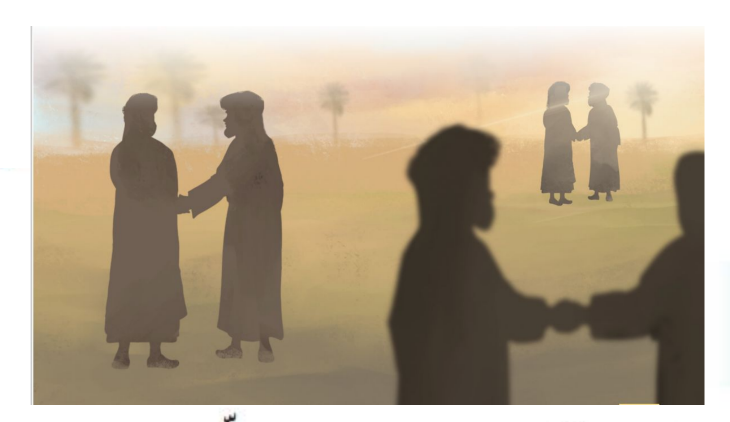


1- كيف استقبل أهلُ المدينة النبيَّ عَلَيْكُم؟ ٢- ما أول عمل قام به النبي عَلَيْكُ عند وصوله المدينة؟

## يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن يكون قادرًا على أن:

- ١-يوضِّح الأسباب التي دعت الرسول صَلَّاللَهُ إلى عقد المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار.
- ٢-يبيِّن الأساس الذي قامت عليه المؤاخاة.
- 7-يشرح موقف المهاجرين والأنصار من عقد المؤاخاة.
- ٤- يستنتج ثمرات المؤاخاة على المسلمين في المدينة.
- يقتدي بالصحابة رضوان الله عليه على حرصهم على الأخوة.





وضعتِ المُدةُ الأولى منْ قدوم النَّبيِّ المدينة المسلمينَ في تحدُّ ومسؤوليَّة؛ فقدْ تركُ المهاجرونَ أهلَهمْ وأموالَهمْ وديارَهمْ طاعةً للهِ تَعالى واستجابةً لأمره، ووجدوا أنفسَهُمْ في بلاد لمْ يألفوها، فَشَعروا بالغُربة منْ مفارقة الأهل والوطن، فسَعى النَّبيُّ إلى إجراء يكفُلُ لهو لاء المهاجرينَ الحياةُ الكريمةُ إلى حين استقرارِهمْ في المدينة، فكانت المؤاخاةُ بينَ المهاجرينَ والأنصارِ، التي قامَتْ عَلى أساس العقيدة في مجتمع كانَ لا يَعُدُّ الأخوَّة والولاءَ إلّا بروابط النّسب والعشيرة. وقدْ تمَّتْ هذه المؤاخاةُ فعليًّا، فلمْ تكنْ لفظًا فارغًا، بلْ كانَتْ تجربةً رائدةً في التَّكافل الاجتماعيّ، حيثُ جعلُ النّبيُّ الكلّ رجل مِنَ المهاجرينَ أخًا مِنَ الأنصارِ يواسيه ويعينُهُ في تدبير شـوُونِ حياتهِ، وقدِ احْتَفي الأنصـارُ بإخوانهم المهاجرينَ، وضربوا أروع الأمثلة في الإيثارِ حتَّى عَرَضوا عَلى النَّبيِّ ۞ أنْ يقاسموهُم الأرضَ والنَّخيل، لكنَّ النَّبيَّ ۞ رفضَ ذلكُ وطلبَ منهمْ أنْ يُشركوهمْ في الحصاد فَقَط، أمَّا المهاجرونَ فقدُ قدّروا هذا البذل منْ إخوانهمْ ولمْ يستغلوهُ، وأخَذوا منهُ قدرَ حاجَتهم، وتوجّهوا للعمل الحرِّ الشَّريف.

سعدَ المسلمونَ في المدينة بهذهِ المؤاخاةِ الَّتي ألَّفتْ بينَ قلوبِهم وَفْقَ عقيدة صاغتِ المجتمعَ صياغة جديدةً قامتُ عَلى أسسِ الإيمانِ، وحرَّرتُهم منَ العداوة والبغضاءِ التي كانوا يعيشونَ فيها. (١)



## • أكملُ الفراغُ فيما يأتي:

المهاجرونَ هُمَ

هم المسلمون من أهل مكة الذين هاجروا إلى المدينة المنورة الذين هاجراوا إلى المدينة المنورة الله تعالى

الأنصارُ هُمَ

المسلمين من أهل يثرب الذين ناصروا الرسول وهم ينتمون إلى قبائل الأوس والخزرج

قَالَ تَعَالَى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِمُ وَأَمُوالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُوانًا وَ يَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَأُولَتِكَ

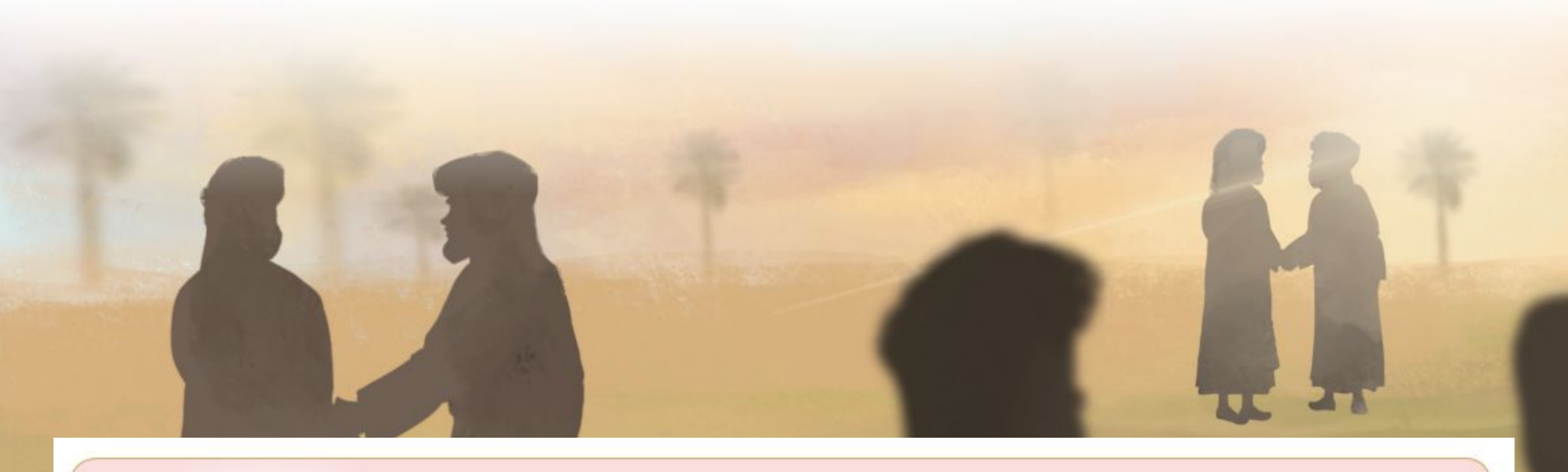
قالَ تَعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبُوَّءُ و ٱلدَّارَ وَٱلَّايِمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَنُوْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمٍمْ وَلَوْ كَانَ بِمِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ، فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ الْ (الحشر: ٩ )

المهاجرينَ في الآيةِ ب

هُمُ ٱلصَّادِقُونَ ﴾ (الحشر: ٨)

بأنهم فقراء، بلا ديار ولا أموال، ينصرون الله والرسول المنافية، صادقو الإيمان.

| و الاخسلاق التي تمثلها                  |
|-----------------------------------------|
| الأنصارُ كَما وضَّعتْها الآيةُ          |
| المحبة للمهاجرين، والإيثار.             |
| , ,                                     |
| *************************************** |









٣ المبادرة إلى ما يعزز العلاقات الأسرية كالكلمة الطيبة والهدية والعطية والتزاور والسؤال... إلخ.









تُعاني بعضٌ الأُسرِ مِنْ توترِ العَلاقاتِ، في ضَوْءِ فهمِكَ لموضوعِ الدَّرسِ، اقترحْ حلولًا لعلاجِ هذهِ المشكلةِ.

| $\overline{}$ | L |
|---------------|---|
|               |   |
|               |   |

إدراك أهمية الحفاظ على العلاقات الاسرية، فالقطيعة بين أفراد الأسرة هو قطع للرحم التي أمر الله بوصلها.



المبادرة إلى المصالحة فور وقوعها وعدم التراخي في ذلك؛ حتى لا يكبر الشرخ في العلاقة.



عدم السماح بتدخل الاخرين في تاجيج المواقف إلى القطيعة بين أفراد الأسرة.



## أوّلا: أكمل الفراغ بما يناسب:

- الرضال الأنصارُ مبدأ المؤاخاةِ بِ......
- وامتِ المؤاخاةُ على أساسِ والمؤاخاةُ على أساسِ

## ثانيًا: اقرأ الفِقْرةَ الآتيةَ، ثمَّ اكْتبِ الأخلاقَ الَّتي برزتْ في موقفِ كلِّ مِنْ سعدِ بنِ الرَّبيعِ وعبدِ الرَّحمنِ بنِ عوفٍ صَّ مُبيِّنًا كيفَ تتمثَّلُها في حياتِكَ؟

لمَّا آخى رسولُ اللهِ Þ بينَ سعد بنِ الرَّبيعِ وعبدِ الرَّحمنِ بنِ عوفٍ كَ عرضَ سعدٌ عَلى عبدِ الرَّحمنِ أَنْ يقسمَ لهُ نصفَ مالهِ، فقالَ لهُ عبدُ الرَّحمنِ: باركَ اللهُ لكَ في أهلِكَ ومالِكَ، لا حاجة لي في ذلكَ، هلَ منْ سوقٍ فيهِ تجارةٌ ؟ دُلَّنَي عَلى السُّوقِ، فأصبحَ يتاجرُ في سوقِ بني قينقاعَ.



□ برزت في موقف سعد بن الربيع، أخلاق البدل والعطاء والإيثار.

أتمثلها في حياتي بالبذل والعطاء بقدر استطاعتي لمن كان بحاجة إلى ذلك.

□ برزت في موقف عبد الرحمن بن عوف أخلاق الاعتماد على النفس، والعزة والكرامة، وعدم .....

الطمع والاستغلال.

أتمثلها في حياتي بأن آخذ من الأخرين بقدر حاجتي، وأعتمد على نفسي في كسب رزقي.

ثالثًا: أجِبْ شفهيًّا: ابْحَثْ عنْ مَعنى الآيةِ الكريمةِ في أحدِ كُتبِ التَّفسيرِ، ثمَّ تحدَّثُ عنْ عَلاقتِها بموضوعِ الدَّرسِ أمامَ زملائِكَ في الصفِّ.

قَالَ تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبُلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَادْ كُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِنْ عَمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِنْ عَمَدَانَ: ١٠٣). إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ } إِخْوَانًا ﴾ (آل عمران: ١٠٣).



وردت في شأن الأوس والخزرج، فقد كانت بينهم حروب كثيرة في الجاهلية، وعداوة شديدة وضغائن، فلما جاء الله بالإسلام صاروا إخوانا متحابين بجلال الله، متواصلين متعاونين. هذه الآية تتعلق بصلب موضوع الدرس، فبعد أن كانوا متناحرين صاروا بفضل الله إخوة متحابين، بل وتأخوا مع مَنْ قَدِمَ إليهم من المهاجرين.