
Chương 24    Phật giáo Nguyên thủy-Thượng tọa bộ - Phật giáo 
Phát triển 

                                                                           

       Trong bài viết này tôi sẽ trình bày: 

I.Dẫn nhập : những cuộc tranh luận về danh xưng Mahayana, Hinayana và Theravada. 

II.Các thời kỳ chính trong lịch sử Phật giáo Ấn độ: 

           1.Thời Kỳ Phật giáo Nguyên thủy.​
           2. Thời kỳ Bộ phái : Thượng Tạo Bộ và Đại Chúng Bộ …​
           3. Thời kỳ phát khởi và hưng thịnh của Phong trào Phát triển Phật giáo:​
                      a. Các bộ kinh điển quan trọng của Phong trào Phật giáo Phát triển.​
                      b.Hai trường phái tư tưởng mới trong Phong trào Phật giáo Phát triển:                    ​
                           Trung Quán Tông của Nagarjuna và Duy Thức Tông của hai anh                               ​
                            em Asanga và Vasubandhu .​
           4. Thời kỳ cuối cùng của Phong trào Phát triển Phật giáo: Mật giáo. 
III. Kết luận. 
 
I.Dẫn nhập: Những cuộc tranh luận về danh xưng Mahayana, Hinayana và 
Theravada 

           Kể từ giữa thế kỷ thứ 20 cho đến nay, các diễn đàn Phật giáo trên thế giới đã 
có nhiều cuộc tranh luận về danh xưng Mahayana, Hinayana và Theravada.​
Trong lịch sử Phật giáo, chữ Mahayana, Hinayana và Theravada không thấy xuất 
hiện trong thời gian Đức Phật lịch sử (historical Buddha) còn tại thế.​
​
          Chữ Mahayana thấy xuất hiện trong tác phẩm “Đại thừa khởi tín luận”                  
( 大乘起信論, Srt. Mahayana Sraddhotpada Sastra, Anh. The Awakening of  Faith 
in the Mahayana, có nghĩa là “Làm phát khởi niềm tin đối với Đại thừa”) của 
Asvaghosa [VH Mã Minh (khoảng 80 – 150 Tây Lịch), Ngài là một triết gia và thi 
sĩ của Ấn độ vào khoảng thế kỷ thứ 1 Tây Lịch. Sau đó, 2 chữ Hinayana và 
Mahayana xuất hiện trong “Kinh Diệu pháp Liên hoa” (Saddharma Pundarika 
Sutra, Anh. Lotus Sutra).​
​
         Vào khoảng thế kỷ thứ 2 Tây Lịch, Nagarjuna (VH. Long Thọ, khoảng 150 – 

Page 1 of 22 
 



250 Tây Lịch) đã phổ biến chữ Mahayana rồi phát khởi một tư trào phát triển tư 
tưởng Phật giáo, trong phong trào này thấy nhiều chổ xuất hiện chữ Hinayana với ý 
hạ thấp Hinayana đối với Mahayana. Nagarjuna là một triết gia Phật giáo lớn của 
Ấn độ sau ngày Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhập diệt. Nhiều nhà nghiên cứu Phật 
học Tây phương đã đề cao Nagarjuna là vị Phật lịch sử thứ hai. 

            Chữ Mahayana gồm có chữ Maha= đại, lớn, Anh. Great; chữ Yana = thừa, 
cổ xe, Anh. Vehicle. Người Trung Hoa dịch chữ Mahayana là Đại Thừa (大乘, 
Chiếc xe lớn, Anh.Great Vehicle). Trong trào lưu phát triển tư tưởng Phật giáo, các 
luận sư muốn đề cao các giảng luận về các lời dạy của Đức Phật lịch sử của mình 
nên họ đặt ra chữ Hinayana để chỉ các trào lưu tư tưởng có trước họ, và cho rằng 
Hinayana thấp kém hơn Mahayana. 

             Chữ Hinayana gồm có chữ Hina = tiểu, nhỏ, Anh. lesser, smaller; Yana= 
thừa, cổ xe, Anh. vehicle. Người Trung Hoa dịch chữ Hinayana là Tiểu Thừa (小乘,
Chiếc xe nhỏ, Av. lesser/smaller vehicle). Rồi họ đem gán cho tông phái Theravada 
là Hinayana. Thật ra trong tiếng Sanskrit hay Pali thì chữ phản nghĩa của Maha 
(đại,lớn, Av. big, great) là chữ culla (nhỏ, lesser, smaller). Như vậy, cập từ 
Mahayana (Đại Thừa)/Hinaya (Tiểu Thừa) nhằm mục đích hạ thấp phe đối lập 
Hinayana. Chữ Hina ở đây được dùng với nghĩa là một sỉ nhục (insult), đáng khinh 
(despicable), như vậy Hinayana có nghĩa là một cổ xe đáng khinh bỉ ( the 
despicable Vehicle). Tiếng Hinayana có một giá trị tương đương với chữ “Nigger” 
có nghĩa là mọi, để ám chỉ người Phi Châu da đen ở Hoa Kỳ (Afro-American 
person). Do đó chúng ta không chấp nhận chữ Hinayana/Tiểu Thừa ở trong Phật 
giáo. Brother Chan Khoon San trong bài  “No Hinayana in Buddhism” đã khẳng 
định điều này (nguồn: http://www.urbandharma.org/pdf/NoHinayana.pdf); và Mr. Kare A. Lie 
trong bài “The Myth of Hinayana” (Huyền thoại về chữ Tiểu Thừa) cũng xác nhận:​
“Hinayana is a highly derogatory term. It does not simply mean “Lesser Vehicle” 
as one often can see stated.The second element of hinayana- that is “Yana” means 
Vehicle. But hina very seldom has the sinple meaning of “lesser” or “small”. If 
that had been the case, the Pali (or Sanskrit) texts would have used it in other 
connections as an opposite of maha (big). But they don’t. The opposite of maha is 
“culla”, so this is the normal word for “small”.​
(source: http://www.budsas.org/ebud/ebdha140.htm)​

​

Page 2 of 22 
 



(dịch: Hinayana (Tiểu Thừa) là một thuật ngữ có ý nghĩa lăng mạ/xúc phạm 
nặng nề. Nó không có ý nghĩa giản dị là chiếc xe kém hơn như người ta thường có 
thể thấy. Yếu tố thứ hai của hinayana là “yana” nghĩa là chiếc xe. Nhưng hina ít 
khi có nghĩa đơn giản là “kém hơn” hay “nhỏ”. Nếu điều đó được coi là một 
trường hợp phải xử lý thì trong các văn bản Pali (hay Sanskrit) phải dùng nó với ý 
nghĩa có liên kết với tiếng phản nghĩa của maha (big, đại, lớn). Nhưng nó không 
có liên kết như vậy. Bởi vì chữ phản nghĩa của maha là culla, vì vậy culla là chữ 
thông thường có nghĩa là nhỏ (small).​
(Nguồn: http://www.budsas.org/ebud/ebdha140.htm)​

​
          Từ lâu thường có sự lẫn lộn Hinayana với Theravada. Vào thời điểm 
Mahayana phát sinh, thì Theravada đã chính thức di nhập qua nước Sri 
Lanka. Như vậy thì thuật ngữ  Hinayana đã được dùng để gán nhản hiệu cho tông 
phái nào vào thời kỳ đó vậy ? Vào thời đó có hai tông phái  chính ( two major 
Nikaya Schools) trong số 18 hay 20 bộ phái sơ khai của Phật giáo (Early Buddhist 
schools) là:  

                 -Sarvastivada (Hán Việt: Nhất Thiết Pháp Hữu Bộ, 一 切 法 有 部),                    
tông phái này chủ trương các pháp đều hiện hữu). ​
                 -Dharmaguptaka (Hán Việt: Pháp Tạng Bộ,  法藏 部), Ngài Pháp Tạng 
kết tập các lời giảng của Thầy mình là Mục Kiền Liên, Ngài chia giáo lý của Đức 
Phật làm thành 5 tạng: Kinh, Luật, Luận, Chú và Bồ-tát tạng.  

                Vì vậy có lẽ hai bộ phái này là đối tượng nhắm tới cho nhản hiệu 
Hinayana với nghĩa nhục mạ. Người Trung hoa đã dịch chữ hina là tiểu với ý nghĩa 
xấu này. Mr. Kare A. Lie trong bài The Myth of Hinayana đã kết luận:​
“Therefore, there is no Hinayana, Hinayana is nothing but myth, although a 
confused and disruptive one, and wise Buddhists ought to lay that word at rest on 
the shelves of the Museum of Schims, where it rightly belongs, and find other words 
to denote those spiritual attitudes that they wish to define.”​
(Source: http://www.budsas.org/ebud/ebdha140.htm)​
​
(dịch: Vì vậy, không có tiếng Hinayana (Tiểu Thừa), Hinayana không có một ý 
nghĩa nào khác hơn mà chỉ là một huyền thoại, là một thuật ngữ dễ gây lẫn lộn và 
gây rối rắm, và những người Phật tử khôn ngoan phải cất chữ Hinayana này lên kệ 

Page 3 of 22 
 

http://hvdic.thivien.net/word/%E9%83%A8
http://hvdic.thivien.net/word/%E6%B3%95%E8%97%8F
http://hvdic.thivien.net/word/%E9%83%A8


sách trong Bảo tàng viện của sự chia rẽ, nơi đó chữ này sẽ được thay vào những 
chữ khác có thể biểu lộ thái độ tinh thần mà người ta muốn định nghĩa”.​
​
          Với ý nghĩa Hinayana (Tiểu Thừa, Lesser Vehicle) là một thừa thấp kém, và 
với sự lẫn lộn Theravada là Hinayana; nhất là ý tưởng gán Hinayana lên 
Theravada, nên tông phái Theravada đã triệu tập Hội nghị Phật giáo Thế giới để 
giải quyết vấn nạn này: 

“… Therefore, in 1950 the “World Fellowship of Buddhists” inaugurated in 
Colombo unanimously decided that the term Hinayana should be dropped when 
refering to Buddhism existing today in Sri Lanka, Thailand, Burma, Cambodia, 
Laos etc…”​
(Venerable Dr. W. Rahula, Theravada-Mahayana Buddhism, from “ Gems of 
Buddhist Wisdom”, Buddhist Missionary Society, Kuala Lumpur, Malayasia, 1996, 
Source: Internet) 

(dịch: Bởi vậy vào năm 1950, Hội Phật giáo Thế giới khai mạc ở Thủ đô Colombo 
của xứ Sri Lanka đã đồng thanh quyết định rằng chữ Hinayana (Tiểu Thừa) phải 
được xoá bỏ vì chữ này không có liên quan gì với đạo Phật đang tồn tại hiện nay là 
tông phái Theravada ở các nước Sri Lanka, Thái lan, Miến điện, Campuchia, Lào, 
v…v…) 

              GS Dominique Trotignon, Giám đốc Đại học Phật giáo Âu Châu 
(Directeur de l’Université Bouddhique Européenne) trong bài “Pour en finir avec 
le “petit véhicule” (Chấm dứt chữ “Tiểu Thừa”):​
“A dire vrai, le “petit véhicule” –ou, plus précisément, le “Véhicule inférieur” !- 
est une expression qu’on ne peut trouver que dans les seuls textes et qu’existe 
réellement qu’au sein même du seul “Grand Véhicule” ).​
(Source:http://www.bouddhisme-universite.org/Dossier_Le-petit-vehicule )​
​
(dịch: Nói một cách thành thật thì chữ “Tiểu Thừa” –với ý nghĩa một thừa thấp 
kém!- là một cách diễn đạt mà người ta chỉ thấy duy nhất trong các kinh sách Đại 
Thừa.) 

Page 4 of 22 
 



           Như vậy phong trào Mahayana muốn đề cao các tông phái của mình nên hạ 
thấp, lăng mạ nặng nề các tông phái khác bằng cách gọi các tông phái khác là 
Hinayana. 

          Trong Đạo Đức Kinh, Lảo Tử ( ? - ? , có lẽ sống vào thế kỷ thứ ba trước 

TL) đã viết:​

Nguyên văn chữ Hán: 

天 下 皆 知 美 之 為 美, 斯 惡 已; 皆 知 善 之 為 善, 斯 不 善 已. 

故 有 無 相 生, 難 易 相 成, 長 短 相 形, 高 下 相 傾, 音 聲 相 和, 前 後 相 隨. 

Phiên âm: 

1.​ Thiên hạ giai tri mỹ chi vi mỹ, tư ác dĩ; giai tri thiện chi vi thiện, tư bất thiện 
dĩ. 

2.​ Cố hữu vô tương sinh, nan dị tương thành, trường đoản tương hình, cao hạ 
tương khuynh, âm thanh tương hòa, tiền hậu tương tùy.  
 

Dịch : 

“Thiên hạ đều biết đẹp là đẹp, do đó mà phát sinh ra quan niệm về cái xấu; đều biết 
thiện là thiện do đó mà phát sinh ra quan niệm về ác. 
Bởi vì “có” và “không” sinh ra nhau,  “dễ” và “khó” tạo nên lẫn nhau, “ngắn” và 
“dài” làm rõ lẫn nhau, “cao” và “thấp” dựa vào nhau, “âm” và “thanh” hòa hợp 
với nhau, “trước”  và  “sau”   theo nhau”.  
 
        Như vậy cập tiếng Mahayana và Hinayana nương nhau mà tồn tại. Hinayana 
là thấp kém để nâng cao Mahayana  trong trào lưu sơ khai của Mahayana ở Ấn độ. 
Giờ đây các nhà nghiên cứu Phật học, các học giả Tây phương, các vị Trưởng lão 
thuộc tông phái Theravada đã dứt khoát  không xài chữ Hinayana nữa thì 
như vậy chúng ta cũng không dùng chữ Mahayana trong Phật giáo nữa (No 
Mahayana in Buddhism). Chúng ta sẽ tìm một chữ để thay thế Mahayana (Đại 
Thừa) ở phần dưới. 
 
II.Các thời kỳ chính trong lịch sử Phật giáo Ấn độ: 
 
            II. 1.Thời kỳ Phật giáo Nguyên thủy (Original Buddhism/Early 
Buddhism) là thời kỳ Đức Phật lịch sử còn tại thế cho đến một trăm năm sau ngày 
Đức Phật nhập diệt (the Parinirvana of the Buddha) tức là vào kỳ Đại Hội Kết Tập 
Kinh Điển lần thứ 2. Đó là lúc sự phân chia các bộ phái mở màn trong giáo đoàn 

Page 5 of 22 
 



Phật giáo. Thời kỳ Phật giáo Nguyên thủy có thể gọi là thời kỳ Tiền Phân Chia các 
Bộ Phái (Pre-Sectarian Buddhism).  
 
            II.2. Thời Kỳ Bộ Phái (Sectarian Buddhism/ Nikaya Buddhism/ Nikaya  
Schools).  Thời kỳ bắt đầu có sự phân chia các bộ phái thường gọi là Thời Kỳ Bộ 
phái. Người Trung hoa dịch Nikaya là bộ (部)  có nghĩa là một phần trong một toàn 
thể như bộ phận, từng bộ phái trong một tôn giáo như Phật giáo; Nikaya còn có 
nghĩa khác là kinh điển. 
 
                      Theo các nhà nghiên cứu lịch sử Phật giáo: vào khoảng 100 năm sau 
ngày Đức Phật Thích-ca Mâu-ni nhập diệt thì phái đoàn Phật giáo ở phương Tây 
nước Ấn độ cho rằng giáo đoàn ở phương Đông (lấy thành Vaissali, Hán Việt phiên 
âm: Phê-xá-ly-bạt-kỳ, làm trung tâm) đã phạm 10 điều trong giới luật. Do đó các vị 
Trưởng lão, niên trưởng đã triệu tập các đại biểu của các giáo đoàn ở bốn phương 
lại để cảnh cáo việc làm phi pháp của giáo đoàn phương Đông, đồng thời triệu tập 
Hội nghị Kết tập Kinh điển Phật giáo lần thứ hai. Nhưng nhóm Tăng sĩ trẻ không 
phục tùng quyết nghị cảnh cáo này, họ bèn ly khai để thành lập “Đại Chúng Bộ”, 
và tổ chức cuộc họp riêng để chống đối lại quyết định của Hội nghị Kết tập Kinh 
điển lần thứ Hai này, tiếp theo là sự phân chia giáo đoàn nguyên thủy thành 2 bộ 
phái: Thượng Tọa Bộ và Đại Chúng Bộ. Từ đó giáo đoàn Phật giáo Nguyên thủy 
(Original Sangha)  mỗi ngày một phân hóa làm nhiều bộ phái nhỏ. Đây là cuộc đại 
phân ly (great schism) của Phật giáo.​
 
                      II.2.A.- Sthaviravada (tiếng Pali là Theravada) có nghĩa là “lời dạy 
của bậc trưởng lão” (The Teaching of the Elders/ the Doctrine of the Elders). 
Người Trung hoa dịch là Thượng Tọa Bộ (上座部 , Anh. the Sect of the Elders/ the 
School of the Elder Monks, tiếng Sanskrit còn gọi là Sthavira Nikaya). 
Theravada/Thượng Tọa Bộ lại chia ra làm mười phái (bộ) nhỏ.​
​
                      II.2.B.- Mahasamghika , người Trung hoa dịch là Đại Chúng Bộ 
(大眾部, Anh.the Great Sangha/ the Great Assembly/ the Doctrine of the 
Conservation School). Nhiều nhà học giả Phật học đã cho rằng tông phái này là sự 
phát triển sơ khởi của Phật giáo Đại thừa (the initial development of Mahayana 
Buddhism).  Phái này lại phân chia ra làm tám phái nhỏ. 
 
Hợp các bộ phái nhỏ và hai bộ phái chính thì có tổng cộng là 20 bộ phái. Trong 
thực tế lịch sử thì còn nhiều bộ phái nhỏ khác nữa, sự ly khai thành nhiều bộ phái 
nhỏ ở trong Thượng Tọa Bộ cũng như trong Đại Chúng Bộ có thể là  bởi sự thay 
đổi về điều kiện văn hóa, xã hội và địa lý của mỗi địa phương khi bộ phái ấy được 
truyền bá đến địa phương đó. 

Page 6 of 22 
 

http://hvdic.thivien.net/word/%E9%83%A8


 
                  Biểu đồ của hệ thống phân phái căn cứ vào bộ “Dị Bộ Tôn Luân Luận”, 
trích dẫn bởi Cố Đại Lão Hòa Thượng Thích Thanh Kiểm trong Lược sử Phật giáo 
Ấn độ, Saigon: 1963,trang 102, như sau: 
 
                        A.- Thượng Tọa Bộ (Srt. Sthaviravada, Pa. Theravada): 
 
       1.Thượng Tạo Bộ, sau là Tuyết Sơ Bộ (Haima-vatah). 
       2.Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ (Sarvastivadah), còn gọi là Thuyết Nhân Bộ 
(Hetuvadah). 
        3.Độc Tử Bộ (Vatsiputriyah). 
        4.Pháp Thượng Bộ (Dharmottariyah). 
        5.Hiền Vũ Bộ (Bhadrayaniyah). 
        6.Chính Lượng Bộ (Sammitiyah). 
        7.Mật Lâm Sơn Bộ (Sandagirikah). 
        8.Hóa Địa Bộ (Mahisasakah). 
        9.Pháp Tạng Bộ (Dharmaguptakah) 
        10.Ấm Quang Bộ (Kasyapiyah), còn gọi là Thiện Tuế Bộ (Suvarsakah). 
        11.Kinh Lượng Bộ (Sautrantikah), còn gọi là Thuyết Chuyển Bộ 
(Samkrantivadah). 
                       
                                          
 
                        B.- Đại Chúng Bộ (Mahasamghikah): 
​
          1.Đại Chúng Bộ. 
           2.Nhất Thuyết Bộ (Ekavyavaharikah). 
          3.Thuyết Xuất Thế Bộ (Lokottaravadinah). 
          4.Kê Dân Bộ (Kaukkutikah). 
          5.Đa Văn Bộ (Bahusrutiyah). 
          6.Thuyết Giả Bộ (Prajnativadinah). 
          7.Chế Đa Sơn Bộ (Caityasailah). 
           8.Tây Sơn Trụ Bộ (Aparasailah). 
           9.Bắc Sơn Trụ Bộ (Uttarasailah). 
 
                                   
 
Sự ly khai của các bộ phái là do hai nguyên nhân, chúng ta có thể lập lại như sau 
đây:​
​

Page 7 of 22 
 



1. Nguyên nhân thứ nhất: thường được cho là nguyên nhân chính: các tăng sĩ trẻ 
có tinh thần cấp tiến muốn sửa đổi 10 điều giới luật trong giới luật của giáo đoàn 
Phật giáo Nguyên thủy, còn các tăng sĩ lớn tuổi với tinh thần thủ cựu thì muốn gìn 
giữ chặt chẽ các giới luật đã có: Theravada/Thượng Tọa Bộ thì chủ trương bảo thủ, 
không muốn thay đổi giới luật. Mahasanghika/Đại Chúng Bộ thì chủ trương cấp 
tiến, muốn canh tân, muốn thay đổi giới luật để thích nghi với hoàn cảnh mới. Độc 
giả có thể xem thêm: Hội nghị Kết tập Kinh điển Phật giáo lần thứ Hai.​
 
2.Nguyên nhân thứ hai cũng không kém phần quan trọng, đó là giáo lý của Phật 
giáo Nguyên thủy: Theo Theravada/ Thượng Tọa Bộ thì phải giữ y nguyên lời Phật 
dạy (words of the Buddha, the original teachings of Buddha). Họ chú trọng vào sự 
tồn tại của Đức Phật lịch sử. Các vị Trưởng lão cũng như các học giả thủ cựu và 
các Phật tử thủ cựu đã tin tưởng rằng phàm những điều Phật nói đều là sáng kiến 
của chính Đức Phật chứ không có một sự liên hệ gì đến văn hóa, văn minh thời đại. 
Thật ra , Đức Phật lịch sử đã tiếp thu nền văn hóa, văn minh có trước Ngài và xuất 
hiện đồng thời với Ngài.  
         Thượng Tọa Bộ lấy lý tưởng giác ngộ là Arahat ( Srt. Arhat, HV. A-la-hán). 
Bậc đắc quả A-La-Hán thì không còn Tham Sân Si trong nội tâm. Còn 
Mahasanghika/Đại Chúng Bộ thì coi địa vị A-la-hán là tầm thường, vì A-la-hán 
vẫn còn tồn tại nhục thể, A-la-hán vẫn có 5 điều (ngũ sự) bất toàn. Đại Chúng Bộ 
lấy lý tưởng giải thoát là Bodhisatta (HV. Bồ-tát). Thêm vào đó, họ còn tách rời 
truyền thống Phật giáo ra khỏi Đức Phật lịch sử:​
​
“Khi Phật còn tại thế, Chư Thiên và Tứ Chúng nói ra đều phải được Phật chứng 
mới gọi là Kinh, nay Phật đã diệt độ, trong đại chúng có người thông minh, có tài 
thuyết pháp, cũng có thể “trước tác” được kinh điển.”​
(Thích Thanh Kiểm, Lược sử Phật giáo Ấn độ, Saigon: 1963, tr. 98)​
 
           Như đã biết, “thời kỳ phân chia bộ phái” đã xảy ra khoảng 100 năm sau 
ngày Đức Phật lịch sử nhập Niết-bàn. Những lời dạy của Đức Phật/ giáo lý của 
Đức Phật (The teachings of Buddha) đã được truyền bá bằng truyền thống truyền 
khẩu (oral tradition) trước khi được ghi chép bằng chữ viết sau này. Như vậy cho 
tới thời điểm này, những lời Phật dạy đều được truyền bá với một hình thức thích 
hợp để dễ nhớ, và dễ đọc tụng. Do đó, những lời dạy của Đức Phật đã đươc truyền 
bá qua thời gian và không gian thì đã mất đi một phần tính như thật  của Phật giáo 
Nguyên thủy. Theravada  chỉ là một trong hai bộ phái sơ khởi của thời kỳ Phật giáo 
mới bị phân chia.​
​

Page 8 of 22 
 



           Về tư cách hoặc tính chất của A-la-hán thì có sự bất đồng: ThượngTọa Bộ 
cho rằng A-la-hán là bậc siêu tự nhiên, còn Đại Chúng Bộ thì cho rằng A-la-hán 
vẫn còn nhược điểm của con người bình thường. Rồi Đại Chúng Bộ nêu lên tư 
cách hoặc tính chất của A-la-hán có 5 điều không tốt, người Trung Hoa gọi là “Ngũ 
sự”: 

1.Nhục thể còn tồn tại thì vẫn còn có hiện tượng di tinh trong mộng mị: mộng tinh.​
2. Đối với giáo lý còn có chỗ nghi vấn.​
3. Có khi không tự biết mình đã chứng ngộ.​
4. Có khi phải do Thầy chỉ bảo thì mới biết rằng mình đã chứng quả La-hán.​
5. Tuy là La-hán nhưng vẫn phải dùng một phương tiện nào đó, chẳng hạn, nếu 
không nhờ tiếng “khổ” thì cõi lòng đôi khi không được phẳng lặng bình thản. 
 
          Thật ra khi đã còn nhục thể của con người thì dầu là ai đi nữa cũng không 
tránh khỏi các nhược điểm của con người.​
​
          Dĩ nhiên, Thượng Tọa Bộ không chấp nhận rằng A-la-hán có 5 điều không 
tốt kể trên. Còn Đại Chúng Bộ thì đưa ra lý tưởng Bồ-tát (Bodhisattava ideal) trong 
việc đi tìm giải thoát khỏi khổ đau cho cả Tăng Ni và người bình thường.​
​
          Phái nào cũng tự đề cao địa vị của phái mình, đề cao lý thuyết của mình, do 
đó mới phát sinh ra nhiều chỗ bất đồng rồi đi đến sự phân ly.​
 
          Bộ phái Theravada có lập trường gần giống với lập trường của Phật giáo 
Nguyên thủy, và bộ phái này có một thái độ thỏa hiệp với Phật giáo Nguyên thủy. 
Nhưng chúng ta không thể cho Theravada là đại biểu cho tinh thần căn bản của 
Phật giáo Nguyên thủy. Theravada chỉ có thể được coi như là một trong các bộ 
phái trong Thời kỳ Đại Phân ly của Phật giáo Nguyên thủy mà thôi. Như vậy, xét 
về sự thực lịch sử thì chúng ta phải dịch bộ phái Theravada là Thượng Tọa Bộ 
(Sect of the Elders) cho đúng ý nghĩa của bộ phái này.​
​
          Cách dịch Theravada là Phật giáo Nguyên thủy, ngay cả google translate 
cũng dịch là Phật giáo Nguyên thủy, xét về mặt lịch sử và luận lý thì không hoàn 
toàn đúng, nhưng dù sao nó cũng đang tồn tại. Vậy chúng ta cần sửa lại cho đúng: 
Theravada dịch là Thượng Tọa Bộ.​

Page 9 of 22 
 



​
             Như trong ngôn ngữ tiếng Việt hằng ngày, có nhiều tiếng Hán Việt đang bị 
dùng sai, ví dụ như: chung cư, sự cố... Trong tiếng Hán Việt, tiếng chung (終 ) 
không có nghĩa là chung chạ mà có nghĩa là cuối cùng; tiếng cư (居) có nghĩa là 
nơi ở; vì vậy từ kép chung cư (終居) không phải là nơi nhiều người ở chung mà là 
nơi ở cuối cùng, tức là mồ chôn hay nghĩa địa; do đó phải đổi từ chung cư thành 
chúng cư (衆居) thì mới đúng, chúng nghĩa là số đông; ví dụ phải nói chúng cư 
Minh Mạng thay vì chung cư Minh Mạng. Trong tiếng Hán Việt, hai tiếng sự cố 
không có nghĩa gì cả, nhưng đang được báo chí, truyền hình, truyền thanh … dùng 
để chỉ một sự rắc rối vừa xảy ra.Trong tiếng Hán Việt có từ kép cố sự (故事) có 
nghĩa là chuyện cũ chứ không có tiếng kép sự cố. Cái nghĩa mà người ta gán cho 
hai tiếng vô nghĩa sự cố là không đúng. 
 
             Thượng Tọa Bộ/Theravada đã được truyền qua nước Sri Lanka/Tích Lan 
dưới thời vua A-dục (Asoka) vào thế kỷ thứ 3 trước Tây Lịch rồi được truyền qua 
Miến Điện, Thái Lan, Ai lao, Cao Miên, Việt Nam. Thượng Tọa Bộ còn gọi là Phật 
giáo Nam phương (Southern Buddhism). 
 
            Như đã biết sau khi Đức Phật lịch sử nhập Niết bàn được 100 năm thì Đại 
hội kết tập kinh điển lần thứ hai diễn ra, và sau lần kết tập kinh điển lần thứ 2 
đúng 118 năm lại diễn ra cuộc kết tập lần thứ 3. Như vậy lần kết tập này xảy ra sau 
Đức Phật nhập Niết bàn được 218 năm, tức là 325 năm trước Tây lịch. Đại hội lần 
này do Hoàng đế A-dục (Asoka) đề xướng và bảo trợ, vào năm vua tức vị thứ 18 
tại thành Pataliputra (HV. Hoa-thị thành). Kỳ kết tập kinh điển lần thứ 3 chỉ thấy 
lưu truyền ở Nam phương Phật giáo mà không thấy Bắc phương Phật giáo ghi chép 
điều này. Nội dung của kỳ kết tập này gồm có 3 tạng: 

1.Kinh tạng (Sutta Pitaka, Hán. 經藏 , Anh. Words of Buddha/ A discourse of 
the Buddha). 
2.Luật tạng (Vinaya Pitaka, Hán. 律藏,Anh.Monastic law). 
3. Luận tạng (Abhidhamma Pitaka, Hán. 論藏, Anh. Philosophical 
Commentaries). 

                 Sự hoàn thành Abhidhamma (Srt. Abhidharma) được đi song song với 
sự phân ly các bộ phái.​
​
Abhi có nghĩa là cao hơn, dhamma (Srt. Dharma) có nghĩa là pháp. ​

Page 10 of 22 
 



Abhidhamma ( phiên âm Hán Việt là 阿毗達磨 A-tỳ-đạt ma, Anh. higher dhamma) 
có mục đích tập hợp các ý nghĩa của lời Phật dạy rồi đem phân loại, định nghĩa, 
giải thích và phân tích. Abhidhamma được nhiều tông phái, nhiều luận sư quảng 
diễn lập trường của bộ phái mình hoặc của chính vị luận sư ấy.​
​
Abhidhamma là một thuật ngữ của Phật giáo, và đã được các đại sư giảng nghĩa 
khác nhau:​
         Ngài Buddhagosa (HV. Phật Âm ) định nghĩa Abhidhamma là “勝法,thắng 
pháp”. Trong sách chú thích Digha Nikaya  thì giải thích: Abhidhamma là hữu 
pháp, tăng tịnh, đặc thù, tôn trọng, tối thượng.​
 
          Abhidhamma có nghĩa là “對法,đối pháp”, tức là giải thích giáo pháp của 
Đức Phật, mà còn có nghĩa là “đối lý pháp” tức là nghiên cứu lý pháp, văn tự.​
 
         Theo các nhà cựu dịch Trung Hoa thì Abhidhamma là “無比法,Vô tỷ pháp” 
tức là pháp ở nghĩa cao tột, không có cái gì so sánh được, vì nó vượt (abhi) trên 
các Pháp (dhamma); có nơi dịch là “微妙法,Vi diệu pháp”, Vi diệu nghĩa là tinh 
tế và nhiệm mầu, vi= nhỏ, diệu= nhiệm mầu. Vắn tắt Abhidhamma dịch là (論, 

Luận ). 
​
          Như vậy, Abhidhamma gồm có các đặc điểm: về nội dung thì có ý nghĩa trên 
hết, thù thắng, còn về phương pháp luận thì tường tận, khúc chiết, rõ ràng.​
​
          Các bộ Abhidhamma lúc đầu đều căn cứ vào Kinh tạng và Luật tạng, nhưng 
càng về sau càng luận bàn về vũ trụ quan, nhân sinh quan, tâm lý học. 
Abhidhamma giải thích những điều mà Kinh tạng không giải thích nên 
Abhidhamma đã có một ý nghĩa độc lập với Kinh tạng và Luận tạng; và đã phát 
huy nền tảng cho triết học Phật giáo sau này. Bởi vậy cho nên các bộ Abhidhamma 
sau này đi đến giai đoạn tiến triển thì lại chi phối Kinh tạng nữa tức là khi giải 
thích ý nghĩa Kinh điển thì lại lấy lý pháp làm tiêu chuẩn ưu tiên, còn văn tự chỉ là 
thứ yếu. Nếu kinh nào không đúng với lý pháp thì cho đó là “Kinh bất liễu nghĩa” 
/tức là “nghĩa chưa trọn vẹn, chưa hết nghĩa”, Kinh này không thể dùng được.​
 

Page 11 of 22 
 



          Theo các nhà nghiên cứu tôn giáo tỷ giảo thì Abhidhamma của Phật giáo có 
thể tương đương với thần học trong Cơ-đốc giáo, còn Kinh tạng và Luật tạng tương 
đương với sách Phúc Âm. Thần học đã phát nguyên từ Thánh Kinh nhưng đến giai 
đoạn tiến bộ thì thần học trở lại chi phối ý nghĩa, văn tự trong Thánh Kinh. 
 
           Abhidhamma đã có công đóng góp cho tư tưởng triết học Phật giáo trở 
thành một nền triết học siêu việt. Trong thời kỳ Bộ phái Phật giáo, bộ luận  
Abhidharmakośa-śāstra (HV.A-tì-đạt-ma-câu-xá luận, 阿毗達磨俱舍論), là bộ 
luận quan trọng nhất đã được Ngài Thế Thân (Srt. Vasubandhu) soạn vào thế kỷ 
thứ 5 sau Tây lịch tại Kashmir. Đây là một bộ luận làm nền tảng của tất cả các 
trường phái tư tưởng triết học Phật giáo, kosa (HV. câu-xá) nghĩa là tạng, cái túi 
chứa đựng, sastra nghĩa là luận, luận thư.​
​
   Độc giả có thể đọc thêm quyển “Tư Tưởng A-tỳ-đạt-ma-câu-xá Luận” của Cố 
Hoà Thượng Thích Mãn Giác, cựu GS TS môn Triết học Phật giáo tại Đại học Vạn 
Hạnh và Đại học Văn khoa Saigon. Quyển sách này là quyển sách giáo khoa cho 
sinh viên Chứng chỉ Triết học Ấn độ ở Đại học Văn khoa Saigon trước 1975. Sách 
này được tái bản bởi Trung tâm Văn hóa Phật giáo ở Los Angeles, Hoa Kỳ, năm 
1995. 
 

              II.3 Thời kỳ Phát khởi và hưng thịnh của Phong trào Phát triển 
Phật giáo:​
​
                       Từ Phật giáo Nguyên thủy tiến đến Phật giáo Bộ phái. Rồi từ 
Phật giáo Bộ Phái tiến tới Phật giáo Phát triển/Đại thừa (Mahayana). Tất cả 
đều căn cứ giáo lý của Phật giáo Nguyên thủy. Phật giáo Phát triển vừa tiếp 
nối tinh thần truyền thống của các bộ phái, mặt khác lại vận động phản đối 
hình thức của các bộ phái, gán ép sự thấp kém cho các bộ phái, đặc biệt  là 
hai bộ phái trong số các trường phái chính của các bộ phái là 
Dharmaguptaka (Pháp Tạng Bộ) và Sarvastivada (Nhất Thiết Hữu Bộ). 
Khoảng đầu  kỷ nguyên Tây lịch, Mahayana/Đại Thừa đã trở thành một 
“phong trào Phật giáo toàn diện”rõ rệt (A pan-Buddhist movement; note: 
Pan-Buddhism = the principles, doctrines, and tenets that concern or are believed by all 
Buddhists.[các nguyên tắc, giáo lý và nguyên lý liên quan đến hoặc được tất cả các Phật 
tử tin tưởng]) . Trung tâm đầu tiên của Mahayana là vùng Nam Ấn độ, rồi lần 

Page 12 of 22 
 



lần truyền về phía Bắc Ấn, miền Bắc Ấn độ sau này trở thành trung tâm 
phồn thịnh của Mahayana. Theo các nhà nghiên cứu Phật học thì: “Kinh 
Bát-nhã -Ba-la mật-đa bắt đầu phát xuất ở phương Nam, rồi từ phương Nam 
tràn qua phương Tây, lại từ phương Tây truyền về phương Bắc”.​
​
         Mahayana/Đại thừa là một phong trào Phật giáo (movement of 
Buddhism), và như đã trình bày ở trên Mahayana không có gì khác hơn là 
“toàn thể phong trào Phật giáo” muốn đổi mới chủ trương của các bộ phái. 
Mahayana/Đại thừa không phải là một bộ phái Phật giáo (School of 
Buddhism) mà chỉ là một tư trào, một phong trào phát triển Phật giáo mà 
thôi.  Phật giáo Nguyên thủy và Phật giáo Bộ phái chủ trương nhất Phật: 
chỉ có một Đức Phật lịch sử mà thôi; còn Mahayana/Đại thừa thì chủ trương 
đa Phật: có vị Phật quá khứ, Phật hiện tại/Phật lịch sử và Phật tương lai. 
Phong trào Đại thừa chủ trương ai cũng có thể thành Phật, nhưng muốn 
thành Phật thì người ta phải tu theo hạnh Bồ tát (Boddhisattva), người cầu 
đại giác. Lý tưởng Bồ tát là phải cầu chứng quả Bồ đề, dưới thì phát nguyện 
cứu độ chúng sanh, nỗ lực làm việc thiện vì lợi ích của mình và của chúng 
sanh. Một vị Bồ tát không nhất định phải là người xuất gia, tu sĩ mà ngay cả 
người tu sĩ tại gia còn bận rộn với công việc ngoài đời nhưng chỉ cần phát 
tâm nguyện cầu đạo Giác ngộ, phát tâm cứu độ chúng sanh đều có thể trở 
thành vị Bồ tát. Cái đặc sắc của phong trào cách mạng Phật giáo này là 
muốn “xã hội hóa” Phật giáo, người hành giả dù là tu sĩ hay cư sĩ để thực 
hiện lý tưởng Bồ tát thì cần phải dấn thân vào các công tác xã hội; trong khi 
đó các Bộ phái Phật giáo khác thì chủ trương xuất gia, đi tìm nơi tịch tỉnh. 

 
               Phong trào Phật giáo Đại thừa do ai phát khởi ? Ai đã đưa ra định hướng 
sơ khởi cho sự phát triển Phật giáo (initial direction of Buddhist development)? – 
Căn cứ theo lịch sử Phật giáo Ấn độ, chúng ta thấy có hai hạng người đã phát động 
phong trào phát triển Phật giáo: ​
 
1. Thứ nhất là các vị tăng sĩ có tinh thần cấp tiến, có óc tiến bộ.  
2. Thứ hai là những nam nữ cư sĩ có tinh thần phóng khoáng/khai phóng, thích tự 
do, muốn đổi mới. Đặc biệt những hạng người thứ hai này đã đóng góp rất tích cực, 
đã phát huy tư tưởng Phật giáo trở thành một tư tưởng vô cùng cao siêu. Họ là các 
cư sĩ như Vimalakirti (HV. Duy-ma-cật), con người và tư tưởng của Ngài đã được 

Page 13 of 22 
 



diễn tả trong kinh Vimalakirti-nirdasha (HV. Duy-ma-cật sở thuyết kinh); Bồ tát 
như Bồ tát Bhadra-pala (HV. Hiền Hộ), Ngài Hiền Hộ đã giải thích về công đức 
của tâm Bồ đề trong kinh Hoa Nghiêm: Bồ tát thực hành đại từ bi, tâm bình đẳng 
đối với tất cả chúng sanh. ​
​
                   Nói cách khác, đây là cuộc vận động cách mạng tư tưởng Phật giáo 
do Tăng Ni và Cư sĩ đóng góp. 
 
                 Như đã trình bày ở trên, tiếng Hinayana/Tiểu thừa không còn được sử 
dụng trong Phật giáo (No Hinayana in Buddhism) thì tiếng Mahayana/Đại thừa 
cũng không còn được sử dụng trong Phật giáo nữa (No Mahayana in Buddhism). ​
​
                  Mahayana/Đại thừa chỉ là một phong trào phát triển Phật giáo, nên 
chúng ta có thể dùng tiếng Phật giáo Phát triển (The Developmental Buddhism) 
để thay thế tiếng Phật giáo Đại thừa/Mahayana, hay Tân Phật giáo (The 
Neo-Buddhism). Cũng như trong lịch sử triết học Trung Hoa  có phái Tân Nho 
giáo (Neo-Confuciasm) [Tân Nho giáo bắt đầu manh nha vào đời Tống (960-1279) 
và đời Minh (1368-1643), trong lịch sử triết học Tây phương có trường phái Tân 
học thuyết Kant (Neo-Kantianism)[Tân học thuyết Kant là phong trào tư tưởng dựa 
vào triết lý Kant để phát triển vào thế kỷ thứ 19 ở Đức].​
 
                  Kinh điển Phật giáo Phát triển về nội dung và hình thức đều đã biến 
hóa rất nhiều. Về hình thức thì cách diễn tả khúc chiết, có tính chất văn học, quảng 
diễn tư tưởng một cách phóng khoáng. Cho tới thế kỷ thứ 5 và 6 Tây lịch, phong 
trào Phật giáo Phát triển lại càng phát đạt, tư trào này đã hấp thụ tất cả tư tưởng 
triết học, tinh hoa của các nhà đạo học và triết học Ấn độ, kể cả Bà-la-môn giáo. 
Phong trào Phật giáo Phát triển hấp thụ cái hay rất nhiều nhưng cũng hấp thụ cả 
các tệ đoan của thời đại. Rồi không tránh khỏi sự hấp thụ những tệ hại càng ngày 
càng nhiều, nên đến thế kỷ thứ 8 Tây lịch, Phật giáo đã bắt đầu thất thế dần dần, 
cùng với sự cạnh tranh của Ấn độ giáo (Hinduism) và Hồi giáo (Islam), Phật giáo 
có vẻ suy vi lần lần. Rồi đến sự tàn phá ác độc của quân Hồi giáo, Phật giáo bị triệt 
tiêu nơi xứ Phật; nhưng tư tưởng triết học của Phật giáo vẫn có giá trị bất diệt, vẫn 
là đỉnh cao tư tưởng trong lịch sử triết học Đông phương và Tây phương. Từ thế kỷ 
thứ 19 Tây lịch đến nay, các phong trào chấn hưng Phật giáo tại Ấn độ đã phát 
khởi và hoạt động mạnh mẽ nên Phật giáo đã bắt đầu phục hưng trở lại. 

Page 14 of 22 
 



 
                 Bộ phái Theravada/Thượng Tọa Bộ nhờ được truyền bá qua Sri Lanka 
dưới thời Đại đế Asoka (A-dục) vào khoảng năm 325 trước Tây lịch nên các vị Tỳ 
kheo trong bộ phái Theravada đã giữ vững truyền thống của tông phái này. 
Theravada được truyền bá từ Sri Lanka đến các nước Burma (Miến Điện), 
Thailand, Malaysia, Cambodia, Lao, Việt Nam. Rồi từ các xứ sở này Theravada 
được truyền bá qua Âu Châu, và Bắc Mỹ. 
 
                   II. 3.A Các bộ kinh điển quan trọng của Phong trào Phật giáo Phát 
triển: ​
 
                                  Phong trào Phật giáo Phát triển (Developmental 
Buddhism)/ Tân Phật giáo (Neo-Buddhism) ở Ấn độ đã có rất nhiều quyển kinh 
mới, dĩ nhiên nội dung cũng như hình thức đều đã biến hóa nhiều, sau đây là 
những bộ kinh quan trọng và có ý nghĩa nhất của phong trào này: 

                                     1.Bát-nhã-ba-la-mật-đa Kinh (般若波羅密多經, Srt. 
Prajñāpāramitā-sūtra, Av. Perfection of Wisdom): prajna có nghĩa là trí tuệ, sự 
sáng suốt, paramita có nghĩa là tuyệt hảo, Prajñāpāramitā có nghĩa là trí tuệ tuyệt 
hảo. Trong hệ  Bát-nhã-ba-la-mật đa kinh  này có 2 quyển kinh nổi tiếng là Tâm 
kinh (多經,Heart Sutra) có tên đầy đủ là Bát-nhã-ba-la-mật-đa tâm Kinh (般若波

羅蜜多心經, Srt. Prajñā Pāramitā Hridaya Sūtra, Av. Heart of Perfect Wisdom 
Sutra), đây là kinh ngắn nhất chỉ có khoảng 260 chữ của Phật giáo Phát triển,Tâm 
kinh  được xem là bài kinh, chú phổ biến nhất của Phật giáo Phát triển; và  Kim 
Cương Kinh (金剛經,Diamond Sutra) có tên đầy đủ là Kim cương 
bát-nhã-ba-la-mật-đa Kinh (金剛般若波羅密多經, Srt. 
Vajracchedikā-prajñāpāramitā-sūtra), một bản Kinh Kim Cương được in vào năm 
868 đã được khám phá ở vùng Tây-Bắc nước Trung Hoa, đây là một quyển sách in 
xưa nhất thế gìới. 

                            2.Duy-ma-cật sở thuyết Kinh (維摩詰所說經, 
Srt.Vimàlakirti-nirdèsha Sutra, Av. Vimalakirti’s Exposition): Duy-ma-cật là một 
người cư sĩ sống bình thường nhưng vẫn thực hành được hạnh Bồ tát, kinh này cho 
biết cư sĩ và tăng sĩ đều có thể thực hành hạnh Bồ tát để đến chỗ giác ngộ.  

Page 15 of 22 
 

http://soi.today/?p=155464
http://soi.today/?p=155464


                           3.Thủ-Lăng-Nghiêm tam muội Kinh (首楞嚴三昧 經 ,Srt. 
Surangama-samadhi sutra, Av. Hero’s Sutra), còn gọi là  Lăng-nghiêm kinh (楞嚴

經), kinh này hướng dẫn về thiền định, giải nghĩa tánh không và hạnh Bồ tát, kinh 
này rất được phổ biến trong giới Phật giáo thiền. 

                           4.Diệu pháp liên hoa Kinh ( 妙法蓮華經, Srt. 
Saddharma-pundarika Sūtra, Av.literally: Sutra on the White Lotus of the True 
Dharma/The Sutra of the Lotus flower of the wonderful law, the shortened form: Lotus 
Sūtra ),  gọi ngắn là kinh Pháp hoa, kinh này giảng rõ 3 yếu tố cấu tạo nên sự vật 
là thể, tướng, dụng để người trì tụng kinh có thể quan sát chân tướng của sự vật 
trong vũ trụ, để thấu đạt tới chân lý cuối cùng. 

                           5.Vô lượng thọ kinh (無量壽經, Srt. Sukhavati-vyuha Sutra, Anh. 
Pure Land Sutra) là một kinh quan trọng nhất của tông phái Tịnh độ. Kinh này dạy 
các pháp tu quán tưởng Ðức Phật A-di-đà /A-di-đà Phật (阿弥陀佛,Amitabha 
Buddha) làm cơ duyên ứng hợp với cõi nước tịnh độ, và làm cách nào người tu 
hành có thể vãng sanh về cõi tịnh độ. 

                   II.-3.-B Hai trường phái tư tưởng mới trong Phong trào Phát Triển 
Phật giáo: Trung quán tông (Madhyamaka) và Duy thức tông (Yogachara). 

                              1.Trung quán tông (HV. 中觀宗, Srt. Mādhyamaka, Anh. 
Madhyamaka), còn được gọi là Trung luận tông (HV. 中論宗).  

                                  Madhyamaka là tiếng Sanskrit có nghĩa là con đường ở giữa 
(middle way), trung đạo. Đức Phật Thích ca đã trình bày về con đường trung đạo 
(the middle way) trong bài thuyết pháp đầu tiên của Ngài. Theo Đức Phật lịch sử 
thì con đường trung đạo tức là con đường ở giữa hai cực đoan: một cực đoan là sự 
hưởng thụ khoái lạc theo chủ nghĩa khoái lạc (hedomism), và một cực đoan là sống 
khắc khổ theo chủ nghĩa khổ hạnh (asceticism). Đức Phật Thích Ca cũng có thể đã 
dùng quan niệm về con đường ở giữa hai triết lý đối kháng với nhau: đó là triết lý 
của chủ nghĩa bất diệt, hằng cửu, đời đời (eternalism) là niềm tin linh hồn sẽ hiện 
hữu vĩnh viễn đối với triết lý của chủ nghĩa hủy diệt hoàn toàn (annihilationism) là 
niềm tin linh hồn sẽ bị hủy diệt khi chết. Cũng có thể Đức Phật Thích ca dùng 
quan niệm về con đường ở giữa hai triết lý: chủ nghĩa duy vật chất (materialism) 
và chủ nghĩa hư vô (nihilism).  

                    Nagarjuna (HV. Long thọ, 龍樹, khoảng thế kỷ thứ 3 sau Tây Lịch, tức 
khoảng 700 năm sau ngày Đức Phật Thích ca nhập diệt, ông thuộc dòng dõi 

  

Page 16 of 22 
 



Bà-la-môn) đã lấy quan niệm “con đường đứng giữa” của Đức Phật lịch sử và phát 
triển thêm để đưa ra học thuyết Trung đạo (Madhyamaka) được luận giải trong 
quyển Mula-madhyamaka Karika (中論, Trung luận, Anh. Fundamental verses on 
the middle way) được viết vào khoảng năm 150 Tây Lịch). 

                    Trung luận đặt trên một lý luận rằng không có gì tuyệt đối, mọi sự vật 
đều tương đối, không có sự vật nào tự tồn tại, mọi sự vật đều tùy thuộc lẫn nhau 
(everything is interdependent). Từ lý luận này, Trung luận đi đến khái niệm về 
tánh không (shunyata). Shunyata nghĩa là trống không (Shunyata means 
emptiness). Điều này không có nghĩa là không có cái gì hiện có. Nó có nghĩa là 
không có cái gì tự nó hiện hữu, cái đó là một phần của “mạng lưới phổ biến” của 
hiện hữu (a part of a universal web of being). Quan niệm này là trọng tâm tư tưởng 
của các trường phái trong Phong trào Phật giáo Phát triển (Mahayana, Đại thừa). 
Thực ra quan niệm “tánh không” là một hình thức diễn tả lại quan niệm về vô ngã 
(Sa. anatman, Av. not soul, not self-possessed), về vô thường (Sa.anitya, Anh. 
Impermanent), khổ (dukkha, Anh. dissafactoriness, pain, sorrow).  

                    Nho giáo có “tứ thư” là 4 cuốn sách: Đại Học (大學), Luận Ngữ (論
語), Trung Dung (中庸 ) và Mạnh Tử (孟子). Trung Dung là quyển sách do Tử Tư 
(483 – 402 trước Tây Lịch) làm ra, Tử Tư là học trò của Tăng Tử, là cháu nội của 
Khổng Tử. 

                   Trọng tâm triết lý của Trung Dung (中庸 )  có điểm tương tự với triết 
lý trung đạo  của Phật giáo. Trung (中) là ở giữa, tâm điểm, Dung (庸) là bình 
thường; Trung Dung tức là “không thái quá, không bất cập”, tùy thời mà hành 
động. Tuy nhiên, biết “trung” cho hợp lẽ là điều rất khó, bậc hiền nhân nhiều khi 
cũng không theo nỗi. 

                   Người đầu tiên đề cao “đạo trung dung” là Khổng Tử (孔子, 551 trước 
CN -  479 trước CN), còn Đức Phật Thích-ca đã sống và hoằng pháp ở phía đông 
tiểu lục địa Ấn Độ vào khoảng giữa thế kỷ thứ 6 và 4 Trước CN.  Theo Ngài 
Khổng Tử thì muốn giữ “đạo trung” thì phải biết quyền biến và tùy thời, điều này 
rất ít người theo được:  

子曰：中庸之为德也，其至矣乎！民鲜久矣​
Tử viết:  Trung dung chi vi đức dã, kỳ chí hĩ hồ! Dân tiển cửu hĩ.​
​
dịch: Khổng Tử nói: Trung dung là đạo đức tốt đẹp cao nhất ! Dân chúng từ lâu 
thiếu hẳn đạo đức này.  

Page 17 of 22 
 



              Các môn đệ của Khổng Tử rất phục Ngài và đề cao Ngài là bậc Thánh của 
“đạo trung dung”, “đạo tùy thời” . Xét cuộc đời của Khổng Tử, chúng ta nhận 
thấy Ngài đã  thực hiện đúng theo “đạo trung dung”: Khi cần phải nói thì nói, khi 
cần phải im thì im, lúc cần đi thì đi, lúc cần dừng thì dừng, cần đi nhanh thì đi 
nhanh, cần đi chậm thì đi chậm, lúc nên làm quan thì làm quan, lúc không nên làm 
quan thì từ chức, thôi không làm nữa. 

                             2.-Duy thức tông:​
​
                                     Duy thức tông (Hv. 唯識宗, Srt. Yogachara/ 
Vijñapti-mātra, Anh. Consciousness only school),  hoặc Du-già hành tông (Srt. 
Yogācārin, Anh. Yogachara school); tại Tây Tạng, người ta còn gọi là Duy tâm 
tông (Hán. 唯心宗, Srt. Cittamātrin).  

                                    Yogachara nguyên nghĩa là "thực hành du-già" (yoga 
practice). Yogachara (Duy thức tông) là triết thuyết thứ hai của Phong trào Phật 
giáo Phát triển, do hai anh em Asanga (Hán. Vô Trước, 無著) và Vasubandhu (Hán. 
Thế Thân, 世親) sáng lập. Họ sống vào khoảng năm 300 sau TL, tức là ra đời sau 
Nagarjuna (Long Thọ) khoảng 100 năm. 

                                    Asanga (Vô Trước) đã từng theo Bà-la-môn giáo, sau theo 
và phát triển phong trào canh tân Phật giáo. Ngài kể lại rằng Ngài đã nghe Đức 
Phật Di lặc (Maitreya) thuyết pháp, và Ngài thuật lại lời của Đức Phật Di Lặc, 
Asanga cũng có soạn một phần của bộ kinh này.​
​
                                   Vasubandhu (Thế Thân) cũng theo Phật giáo, nghiên cứu và 
tích cực phát triển tư tưởng Phật giáo. Ngài Vasubandhu đã viết rất nhiều bộ luận, 
trong số đó có những bộ luận làm nền tảng cho môn Duy thức học như: Duy thức 
nhị thập tụng, Duy thức tam thập tụng, A-tỳ-đạt-ma câu-xá luận ...   

                          Hai anh em các Ngài đã phát động phong trào canh tân từ lúc sơ 
kỳ trong một định hướng của triết lý duy tâm (idealism, Srt. Chitta-matra). 
Chitta-mantra có nghĩa là chỉ có thức (mind/consciousness only): ở trên thế gian 
này, mọi vật hiện hữu đều do tâm thức (mind /consciousness) mà có. Những gì 
mà chúng ta nghĩ đến như là những vật thể, thật ra chỉ là những ảo tưởng, ảo giác 
phát xuất từ tâm thức: "Người buồn cảnh có vui đâu bao giờ" (Nguyễn Du, 
Truyện Kiều). Để ra khỏi những ảo giác này, chúng ta cần phải thực hành thiền 
định (meditate), và đây là điều cơ bản của Duy thức tông, có nghĩa là tạo nên một 
tâm thanh tịnh, loại bỏ ảo giác. Khi loại bỏ được ảo giác của cá nhân thì con 

  

Page 18 of 22 
 



người sẽ đạt được cái tâm phổ quát (universal mind) tức là cái tâm Phật (Buddha 
mind) 

                I I.4. Thời kỳ cuối cùng của Phong trào Phát triển Phật giáo:  

                              Mật giáo (Srt. Tantra, Anh.Tantrism/ Tantric religion/Tantric 
Buddhism) có nguồn gốc từ một truyền thống xa xưa của người Ấn độ về sự thực 
hành tín ngưỡng: cầu phước, trừ tai ách. Mật giáo phát khởi khoảng thế kỷ thứ 5 
Tây lịch, đây là giai đoạn phát triển cuối cùng của Phật giáo ở Ấn độ. Vào 
khoảng thế kỷ thứ 8 sau Tây Lịch, một chùa lớn của Mật giáo được thành lập: 
Vikramasila là trung tâm phát huy tư tưởng và thực hành tín ngưỡng của Mật 
giáo. Năm 1203, quân Hồi giáo xâm lăng Ấn độ, Hồi giáo đã tiêu diệt Phật giáo 
nơi xứ Phật. Mãi đến cuối thế kỷ thứ 19, một Phật tử người Sri Lanka (Tích Lan) 
là Anagarika Dharmapala đã sang Ấn độ để phát động phong trào phục hưng Phật 
giáo.​
​
                              Mật giáo đã truyền sang Tây Tạng và phát triển mạnh tại đây, 
sau đó được truyền sang Trung Hoa. Mật giáo đã có những Đại sư như Subha 
Karasimha (Thiện vô Úy, 637-735), Vajra Bodhi (Kim cương Trí, 671-741), 
Amoghavajra (Bất không kim cương, 705-774), Padmasambhava (Liên hoa sinh, 
cuối thế kỷ thứ 8 ) ... 

                             Phật giáo Phát triển/ Đại thừa cũng đã được truyền qua Trung 
Hoa trước khi bị quân Hồi giáo tiêu diệt. Phật giáo truyền sang Trung Hoa 
khoảng năm 150 Tây Lịch, vào đời Hán. Phật giáo đã phát triển và cạnh tranh với 
ba dòng tư tưởng chính đã có từ trước ở Trung Hoa là: Nho giáo, Lão giáo và Tôn 
giáo dân gian: Nho giáo (Confucianism) chú trọng vào triết lý đạo đức chính trị 
và những giao tế của nhân sinh. Lão giáo (Taoism) hay Đạo giáo (Daoism) chú 
trọng vào triết lý sống tự nhiên của nhân sinh. Tôn giáo dân gian (Folk religion) 
là những tín ngưỡng của dân gian bao gồm rất nhiều chuyện thần thoại, rất nhiều 
mê tín, tin vào chiêm tinh học/ bói toán, huyền bí, tin vào y học dân gian ... Phật 
giáo đã cùng chịu ảnh hưởng của các triết học Nho giáo, Lão giáo và Tín ngưỡng 
dân gian, và  ngược lại, để phát triển thành một Phật giáo Trung Hoa có nhiều 
điểm khác biệt với Phật giáo Ấn độ. Thiền tông là sự phát triển độc đáo của Phật 
giáo Trung Hoa. 

  

III.Kết Luận: 

Page 19 of 22 
 



Chúng tôi xin kết luận và xác định lại đề nghị dùng các tiếng (words) trong lịch 
sử Phật giáo Ấn độ như sau: 

-Phật giáo nguyên thủy (the Original Buddhism) là giai đoạn Phật giáo kể từ lúc 
Đức Phật lịch sử còn sanh tiền đến thời điểm khoảng 100 năm sau ngày Đức Phật 
lịch sử nhập diệt tức là bước đầu của thời kỳ Phật giáo Đại chia rẽ (the great 
Schism). 

-Theravada (Thượng Tọa Bộ, [trong tiếng Pali thì thera= bậc trưởng lão/trưởng 
thượng, Anh. elders; vada= học thuyết, doctrine] Anh. the Doctrine of the Elders / 
the School of the Elder Monks/ the Sect of the Elders)  là một trong hai bộ phái 
sơ khởi trong thời kỳ bắt đầu phân chia các bộ phái. Theravada/Thượng Tọa Bộ 
là một bộ phái còn tồn tại đến ngày nay. 

-Phật giáo Phát triển (the Developmental Buddhism) hay Tân Phật giáo (the 
Neo-Buddhism) thay tiếng Mahayana (Đại thừa). Mahayana chỉ phong trào Phật 
giáo toàn diện (a pan-Buddhist movement) với một định hướng sơ khởi (the 
initial direction) là canh tân tư tưởng triết học Phật giáo. 

                Phật giáo như một cây cổ thụ, gồm có 3 phần: gốc rể, thân cây và tàn 
cây với cành lá cây sum sê bao phủ:-phần gốc rể là Phật giáo Nguyên Thủy, phần 
thân cây là Theravada/ Thượng Tọa Bộ, phần cành lá sum sê là Phật giáo Phát 
triển.​
​
               Cây cổ thụ được hiện hữu là nhờ gốc rể để lấy nhựa sống nuôi cây, thân 
cây nhờ đó mà có sức sống, thân cây nhờ có cành lá sum sê để “diệp lục hóa” ánh 
sáng mặt trời mà nuôi dưỡng toàn cây cổ thụ. Phần gốc rể và thân cây giúp cây 
đứng vững vàng, hiện hữu thì phần cành lá sum sê xanh tốt biểu dương sức sống 
mãnh liệt của cây cổ thụ. Tàng cây che bóng mát cho người lữ hành dừng chân 
tịnh dưỡng, lấy lại sức sống sau một khoảng đường dài đầy mệt mỏi dưới ánh 
nắng oi bức của buổi trưa hè. Phật giáo cũng vậy, cả 3 phần: Phật giáo Nguyên 
thủy, Thượng Tọa bộ/ Theravada và Phật giáo Phát triển đã kết hợp lại thành một 
dòng sinh mệnh của Phật giáo, chúng ta không thể tách rời ra. Cuộc đời con 
người nương tựa vào tư tưởng triết học Phật giáo để tìm sự bình an, giải thoát 
trước những khổ đau của cuộc đời.  

Toronto, 14 September 2016​
Nguyễn Vĩnh Thượng  

Page 20 of 22 
 



  

Tài liệu tham khảo chính yếu: 

-Chan Khoon San & Kare A. Lie, No Hinayana in Buddhism, Taman Petaling (Malaysia): Bro. 
Chan Khoon San, 2011.​
​
-Dominique Trotignon, To finish with the "Small Vehicle", translated from the letter dated Oct. 
2008: "Pour en finir avec le "Petit Vehicule", Paris, France. ​
Source: http://www.bouddhisme-universite.org/Dossier_Le-petit-vehicule ​
​
-Edward Conze, Buddhism: Its Essence and Development, New York: Harper & Brothers 
Publisher, 1959. (Originally published by Bruno Cassiner Limited, Oxford, 1951).​
​
- Gombrich, Richard F., Theravada Buddhism, London: Routledge , 1988.​
​
-Hirakawa Akia, A History of Indian Buddhism from Sakyamuni to Early Mahayana, translated 
and edited by Paul Groner, Hawai: University of Hawai Press, 1990.​
​
- Kare A. Lie, The myth of Hinayana, this article was re-published in the book "No Hinayana in 
Buddhism" of Chan Khoon San and Kare A. Lie, 2011.​
​
-Mahayana, Hinayana, Theravada, excerpts from Kare A. Lie & Ricardo Sasaki posted by 
Binh Anson, website Buddha Sasana, November 1996.​
​
-Thích Thanh Kiểm, Lược sử Phật giáo Ấn độ, Sài Gòn: Lê Thanh thư xã, 1963.​
​
-Walpola Rahula, Theravada-Mahayana Buddhism, from "Gems of Buddhist Wisdom", Kuala 
Lumpur, Malaysia: Buddhist Missionary Society, 1996.​
​
- Williams, Paul, Mahayana Buddhism, London: Routledge, 1989.​
 

  

  
 

 

  

Page 21 of 22 
 

http://www.bouddhisme-universite.org/Dossier_Le-petit-vehicule


  

 
 

Page 22 of 22 
 


