
Surah Hud Ayat 1 

لتَْ ثمَُّ آياَتهُُ أُحْكِمَتْ كِتاَبٌ ۚ الر خَبيِرٍ حَكِيمٍ لدَُنْ مِنْ فصُِّ  

alif lām rā, kitābun uḥkimat āyātuhụ ṡumma fuṣṣilat mil ladun ḥakīmin khabīr 

1. Alif. Lam. Ra.1 

[INI ADALAH] kitab Ilahi, dengan pesan-pesan yang dibuat jelas pada dan oleh 
dirinya sendiri, serta diuraikan secara terperinci pula2—[diturunkan kepada kalian] 
karena rahmat dari Sang Mahabijaksana, Yang Mahaawas, 

 
1 Lihat Lampiran artikel Al-Muqatta’at (Huruf-Huruf Terpisah) dalam Al-Qur’an. 
Menurut pendapat yang agak aneh dari Sibawaih (bdk. Al-Manar XII, h. 3) dan 
Al-Razi dalam tafsirnya tentang ayat ini, huruf-huruf Alif-Lam-Ra merupakan nama 
surah ini dan, karena itu, seharusnya dibaca bersambung dengan kalimat berikutnya 
sehingga menjadi: “Alif-Lam-Ra adalah kitab llahi …,” dan seterusnya. Namun, 
pendapat ini sangat bertolak belakang dengan pendapat beberapa mufasir awal 
yang masyhur, seperti Al-Zajjaj (yang dikutip oleh Al-Razi), dan—tambahan 
pula—tidak dapat diterima berdasarkan fakta bahwa beberapa surah lain juga 
diawali dengan huruf-huruf simbolik seperti ini tanpa ada kemungkinan sintaksis 
apa pun untuk menganggapnya sebagai “nama-nama surah”. 

2 Menurut Al-Zamakhsyari dan Al-Razi, kata sambung tsumma di awal 
klausa tsumma fushshilat (lit., “kemudian diuraikan secara terperinci”) tidak 
menunjukkan suatu urutan waktu, tetapi lebih menunjukkan penggabungan sifat 
atau keadaan; karena itu, saya menerjemahkannya demikian. Berkenaan dengan 
terjemahan saya atas frasa uhkimat ayatuhu menjadi “pesan-pesan yang dibuat 
jelas pada dan oleh dirinya sendiri”, lihat kalimat pertama Surah Ali ‘Imran [3]: 
7 serta catatannya, no. 5, yang menjelaskan ungkapan ayat muhkamat. Rasyid 
Ridha menafsirkan frasa ini dalam makna yang sama (lihat Al-Manar XII, hh. 3 dan 
seterusnya). 

 

Surah Hud Ayat 2 
َ إِلَّا تعَْبدُُوا أَلَّا وَبشَِيرٌ نذَِيرٌ مِنْهُ لكَُمْ إِنَّنيِ ۚ اللَّه  

allā ta’budū illallāh, innanī lakum min-hu nażīruw wa basyīr 

https://iqro.xyz/al-muqattaat/
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-7
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-7


2. agar kalian tidak menyembah siapa pun kecuali Allah. 

[Katakanlah, wahai Nabi:] “Perhatikanlah, aku datang kepada kalian dari Dia 
[sebagai] pemberi peringatan dan pembawa kabar gembira:3 

 
3 Kata sambung an (“bahwa”) yang mengawali kalimat berikutnya (“bahwa kalian 
hendaknya …,” dan seterusnya) dalam terjemahan ini diungkapkan melalui titik dua 
(:). Penyisipan kata-kata, “Katakanlah, wahai Nabi” di antara dua kurung siku 
diperlukan karena susunan kalimat ini yang menggunakan kata ganti orang pertama. 
Bagian berikutnya—hingga akhir ayat 4—menguraikan “peringatan” dan “kabar 
gembira” yang dirujuk di atas dan, dengan demikian, menjabarkan secara eliptis 
seluruh pesan yang dipercayakan kepada Nabi Muhammad Saw. 

 

Surah Hud Ayat 3 

تِ مُسَمًّى أَجَلٍ إِلىَٰ حَسَناً مَتاَعًا يمَُتِّعْكُمْ إِليَْهِ توُبوُا ثمَُّ رَبَّكُمْ اسْتغَْفرُِوا وَأَنِ ذِي كُلَّ وَيؤْ  

كَبيِرٍ يوَْمٍ عَذَابَ عَليَْكُمْ أَخَافُ فإِنِّي توََلَّوْا وَإِنْۖ  فضَْلهَُ فضَْلٍ  

wa anistagfirụ rabbakum ṡumma tụbū ilaihi yumatti’kum matā’an ḥasanan ilā ajalim 
musamman wa yu`ti kulla żī faḍlin faḍlah, wa in tawallau fa innī akhāfu ‘alaikum 
‘ażāba yauming kabīr 

3. Mohonlah kepada Pemelihara kalian untuk mengampuni dosa-dosa kalian, lalu 
kembalilah kepada-Nya dalam tobat—[lalu] Dia akan menganugerahkan kenikmatan 
hidup yang baik kepada kalian [di dunia ini] hingga [terpenuhilah] batas-waktu yang 
ditentukan [oleh-Nya];4 dan [dalam kehidupan akhirat,] Dia akan menganugerahkan 
kepada setiap orang yang mempunyai kebaikan [balasan yang sempurna bagi] 
kebaikannya.5 Akan tetapi, jika kalian berpaling, sungguh, aku mengkhawatirkan bagi 
kalian derita [yang pasti akan menimpa kalian] pada Hari yang dahsyat!6 

 
4 Yakni, “hingga akhir hayat kalian” (untuk penjelasan istilah ajal musamma, 
lihat catatan no. 2 pada Surah Al-An’am [6]: 2). Sebab, dalam kebijaksanaan-Nya 
yang tidak dapat diduga, Allah tidak selalu memberi kebahagiaan duniawi dan 
keuntungan materiel kepada setiap orang yang beriman kepada Nya dan menjalani 
hidup dengan berbuat kebajikan (beramal saleh), masuk akal untuk 
berasumsi—sebagaimana yang dilakukan Rasyid Ridha dalam Al-Manar XII, hh. 7 
dan seterusnya—bahwa “kenikmatan hidup yang baik” (yakni di dunia ini) yang 
dijanjikan dalam kalimat di atas berhubungan dengan umat Mukmin secara 

https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-2


keseluruhan, dan tidak harus selalu mengacu pada individu-individu Mukmin. 
(Bdk. Surah Ali ‘Imran [3]: 139—”kalian pasti akan bangkit berjaya jika kalian 
[benar-benar] orang-orang beriman”.) 

5 Nomina fadhl, ketika digunakan dengan mengacu kepada Allah, selalu 
menunjukkan “karunia” atau “pemberian”; jika dikaitkan dengan manusia, istilah ini 
biasanya menunjukkan “kebaikan” atau, adakalanya, “keutamaan”. Ayat di atas 
memberi kejelasan bahwa—berbeda dengan balasan dan hukuman di dunia ini yang 
bersifat parsial dan sering kali hanya bersifat moral—dalam kehidupan akhirat, Allah 
akan melimpahkan karunia-Nya dengan sempurna kepada setiap orang yang telah 
memperoleh kebaikan berkat iman dan amal perbuatannya. (Bdk. Surah Ali ‘Imran 
[3]: 185—”baru pada Hari Kebangkitan-lah kalian akan mendapat balasan 
sepenuhnya [atas apa saja yang telah kalian lakukan]”.) 

6 Lit., “penderitaan Hari yang besar”. Dalam kaitannya dengan ini, lihat Surah 
At-Taubah [9]: 128. 

 

Surah Hud Ayat 4 

ِ إِلىَ قدَِيرٌ شَيْءٍ كُلِّ عَلىَٰ وَهوَُ ۖ مَرْجِعُكُمْ اللَّه  

ilallāhi marji’ukum, wa huwa ‘alā kulli syai`ing qadīr 

4. Kepada Allah-lah, kalian semua pasti kembali; dan Dia berkuasa menetapkan 
segala sesuatu.” 

 

Surah Hud Ayat 5 

ونَ مَا يعَْلمَُ ثيِاَبهَمُْ يسَْتغَْشُونَ حِينَ أَلَاۚ  مِنْهُ ليِسَْتخَْفوُا صُدُورَهمُْ يثَْنوُنَ إِنَّهمُْ أَلَا يسُِرُّ  

دُورِ بذَِاتِ عَليِمٌ إِنَّهُۚ  يعُْلنِوُنَ وَمَا الصُّ  

alā innahum yaṡnụna ṣudụrahum liyastakhfụ min-h, alā ḥīna yastagsyụna 
ṡiyābahum ya’lamu mā yusirrụna wa mā yu’linụn, innahụ ‘alīmum biżātiṣ-ṣudụr 

5. Oh, sungguh, mereka [yang berkukuh mengingkari kebenaran kitab Ilahi ini] 
menyelubungi hati mereka untuk bersembunyi dari-Nya.7 Oh, sungguh, [sekalipun] 
jika mereka menyelimuti diri mereka dengan pakaian mereka [agar tidak melihat 

https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-139
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-185
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-185
https://iqro.xyz/surat-at-taubah/#surah-attaubah-ayat-128
https://iqro.xyz/surat-at-taubah/#surah-attaubah-ayat-128


atau mendengar],8 Dia mengetahui segala yang mereka rahasiakan serta segala yang 
mereka nyatakan—sebab, perhatikanlah, Dia Maha Mengetahui apa isi hati 
[manusia]. 

 
7 Karena orang-orang yang dirujuk dalam ayat ini jelas-jelas tidak beriman bahwa 
risalah Nabi Muhammad Saw. berasal dari Allah, tindakan mereka “bersembunyi 
dari Allah” dalam konteks ini hanya dapat memiliki satu arti—yakni, sebuah 
perumpamaan tentang ketidakinginan mereka untuk mendengarkan kebenaran 
yang berasal dari-Nya: dan ini juga menjelaskan pernyataan bahwa mereka 
“menyelubungi hati mereka” (lit., “dada-dada”, sebagaimana terdapat pada akhir 
ayat ini), yakni membiarkan hati dan pikiran mereka tetap terselimuti prasangka 
sehingga membuat mereka tidak peka terhadap penglihatan ruhani. Dalam kaitan 
ini, lihat Surah Al-Anfal [8]: 55 dan catatannya, no. 58. 

8 Penyisipan di atas berhubungan dengan arti yang diberikan oleh para ahli 
leksikografi pada frasa sebelumnya (bdk. Lane VI, h. 2262). 

 

Surah Hud Ayat 6 

لْأَرْضِ فيِ دَابَّةٍ مِنْ وَمَا ِ عَلىَ إِلَّا ا هاَ وَيعَْلمَُ رِزْقهُاَ اللَّه فيِ كُلٌّۚ  وَمُسْتوَْدَعَهاَ مُسْتقَرََّ  

مُبيِنٍ كِتاَبٍ  

wa mā min dābbatin fil-arḍi illā ‘alallāhi rizquhā wa ya’lamu mustaqarrahā wa 
mustauda’ahā, kullun fī kitābim mubīn 

6. Dan, tiada makhluk hidup di bumi melainkan rezekinya bergantung pada Allah; 
dan Dia mengetahui batas-waktunya [di bumi] dan tempat peristirahatannya 
[setelah mati]:9 semua [ini] tercantum dalam ketetapan[-Nya] yang jelas. 

 
9 Untuk terjemahan mustaqarr dan mustauda’ ini, lihat catatan no. 83 pada Surah 
Al-An’am [6]: 98. Keterangan di atas, yang mengacu pada pengetahuan Allah yang 
meliputi segala sesuatu, berhubungan dengan akhir ayat sebelumnya (“Dia Maha 
Mengetahui segala isi hati [manusia]”). 

 

Surah Hud Ayat 7 

https://iqro.xyz/surat-al-anfal/#surah-alanfal-ayat-55
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-98
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-98


مَاوَاتِ خَلقََ الَّذِي وَهوَُ لْأَرْضَ السَّ ليِبَْلوَُكُمْ الْمَاءِ عَلىَ عَرْشُهُ وَكَانَ أَيَّامٍ سِتَّةِ فيِ وَا  

إِنْ كَفرَُوا الَّذِينَ ليَقَوُلنََّ الْمَوْتِ بعَْدِ مِنْ مَبْعُوثوُنَ إِنَّكُمْ قلُْتَ وَلئِنْ ۗ عَمَلًا أَحْسَنُ أَيُّكُمْ  

ذَا مُبيِنٌ سِحْرٌ إِلَّا هَٰ  

wa huwallażī khalaqas-samāwāti wal-arḍa fī sittati ayyāmiw wa kāna ‘arsyuhụ 
‘alal-mā`i liyabluwakum ayyukum aḥsanu ‘amalā, wa la`ing qulta innakum 
mab’ụṡụna mim ba’dil-mauti layaqụlannallażīna kafarū in hāżā illā siḥrum mubīn 

7. Dan, Dia-lah yang telah menciptakan lelangit dan bumi dalam enam masa; dan 
[sejak saat Dia berkehendak untuk menciptakan kehidupan,] singgasana 
kemahakuasaan-Nya berada di atas air.10 

[Allah mengingatkan kalian akan kebergantungan kalian pada-Nya] untuk menguji 
kalian [dan, dengan demikian, agar menjadi nyatalah] siapa di antara kalian yang 
terbaik tingkah lakunya. Sebab, demikianlah adanya:11 jika engkau berkata [kepada 
manusia], “Perhatikanlah, kalian akan dibangkitkan lagi sesudah mati!”—mereka 
yang berkukuh mengingkari kebenaran itu pasti akan menjawab, “Jelaslah, ini tidak 
lain hanyalah khayalan yang memesonakan!”12 

 
10 Mengenai terjemahan saya atas istilah ayyam (lit., “hari-hari”) menjadi “masa” 
dan ‘arsy menjadi “singgasana kemahakuasaan [Allah]”, lihat Surah Al-A’raf [7], 
catatan no. 43. Acuan simbolis kepada “singgasana kemahakuasaan-Nya berada di 
atas air” tampaknya menunjuk pada evolusi seluruh kehidupan yang berasal dari 
air—suatu proses yang merupakan ketetapan Allah. Fakta ini dengan jelas 
ditunjukkan oleh Al-Quran (lihat Surah Al-Anbiya’ [21]: 30 dan catatan no. 39) dan 
pada abad modern ini dikuatkan oleh penelitian biologi. Penafsiran sementara ini 
dikuatkan oleh penyebutan “makhluk hidup” pada ayat sebelumnya. Penyisipan 
“sejak saat Dia berkehendak untuk menciptakan kehidupan” yang saya letakkan di 
antara kurung siku bersesuaian dengan pandangan yang dikemukakan oleh Rasyid 
Ridha dalam penjelasannya yang panjang lebar terhadap ayat ini (Al-Manar XII, hh. 
16 dan seterusnya). 

11 Ungkapan la’in (lit., “sungguh, jika …”) yang terdapat di sini dan juga dalam tiga ayat 
selanjutnya dimaksudkan untuk menekankan ciri khas—yakni, yang selalu 
berulang—dan situasi yang dirujuknya. Menurut pendapat saya, terjemahan 
terbaiknya adalah “demikianlah adanya: jika ….”, dst. 

12 Istilah sihr, yang sering digunakan dalam pengertian “ilmu sihir” atau “permainan 
magis”, terutama menunjukkan “pengubahan sesuatu dari keadaannya yang wajar 
[yakni alami] menjadi keadaan yang lain” (Taj Al-‘Arus); karenanya, ia menunjukkan 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-54
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-54
https://iqro.xyz/surat-al-anbiya/#surah-alanbiya-ayat-30


perbuatan apa pun yang menyebabkan sesuatu yang salah atau tidak nyata 
seolah-olah menjadi kenyataan. Namun, karena pernyataan Al-Quran bahwa 
“kalian akan dibangkitkan lagi sesudah mati” bukanlah—sebagaimana dikemukakan 
oleh Al-Razi—merupakan suatu “tindakan” dalam pengertian yang sebenarnya dari 
kata ini, tidak masuk akal untuk berasumsi bahwa pernyataan ini dapat disifati 
sebagai “sihir” bahkan oleh orang-orang yang tidak memercayainya. Di sisi lain, 
jelaslah bahwa mereka menolaknya seraya mencemooh dengan menyebutnya 
sebagai “khayalan yang memesonakan” semata yang dimaksudkan untuk mencegah 
orang-orang yang mampu dari menikmati kehidupan duniawi mereka sepenuhnya 
(Al-Razi) atau, mungkin juga, untuk membujuk agar orang-orang miskin dan malang 
tetap pasrah dan puas atas nasib malang mereka di dunia: dan inilah 
makna sihr dalam konteks di atas. (Bdk. Surah Yunus [10]: 2 yang di dalamnya 
julukan sahir—dengan pengertian “penutur yang pandai memikat hati 
pendengarnya”—diberikan kepada Nabi Muhammad Saw. oleh orang-orang yang 
tidak beriman.) 

 

Surah Hud Ayat 8 

رْناَ وَلئِنْ ةٍ إِلىَٰ الْعَذَابَ عَنْهمُُ أَخَّ ليَْسَ يأْتيِهِمْ يوَْمَ أَلَاۗ  يحَْبسُِهُ مَا ليَقَوُلنَُّ مَعْدُودَةٍ أُمَّ  

يسَْتهَْزِئُونَ بهِِ كَانوُا مَا بهِِمْ وَحَاقَ عَنْهمُْ مَصْرُوفاً  

wa la`in akhkharnā ‘an-humul-‘ażāba ilā ummatim ma’dụdatil layaqụlunna mā 
yaḥbisuh, alā yauma ya`tīhim laisa maṣrụfan ‘an-hum wa ḥāqa bihim mā kānụ bihī 
yastahzi`ụn 

8. Dan, demikianlah: jika Kami tangguhkan derita mereka hingga batas-waktu yang 
ditentukan [oleh Kami],13 mereka pasti akan berkata, “Apakah yang menghalanginya 
[untuk datang sekarang]?”14 

Oh, sungguh, pada Hari ketika derita itu menimpa mereka, tiada yang akan dapat 
menghindarkannya dari mereka; dan mereka akan diliputi justru oleh hal-hal yang 
biasa mereka cemoohkan itu.15 

 
13 Lit., “suatu waktu yang dihitung [oleh Kami]”, yakni Hari Pengadilan: merujuk pada 
kalimat terakhir ayat 3, yang di dalamnya Nabi dibuat berkata demikian: “aku 
mengkhawatirkan bagi kalian derita [yang pasti akan menimpa kalian] pada Hari 
yang dahsyat!”. Di antara beberapa makna yang terkandung dalam nomina ummah, 
pengertian “waktu” atau “suatu periode waktu” merupakan yang paling tepat di sini 
(Al-Zamakhsyari, Ibn Katsir, dan mufasir klasik lainnya). 

https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-2


14 Untuk penjelasan tentang rujukan kepada sikap orang-orang yang tidak beriman 
ini, lihat Surah Al-Anfal [8]: 32 dan Surah Yunus [10]: 50 serta catatan-catatannya; 
bdk. Surah Al-An’am [6]: 57-58. Rujukan Al-Quran yang berulang-ulang terhadap 
pertanyaan yang bersifat mengejek di atas jelas-jelas dimaksudkan untuk 
memperlihatkan bahwa sikap mental yang menimbulkan pertanyaan semacam itu 
tidak terbatas pada suatu kejadian historis tertentu (lihat Surah Al-Anfal [8], catatan 
no. 32), tetapi merupakan gejala yang menjangkiti sebagian besar, jika bukan 
seluruhnya, kaum “yang berkukuh mengingkari kebenaran”. 

15 Lit., “apa-apa yang biasa mereka cemoohkan itu mengepung mereka (haqa 
bihim)”. Menurut hampir seluruh mufasir, penggunaan bentuk lampau pada 
verba haqa, meskipun pada kenyataannya ia merujuk pada masa yang akan datang, 
memiliki nilai sintaksis yang mengandung penekanan, yang menunjukkan bahwa 
kejadian yang dirujuknya itu tidak dapat dihindari. (Lihat juga catatan no. 9 pada 
Surah Al-An’am [6]: 10.) 

 

Surah Hud Ayat 9 

نْسَانَ أَذَقْناَ وَلئِنْ لْإِ كَفوُرٌ ليَئُوسٌ إِنَّهُ مِنْهُ نزََعْناَهاَ ثمَُّ رَحْمَةً مِنَّا ا  

wa la`in ażaqnal-insāna minnā raḥmatan ṡumma naza’nāhā min-h, innahụ 
laya`ụsung kafụr 

9. Dan, demikianlah: jika Kami biarkan manusia merasakan sebagian rahmat 
Kami,16 dan kemudian mencabut rahmat itu darinya—perhatikanlah, niscaya dia 
berputus asa,17 melupakan segala rasa syukur [atas karunia Kami pada masa silam]. 

 
16 Rangkaian ayat ini memberikan kejelasan bahwa istilah generik “manusia” yang 
dirujuk di sini dan pada ayat berikutnya, utamanya, diterapkan pada orang-orang 
agnostik yang tidak yakin akan keberadaan Allah atau “berkukuh mengingkari 
kebenaran”; namun, dalam pengertiannya yang lebih luas, ia juga berlaku bagi 
orang-orang yang, meskipun beriman kepada Allah, imannya masih lemah dan, 
karena itu, mudah dipengaruhi oleh keadaan sekitarnya dan, khususnya, oleh apa 
pun yang terjadi pada diri mereka sendiri. 

17 Lit., “dia [atau ‘dia menjadi’] benar-benar putus asa” atau “kehilangan harapan” 
(ya’us), sebab dia menganggap bahwa kebahagiaan masa lalunya disebabkan oleh 
rangkaian sebab akibat yang kebetulan saja—singkatnya, oleh apa yang biasanya 
dianggap sebagai “keberuntungan”—dan bukan karena rahmat Allah. Karena itu, 
dalam penggunaannya dalam Al-Quran, istilah ya’us menunjukkan nihilisme ruhani. 

https://iqro.xyz/surat-al-anfal/#surah-alanfal-ayat-32
https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-50
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-57
https://iqro.xyz/surat-al-anfal/#surah-alanfal-ayat-32
https://iqro.xyz/surat-al-anfal/#surah-alanfal-ayat-32
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-10
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-10


 

Surah Hud Ayat 10 

اءَ بعَْدَ نعَْمَاءَ أَذَقْناَهُ وَلئِنْ تْهُ ضَرَّ يِّئَاتُ ذَهبََ ليَقَوُلنََّ مَسَّ فخَُورٌ لفَرَِحٌ إِنَّهُۚ  عَنِّي السَّ  

wa la`in ażaqnāhu na’mā`a ba’da ḍarrā`a massat-hu layaqụlanna żahabas-sayyi`ātu 
‘annī, innahụ lafariḥun fakhụr 

10. Dan, demikianlah adanya: jika Kami biarkan dia merasakan kemudahan dan 
keberlimpahan18 setelah kesukaran mendatanginya, dia pasti berkata, “Telah pergi 
semua kesulitan dariku!”—sebab, perhatikanlah, dia cenderung pada kegembiraan 
yang sia-sia dan merasa bangga hanya pada dirinya sendiri.19 

 
18 Penggabungan dua kata ini diperlukan untuk menunjukkan arti sepenuhnya dari 
nomina na’ma’, yang muncul hanya sekali dalam Al-Quran dengan bentuk ini. 
Untuk terjemahan saya atas la’in menjadi “demikianlah adanya: jika …”, dan 
seterusnya, lihat catatan no. 11. 

19 Lit., “dia amat gembira melampaui batas dan berbangga diri secara 
berlebihan”—yakni, dia biasanya menganggap bahwa peralihan nasibnya 
disebabkan oleh sifat-sifat baiknya sendiri dan oleh apa yang dianggapnya sebagai 
“keberuntungan”. 

 

Surah Hud Ayat 11 
الحَِاتِ وَعَمِلوُا صَبرَُوا الَّذِينَ إِلَّا ئِكَ الصَّ كَبيِرٌ وَأَجْرٌ مَغْفرَِةٌ لهَمُْ أُولَٰ  

illallażīna ṣabarụ wa ‘amiluṣ-ṣāliḥāt, ulā`ika lahum magfiratuw wa ajrung kabīr 

11. [Dan, demikianlah halnya dengan kebanyakan manusia—] kecuali orang-orang 
yang bersabar dalam menghadapi kesusahan dan melakukan perbuatan-perbuatan 
kebajikan: mereka itulah orang yang dinanti oleh ampunan dosa-dosa dan pahala 
yang besar. 

 

Surah Hud Ayat 12 



كَنْزٌ عَليَْهِ أُنْزِلَ لوَْلَا يقَوُلوُا أَنْ صَدْرُكَ بهِِ وَضَائِقٌ إِليَْكَ يوُحَىٰ مَا بعَْضَ تاَرِكٌ فلَعََلَّكَ  

ُ ۚ نذَِيرٌ أَنْتَ إِنَّمَا ۚ مَلكٌَ مَعَهُ جَاءَ أَوْ وَكِيلٌ شَيْءٍ كُلِّ عَلىَٰ وَاللَّه  

fa la’allaka tārikum ba’ḍa mā yụḥā ilaika wa ḍā`iqum bihī ṣadruka ay yaqụlụ lau lā 
unzila ‘alaihi kanzun au jā`a ma’ahụ malak, innamā anta nażīr, wallāhu ‘alā kulli 
syai`iw wakīl 

12. MAKA, [WAHAI NABI,] mungkinkah engkau meninggalkan sebagian dari apa 
yang telah diwahyukan kepadamu [karena para pengingkar kebenaran itu tidak 
menyukainya, dan] karena hatimu menjadi susah disebabkan perkataan 
mereka,20 “Mengapa tidak diturunkan kekayaan kepadanya?”—atau, “[Mengapa 
tidak] datang malaikat [yang dapat dilihat dengan nyata] bersamanya?”21 

[Mereka tidak dapat memahami bahwa] engkau hanyalah seorang pemberi 
peringatan, sedangkan Allah memelihara segala sesuatu;22 

 
20 Lit., “karena dadamu menjadi sempit [karena takut] kalau-kalau mereka berkata”. 
Menurut semua mufasir yang ada, ungkapan la’alla (lit., “boleh jadi bahwa”) pada 
awal kalimat di atas merujuk pada harapan yang meleset dari pihak penentang 
pesan Nabi Muhammad Saw.; karenanya, istilah itu paling tepat diterjemahkan 
dalam bentuk pertanyaan yang mengandung sanggahannya sendiri—yakni: 
“Mungkinkah engkau …”, dan seterusnya. Berkenaan dengan adanya harapan bahwa 
Nabi mungkin menghilangkan sebagian dari apa yang diwahyukan kepadanya, 
diriwayatkan oleh ‘Abd Allah ibn ‘Abbas dan Sahabat lainnya (lihat penafsiran 
Al-Razi atas ayat ini) bahwa kaum pagan Quraisy menuntut kepada Nabi demikian, 
“Bawakan kepada kami sebuah wahyu (kitab) yang tidak berisi serangan terhadap 
dewa-dewa kami sehingga kami dapat mengikutimu dan beriman kepadamu”. 

21 Ketika menjelaskan ayat ini, Ibn ‘Abbas menyebutkan bahwa beberapa kepala 
suku jahiliah Makkah mengatakan, “Hai, Muhammad, ubahlah gunung Makkah ini 
menjadi emas jika engkau benar-benar seorang rasul!”, sementara yang lain berseru 
sambil mengejek, “Bawalah ke hadapan kami malaikat yang akan menjadi saksi 
bahwa kau adalah rasul!”—lalu ayat di atas diturunkan (Al-Razi). Bdk. Surah 
Al-An’am [6]: 8 dan Surah Al-Isra’ [17]: 90-93. 

22 Yakni, “jadi, Dia-lah yang akan menjadikan kebenaran menang”. Mengenai 
sangkalan Nabi bahwa dirinya sama sekali tidak memiliki kemampuan apa pun 
untuk membuat keajaiban, lihat Surah Al-An’am [6]: 50 dan catatannya (no. 38). 

 

https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-8
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-8
https://iqro.xyz/surat-al-isra/#surah-alisra-ayat-90
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-50


Surah Hud Ayat 13 

دُونِ مِنْ اسْتطََعْتمُْ مَنِ وَادْعُوا مُفْترََياَتٍ مِثْلهِِ سُوَرٍ بعَِشْرِ فأْتوُا قلُْ ۖ افْترََاهُ يقَوُلوُنَ أَمْ  

ِ صَادِقيِنَ كُنْتمُْ إِنْ اللَّه  

am yaqụlụnaftarāh, qul fa`tụ bi’asyri suwarim miṡlihī muftarayātiw wad’ụ 
manistaṭa’tum min dụnillāhi ing kuntum ṣādiqīn 

13. dan lalu mereka menyatakan, “[Muhammad sendirilah yang] telah membuat 
[Al-Quran] ini!”23 

Katakanlah [kepada mereka]: “Maka, buatlah sepuluh surah yang setara nilainya, 
yang dibuat [oleh kalian sendiri], dan [untuk tujuan ini] panggillah siapa pun yang 
dapat membantu kalian, selain Allah, jika apa yang kalian katakan itu benar!24 

 
23 Untuk terjemahan saya atas partikel am di permulaan kalimat ini menjadi “dan”, 
lihat Surah Yunus [10], catatan no. 61. 

24 Yakni, bahwa sebuah kitab Ilahi seperti Al-Quran ini dapat “dibuat” oleh manusia. 
Bdk. Surah Al-Baqarah [2]: 23, Surah Yunus [10]: 37-38, dan Surah Al-Isra’ [17]: 88, 
beserta catatan-catatannya. 

 

Surah Hud Ayat 14 

ِ بعِِلْمِ أُنْزِلَ أَنَّمَا فاَعْلمَُوا لكَُمْ يسَْتجَِيبوُا فإِلَّمْ هَ لَا وَأَنْ اللَّه مُسْلمُِونَ أَنْتمُْ فهَلَْۖ  هوَُ إِلَّا إِلَٰ  

fa il lam yastajībụ lakum fa’lamū annamā unzila bi’ilmillāhi wa al lā ilāha illā huw, fa 
hal antum muslimụn 

14. Dan, jika mereka [yang kalian panggil untuk menolong itu] tidak mampu 
membantu kalian,25 ketahuilah bahwa [Al-Quran ini] telah diturunkan karena 
kebijaksanaan Allah saja,26 dan bahwa tiada tuhan kecuali Dia. Maka, maukah kalian 
berserah diri kepada-Nya?” 

 
25 Lit., “jika mereka [yakni penyair-penyair dan orang-orang bijak kalian] tidak 
menjawab seruanmu”. Bdk. Surah Al-Baqarah [2]: 24, yang menyebutkan tantangan 
serupa yang kemudian diikuti oleh kata-kata, “dan jika kalian tidak dapat 

https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-38
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-23
https://iqro.xyz/surat-yunus/#Surah_Yunus_Ayat_37
https://iqro.xyz/surat-al-isra/#surah-alisra-ayat-88
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-24


melakukannya—dan pasti kalian tidak akan dapat melakukannya—…”, dan 
seterusnya. 

26 Lit., “hanya dengan pengetahuan Allah”. 

 

Surah Hud Ayat 15 

نْياَ الْحَياَةَ يرُِيدُ كَانَ مَنْ يبُْخَسُونَ لَا فيِهاَ وَهمُْ فيِهاَ أَعْمَالهَمُْ إِليَْهِمْ نوَُفِّ وَزِينتَهَاَ الدُّ  

mang kāna yurīdul-ḥayātad-dun-yā wa zīnatahā nuwaffi ilaihim a’mālahum fīhā 
wa hum fīhā lā yubkhasụn 

15. ADAPUN ORANG-ORANG yang [hanya] menginginkan kehidupan dunia ini dan 
keberlimpahannya*—akan Kami berikan kepada mereka balasan yang sempurna 
bagi semua yang telah mereka kerjakan dalam [kehidupan di dunia] ini, dan tidaklah 
hak mereka di dalamnya itu akan diambil: 

 
* {Dalam teks asalnya: “As for those who care for [no more than] the life of this 
world and its bounties“. Frasa “care for” selain bermakna “menginginkan”, juga 
berarti “menyukai”, “merasa cinta terhadap”, “memperhatikan”, dan “memedulikan”. 
Di sini, frasa itu kami terjemahkan menjadi “menginginkan” saja, sesuai dengan 
makna kata bahasa Arabnya, yuridu.—peny.} 

 

Surah Hud Ayat 16 

ئِكَ خِرَةِ فيِ لهَمُْ ليَْسَ الَّذِينَ أُولَٰ كَانوُا مَا وَباَطِلٌ فيِهاَ صَنعَُوا مَا وَحَبطَِ ۖ النَّارُ إِلَّا الْآ  
 يعَْمَلوُنَ

ulā`ikallażīna laisa lahum fil-ākhirati illan-nāru wa ḥabiṭa mā ṣana’ụ fīhā wa bāṭilum 
mā kānụ ya’malụn 

16. [akan tetapi,] mereka itulah yang dalam kehidupan akhirat tidak akan 
memperoleh apa pun kecuali neraka—sebab, akan sia-sialah semua yang telah 
mereka usahakan di [dunia] ini, dan tiada bernilai semua yang pernah mereka 
kerjakan!27 



 
27 Yakni, walaupun perbuatan baik mereka akan diperhitungkan dengan sempurna 
pada Hari Pengadilan, semua perbuatan itu masih kalah berat dibandingkan dengan 
penolakan mereka untuk beriman pada kebangkitan dan kehidupan akhirat. 

 

Surah Hud Ayat 17 

ۚ وَرَحْمَةً إِمَامًا مُوسَىٰ كِتاَبُ قبَْلهِِ وَمِنْ مِنْهُ شَاهِدٌ وَيتَْلوُهُ رَبِّهِ مِنْ بيَِّنةٍَ عَلىَٰ كَانَ أَفمََنْ  

ئِكَ مِنوُنَ أُولَٰ لْأَحْزَابِ مِنَ بهِِ يكَْفرُْ وَمَنْ ۚ بهِِ يؤْ ۚ مِنْهُ مِرْيةٍَ فيِ تكَُ فلَا ۚ مَوْعِدُهُ فاَلنَّارُ ا  

كِنَّ رَبِّكَ مِنْ الْحَقُّ إِنَّهُ مِنوُنَ لَا النَّاسِ أَكْثرََ وَلَٰ يؤْ  

a fa mang kāna ‘alā bayyinatim mir rabbihī wa yatlụhu syāhidum min-hu wa ming 
qablihī kitābu mụsā imāmaw wa raḥmah, ulā`ika yu`minụna bih, wa may yakfur 
bihī minal-aḥzābi fan-nāru mau’iduhụ fa lā taku fī miryatim min-hu innahul-ḥaqqu 
mir rabbika wa lākinna akṡaran-nāsi lā yu`minụn 

17. Maka, dapatkah [orang yang hanya menginginkan kehidupan dunia ini 
dibandingkan dengan28] seseorang yang mengambil sikapnya berdasarkan bukti 
yang nyata dari Pemeliharanya, yang disampaikan melalui persaksian [ini] 
dari-Nya,29 sebagaimana wahyu yang diturunkan kepada Musa 
sebelumnya—[sebuah kitab Ilahi yang ditetapkan oleh-Nya] untuk menjadi petunjuk 
dan rahmat [bagi manusia]? 

Mereka [yang memahami pesan ini—mereka sajalah yang benar-benar] beriman 
kepadanya;30 sedangkan siapa pun di antara mereka yang mengingkari 
kebenarannya, dengan bersekutu [dalam permusuhan bersama]31—api nerakalah 
yang akan menjadi tempat yang ditentukan bagi mereka [dalam kehidupan akhirat]. 

Maka,32 janganlah ragu terhadap [wahyu] ini: perhatikanlah, ia adalah kebenaran dari 
Pemeliharamu, meskipun33 kebanyakan manusia tidak akan beriman kepadanya. 

 
28 Penyisipan ini didasarkan pada penafsiran yang diberikan Al-Baghawi, 
Al-Zamakhsyari, dan Al-Razi. 

29 Lit., “yang seorang saksi dari Dia membacanya”, atau “mengumumkannya”. 
Menurut Al-Zamakhsyari, Al-Razi, dan sejumlah mufasir klasik lainnya, frasa ini 
merujuk pada Al-Quran; karenanya, saya menerjemahkan syahid menjadi 
“persaksian”. Jika, sebagaimana dipercayai sejumlah mufasir, istilah ini merujuk 



kepada Nabi atau kepada Malaikat Jibril yang menyampaikan wahyu 
kepadanya, syahid harus diterjemahkan menjadi “saksi”. Terjemahan mana pun 
yang diambil artinya tetap sama karena—sebagaimana yang dikemukakan Ibn Katsir 
dalam tafsirnya atas ayat ini—”AI-Quran diwahyukan melalui Jibril kepada 
Muhammad Saw., dan kemudian disampaikan oleh Muhammad Saw. kepada 
dunia”. 

30 Secara tersirat, “dan, karena itu, akan meraih kebahagiaan di akhirat”. Ijaz (bentuk 
ungkapan eliptis, implisit) yang digunakan dalam bagian ini dapat dibandingkan 
subtilitasnya dengan yang ada pada Surah Yunus [10]: 103. 

31 Yakni, dengan penentangan yang sengit dan apriori terhadap pesan Al-Quran 
tanpa benar-benar memahami tujuannya. Identifikasi “historis” yang dikemukakan 
oleh beberapa mufasir bahwa ahzab mengacu pada orang-orang pagan Arab yang 
bersekutu memusuhi Nabi jelas-jelas terlalu sempit dalam konteks ini. 

32 Al-Razi mengusulkan bahwa kata sambung fa (“Maka”) yang mengawali kalimat 
ini (yang nyata-nyata ditujukan kepada manusia secara umum) berkaitan dengan 
ayat 12-14 suatu usulan yang paling meyakinkan mengingat rangkaian ayatnya. 

33 Lit., “tetapi” atau “sungguhpun begitu”. 

 

Surah Hud Ayat 18 

نِ أَظْلمَُ وَمَنْ ِ عَلىَ افْترََىٰ مِمَّ ئِكَ ۚ كَذِباً اللَّه لْأَشْهاَدُ وَيقَوُلُ رَبِّهِمْ عَلىَٰ يعُْرَضُونَ أُولَٰ ا  

ءِ لَا ؤُ ِ لعَْنةَُ أَلَاۚ  رَبِّهِمْ عَلىَٰ كَذَبوُا الَّذِينَ هَٰ الظَّالمِِينَ عَلىَ اللَّه  

wa man aẓlamu mim maniftarā ‘alallāhi każibā, ulā`ika yu’raḍụna ‘alā rabbihim wa 
yaqụlul-asy-hādu hā`ulā`illażīna każabụ ‘alā rabbihim, alā la’natullāhi ‘alaẓ-ẓālimīn 

18. Dan, siapakah yang lebih zalim daripada mereka yang menisbahkan 
rekaan-rekaan dusta mereka sendiri kepada Allah?34 [Pada Hari Pengadilan,] mereka 
[yang seperti] ini akan dibawa ke hadapan Pemelihara mereka, dan orang-orang 
yang dipanggil untuk bersaksi [melawan mereka]35 akan berkata, “Mereka inilah yang 
telah mengatakan berbagai dusta tentang Pemelihara mereka!”36 

Oh, sungguh, penolakan Allah adalah balasan bagi semua orang zalim37 

 

https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-103


34 Ini adalah suatu sangkalan terhadap pernyataan orang-orang yang tidak beriman 
bahwa Al-Quran disusun oleh Muhammad Saw. sendiri (bdk. ayat 13 dan Surah 
Yunus [10]: 17) dan kemudian menisbahkannya kepada Allah. 

35 Lit., “saksi-saksi”. Kebanyakan mufasir awal mengartikannya sebagai malaikat 
pencatat, sedangkan yang lainnya (misalnya, Ibn ‘Abbas, sebagaimana dikutip oleh 
Al-Baghawi) menghubungkannya kepada para nabi, yang pada Hari Pengadilan 
akan dipanggil untuk memberikan kesaksian yang mendukung atau memberatkan 
umatnya. Penafsiran yang disebutkan terakhir ini didukung oleh Al-Dhahhak (dikutip 
oleh Al-Thabari dan Al-Baghawi) berdasarkan pada Surah An-Nahl [16]: 84, yang 
menyebutkan saksi-saksi “dari setiap masyarakat (ummah)”—sebuah ungkapan 
yang jelas-jelas hanya dapat merujuk kepada manusia. 

36 Atau: “terhadap Pemelihara mereka”. 

37 La’nah—yang biasanya, tetapi tidak tepat, diterjemahkan menjadi 
“kutukan”—makna utamanya sama dengan ib’ad (“alienasi”, “pengasingan”, atau 
“pembuangan”) dalam pengertian moral; karena itu, ia menunjukkan “penolakan 
dari segala sesuatu yang baik” (Lisan Al-‘Arab) dan, dengan merujuk kepada Allah, 
“dikucilkannya pendosa itu dari rahmat-Nya” (Al-Manar 11, h. 50). 

 

Surah Hud Ayat 19 

ونَ الَّذِينَ ِ سَبيِلِ عَنْ يصَُدُّ خِرَةِ وَهمُْ عِوَجًا وَيبَْغُونهَاَ اللَّه كَافرُِونَ همُْ باِلْآ  

allażīna yaṣuddụna ‘an sabīlillāhi wa yabgụnahā ‘iwajā, wa hum bil-ākhirati hum 
kāfirụn 

19. yang memalingkan orang lain dari jalan Allah dan berusaha menjadikannya 
tampak bengkok—karena merekalah, mereka itu yang menolak untuk mengakui 
kebenaran kehidupan akhirat!38 

 
38 Bdk. Surah Al-A’raf [7]: 44-45 yang hampir mirip dengan bagian di atas, dengan 
satu perbedaan saja, yakni: sementara dalam Surah Al-A’raf [7]: 45 kata 
ganti hum (mereka) hanya disebut sekali (dan, karena itu, frasa tersebut 
diterjemahkan menjadi “dan yang menolak …”, dan seterusnya), dalam ayat ini kata 
ganti tersebut diulangi untuk mengungkapkan penekanan dan kausalitas (“karena 
merekalah, mereka itu yang menolak …”, dst.)—jadi, menunjukkan bahwa penolakan 
mereka untuk beriman kepada adanya kehidupan setelah mati 
merupakan sebab pokok dari perilaku zalim mereka. Dengan kata lain, percaya 

https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-17
https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-17
https://iqro.xyz/surat-an-nahl/#surah-annahl-ayat-84
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-44
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-45


kepada adanya kebangkitan, pengadilan Allah, dan kehidupan akhirat di sini 
ditetapkan sebagai satu-satunya sumber abadi dan absah dari moralitas manusia. 

 

Surah Hud Ayat 20 

ئِكَ لْأَرْضِ فيِ مُعْجِزِينَ يكَُونوُا لمَْ أُولَٰ ِ دُونِ مِنْ لهَمُْ كَانَ وَمَا ا يضَُاعَفُۘ  أَوْليِاَءَ مِنْ اللَّه  

مْعَ يسَْتطَِيعُونَ كَانوُا مَاۚ  الْعَذَابُ لهَمُُ يبُْصِرُونَ كَانوُا وَمَا السَّ  

ulā`ika lam yakụnụ mu’jizīna fil-arḍi wa mā kāna lahum min dụnillāhi min auliyā`, 
yuḍā’afu lahumul-‘ażāb, mā kānụ yastaṭī’ụnas-sam’a wa mā kānụ yubṣirụn 

20. Mereka tidak pernah bisa mengelakkan diri [dari perhitungan terakhir mereka, 
bahkan jika mereka tetap selamat tanpa cedera] di bumi:39 tidak akan pernah 
mereka menemukan siapa pun yang dapat melindungi mereka dari Allah. [Dalam 
kehidupan akhirat,] penderitaan yang berlipat ganda akan ditimpakan kepada 
mereka40 karena mereka telah kehilangan kemampuan mendengar [kebenaran] dan 
gagal melihat[nya].41 

 
39 Menurut saya, penyisipan di atas diperlukan mengingat frasa ini bersifat sangat 
eliptis. Menurut Al-Thabari, Al-Zamakhsyari, dan Ibn Katsir, maknanya adalah 
bahwa hukuman Allah mungkin menimpa para pendosa itu dalam kehidupan 
mereka di dunia, tetapi di akhirat, hukuman ini pasti akan menimpa mereka. 
Bdk. Surah Ali ‘Imran [3]: 185—”baru pada Hari Kebangkitan-lah kalian akan 
mendapat balasan sepenuhnya [atas apa saja yang telah kalian lakukan]”. 

40 Untuk penjelasan tentang “penderitaan berlipat ganda”, lihat Surah AI-A’raf [7], 
catatan no. 29. 

41 Lit., “mereka tidak mampu mendengar dan mereka tidak melihat”: bdk. Surah 
Al-Baqarah [2]: 7 dan catatannya, no. 7, demikian juga Surah Al-A’raf [7]: 179. 

 

Surah Hud Ayat 21 

ئِكَ يفَْترَُونَ كَانوُا مَا عَنْهمُْ وَضَلَّ أَنْفسَُهمُْ خَسِرُوا الَّذِينَ أُولَٰ  

ulā`ikallażīna khasirū anfusahum wa ḍalla ‘an-hum mā kānụ yaftarụn 

https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-185
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-38
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-38
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-7
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-7
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-179


21. Mereka itulah yang menyia-nyiakan diri mereka sendiri—sebab [pada Hari 
Kebangkitan,] semua rekaan batil mereka42 akan meninggalkan mereka: 

 
42 Lit., “semua yang biasa mereka buat-buat”: frasa ini menunjuk bukan saja pada 
khayalan-khayalan batil mengenai adanya “kekuasaan” riil apa pun selain Allah 
(yakni, adanya makhluk-makhluk yang diduga bersifat ilahiah atau semi-ilahiah), 
melainkan juga pada ide-ide yang menipu dan “kebenaran-kebenaran semu nan 
indah kemilau, yang dimaksudkan untuk memperdaya pikiran” (lihat Surah 
Al-An’am [6]: 112 dan catatannya)—seperti “keberuntungan”, kekayaan, kekuasaan 
pribadi, nasionalisme, materialisme deterministik, dan lain-lain—yang semuanya 
menyebabkan manusia kehilangan wawasan terhadap nilai-nilai ruhani dan, dengan 
demikian, “menyia-nyiakan diri mereka sendiri”. 

 

Surah Hud Ayat 22 

خِرَةِ فيِ أَنَّهمُْ جَرَمَ لَا لْأَخْسَرُونَ همُُ الْآ ا  

lā jarama annahum fil-ākhirati humul-akhsarụn 

22. sungguh mereka, mereka itulah yang dalam kehidupan akhirat akan menjadi 
orang-orang yang rugi! 

 

Surah Hud Ayat 23 

الحَِاتِ وَعَمِلوُا آمَنوُا الَّذِينَ إِنَّ ئِكَ رَبِّهِمْ إِلىَٰ وَأَخْبتَوُا الصَّ فيِهاَ همُْ ۖ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ أُولَٰ  
 خَالدُِونَ

innallażīna āmanụ wa ‘amiluṣ-ṣāliḥāti wa akhbatū ilā rabbihim ulā`ika 
aṣ-ḥābul-jannah, hum fīhā khālidụn 

23. Perhatikanlah, [hanya] mereka yang meraih iman dan mengerjakan 
perbuatan-perbuatan kebajikan dan merendahkan diri mereka di hadapan 
Pemelihara mereka—[hanya] merekalah yang ditetapkan di surga, di sanalah mereka 
akan berkediaman. 

 

https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-112
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-112


Surah Hud Ayat 24 

لْأَعْمَىٰ الْفرَِيقيَْنِ مَثلَُ لْأَصَمِّ كَا مِيعِ وَالْبصَِيرِ وَا تذََكَّرُونَ أَفلَاۚ  مَثلًا يسَْتوَِياَنِ هلَْۚ  وَالسَّ  

maṡalul-farīqaini kal-a’mā wal-aṣammi wal-baṣīri was-samī’, hal yastawiyāni 
maṡalā, a fa lā tażakkarụn 

24. Kedua jenis manusia ini43 dapatlah diumpamakan dengan orang buta dan tuli 
serta orang yang dapat melihat dan mendengar. Dapatkah keduanya ini dianggap 
sama hakikatnya?44 

Maka, tidak maukah kalian mengingat hal ini? 

 
43 Lit., “dua kelompok”—yakni, orang-orang beriman dan orang yang menolak kitab 
Ilahi. 

44 Untuk penerjemahan saya atas istilah matsal (lit., “persamaan”) menjadi “hakikat” 
(nature), lihat bagian pertama catatan no. 47 pada Surah Ali ‘imran [3]: 59. 

 

Surah Hud Ayat 25 

مُبيِنٌ نذَِيرٌ لكَُمْ إِنِّي قوَْمِهِ إِلىَٰ نوُحًا أَرْسَلْناَ وَلقَدَْ  

wa laqad arsalnā nụḥan ilā qaumihī innī lakum nażīrum mubīn 

25. DAN, SESUNGGUHNYA, [dengan pesan yang sama pula] Kami utus Nuh kepada 
kaumnya:45 “Perhatikanlah, aku datang kepada kalian dengan membawa peringatan 
yang jelas 

 
45 Kata sambung “dan” pada awal kalimat ini tampaknya berkaitan dengan ayat-ayat 
pembuka surah ini, dan menekankan fakta bahwa pesan fundamental Al-Quran 
sama saja dengan pesan yang disampaikan kepada manusia oleh nabi-nabi 
terdahulu (Al-Manar XII, hh. 59 dan seterusnya); demikianlah alasan penyisipan 
yang saya lakukan. Lihat juga Surah Al-A’raf [7], catatan no. 45. 

 

https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-59
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-59


Surah Hud Ayat 26 

َ إِلَّا تعَْبدُُوا لَا أَنْ أَليِمٍ يوَْمٍ عَذَابَ عَليَْكُمْ أَخَافُ إِنِّيۖ  اللَّه  

al lā ta’budū illallāh, innī akhāfu ‘alaikum ‘ażāba yaumin alīm 

26. agar kalian tidak menyembah siapa pun kecuali Allah—sebab, sungguh, aku 
takut kalau-kalau penderitaan menimpa kalian pada Hari yang sangat memilukan!”46 

 
46 Sebagaimana dalam Surah Al-A’raf [7]: 59, ini dapat merujuk pada air bah yang 
akan datang atau pada Hari Pengadilan. 

 

Surah Hud Ayat 27 

لَأُ فقَاَلَ الَّذِينَ إِلَّا اتَّبعََكَ نرََاكَ وَمَا مِثْلنَاَ بشََرًا إِلَّا نرََاكَ مَا قوَْمِهِ مِنْ كَفرَُوا الَّذِينَ الْمَ  

أْيِ باَدِيَ أَرَاذِلنُاَ همُْ كَاذِبيِنَ نظَنُُّكُمْ بلَْ فضَْلٍ مِنْ عَليَْناَ لكَُمْ نرََىٰ وَمَا الرَّ  

fa qālal-mala`ullażīna kafarụ ming qaumihī mā narāka illā basyaram miṡlanā wa 
mā narākattaba’aka illallażīna hum arāżilunā bādiyar-ra`y, wa mā narā lakum 
‘alainā min faḍlim bal naẓunnukum kāżibīn 

27. Akan tetapi, pembesar-pembesar kaumnya, yang menolak untuk mengakui 
kebenaran, menjawab, “Kami tidak melihatmu, melainkan (sebagai) manusia biasa 
saja seperti kami; dan kami tidak melihat siapa pun mengikutimu selain mereka 
yang jelas-jelas paling hina di antara kami;47 dan kami tidak melihat bahwa kalian 
lebih unggul daripada kami dalam hal apa pun:48 sebaliknya, kami yakin bahwa 
kalian adalah orang-orang yang berdusta!” 

 
47 Sebagaimana dibuktikan dalam sejarah semua nabi—dan khususnya, sejarah Nabi 
Isa a.s. dan kemudian Nabi Muhammad Saw.—kebanyakan pengikut awal mereka 
adalah masyarakat kelas bawah (para budak, orang miskin, dan orang-orang 
tertindas). Kepada mereka inilah, risalah Ilahi menjanjikan suatu tatanan sosial yang 
adil di dunia ini dan harapan kebahagiaan di akhirat nanti: dan justru karakter 
revolusioner dari setiap misi para nabi inilah yang selalu dibenci oleh para penguasa 
tatanan yang mapan dan golongan-golongan yang diistimewakan dalam 
masyarakat yang bersangkutan. 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-59


48 Lit., “Kami tidak melihat dalam dirimu suatu keunggulan [atau kelebihan] apa pun 
atas kami”. 

 

Surah Hud Ayat 28 

يتَْ عِنْدِهِ مِنْ رَحْمَةً وَآتاَنيِ رَبِّي مِنْ بيَِّنةٍَ عَلىَٰ كُنْتُ إِنْ أَرَأَيْتمُْ قوَْمِ ياَ قاَلَ عَليَْكُمْ فعَُمِّ  

كَارِهوُنَ لهَاَ وَأَنْتمُْ أَنلُْزِمُكُمُوهاَ  

qāla yā qaumi a ra`aitum ing kuntu ‘alā bayyinatim mir rabbī wa ātānī raḥmatam 
min ‘indihī fa ‘ummiyat ‘alaikum, a nulzimukumụhā wa antum lahā kārihụn 

28. Berkata [Nuh], “Wahai, kaumku! Bagaimana pendapat kalian? Jika [benar bahwa] 
pendirianku berdasarkan bukti yang nyata dari Pemeliharaku, yang telah memberiku 
rahmat dari-Nya sendiri—[sebuah wahyu] yang kalian tetap buta terhadapnya—: 
[andaikan ini benar,] dapatkah kami memaksakannya kepada kalian, meskipun 
kalian membencinya?49 

 
49 Suatu rujukan terhadap doktrin utama dalam Al-Quran bahwa “tidak boleh ada 
paksaan dalam urusan keyakinan (agama)” (Surah Al-Baqarah [2]: 256), serta 
terhadap pernyataan yang sering diulang bahwa seorang nabi tidak lebih daripada 
“seorang pemberi peringatan dan pembawa kabar gembira”, yang menunjukkan 
bahwa tugasnya hanyalah menyampaikan pesan yang dipercayakan padanya. 
Bentuk jamak “kami” dalam kalimat ini mengacu pada Nabi Nuh a.s. dan 
pengikut-pengikutnya. 

 

Surah Hud Ayat 29 

ِ عَلىَ إِلَّا أَجْرِيَ إِنْۖ  مَالًا عَليَْهِ أَسْأَلكُُمْ لَا قوَْمِ وَياَ إِنَّهمُْۚ  آمَنوُا الَّذِينَ بطَِارِدِ أَناَ وَمَا ۚ اللَّه  

قوُ كِنِّي رَبِّهِمْ مُلَا تجَْهلَوُنَ قوَْمًا أَرَاكُمْ وَلَٰ  

wa yā qaumi lā as`alukum ‘alaihi mālā, in ajriya illā ‘alallāhi wa mā ana 
biṭāridillażīna āmanụ, innahum mulāqụ rabbihim wa lākinnī arākum qauman 
taj-halụn 

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-256


29. “Dan, wahai kaumku, aku tidak meminta keuntungan kepada kalian untuk 
[pesan] ini: imbalanku tiada lain hanyaJah dari Allah. Dan, aku tidak akan mengusir 
[siapa pun di antara] orang-orang yang telah meraih iman.50 Sungguh, mereka 
[mengetahui bahwa mereka] telah ditakdirkan untuk bertemu dengan Pemelihara 
mereka, sedangkan aku memandang kalian sebagai kaum yang tidak memiliki 
pengetahuan [tentang mana yang benar dan mana yang salah]! 

 
50 Ini adalah suatu rujukan terhadap pernyataan hinaan yang dikemukakan oleh 
orang-orang yang tidak beriman (pada ayat 27) bahwa pengikut Nabi Nuh hanya 
terdiri dari orang-orang kelas bawah masyarakat mereka—jadi, menyiratkan 
pengertian bahwa mereka mungkin akan mendengarkan seruan Nabi Nuh a.s. jika 
dia mau berlepas-diri dari orang-orang itu (bdk. Surah Asy-Syu’ara’ [26]: 111). Nabi 
Muhammad Saw., selama tahun-tahun awal kenabiannya, mengalami hal yang 
sama ketika menghadapi para pemimpin jahiliah Quraisy; beberapa riwayat tentang 
hal ini dikutip oleh Ibn Katsir dalam penjelasannya tentang Surah Al-An’am [6]: 52. 

 

Surah Hud Ayat 30 

ِ مِنَ ينَْصُرُنيِ مَنْ قوَْمِ وَياَ تذََكَّرُونَ أَفلَا ۚ طَرَدْتهُمُْ إِنْ اللَّه  

wa yā qaumi may yanṣurunī minallāhi in ṭarattuhum, a fa lā tażakkarụn 

30. “Dan, wahai kaumku, siapakah yang akan melindungiku dari Allah andaikan aku 
mengusir mereka? Maka, tidakkah kalian mengingat ini? 

 

Surah Hud Ayat 31 

ِ خَزَائِنُ عِنْدِي لكَُمْ أَقوُلُ وَلَا للَِّذِينَ أَقوُلُ وَلَا مَلكٌَ إِنِّي أَقوُلُ وَلَا الْغَيْبَ أَعْلمَُ وَلَا اللَّه  

تيِهَمُُ لنَْ أَعْينُكُُمْ تزَْدَرِي ُ يؤْ ُۖ  خَيْرًا اللَّه الظَّالمِِينَ لمَِنَ إِذًا إِنِّي ۖ أَنْفسُِهِمْ فيِ بمَِا أَعْلمَُ اللَّه  

wa lā aqụlu lakum ‘indī khazā`inullāhi wa lā a’lamul-gaiba wa lā aqụlu innī 
malakuw wa lā aqụlu lillażīna tazdarī a’yunukum lay yu`tiyahumullāhu khairā, 
allāhu a’lamu bimā fī anfusihim, innī iżal laminaẓ-ẓālimīn 

31. “Dan, aku tidak berkata kepada kalian, ‘Perbendaharaan Allah ada padaku’; tidak 
pula [aku berkata], ‘Aku mengetahui kenyataan yang berada di luar jangkauan 

https://iqro.xyz/surat-asy-syuara/#surah-asysyuara-ayat-111
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-52


persepsi manusia’; tidak pula aku berkata, ‘Perhatikanlah, aku adalah 
malaikat’;51 tidak pula aku berkata tentang mereka yang kalian pandang hina,52 ‘Allah 
tidak akan pernah menganugerahkan kebaikan apa pun kepada mereka’—sebab, 
Allah Maha Mengetahui apa yang ada dalam hati mereka.53 [Andaikan aku berkata 
demikian,] sungguh, aku pasti termasuk orang-orang zalim.” 

 
51 Lihat Surah Al-An’am [6]: 50 dan Surah Al-A’raf [7]: 188. 

52 Yakni, pengikut-pengikut Nabi Nuh a.s. yang miskin dan “hina” yang dibicarakan 
dalam ayat 27 (lihat juga catatan no. 47). 

53 Lit., “semua yang ada dalam diri mereka”. 

 

Surah Hud Ayat 32 

ادِقيِنَ مِنَ كُنْتَ إِنْ تعَِدُناَ بمَِا فأْتنِاَ جِدَالنَاَ فأَكْثرَْتَ جَادَلْتنَاَ قدَْ نوُحُ ياَ قاَلوُا الصَّ  

qālụ yā nụḥu qad jādaltana fa akṡarta jidālana fa`tinā bimā ta’idunā ing kunta 
minaṣ-ṣādiqīn 

32. [Akan tetapi, para pembesar itu] berkata, “Wahai, Nuh! Engkau telah 
berbantah-bantahan dengan kami dan memperpanjang perbantahan kita [dengan 
sia-sia]:54 karena itu, datangkanlah kepada kami apa yang kau ancamkan kepada 
kami,55 jika engkau adalah orang yang benar!” 

 
54 Dengan kata lain, “tanpa meyakinkan kami” (sebagaimana dijelaskan lebih 
terperinci dalam Surah Nuh [71]: 5-6). Kejengkelan yang memuncak terhadap Nabi 
Nuh a.s. yang dirasakan oleh kaumnya yang tidak beriman itu disinggung dalam 
perkataannya, “Jika keberadaanku [di antara kalian] dan peringatanku akan 
pesan-pesan Allah memuakkan bagi kalian …”, dan seterusnya (lihat Surah Yunus 
[10]: 71). 

55 Lihat akhir ayat 26. 

 

Surah Hud Ayat 33 

https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-50
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-188
https://iqro.xyz/surat-nuh/#surah-nuh-ayat-5
https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-71
https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-71


ُ بهِِ يأْتيِكُمْ إِنَّمَا قاَلَ بمُِعْجِزِينَ أَنْتمُْ وَمَا شَاءَ إِنْ اللَّه  

qāla innamā ya`tīkum bihillāhu in syā`a wa mā antum bimu’jizīn 

33. Dia menjawab, “Hanya Allah yang dapat mendatangkannya kepada kalian, jika 
Dia menghendaki, dan kalian tidak akan dapat mengelakkan diri darinya: 

 

Surah Hud Ayat 34 

ُ كَانَ إِنْ لكَُمْ أَنْصَحَ أَنْ أَرَدْتُ إِنْ نصُْحِي ينَْفعَُكُمْ وَلَا رَبُّكُمْ هوَُۚ  يغُْوِيكَُمْ أَنْ يرُِيدُ اللَّه  

ترُْجَعُونَ وَإِليَْهِ  

wa lā yanfa’ukum nuṣ-ḥī in arattu an anṣaḥa lakum ing kānallāhu yurīdu ay 
yugwiyakum, huwa rabbukum, wa ilaihi turja’ụn 

34. sebab, nasihatku tidak akan bermanfaat bagi kalian—meskipun aku sangat ingin 
memberi nasihat yang baik kepada kalian—seandainya sudah menjadi kehendak 
Allah bahwa kalian akan tetap tenggelam dalam kesalahan yang besar.56 Dia adalah 
Pemelihara kalian dan kepada-Nya kalian pasti kembali.” 

 
56 Menurut sejumlah mufasir, ungkapan an yughwiyakum—yang secara harfiah 
berarti “bahwa Dia akan menjadikan kalian berbuat salah”—harus dipahami 
demikian: “bahwa Dia akan menghukum kalian karena dosa-dosa kalian” (Al-Hasan 
Al-Bashri, sebagaimana dikutip oleh Al-Razi), atau “bahwa Dia akan membinasakan 
kalian” (Al-Thabari), atau “bahwa Dia akan mencabut segala kebaikan dari kalian” 
(Al-Jubba’i, sebagaimana dikutip oleh Al-Razi); penafsiran yang disebutkan terakhir 
ini mirip dengan terjemahan saya atas ungkapan aghwaitani (“Engkau telah 
menggagalkanku”) pada Surah Al-A’raf [7]: 16 dan dijelaskan dalam catatannya, no. 
11. Namun, dalam konteks ini, saya memilih menerjemahkannya menjadi 
“seandainya sudah menjadi kehendak Allah bahwa kalian akan tetap tenggelam 
dalam kesalahan yang besar” karena hal ini sesuai dengan doktrin Al-Quran tentang 
“ketetapan Allah” (sunnatullah) terhadap orang-orang yang berkukuh menolak 
untuk mengakui kebenaran (lihat Surah Al-Baqarah [2], catatan no. 7). Lebih jauh, 
penafsiran ini didukung oleh Al-Zamakhsyari dalam tafsirnya atas ayat di atas, yakni 
demikian: “Ketika Allah—karena mengetahui bahwa orang yang mengingkari 
kebenaran (al-kafr) itu berkukuh [melakukan dosa]—membiarkannya dalam 
keadaan ini dan tidak memaksanya [untuk bertobat], [tindakan Allah] ini 
digambarkan [dalam Al-Quran] sebagai ‘menjadikan [seseorang] berbuat salah’ 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-16
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-7


(ighwa) dan menjadikan [seseorang] tersesat (idhlal) begitu pula, ketika Dia—karena 
mengetahui bahwa seseorang akan bertobat—melindunginya dan berbuat baik 
kepadanya, [tindakan Allah] ini digambarkan sebagai ‘menunjuki arah yang benar’ 
(irsyad) atau ‘[menawarkan] petunuk (hidayah)'”. (Lihat juga Surah Ibrahim [14], 
catatan no. 4.) 

 

Surah Hud Ayat 35 

ا برَِيءٌ وَأَناَ إِجْرَامِي فعََليََّ افْترََيْتهُُ إِنِ قلُْ ۖ افْترََاهُ يقَوُلوُنَ أَمْ تجُْرِمُونَ مِمَّ  

am yaqụlụnaftarāh, qul iniftaraituhụ fa ‘alayya ijrāmī wa ana barī`um mimmā 
tujrimụn 

35. APAKAH SEBAGIAN (manusia), mungkin, menyatakan, “[Muhammad] telah 
membuat-buat [cerita] ini?”57 

Katakanlah [wahai Nabi]: “Jika aku membuat-buatnya, terhadapkulah dosanya; 
tetapi aku tidak berani melakukan dosa yang kalian lakukan.”58 

 
57 Beberapa mufasir klasik menganggap bahwa ayat ini merupakan bagian dari kisah 
Nabi Nuh a.s. dan umatnya. Namun, hal ini mustahil mengingat adanya perubahan 
yang tiba-tiba dari bentuk kala lampau yang digunakan pada ayat-ayat sebelum 
dan sesudahnya (“dia telah berkata” {qala}, “mereka telah berkata” {qalu}) menjadi 
bentuk kala kini (“apakah mereka berkata” {yaquluna}). Satu-satunya penjelasan 
yang masuk akal adalah yang dikemukakan oleh Al-Thabari dan Ibn Katsir (dan 
disebutkan juga oleh Al-Baghawi berdasarkan riwayat Muqatil): yakni, bahwa 
seluruh ayat 35 adalah wacana sisipan yang ditujukan kepada Nabi Muhammad 
Saw., yang utamanya mengacu pada kisah Nabi Nuh a.s. sebagaimana yang 
diceritakan dalam Al-Quran, dan—secara tersirat—mengacu pada Al-Quran itu 
sendiri. Dengan kata lain, ia merupakan suatu pengulangan argumentasi yang 
disebutkan dalam ayat 13 surah ini dan juga di tempat-tempat lain. Penafsiran yang 
amat meyakinkan ini juga dipilih oleh Rasyid Ridha (A-Manar XII, h. 71). 

58 Atau: “Aku tidak punya urusan apa pun dengan dosa yang kalian perbuat”—yakni, 
dosa mendustakan pesan-pesan Allah (bdk. Surah Yunus [10]: 41) atau 
membuat-buat kedustaan tentang Allah. 

 

https://iqro.xyz/surah-ibrahim/#surah-ibrahim-ayat-4
https://iqro.xyz/surah-ibrahim/#surah-ibrahim-ayat-4
https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-41


Surah Hud Ayat 36 

مِنَ لنَْ أَنَّهُ نوُحٍ إِلىَٰ وَأُوحِيَ يفَْعَلوُنَ كَانوُا بمَِا تبَْتئِسْ فلَا آمَنَ قدَْ مَنْ إِلَّا قوَْمِكَ مِنْ يؤْ  

wa ụḥiya ilā nụḥin annahụ lay yu`mina ming qaumika illā mang qad āmana fa lā 
tabta`is bimā kānụ yaf’alụn 

36. DAN, TELAH diwahyukan kepada Nuh demikian: “Tidak akan beriman siapa pun 
dari antara kaummu, kecuali orang-orang yang telah meraih iman. Maka, janganlah 
bersedih hati terhadap apa pun yang mungkin mereka perbuat, 

 

Surah Hud Ayat 37 

مُغْرَقوُنَ إِنَّهمُْۚ  ظَلمَُوا الَّذِينَ فيِ تخَُاطِبْنيِ وَلَا وَوَحْينِاَ بأَعْينُنِاَ الْفلُْكَ وَاصْنعَِ  

waṣna’il-fulka bi`a’yuninā wa waḥyinā wa lā tukhāṭibnī fillażīna ẓalamụ, innahum 
mugraqụn 

37. tetapi buatlah, di bawah pengawasan Kami59 dan menurut ilham dari Kami, 
sebuah bahtera [yang akan menyelamatknmu dan para pengikutmu];60 dan 
janganlah memohon kepada-Ku* demi kepentingan orang-orang yang berkukuh 
berbuat zalim itu—sebab, perhatikanlah, mereka itu pasti akan tenggelam!” 

 
59 Yakni, “di bawah perlindungan Kami”. {Dalam teks asalnya: under Our eyes (bi 
a’yunina).—peny.} 

60 Penyisipan ini menjadi perlu karena adanya kata sandang penentu (lam 
ta’rif) al yang mengawali nomina fulk (lit., “kapal laut” {ship}, tetapi saya 
terjemahkan menjadi “bahtera” {ark} karena maknanya lebih akrab dalam 
bahasa-bahasa Eropa). 

* Harfiah: membicarakannya dengan-Ku. 

 

Surah Hud Ayat 38 



لَأٌ عَليَْهِ مَرَّ وَكُلَّمَا الْفلُْكَ وَيصَْنعَُ فإِنَّا مِنَّا تسَْخَرُوا إِنْ قاَلَۚ  مِنْهُ سَخِرُوا قوَْمِهِ مِنْ مَ  

تسَْخَرُونَ كَمَا مِنْكُمْ نسَْخَرُ  

wa yaṣna’ul-fulk, wa kullamā marra ‘alaihi mala`um ming qaumihī sakhirụ min-h, 
qāla in taskharụ minnā fa innā naskharu mingkum kamā taskharụn 

38. Dan, [demikianlah Nuh] mulai membuat bahtera; dan setiap kali para pembesar 
kaumnya berjalan melewati Nuh, mereka mengejeknya. [Kemudian] dia berkata, 
“Jika kalian mengejek kami—perhatikanlah, kami mengejek kalian [dan ketidaktahuan 
kalian], persis sebagaimana kalian mengejek kami.61 

 
61 Karena jelas mustahil menganggap bahwa seorang nabi bersikap sembrono 
dengan melemparkan cacian seperti ini (Al-Baghawi), arti frasa di atas tampaknya 
adalah demikian: “Jika kau menganggap kami bodoh karena apa yang kami percayai 
dan lakukan, kami menganggap kalian bodoh karena penolakan kalian untuk 
mengakui kebenaran dan kesiapan diri kalian untuk menerima hukuman Allah” 
(Al-Zamakhsyari dan, dalam bentuk yang lebih pendek, Al-Ba.ghawi). Itulah alasan 
saya menyisipkan kata-kata “dan ketidaktahuan kalian”. 

 

Surah Hud Ayat 39 

مُقيِمٌ عَذَابٌ عَليَْهِ وَيحَِلُّ يخُْزِيهِ عَذَابٌ يأْتيِهِ مَنْ تعَْلمَُونَ فسََوْفَ  

fa saufa ta’lamụna may ya`tīhi ‘ażābuy yukhzīhi wa yaḥillu ‘alaihi ‘ażābum muqīm 

39. Akan tetapi, kelak kalian akan tahu siapa yang [di dunia ini] akan didatangi oleh 
derita yang akan meliputinya dengan kenistaan dan kepada siapa derita yang kekal 
akan turun [dalam kehidupan akhirat]!” 

 

Surah Hud Ayat 40 

مَنْ إِلَّا وَأَهْلكََ اثْنيَْنِ زَوْجَيْنِ كُلٍّ مِنْ فيِهاَ احْمِلْ قلُْناَ التَّنُّورُ وَفاَرَ أَمْرُناَ جَاءَ إِذَا حَتَّىٰ  

قلَيِلٌ إِلَّا مَعَهُ آمَنَ وَمَاۚ  آمَنَ وَمَنْ الْقوَْلُ عَليَْهِ سَبقََ  



ḥattā iżā jā`a amrunā wa fārat-tannụru qulnaḥmil fīhā ming kullin zaujainiṡnaini wa 
ahlaka illā man sabaqa ‘alaihil-qaulu wa man āman, wa mā āmana ma’ahū illā qalīl 

40. [Demikianlah hal itu terus berlangsung] hingga, tatkala telah datang keputusan 
Kami dan air telah memancar dengan semburan-semburan yang dahsyat di atas 
permukaan bumi,62 Kami berfirman [kepada Nuh], “Tempatkanlah ke atas [bahtera] 
ini sepasang dari setiap [jenis binatang] dari kedua jenis kelamin,63 serta 
keluargamu—kecuali orang-orang yang telah berlaku ketetapan [Kami] atas 
mereka64—dan semua [yang lainnya] yang telah meraih iman!”—sebab, hanya sedikit 
[kaum Nuh] yang beriman bersamanya. 

 
62 Lit., “permukaan bumi meluap” (fara al-tannur). Frasa ini menjadi sasaran 
berbagai penafsiran yang saling bertentangan, yang sebagian di antaranya 
didasarkan hanya pada legenda Talmud (Al-Manar XII, hh. 75 dst.). Penjelasan yang 
paling meyakinkan adalah yang diberikan—di antaranya—oleh Al-Thabari, 
Al-Baghawi, dan Ibn Katsir berdasarkan riwayat Ibn ‘Abbas dan ‘Ikrimah: 
“Al-tannur [lit., ‘tungku’] berarti permukaan bumi”. Al-Razi juga menyebutkan 
bahwa “orang Arab menyebut permukaan bumi sebagai tannur“, 
sedangkan Al-Qamus mencantumkan salah satu arti tannur adalah “tempat apa 
pun yang memancarkan air”. Verba fara—yang secara harfiah berarti “sesuatu telah 
meluap”—menggambarkan aliran air deras yang mengamuk yang “mengubah bumi 
menjadi mata air-mata air” (Ibn Katsir; lihat juga Surah Al-Qamar [54]: 12). 
“semburan-semburan air di atas permukaan bumi” ini tampaknya menunjuk pada 
air bah yang menenggelamkan lembah raksasa yang sekarang tertutup oleh Laut 
Tengah (lihat Surah Al-A’raf [7], catatan no. 47)—sebuah banjir yang, ditambah 
dengan hujan deras yang terus-menerus (bdk. Surah Al-Qamar [54]: 11), dengan 
cepat menyebar ke tanah yang luas di Suriah dan lrak Utara sekarang, dan 
berkembang menjadi air bah seperti yang digambarkan dalam Bibel dan Al-Quran, 
serta dirujuk dalam mitos-mitos Yunani kuno (seperti dalam cerita Deukalion dan 
Pyrrhea), serta dalam legenda-legenda Sumeria dan Babilonia. 

63 Istilah zauj utamanya menunjukkan setiap unsur dari satu pasangan, dan juga 
digunakan dalam pengertian “sepasang”. Dalam konteks ini, istilah itu jelas memiliki 
arti yang pertama; karena itu, terjemahan terbaik dari ungkapan min kullin zaujain 
itsnain adalah seperti di atas. 

Mengenai binatang-binatang yang diperintahkan kepada Nabi Nuh a.s. untuk 
dibawanya serta dalam perahu, masuk akal untuk berasumsi bahwa yang dimaksud 
adalah binatang-binatang piaraannya dan bukan semua binatang sebagaimana 
disebutkan dalam Bibel. 

64 Yakni, orang-orang yang tetap terkutuk dalam pandangan Allah karena mereka 
berkukuh menolak untuk rnengakui kebenaran. Lihat juga ayat 42-43 dan 45-47. 

https://iqro.xyz/surat-al-qamar/#surah-alqamar-ayat-12
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-64
https://iqro.xyz/surat-al-qamar/#surah-alqamar-ayat-11


 

Surah Hud Ayat 41 

ِ بسِْمِ فيِهاَ ارْكَبوُا وَقاَلَ رَحِيمٌ لغََفوُرٌ رَبِّي إِنَّ ۚ وَمُرْسَاهاَ مَجْرَاهاَ اللَّه  

wa qālarkabụ fīhā bismillāhi majr)hā wa mursāhā, inna rabbī lagafụrur raḥīm 

41. Maka, Nuh berkata [kepada pengikut-pengikutnya], “Naiklah ke dalam [kapal] ini! 
Dengan nama Allah-lah berlayarnya dan berlabuhnya! Perhatikanlah, Pemeliharaku 
benar-benar Maha Pengampun, Sang Pemberi Rahmat!” 

 

Surah Hud Ayat 42 

ارْكَبْ بنُيََّ ياَ مَعْزِلٍ فيِ وَكَانَ ابْنهَُ نوُحٌ وَناَدَىٰ كَالْجِباَلِ مَوْجٍ فيِ بهِِمْ تجَْرِي وَهِيَ  

الْكَافرِِينَ مَعَ تكَُنْ وَلَا مَعَناَ  

wa hiya tajrī bihim fī maujing kal-jibāl, wa nādā nụḥunibnahụ wa kāna fī ma’ziliy yā 
bunayyarkam ma’anā wa lā takum ma’al-kāfirīn 

42. Dan, bahtera itu berlayar bersama mereka menembus gelombang-gelombang 
yang seperti gunung-gemunung. 

Pada [waktu] itu, Nuh memanggil anak lelakinya, yang menjauhkan dirinya [dari 
yang lain]: “Wahai, Anakku tercinta!65 Naiklah bersama kami dan janganlah bersama 
orang-orang yang mengingkari kebenaran!” 

 
65 Kata pemanis (diminutive, tasghir) dalam ya bunayya (lit., “Wahai, Anak kecilku”) 
adalah suatu ungkapan yang menunjukkan rasa kasih, terlepas dari usia anak itu: 
contohnya, anak Nabi Nuh a.s. dalam kisah di atas tampaknya adalah seorang 
dewasa, sedangkan Yusuf, yang juga disapa dengan ungkapan yang sama oleh 
ayahnya dalarn Surah Yusuf [12]: 5, adalah anak kecil atau, paling jauh, seorang 
remaja. 

 

Surah Hud Ayat 43 

https://iqro.xyz/surat-yusuf/#surah-yusuf-ayat-5


ِ أَمْرِ مِنْ الْيوَْمَ عَاصِمَ لَا قاَلَ ۚ الْمَاءِ مِنَ يعَْصِمُنيِ جَبلٍَ إِلىَٰ سَآوِي قاَلَ ۚ رَحِمَ مَنْ إِلَّا اللَّه  

الْمُغْرَقيِنَ مِنَ فكََانَ الْمَوْجُ بيَْنهَمَُا وَحَالَ  

qāla sa`āwī ilā jabaliy ya’ṣimunī minal-mā`, qāla lā ‘āṣimal-yauma min amrillāhi illā 
mar raḥim, wa ḥāla bainahumal-mauju fa kāna minal-mugraqīn 

43. [Namun, anaknya] menjawab, “Aku akan pergi mencari gunung yang dapat 
melindungiku dari air.” 

Berkata [Nuh], “Hari ini tiada perlindungan [bagi siapa pun] dari keputusan Allah, 
kecuali [bagi] mereka yang telah memperoleh belas kasih[-Nya]!” 

Dan, gelombang pasang meninggi di antara mereka, dan [anak itu] termasuk 
orang-orang yang ditenggelamkan. 

 

Surah Hud Ayat 44 

لْأَمْرُ وَقضُِيَ الْمَاءُ وَغِيضَ أَقْلعِِي سَمَاءُ وَياَ مَاءَكِ ابْلعَِي أَرْضُ ياَ وَقيِلَ وَاسْتوََتْ ا  

الظَّالمِِينَ للِْقوَْمِ بعُْدًا وَقيِلَۖ  الْجُودِيِّ عَلىَ  

wa qīla yā arḍubla’ī mā`aki wa yā samā`u aqli’ī wa gīḍal-mā`u wa quḍiyal-amru 
wastawat ‘alal-jụdiyyi wa qīla bu’dal lil-qaumiẓ-ẓālimīn 

44. Dan difirmankan: “Wahai, bumi, telanlah airmu! Dan, wahai langit, hentikanlah 
[hujanmu]!” Dan, air pun meresap masuk ke dalam bumi, dan ketetapan [Allah] telah 
terlaksana, dan bahtera itu berhenti di atas Gunung Judi.66 

Dan, difirmankan: “Binasalah kaum yang zalim ini!” 

 
66 Gunung ini, yang dalam bahasa Suriah kuno dikenal sebagai Qardu, terletak di 
daerah Danau Van, kurang lebih 25 mil dari timur laut kota Jazirah Ibn ‘Umar, ibu 
kota distrik Suriah modern, Al-Jazirah. Ia “mendapatkan kemasyhurannya lewat 
tradisi orang-orang Mesopotamia yang mengatakan bahwa gunung itulah, dan 
bukan Gunung Ararat, yang menjadi tempat berlabuhnya bahtera Nabi Nuh a.s. … 
lokasi berlabuhnya bahtera Nabi Nuh a.s. ini … tentunya diriwayatkan berdasarkan 
tradisi Babilonia” (Encyclopaedia of Islam I, h. 1059). Namun, kita harus ingat bahwa 
julukan Ararat (dalam bahasa Suryani disebut Urarthu), pada suatu masa tertentu, 



mencakup keseluruhan area di bagian selatan Danau Van, tempat Gunung Judi 
terletak: ini dapat menjelaskan pernyataan Bibel, “Dalam bulan yang ketujuh, pada 
hari yang ketujuh belas bulan itu, terkandaslah bahtera itu pada Pegunungan Ararat” 
(Bibel, Kejadian [8]: 4). 

 

Surah Hud Ayat 45 

الْحَاكِمِينَ أَحْكَمُ وَأَنْتَ الْحَقُّ وَعْدَكَ وَإِنَّ أَهْليِ مِنْ ابْنيِ إِنَّ رَبِّ فقَاَلَ رَبَّهُ نوُحٌ وَناَدَىٰ  

wa nādā nụḥur rabbahụ fa qāla rabbi innabnī min ahlī, wa inna wa’dakal-ḥaqqu wa 
anta aḥkamul-ḥākimīn 

45. Dan, Nuh berseru kepada Pemeliharanya, dan berkata, “Wahai, Pemeliharaku! 
Sungguh, anakku termasuk keluargaku;67 dan, sungguh, janji-Mu selalu menjadi 
kenyataan,* dan Engkau adalah hakim yang seadil-adilnya!” 

 
67 Sebuah rujukan yang mengacu pada perintah Ilahi, yang disebutkan dalam ayat 
40—”Tempatkanlah ke atas [bahtera] ini … keluargamu”—yang rupanya dipahami 
oleh Nabi Nuh a.s. dengan pengertian bahwa seluruh keluarganya akan 
diselamatkan; jadi, beliau melupakan klausa bersyarat, “kecuali orang-orang yang 
telah berlaku ketetapan [Kami] atas mereka”. 

Sejumlah mufasir menduga bahwa ayat 45-47 berkaitan dengan ayat 43 sehingga 
mendahului, dari segi waktu, peristiwa yang diceritakan dalam ayat 44—suatu 
dugaan yang menyebabkan penerjemah-penerjemah modern Al-Quran 
menerjemahkan doa Nabi Nuh a.s., secara keliru, dalam bentuk kala kini (present 
tense, yakni dalam bentuk doa untuk keselamatan anaknya agar tidak mati 
tenggelam). Bagaimanapun, lebih masuk akal untuk berasumsi—seperti yang 
dilakukan oleh Al-Thabari dan Ibn Katsir—bahwa perkataan Nabi Nuh a.s. itu 
diucapkan setelah bahteranya berlabuh di Gunung Judi (yakni jauh setelah anaknya 
meninggal) dan bahwa perkataan itu merupakan “suatu upaya yang dilakukan Nabi 
Nuh a.s. untuk mendapatkan keterangan tentang kondisi anaknya yang tenggelam 
[di akhirat]” (Ibn Katsir). Karena itu, kalimat yang berhubungan dengan anaknya ini, 
baik doa Nabi Nuh a.s. maupun jawaban Allah, harus diterjemahkan dalam bentuk 
kala lampau (past tense). 

* {Dalam teks aslinya: “Thy promise always comes true (wa’daka al 
haqq)”. True berarti “benar” (haqq), tetapi comes true merupakan ungkapan yang 
berarti “menjadi kenyataan”.—peny.} 



 

Surah Hud Ayat 46 

ۖ عِلْمٌ بهِِ لكََ ليَْسَ مَا تسَْأَلْنِ فلَا ۖ صَالحٍِ غَيْرُ عَمَلٌ إِنَّهُ ۖ أَهْلكَِ مِنْ ليَْسَ إِنَّهُ نوُحُ ياَ قاَلَ  

الْجَاهِليِنَ مِنَ تكَُونَ أَنْ أَعِظكَُ إِنِّي  

qāla yā nụḥu innahụ laisa min ahlik, innahụ ‘amalun gairu ṣāliḥin fa lā tas`alni mā 
laisa laka bihī ‘ilm, innī a’iẓuka an takụna minal-jāhilīn 

46. [Allah] menjawab, “Wahai, Nuh! Perhatikanlah, dia tidaklah termasuk 
keluargamu karena, sungguh, dia tidak saleh dalam perilakunya.68 Dan, janganlah 
engkau memohon kepada-Ku apa pun yang engkau tidak dapat memiliki 
pengetahuan tentangnya:69 maka, perhatikanlah, Aku memperingatkanmu agar 
engkau tidak menjadi salah seorang di antara mereka yang tidak mengetahui [mana 
yang benar].”70 

 
68 Menurut sejumlah mufasir (misalnya, Al-Thabari dan AlRazi), frasa innahu ‘amal 
ghair shalih mengacu pada doa Nabi Nuh a.s. untuk anaknya, dan merupakan 
celaan Allah—yang jika demikian, harus diterjemahkan menjadi “sungguh, [doa] ini 
adalah perbuatan yang tidak saleh [darimu]”. Namun, mufasir lainnya, misalnya 
Al-Zamakhsyari, menolak penafsiran ini dan menghubungkan frasa di atas kepada 
anak itu, seperti terjemahan saya. Menurut saya, terjemahan ini lebih sesuai dengan 
pernyataan, “dia tidaklah termasuk keluargamu”—yakni, secara spiritual, karena dia 
adalah, atau memilih untuk tetap bersama, “orang-orang yang mengingkari 
kebenaran”. 

69 Yakni, pengetahuan tentang alasan terdalam dari ketetapan Allah dan nasib akhir 
manusia di akhirat: sebab, jawaban atas pertanyaan “kenapa” dan “bagaimana” ini 
terletak dalam ranah yang berada di luar jangkauan persepsi manusia (al-ghaib). 

70 Yakni, “agar engkau tidak terbukti menjadi salah satu dari orang-orang dungu yang 
meminta Allah agar Dia mengubah keputusan-keputusan-Nya mengikuti hawa 
nafsu mereka sendiri” (AI-Manar XII, h. 85). 

 

Surah Hud Ayat 47 



أَكُنْ وَترَْحَمْنيِ ليِ تغَْفرِْ وَإِلَّا ۖ عِلْمٌ بهِِ ليِ ليَْسَ مَا أَسْأَلكََ أَنْ بكَِ أَعُوذُ إِنِّي رَبِّ قاَلَ  

الْخَاسِرِينَ مِنَ  

qāla rabbi innī a’ụżu bika an as`alaka mā laisa lī bihī ‘ilm, wa illā tagfir lī wa 
tar-ḥamnī akum minal-khāsirīn 

47. Berkata [Nuh], “Wahai, Pemeliharaku! Sungguh, aku berlindung kepada Engkau 
dari memohon [lagi] kepada Engkau apa pun yang aku tidak dapat memiliki 
pengetahuan tentangnya! Karena, kecuali Engkau menganugerahkan ampunan 
kepadaku dan melimpahkan belas kasih-Mu kepadaku, niscaya aku termasuk 
orang-orang yang merugi!” 

 

Surah Hud Ayat 48 

مٍ اهْبطِْ نوُحُ ياَ قيِلَ نْ أُمَمٍ وَعَلىَٰ عَليَْكَ وَبرََكَاتٍ مِنَّا بسَِلَا ثمَُّ سَنمَُتِّعُهمُْ وَأُمَمٌ ۚ مَعَكَ مِمَّ  

همُْ أَليِمٌ عَذَابٌ مِنَّا يمََسُّ  

qīla yā nụḥuhbiṭ bisalāmim minnā wa barakātin ‘alaika wa ‘alā umamim mim mam 
ma’ak, wa umamun sanumatti’uhum ṡumma yamassuhum minnā ‘ażābun alīm 

48. [Kemudian] difirmankan: “Wahai, Nuh! Turunlah dalam kedamaian dari 
Kami,71 dan dengan segenap keberkatan [Kami] kepadamu serta kepada umat-umat 
[yang bersamamu, dan orang-orang saleh yang akan lahir dari keturunanmu dan] 
dari mereka yang bersamamu.72 Namun, [adapun] umat [yang tidak saleh yang akan 
lahir dari keturunanmu]—Kami akan biarkan mereka menikmati hidup [untuk 
sementara], kemudian penderitaan yang pedih dari Kami akan menimpa mereka.” 

 
71 Istilah salam (yang di sini diterjemahkan menjadi “kedamaian”) mencakup gagasan 
rasa aman, batiniah maupun lahiriah, dari segala hal yang buruk/jahat. Untuk 
penjelasan lebih lengkap tentang makna ini, Iihat Surah Al-Ma’idah [5], catatan no. 
29. 

72 Sisipan di atas didasarkan pada kesepakatan mayoritas mufasir. Frasa “umat-umat 
[atau ‘generasi’] dari mereka yang bersamamu” menunjuk pada generasi-generasi 
yang belum lahir; tetapi, karena rahmat Allah diberikan kepada semua orang 
beriman, dengan sendirinya ia juga mencakup orang-orang beriman pada generasi 
Nabi Nuh a.s. pula; dan karena “orang-orang yang mengingkari kebenaran” 

https://iqro.xyz/surat-al-maidah/#surah-almaidah-ayat-16
https://iqro.xyz/surat-al-maidah/#surah-almaidah-ayat-16


(al-kafirun) dikecualikan dari mendapat berkat Allah, hanya orang-orang saleh di 
antara keturunan orang-orang beriman terdahululah yang dijanjikan mendapatkan 
bagian rahmat-Nya (bdk. rujukan yang serupa, yang berhubungan dengan 
keturunan Nabi Ibrahim a.s., dalam Surah Al-Baqarah [2]: 124): itulah alasan saya 
menyisipkan kalimat “adapun yang tidak saleh yang akan lahir dari keturunanmu” 
dalam kalimat berikutnya. 

 

Surah Hud Ayat 49 

ذَا قبَْلِ مِنْ قوَْمُكَ وَلَا أَنْتَ تعَْلمَُهاَ كُنْتَ مَاۖ  إِليَْكَ نوُحِيهاَ الْغَيْبِ أَنْباَءِ مِنْ تلِْكَ ۖ هَٰ  

للِْمُتَّقيِنَ الْعَاقبِةََ إِنَّ ۖ فاَصْبرِْ  

tilka min ambā`il-gaibi nụḥīhā ilaīk, mā kunta ta’lamuhā anta wa lā qaumuka ming 
qabli hāżā, faṣbir, innal-‘āqibata lil-muttaqīn 

49. BERITA-BERITA tentang sesuatu yang berada di luar jangkauan persepsimu ini 
Kami wahyukan kepadamu [kini, wahai Muhammad: sebab,] baik engkau maupun 
kaummu tidak mengetahuinya [dengan sepenuhnya] sebelum ini.73 Maka, 
bersabarlah dalam menghadapi kesusahan [seperti Nuh]—sebab, perhatikanlah, 
masa depan adalah milik orang yang sadar akan Allah! 

 
73 Lihat ayat 35. Walaupun kisah Nabi Nuh a.s. secara samar-samar telah dikenal 
orang-orang Arab sebelum diutusnya Nabi Muhammad Saw., mereka—dan nabi 
mereka—sama sekali tidak mengetahui perincian kisah itu sebagaimana yang 
diceritakan dalam keterangan Al-Quran sebelumnya (Al-Razi). Penggunaan bentuk 
jamak pada permulaan bagian parentetik ini (tilka min anba-i, these accounts, 
“Berita-berita ini”)—berbeda dengan bentuk tunggal yang digunakan dalam frasa 
serupa yang terdapat dalam Surah Ali ‘Imran [3]: 44, Hud [11]: 100, dan Yusuf [12]: 
102 (dzalika min anba-i, this account, “berita ini”)—menurut pendapat saya, 
tampaknya adalah untuk menunjukkan bahwa ia tidak hanya merujuk pada kisah 
Nabi Nuh a.s. sebelumnya, tetapi juga pada kisah para nabi selanjutnya. Dalam 
kaitan ini, hendaknya diingat—seperti yang telah sering ditekankan—bahwa tujuan 
Al-Quran bukanlah menuturkan “uraian” kisah itu sendiri. Setiap kali Al-Quran 
merujuk pada kisah para nabi terdahulu, atau menyinggung hikayat kuno, atau 
kejadian-kejadian sejarah yang terjadi sebelum kedatangan Islam atau selama 
kehidupan Nabi, tujuannya adalah selalu menyampaikan ajaran moral; dan, karena 
satu peristiwa—atau bahkan legenda—yang sama biasanya memiliki banyak sisi 
yang mengungkapkan ajaran-ajaran moral yang sama banyaknya, Al-Quran 
berulang-ulang merujuk pada kisah-kisah yang sama, tetapi setiap kali dengan 

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-124
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-44
https://iqro.xyz/surat-hud/#surah-hud-ayat-100
https://iqro.xyz/surat-yusuf/#surah-yusuf-ayat-102
https://iqro.xyz/surat-yusuf/#surah-yusuf-ayat-102


sedikit variasi penekanan pada salah satu aspek kebenaran fundamental tertentu 
yang melatarbelakangi pewahyuan Al-Quran secara keseluruhan. 

 

Surah Hud Ayat 50 

َ اعْبدُُوا قوَْمِ ياَ قاَلَ ۚ هوُدًا أَخَاهمُْ عَادٍ وَإِلىَٰ هٍ مِنْ لكَُمْ مَا اللَّه إِلَّا أَنْتمُْ إِنْ ۖ غَيْرُهُ إِلَٰ  
 مُفْترَُونَ

wa ilā ‘ādin akhāhum hụdā, qāla yā qaumi’budullāha mā lakum min ilāhin gairuh, in 
antum illā muftarụn 

50. DAN, KEPADA [kaum] ‘Ad, [Kami utus] saudara mereka, Hud.74 Dia berkata, 
“Wahai, kaumku! Sembahlah Allah [saja]: kalian tidak memiliki tuhan selain Dia. 
[Begitulah,] kalian hanyalah pembuat-buat kebatilan!75 

 
74 Untuk keterangan-keterangan tentang nama Hud serta suku ‘Ad, lihat Surah 
Al-A’raf [7], catatan no. 48. 

75 Yakni, para pencipta dewa-dewa yang tidak memiliki realitas apa pun (bdk. Surah 
Al-A’raf [7]: 71, yang juga mengacu pada kisah Nabi Hud a.s.). Mengenai 
istilah muftarun, lihat Surah Al-A’raf [7], catatan no. 119. 

 

Surah Hud Ayat 51 

تعَْقلِوُنَ أَفلَاۚ  فطََرَنيِ الَّذِي عَلىَ إِلَّا أَجْرِيَ إِنْۖ  أَجْرًا عَليَْهِ أَسْأَلكُُمْ لَا قوَْمِ ياَ  

yā qaumi lā as`alukum ‘alaihi ajrā, in ajriya illā ‘alallażī faṭaranī, a fa lā ta’qilụn 

51. “Wahai, kaumku! Aku tiada meminta imbalan kepada kalian untuk [risalah] ini: 
imbalanku tiada lain kecuali dari Dia yang telah menciptakanku. Maka, tidakkah 
kalian menggunakan akal kalian? 

 

Surah Hud Ayat 52 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-65
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-65
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-71
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-71
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-152


مَاءَ يرُْسِلِ إِليَْهِ توُبوُا ثمَُّ رَبَّكُمْ اسْتغَْفرُِوا قوَْمِ وَياَ ةً وَيزَِدْكُمْ مِدْرَارًا عَليَْكُمْ السَّ إِلىَٰ قوَُّ  

تكُِمْ مُجْرِمِينَ تتَوََلَّوْا وَلَا قوَُّ  

wa yā qaumistagfirụ rabbakum ṡumma tụbū ilaihi yursilis-samā`a ‘alaikum 
midrāraw wa yazidkum quwwatan ilā quwwatikum wa lā tatawallau mujrimīn 

52. “Maka, wahai kaumku, mohonlah kepada Pemelihara kalian umuk mengampuni 
dosa-dosa kalian dan kembalilah kepada-Nya dalam tobat—[kemudian] Dia akan 
mencurahkan kepada kalian berkah-berkah samawi yang berlimpah,76 dan akan 
menambahkan kekuatan kepada kekuatan kalian: asalkan jangan berpaling [dariku] 
sebagai kaum yang tenggelam dalam dosa!” 

 
76 Lit., “Dia akan mengirimkan langit ke atas kalian dengan berlimpah”. 
Istilah sama’ (lit., “Iangit”) sering digunakan dalam bahasa Arab klasik sebagai suatu 
metonimia untuk “hujan”, dan kelangkaan curah hujan merupakan ciri khas negeri 
padang pasir yang di sebut Al-Ahqaf (“Bukit-Bukit Pasir”), yang dahulunya adalah 
tempa ttinggal suku ‘Ad—sebelum mereka lenyap. Seperti terbaca dalam Surah 
Al-Ahqaf [46]: 24, waktu yang disinggung dalam ayat di atas adalah suatu periode 
kekeringan yang hebat dan, karena itu, boleh jadi bahwa “berkah-berkah yang 
berlimpah” di sini maksudnya adalah hujan. 

 

Surah Hud Ayat 53 

مِنيِنَ لكََ نحَْنُ وَمَا قوَْلكَِ عَنْ آلهِتَنِاَ بتِاَرِكِي نحَْنُ وَمَا ببِيَِّنةٍَ جِئْتنَاَ مَا هوُدُ ياَ قاَلوُا بمُِؤْ  

qālụ yā hụdu mā ji`tanā bibayyinatiw wa mā naḥnu bitārikī ālihatinā ‘ang qaulika 
wa mā naḥnu laka bimu`minīn 

53. Mereka berkata, “Wahai, Hud! Engkau tidak mendatangkan kepada kami bukti 
yang nyata [bahwa engkau adalah seorang nabi]; dan kami tidak akan meninggalkan 
tuhan-tuhan kami hanya karena perkataanmu, apalagi karena kami tidak 
memercayaimu. 

 

Surah Hud Ayat 54 

https://iqro.xyz/surah-al-ahqaf/#surah-alahqaf-ayat-24
https://iqro.xyz/surah-al-ahqaf/#surah-alahqaf-ayat-24


َ أُشْهِدُ إِنِّي قاَلَ ۗ بسُِوءٍ آلهِتَنِاَ بعَْضُ اعْترََاكَ إِلَّا نقَوُلُ إِنْ ا برَِيءٌ أَنِّي وَاشْهدَُوا اللَّه مِمَّ  
 تشُْرِكُونَ

in naqụlu illa’tarāka ba’ḍu ālihatinā bisū`, qāla innī usy-hidullāha wasy-hadū annī 
barī`um mimmā tusyrikụn 

54. Tiada lain yang dapat kami katakan kecuali bahwa boleh jadi salah satu di antara 
tuhan kami telah menimpakan suatu yang buruk kepadamu!”77 

Hud menjawab, “Perhatikanlah, aku menyeru Allah untuk bersaksi—dan kalian juga 
menjadi saksi-saksi[ku]—bahwa, sungguh, aku berlepas diri dari menisbahkan 
ketuhanan, sebagaimana yang kalian lakukan,78 kepada apa pun 

 
77 Yakni, kegilaan. 

78 Atau: “bahwa, sungguh, aku tidak bersalah terhadap tindakan kalian 
mempersekutukan ketuhanan [Allah] (mimma tusyrikun) …”, dan seterusnya—jadi, 
menolak ejekan kaumnya yang menyatakan bahwa salah satu tuhan khayalan 
mereka mungkin telah membuatnya gila. 

 

Surah Hud Ayat 55 

تنُْظِرُونِ لَا ثمَُّ جَمِيعًا فكَِيدُونيِۖ  دُونهِِ مِنْ  

min dụnihī fa kīdụnī jamī’an ṡumma lā tunẓirụn 

55. selain Dia! Maka, rencanakanlah tipu daya [apa pun yang kalian inginkan] 
terhadapku, kalian semua, dan janganlah memberi penangguhan kepadaku!79 

 
79 Bdk. tantangan yang sangat mirip pada kalimat terakhir Surah Al-A’raf [7]: 195. 

 

Surah Hud Ayat 56 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-195


لْتُ إِنِّي ِ عَلىَ توََكَّ عَلىَٰ رَبِّي إِنَّۚ  بنِاَصِيتَهِاَ آخِذٌ هوَُ إِلَّا دَابَّةٍ مِنْ مَاۚ  وَرَبِّكُمْ رَبِّي اللَّه  

مُسْتقَيِمٍ صِرَاطٍ  

innī tawakkaltu ‘alallāhi rabbī wa rabbikum, mā min dābbatin illā huwa ākhiżum 
bināṣiyatihā, inna rabbī ‘alā ṣirāṭim mustaqīm 

56. “Perhatikanlah, aku telah bersandar penuh percaya kepada Allah, [yang 
merupakan] Pemeliharaku serta Pemelihara kalian: sebab, tiada satu makhluk hidup 
pun yang tidak Dia pegang ubun-ubunnya.80 Sungguh, luruslah jalan Pemeliharaku!81 

 
80 Yakni, tidak ada satu pun makhluk hidup yang tidak berada di bawah 
kekuasaan-Nya yang sempurna dan yang tidak sepenuhnya bergantung 
kepada-Nya (bdk. ayat 6 surah ini). Ketika menggambarkan kerendahan hati dan 
ketundukan seseorang kepada orang lain, orang Arab kuno biasa berkata, 
“ubun-ubun si fulan ada dalam tangan si fulan”. Dalam kaitan ini, lihat Surah 
Al-‘Alaq [96]: 15-16, yang menyebutkan ungkapan idiomatis ini untuk pertama 
kalinya dalam kronologi pewahyuan Al-Quran. 

81 Lit., “Pemeliharaku ada pada jalan yang lurus”—menunjukkan pengertian bahwa 
Dia mengatur segala sesuatu menurut suatu sistem kebenaran dan keadilan—dalam 
pengertian yang hakiki dan mutlak dari istilah-istilah ini. Dia tidak pernah 
membiarkan orang yang dengan sadar melakukan kejahatan melarikan diri dari 
akibat perbuatannya; dan tidak per nah membiarkan kesalehan tak diberi balasan, di 
dunia ini atau di akhirat (karena hanya dalam kombinasi dua fase inilah kehidupan 
manusia itu dapat dinilai secara keseluruhannya). 

 

Surah Hud Ayat 57 

ونهَُ وَلَا غَيْرَكُمْ قوَْمًا رَبِّي وَيسَْتخَْلفُِ ۚ إِليَْكُمْ بهِِ أُرْسِلْتُ مَا أَبْلغَْتكُُمْ فقَدَْ توََلَّوْا فإِنْ تضَُرُّ  

حَفيِظٌ شَيْءٍ كُلِّ عَلىَٰ رَبِّي إِنَّ ۚ شَيْئًا  

fa in tawallau fa qad ablagtukum mā ursiltu bihī ilaikum, wa yastakhlifu rabbī 
qauman gairakum, wa lā taḍurrụnahụ syai`ā, inna rabbī ‘alā kulli syai`in ḥafīẓ 

57. “Namun, jika kalian memilih berpaling, [ketahuilah bahwa] aku telah 
menyampaikan kepada kalian pesan yang dengannya aku diutus kepada kalian, dan 
[bahwa] Pemeliharaku mungkin saja akan menjadikan kaum yang lain menggantikan 

https://iqro.xyz/surat-al-alaq/#surah-alalaq-ayat-15
https://iqro.xyz/surat-al-alaq/#surah-alalaq-ayat-15


kalian,82 sedangkan kalian sedikit pun tidak akan menimpakan mudarat kepada-Nya. 
Sungguh, Pemeliharaku menjaga segala sesuatu!” 

 
82 Lit., “untuk menggantikan kalian”. 

 

Surah Hud Ayat 58 

ا يْناَ أَمْرُناَ جَاءَ وَلمََّ يْناَهمُْ مِنَّا برَِحْمَةٍ مَعَهُ آمَنوُا وَالَّذِينَ هوُدًا نجََّ غَليِظٍ عَذَابٍ مِنْ وَنجََّ  

wa lammā jā`a amrunā najjainā hụdaw wallażīna āmanụ ma’ahụ biraḥmatim 
minnā, wa najjaināhum min ‘ażābin galīẓ 

58. Dan, tatkala telah datang keputusan Kami,83 Kami selamatkan Hud dan 
orang-orang yang beriman bersama dia dengan rahmat Kami; dan Kami selamatkan 
mereka [pula] dari derita yang pedih [pada kehidupan akhirat].84 

 
83 Mengenai cerita penghancuran suku ‘Ad melalui badai topan yang hebat, 
lihat Surah Al-Qamar [54]: 19 dan, lebih khusus lagi, Surah Al-Haqqah [69]: 6-8. 

84 Yakni, derita yang masih akan menimpa suku ‘Ad yang tersisa. Penyisipan frasa 
“pada kehidupan akhirat” yang saya letakkan di antara kurung siku didasarkan atas 
penafsiran yang dikemukakan Al-Thabari, Al-Zamakhsyari, dan Al-Razi, yang 
menyatakan bahwa penyebutan pertama tentang penyelamatan Nabi Hud dan 
pengikutnya merujuk pada penghancuran kaum ‘Ad di dunia ini, sedangkan 
penyebutan kedua merujuk pada derita yang menimpa mereka di akhirat nanti. 

 

Surah Hud Ayat 59 

عَنيِدٍ جَبَّارٍ كُلِّ أَمْرَ وَاتَّبعَُوا رُسُلهَُ وَعَصَوْا رَبِّهِمْ بآِياَتِ جَحَدُواۖ  عَادٌ وَتلِْكَ  

wa tilka ‘ādun jaḥadụ bi`āyāti rabbihim wa ‘aṣau rusulahụ wattaba’ū amra kulli 
jabbārin ‘anīd 

59. Dan, itulah [akhir-kesudahan kaum] ‘Ad, [yang] telah menolak pesan-pesan 
Pemelihara mereka, dan membangkang melawan rasul-rasul-Nya, dan mengikuti 
perintah setiap musuh kebenaran yang (bersikap) sombong.85 

https://iqro.xyz/surat-al-qamar/#surah-alqamar-ayat-19
https://iqro.xyz/surah-al-haqqah/#surah-alhaqqah-ayat-6


 
85 Mengingatkan pada “pembesar-pembesar kaumnya, yang menolak mengakui 
kebenaran” (Surah Al-A’raf [7]: 66). Mengenai penafsiran istilah jabbar di atas, 
lihat catatan no. 58 pada Surah Asy-Syu’ara’ [26]: 130. 

 

Surah Hud Ayat 60 

ذِهِ فيِ وَأُتْبعُِوا نْياَ هَٰ قوَْمِ لعَِادٍ بعُْدًا أَلَاۗ  رَبَّهمُْ كَفرَُوا عَادًا إِنَّ أَلَا ۗ الْقيِاَمَةِ وَيوَْمَ لعَْنةًَ الدُّ  
 هوُدٍ

wa utbi’ụ fī hāżihid-dun-yā la’nataw wa yaumal-qiyāmah, alā inna ‘ādang kafarụ 
rabbahum, alā bu’dal li’āding qaumi hụd 

60. Dan, di dunia ini, mereka dikejar-kejar oleh penolakan [Allah], dan [pada 
akhirnya mereka akan ditimpa olehnya] pada Hari Kebangkitan.86 

Oh, sungguh, [suku] ‘Ad mengingkari Pemelihara mereka! Oh, binasalah ‘Ad, kaum 
Hud! 

 
86 Mengenai terjemahan saya terhadap istilah la’nah menjadi “penolakan [Allah]”, 
lihat catatan no. 37. 

 

Surah Hud Ayat 61 

َ اعْبدُُوا قوَْمِ ياَ قاَلَ ۚ صَالحًِا أَخَاهمُْ ثمَُودَ وَإِلىَٰ هٍ مِنْ لكَُمْ مَا اللَّه مِنَ أَنْشَأَكُمْ هوَُۖ  غَيْرُهُ إِلَٰ  

لْأَرْضِ مُجِيبٌ قرَِيبٌ رَبِّي إِنَّ ۚ إِليَْهِ توُبوُا ثمَُّ فاَسْتغَْفرُِوهُ فيِهاَ وَاسْتعَْمَرَكُمْ ا  

wa ilā ṡamụda akhāhum ṣāliḥā, qāla yā qaumi’budullāha mā lakum min ilāhin 
gairuh, huwa ansya`akum minal-arḍi wasta’marakum fīhā fastagfirụhu ṡumma tụbū 
ilaīh, inna rabbī qarībum mujīb 

61. DAN, KEPADA [suku] Tsamud, [Kami utus] saudara mereka, Shaleh.87 Dia berkata, 
“Wahai, kaumku! Sembahlah Allah [saja]: kalian tidak memiliki tuhan kecuali Dia. Dia 
telah menciptakan kalian dari bumi,88 dan menjadikan kalian tumbuh makmur di 
atasnya.89 Karena itu, mohonlah kepada-Nya untuk mengampuni dosa-dosa kalian, 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-66
https://iqro.xyz/surat-asy-syuara/#surah-asysyuara-ayat-130


kemudian kembalilah kepada-Nya dalam tobat—sebab, sungguh, Pemeliharaku 
amat dekat memperkenankan [doa siapa pun yang berdoa kepada-Nya]!”90 

 
87 Cerita singkat tentang suku Tsamud (yang dalam syair pra-Islam dikenal sebagai 
“suku ‘Ad kedua”) terdapat dalam Surah Al-A’raf [7], catatan no. 56. Nabi Shaleh a.s. 
dipercaya sebagai nabi kedua yang diutus kepada bangsa Arab setelah Nabi Hud 
a.s. 

88 Yakni, dari zat-zat organik yang mendapatkan sumber gizi—dan, karena itu, 
kemampuan untuk berkembang, bermultiplikasi, dan berevolusi—dari bumi, baik 
secara langsung maupun tidak langsung (Al-Razi). Jelaslah bahwa ini pula makna 
dari sejumlah rujukan dalam Al-Quran yang menyatakan bahwa manusia 
“diciptakan dari tanah” (bdk. Surah Ali ‘Imran [3]: 59, Surah Al-Kahfi [18]: 37, Surah 
Al-Hajj [22]: 5, dan Surah Ar-Rum [30]: 20). 

89 Lihat Surah Al-A’raf [7]: 74 dan catatan-catatannya. 

90 Lihat Surah Al-Baqarah [2]: 186. 

 

Surah Hud Ayat 62 

ا فيِناَ كُنْتَ قدَْ صَالحُِ ياَ قاَلوُا ذَا قبَْلَ مَرْجُوًّ ناَ يعَْبدُُ مَا نعَْبدَُ أَنْ أَتنَْهاَناَۖ  هَٰ لفَيِ وَإِنَّناَ آباَؤُ  

ا شَكٍّ مُرِيبٍ إِليَْهِ تدَْعُوناَ مِمَّ  

qālụ yā ṣāliḥu qad kunta fīnā marjuwwang qabla hāżā a tan-hānā an na’buda mā 
ya’budu ābā`unā wa innanā lafī syakkim mimmā tad’ụnā ilaihi murīb 

62. Mereka menjawab, “Wahai, Shaleh! Kami menaruh harapan besar kepadamu 
sebelum ini!91 Akankah engkau melarang kami menyembah apa yang biasa 
disembah nenek-nenek moyang kami? Karena [hal ini], perhatikanlah, kami berada 
dalam keraguan besar, sampai-sampai curiga, tentang [makna] seruanmu kepada 
kami!”92 

 
91 Lit., “Engkau termasuk salah seorang di antara kami yang diharapkan sebelum ini”: 
mengacu pada kepandaian dan kekuatan karakter luar biasa yang dimiliki Nabi Hud 
a.s., yang mungkin menyebabkan kaumnya melihat potensi beliau untuk menjadi 
pemimpin mereka di masa depan—hingga dia mengejutkan mereka dengan 
tuntutannya yang menggebu-gebu bahwa mereka harus meninggalkan 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-73
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-59
https://iqro.xyz/surat-al-kahfi/#surah-alkahfi-ayat-37
https://iqro.xyz/surat-al-hajj/#surah-alhajj-ayat-5
https://iqro.xyz/surat-al-hajj/#surah-alhajj-ayat-5
https://iqro.xyz/surat-ar-rum/#surah-arrum-ayat-20
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-74
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-186


kepercayaan tradisional mereka dan mengabdikan diri mereka untuk menyembah 
Tuhan Yang Esa. 

92 Lit., “Kami benar-benar dalam keraguan yang menggelisahkan terhadap apa yang 
engkau serukan kepada kami”. Hendaknya diingat bahwa bangsa Arab pra-Islam 
menganggap tuhan-tuhan dan juga malaikat-malaikat mereka (yang mereka 
percayai sebagai “anak-anak perempuan Allah”) sebagai perantara yang sah antara 
manusia dan Allah, yang keberadaan-Nya sendiri memang tidak mereka tolak; 
karena itu, mereka sangat terganggu oleh tuntutan nabi mereka agar meninggalkan 
penyembahan terhadap makhluk-makhluk yang dianggap bersifat Ilahi atau 
semi-Ilahi itu. Jawaban kaum Tsamud di atas tampaknya menunjukkan bahwa 
mereka mungkin akan mempertimbangkan pernyataan kenabian Shaleh a.s. dengan 
lebih baik jika saja dia bersedia menghentikan seruan bahwa “kalian tidak memiliki 
tuhan selain Dia”: suatu pernyataan yang menjelaskan sepenuhnya jawaban Shaleh 
dalam ayat berikutnya. 

 

Surah Hud Ayat 63 

ِ مِنَ ينَْصُرُنيِ فمََنْ رَحْمَةً مِنْهُ وَآتاَنيِ رَبِّي مِنْ بيَِّنةٍَ عَلىَٰ كُنْتُ إِنْ أَرَأَيْتمُْ قوَْمِ ياَ قاَلَ اللَّه  

تخَْسِيرٍ غَيْرَ تزَِيدُوننَيِ فمََاۖ  عَصَيْتهُُ إِنْ  

qāla yā qaumi a ra`aitum ing kuntu ‘alā bayyinatim mir rabbī, wa ātānī min-hu 
raḥmatan fa may yanṣurunī minallāhi in ‘aṣaituh, fa mā tazīdụnanī gaira takhsīr 

63. Dia menimpali, “Wahai, kaumku! Bagaimana pendapat kalian? Jika [benar 
bahwa] pendirianku adalah berdasarkan bukti yang nyata dari Pemeliharaku, yang 
telah memberiku rahmat dari-Nya sendiri—[andaikan ini benar,] siapakah yang akan 
melindungiku dari Allah seandainya aku membangkang terhadap-Nya?93 Karena itu, 
yang kalian tawarkan kepadaku tak lebih hanyalah kebinasaan!”94 

 
93 Yakni, “jika aku harus menyembunyikan—terlepas dari semua bukti yang diperoleh 
melalui wahyu Ilahi—kebenaran fundamental bahwa tidak ada tuhan kecuali Allah, 
dan bahwa menisbahkan ketuhanan atau kekuasaan ketuhanan kepada siapa pun 
atau apa pun selain Dia adalah dosa yang tidak terampuni” (bdk. Surah An-Nisa’ [4]: 
48 dan catatannya, no. 65). 

94 Lit., “kalian tidak menambah [sesuatu pun] kepadaku selain kebinasaan”. 
Walaupun dialog ini diuraikan dalam konteks kisah Nabi Shaleh a.s. dan para 
pemimpin kaum Tsamud, ia—sebagaimana semua kisah dan perumpamaan dalam 

https://iqro.xyz/surat-an-nisa/#surah-annisa-ayat-48
https://iqro.xyz/surat-an-nisa/#surah-annisa-ayat-48


Al-Quran—menunjukkan pengertian yang universal dan abadi. Penekanannya di sini 
adalah pada kemustahilan intrinsik untuk mendamaikan kepercayaan pada Tuhan 
Yang Maha Esa—yang kemahatahuan dan kemahakuasaan-Nya meliputi segala 
sesuatu—dengan tindakan menisbahkan sifat-sifat dan fungsi-fungsi ketuhanan atau 
semi-ketuhanan kepada siapa pun atau apa pun selain Allah. Pernyataan kaum 
Tsamud yang terselubung dengan amat halus ini (lihat catatan no. 92) dan 
sanggahan Nabi Shaleh a.s. atasnya menunjuk pada semua sikap keagamaan yang 
didasarkan pada hasrat untuk “membawa Tuhan lebih dekat kepada manusia” 
melalui peran apa yang diduga sebagai “perantara” antara Dia dan manusia. Dalam 
agama-agama primitif, perantaraan ini mengakibatkan penuhanan berbagai 
kekuatan alam dan, selanjutnya, penciptaan tuhan-tuhan khayalan yang dianggap 
mengambil peran di muka, sedangkan latar belakangnya adalah suatu Kekuatan 
Tertinggi yang tidak terdefinisikan dan yang dipahami secara samar-samar 
(contohnya, Moira dalam tradisi Yunani Kuno). Dalam konsep keagamaan yang lebih 
tinggi, kebutuhan terhadap adanya perantara ini berbentuk manifestasi Tuhan yang 
dipersonifikasi melalui dewa-dewa yang lebih rendah (seperti halnya, dalam 
Hinduisme, dengan personifikasi Brahma yang Absolut dalam bentuk Wishnu atau 
Syiwa dalam Kitab Upanishad dan Vedanta), atau dalam apa yang dianggap sebagai 
inkarnasi Tuhan ke dalam bentuk manusia (sebagaimana ditunjukkan dalam gagasan 
agama Kristen tentang Isa a.s. sebagai “anak Tuhan” dan sebagai Oknum Kedua 
dalam Trinitas). Dan, terakhir, Tuhan dianggap dapat “dibawa lebih dekat kepada 
manusia” melalui peran penengah yang dimainkan oleh hierarki orang-orang suci, 
baik yang masih hidup maupun yang sudah mati, yang syafaatnya dicari-cari 
bahkan oleh orang yang menganggap dirinya “monoteis”—dan ini mencakup banyak 
umat Muslim yang salah jalan, yang tidak menyadari bahwa kepercayaan mereka 
terhadap wali-wali sebagai “perantara” antara manusia dan Allah justru 
bertentangan dengan intisari ajaran Islam sendiri. Al-Quran berulang-ulang 
menekankan keesaan dan keunikan Allah dan menolak mentah-mentah gagasan 
yang menyatakan bahwa seseorang atau sesuatu—apakah ia makhluk nyata atau 
kekuatan abstrak—berserikat, sekecil apa pun, dalam sifat-sifat ketuhanan atau 
memiliki pengaruh, sekecil apa pun, dalam cara Dia mengatur alam semesta. 
Pengulang-ulangan ini bertujuan membebaskan manusia dari sikap 
penghambaan-diri (yang dibebankan oleh orang yang bersangkutan kepada dirinya 
sendiri) kepada hierarki khayali “kekuatan-kekuatan perantara”. Di samping itu, 
pengulang-ulangan tersebut juga bertujuan membuat manusia menyadari bahwa 
“ke mana pun kalian berpaling, di sanalah wajah Allah” (Surah Al-Baqarah [2]: 115), 
dan bahwa Allah “[selalu] dekat, menjawab [permohonan siapa pun yang berdoa 
kepada-Nya]” (Surah Al-Baqarah [2]: 186; juga, dalam bentuk yang padat, dalam 
ayat 61 surah ini). 

 

Surah Hud Ayat 64 

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-115
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-186


ذِهِ قوَْمِ وَياَ ِ ناَقةَُ هَٰ ِ أَرْضِ فيِ تأْكُلْ فذََرُوهاَ آيةًَ لكَُمْ اللَّه وهاَ وَلَا اللَّه فيَأْخُذَكُمْ بسُِوءٍ تمََسُّ  

قرَِيبٌ عَذَابٌ  

wa yā qaumi hāżihī nāqatullāhi lakum āyatan fa żarụhā ta`kul fī arḍillāhi wa lā 
tamassụhā bisū`in fa ya`khużakum ‘ażābung qarīb 

64. Dan, [kemudian dia berkata], “Wahai, kaumku! Unta betina milik Allah ini akan 
menjadi pertanda bagi kalian: maka, biarkanlah dia merumput di atas bumi Allah 
dan jangan menyakitinya agar azab yang cepat tidak menimpa kalian!”95 

 
95 Untuk penjelasan bagian ini, lihat Surah AI-A’raf [7], catatan no. 57. 

 

Surah Hud Ayat 65 

ثةََ دَارِكُمْ فيِ تمََتَّعُوا فقَاَلَ فعََقرَُوهاَ لكَِ ۖ أَيَّامٍ ثلَا مَكْذُوبٍ غَيْرُ وَعْدٌ ذَٰ  

fa ‘aqarụhā fa qāla tamatta’ụ fī dārikum ṡalāṡata ayyām, żālika wa’dun gairu 
makżụb 

65. Namun, mereka menyembelih unta betina itu dengan kejam.96 Dan, kemudian 
[Shaleh] berkata, “[Hanya] selama tiga hari [lagi] kalian akan menikmati hidup di 
rumah-rumah kalian: ini adalah keputusan97 yang tidak akan dimungkiri!” 

 
96 Lihat Surah Al-A’raf [7], catatan no. 61. 

97 Lit., “janji”. 

 

Surah Hud Ayat 66 

ا يْناَ أَمْرُناَ جَاءَ فلَمََّ رَبَّكَ إِنَّۗ  يوَْمِئِذٍ خِزْيِ وَمِنْ مِنَّا برَِحْمَةٍ مَعَهُ آمَنوُا وَالَّذِينَ صَالحًِا نجََّ  

الْعَزِيزُ الْقوَِيُّ هوَُ  

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-73
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-77


fa lammā jā`a amrunā najjainā ṣāliḥaw wallażīna āmanụ ma’ahụ biraḥmatim minnā 
wa min khizyi yaumi`iż, inna rabbaka huwal-qawiyyul-‘azīz 

66. Maka, tatkala telah datang keputusan Kami, Kami selamatkan Shaleh dan 
orang-orang yang beriman bersama dia dengan rahmat Kami; dan [Kami 
selamatkan mereka pula] dari kenistaan [penolakan Kami pada] Hari [Kebangkitan] 
itu. 

Sungguh, Pemeliharamu sajalah Yang Mahadigdaya, Mahaperkasa! 

 

Surah Hud Ayat 67 

يْحَةُ ظَلمَُوا الَّذِينَ وَأَخَذَ جَاثمِِينَ دِياَرِهِمْ فيِ فأَصْبحَُوا الصَّ  

wa akhażallażīna ẓalamuṣ-ṣaiḥatu fa aṣbaḥụ fī diyārihim jāṡimīn 

67. Dan, ledakan [hukuman Allah] menimpa orang-orang yang berkukuh berbuat 
zalim: dan kemudian mereka bergelimpangan di atas tanah, tanpa nyawa, dalam 
rumah-rumah mereka sendiri,98 

 
98 Lit., “Mereka menjadi, dalam rumah-rumah mereka, bergelimpangan di atas 
tanah”. Ibn ‘Abbas—seperti dikutip Al-Razi—menjelaskan istilah shaihah (lit., 
“teriakan” atau “bunyi yang amat keras”) yang terdapat dalam surah ini sebagai 
sinonim kata sha’iqah, yakni “halilintar” atau “bunyi guruh”. Karena kejadian yang 
sama digambarkan dalam Surah Al-A’raf [7]: 78 sebagai “getaran dahsyat” (rajfah), 
yang dalam konteks ayat tersebut jelas menunjukkan gempa bumi, mungkin saja 
“bunyi yang amat keras” yang disebutkan di sini dan di beberapa tempat lain 
menggambarkan suara gaduh yang berasal dari bawah tanah yang sering 
mendahului dan menyertai gempa bumi dan/atau suara mirip halilintar dari ledakan 
gunung berapi (lihat Surah Al-A’raf [7], catatan no. 62). Namun, mengingat 
pengulangan penggunaan ungkapan ini dalam berbagai konteks, kita dapat 
berasumsi bahwa ia memiliki makna yang lebih umum, yakni “ledakan hukuman” 
atau—sebagaimana dalam Surah Qaf [50]: 42, tempat ia mengacu pada Saat 
Terakhir—”ledakan terakhir”. 

 

Surah Hud Ayat 68 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-78
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-78
https://iqro.xyz/surat-qaf/#surat-qaf-ayat-42


لثِمَُودَ بعُْدًا أَلَاۗ  رَبَّهمُْ كَفرَُوا ثمَُودَ إِنَّ أَلَا ۗ فيِهاَ يغَْنوَْا لمَْ كَأَنْ  

ka`al lam yagnau fīhā, alā inna ṡamụda kafarụ rabbahum, alā bu’dal liṡamụd 

68. seolah-olah mereka tidak pernah tinggal di sana. 

Oh, sungguh, [suku] Tsamud mengingkari Pemelihara mereka! Oh, binasalah kaum 
Tsamud! 

 

Surah Hud Ayat 69 

مًا قاَلوُا باِلْبشُْرَىٰ إِبْرَاهِيمَ رُسُلنُاَ جَاءَتْ وَلقَدَْ مٌ قاَلَ ۖ سَلَا بعِِجْلٍ جَاءَ أَنْ لبَثَِ فمََاۖ  سَلَا  
 حَنيِذٍ

wa laqad jā`at rusulunā ibrāhīma bil-busyrā qālụ salāmā, qāla salāmun fa mā 
labiṡa an jā`a bi’ijlin ḥanīż 

69. DAN, SESUNGGUHNYA, telah datang kepada Ibrahim utusan-utusan [samawi] 
Kami, membawa berita gembira.99 Mereka mengucapkan salam damai kepadanya; 
[dan] dia menjawab, “[Dan] salam damai [semoga tercurah kepada kalian]!”—dan 
bergegas menyuguhkan daging anak sapi panggang ke hadapan mereka.100 

 
99 AI-Quran tidak menyatakan dengan banyak kata bahwa tamu-tamu Nabi Ibrahim 
a.s. itu adalah malaikat; tetapi karena istilah rusuluna (utusan-utusan Kami) sering 
digunakan dalam pengertian utusan-utusan samawi, seluruh mufasir klasik 
menafsirkannya seperti dalam konteks di atas. Mengenai isi “berita gembira” yang 
dirujuk di sini, lihat ayat 71. 

Alasan untuk mengawali kisah Nabi Luth a.s. dengan suatu episode kehidupan Nabi 
Ibrahim a.s. adalah karena adanya permohonan Nabi Ibrahim a.s. menyangkut 
kepentingan orang-orang Sodom yang penuh dosa (ayat 74-76) dan juga, 
kemungkinan, karena janji Allah sebelumnya kepadanya, “Perhatikanlah, Aku akan 
menjadikanmu seorang pemimpin bagi manusia”, (lihat Surah Al-Baqarah [2]: 124), 
yang pasti telah memberinya suatu perasaan tanggung jawab moral yang lebih 
besar, tidak hanya terhadap keluarganya sendiri, tetapi juga terhadap orang-orang 
yang secara tidak langsung berhubungan dengannya melalui Nabi Luth a.s., 
keponakannya. 

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-124


100 Lit., “dan tidak menunda membawakan”. Mengenai makna yang lebih dalam dari 
kata “salam damai” (salam) sebagaimana yang digunakan dalam bagian ini, 
lihat Surah Al-Ma’idah [5], catatan no. 29. 

 

Surah Hud Ayat 70 

ا أُرْسِلْناَ إِنَّا تخََفْ لَا قاَلوُاۚ  خِيفةًَ مِنْهمُْ وَأَوْجَسَ نكَِرَهمُْ إِليَْهِ تصَِلُ لَا أَيْدِيهَمُْ رَأَىٰ فلَمََّ  

لوُطٍ قوَْمِ إِلىَٰ  

fa lammā ra`ā aidiyahum lā taṣilu ilaihi nakirahum wa aujasa min-hum khīfah, qālụ 
lā takhaf innā ursilnā ilā qaumi lụṭ 

70. Namun, ketika dia melihat bahwa tangan-tangan mereka tidak menjamahnya, 
Ibrahim memandang aneh perilaku mereka dan menjadi khawatir kepada 
mereka.101 [Namun,] mereka berkata, “Jangan takut! Perhatikanlah, kami diutus 
kepada kaum Luth.”102 

 
101 Lit ., “dia tidak mengetahui [apa yang harus diperbuat] dan merasa takut kepada 
mereka”. Karena mereka adalah malaikat, mereka tidak makan (berbeda dengan 
pernyataan Bibel dalam Kitab Kejadian 18: 8); dan karena, dalam tradisi 
keramahtamahan bangsa Arab, penolakan orang-orang asing untuk memakan 
hidangan yang ditawarkan kepadanya adalah suatu tanda ketidakbersahabatan, 
Nabi Ibrahim a.s.—yang hingga saat itu belum menyadari bahwa tamu-tamunya 
adalah malaikat—menjadi khawatir bahwa mereka mungkin akan bertindak jahat. 

102 Menurut cerita Bibel (yang tidak bertentangan dengan Al-Quran), Nabi Luth a.s., 
putra saudara Nabi Ibrahim a.s., tinggal di timur Yordania, di sekitar daerah yang 
sekarang adalah Laut Mati (dalam bahasa Arab disebut Bahr Luth, “Laut Luth”). 
“Kaum Luth” sebenarnya bukanlah saudara sebangsa Nabi Luth a.s. karena—seperti 
Nabi Ibrahim a.s.—dia adalah seorang penduduk asli Ur di Babilonia selatan, dan 
kemudian pindah bersama pamannya: karena itu, di semua tempat dalam 
Al-Quran, ungkapan “kaum Luth” merujuk pada penduduk Kota (atau negeri) 
Sodom. Di tengah-tengah kaum inilah Nabi Luth memilih untuk tinggal, dan kepada 
mereka inilah beliau diamanatkan untuk menyampaikan misi kenabian. 

 

Surah Hud Ayat 71 

https://iqro.xyz/surat-al-maidah/#surah-almaidah-ayat-16


رْناَهاَ فضََحِكَتْ قاَئِمَةٌ وَامْرَأَتهُُ يعَْقوُبَ إِسْحَاقَ وَرَاءِ وَمِنْ بإِسْحَاقَ فبَشََّ  

wamra`atuhụ qā`imatun fa ḍaḥikat fa basysyarnāhā bi`is-ḥāqa wa miw warā`i 
is-ḥāqa ya’qụb 

71. Dan istrinya, yang berdiri [di dekatnya], tertawa [bahagia];103 kemudian, Kami 
memberinya berita gembira tentang [kelahiran] Ishaq, dan setelah Ishaq, [anaknya] 
Ya’qub. 

 
103 Yakni, karena mengetahui bahwa orang-orang asing itu adalah utusan-utusan 
Allah, dan bahwa dia dan Ibrahim tidak perlu takut kepada mereka 
(Al-Zamakhsyari): karena itulah, saya menyisipkan kata “bahagia”. Ini berbeda 
dengan Bibel (Kitab Kejadian 18: 12-15) yang menyatakan bahwa Sarah “tertawa 
dalam hatinya” ketika mendengar berita bahwa dia, seorang wanita tua, akan 
melahirkan seorang anak laki-laki: sebab, dalam bagian Al-Quran di atas, berita ini 
disebutkan setelah pernyataan bahwa dia tertawa, dan diawali dengan kata 
sambung fa, yang dalam konteks ini berarti “maka” atau “akibatnya”. 

 

Surah Hud Ayat 72 

ذَا عَجُوزٌ وَأَناَ أَأَلدُِ وَيْلتَىَٰ ياَ قاَلتَْ ذَا إِنَّۖ  شَيْخًا بعَْليِ وَهَٰ عَجِيبٌ لشََيْءٌ هَٰ  

qālat yā wailatā a alidu wa ana ‘ajụzuw wa hāżā ba’lī syaikhā, inna hāżā lasyai`un 
‘ajīb 

72. Istrinya berkata, “Oh, betapa malangnya aku!104 Apakah aku akan melahirkan 
anak, padahal aku seorang perempuan tua, dan suamiku ini seorang yang sudah 
tua? Sungguh, itu benar-benar suatu hal yang sangat aneh!” 

 
104 Ekspresi kesedihan ini jelas berhubungan dengan kemandulannya pada masa 
silam serta ketakutannya bahwa berita yang mengejutkan ini mungkin hanya ilusi. 

 

Surah Hud Ayat 73 

ِ أَمْرِ مِنْ أَتعَْجَبيِنَ قاَلوُا ِ رَحْمَتُۖ  اللَّه مَجِيدٌ حَمِيدٌ إِنَّهُ ۚ الْبيَْتِ أَهْلَ عَليَْكُمْ وَبرََكَاتهُُ اللَّه  



qālū a ta’jabīna min amrillāhi raḥmatullāhi wa barakātuhụ ‘alaikum ahlal-baīt, 
innahụ ḥamīdum majīd 

73. [Para utusan itu] menjawab, “Apakah engkau anggap aneh bahwa Allah 
menetapkan apa yang Dia kehendaki?105 Rahmat Allah dan berkah-Nya semoga 
tercurah kepada kalian, wahai penghuni rumah ini! Sungguh, Dia-lah yang Maha 
Terpuji, Mahamulia!” 

 
105 Lit., “Apakah engkau takjub pada ketetapan Allah?”—atau: “Apakah engkau merasa 
heran dengan ketetapan Allah?” Namun, arti sebenarnya dari pertanyaan retoris ini 
hanya dapat dikemukakan dengan memparafrasakannya sebagaimana yang saya 
upayakan: yakni, sebagai gaung dari pernyataan berikut ini yang diulang beberapa 
kali dalam Al-Quran: “Manakala Dia menghendaki untuk menjadikan sesuatu, Dia 
hanya berkata kepadanya, ‘Jadilah’—maka terjadilah ia!”. 

 

Surah Hud Ayat 74 

ا وْعُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ ذَهبََ فلَمََّ لوُطٍ قوَْمِ فيِ يجَُادِلنُاَ الْبشُْرَىٰ وَجَاءَتْهُ الرَّ  

fa lammā żahaba ‘an ibrāhīmar-rau’u wa jā`at-hul-busyrā yujādilunā fī qaumi lụṭ 

74. Dan, tatkala rasa takut telah pergi meninggalkan Ibrahim dan berita gembira itu 
telah disampaikan kepadanya, dia mulai bersoal jawab dengan Kami mengenai 
kaum Luth:106* 

 
106 Menurut semua mufasir, ini berarti “dia bersoal-jawab [lit., 
“berbantahan”, yujadil] dengan utusan-utusan Kami” (yang, sebagaimana tampak 
dalam Surah Al-‘Ankabut [29]: 31, telah memberitakan kepadanya tentang hukuman 
yang akan menimpa Sodom dan Gomora), dan bukan dengan Allah sendiri. 

* {Dalam teks asalnya, he began to plead with Us for Lot’s people. Di antara 
makna plead, antara lain adalah “mengajukan alasan” (yakni bersoal-jawab), 
“memohon dengan sangat”, dan “membela”; suatu pilihan diksi yang padat dan sulit 
dicari padanannya dalam bahasa Indonesia.—peny.} 

 

Surah Hud Ayat 75 

https://iqro.xyz/surat-al-ankabut/#surah-alankabut-ayat-31


اهٌ لحََليِمٌ إِبْرَاهِيمَ إِنَّ مُنيِبٌ أَوَّ  

inna ibrāhīma laḥalīmun awwāhum munīb 

75. sebab, perhatikanlah, Ibrahim itu paling penyantun, paling lembut hati dan 
berulang-ulang kembali kepada Allah dengan segenap kesungguhan. 

 

Surah Hud Ayat 76 

ذَا عَنْ أَعْرِضْ إِبْرَاهِيمُ ياَ مَرْدُودٍ غَيْرُ عَذَابٌ آتيِهِمْ وَإِنَّهمُْ ۖ رَبِّكَ أَمْرُ جَاءَ قدَْ إِنَّهُۖ  هَٰ  

yā ibrāhīmu a’riḍ ‘an hāżā, innahụ qad jā`a amru rabbik, wa innahum ātīhim 
‘ażābun gairu mardụd 

76. [Namun, utusan-utusan Allah menjawab,] “Wahai, Ibrahim! Hentikanlah 
[soal-jawab] ini! “Perhatikanlah, telah datang keputusan Pemeliharamu: dan, 
sungguh, akan menimpa mereka hukuman yang tiada seorang pun dapat 
menolaknya!” 

 

Surah Hud Ayat 77 

ا ذَا وَقاَلَ ذَرْعًا بهِِمْ وَضَاقَ بهِِمْ سِيءَ لوُطاً رُسُلنُاَ جَاءَتْ وَلمََّ عَصِيبٌ يوَْمٌ هَٰ  

wa lammā jā`at rusulunā lụṭan sī`a bihim wa ḍāqa bihim żar’aw wa qāla hāżā 
yaumun ‘aṣīb 

77. DAN, KETIKA utusan-utusan Kami datang kepada Luth, dia merasa amat sedih 
perihal mereka, mengingat bahwa di luar kuasanyalah melindungi mereka;107 dan dia 
berseru, “Ini adalah hari yang amat malang!” 

 
107 Lit., “dia merasa susah demi mereka berkenaan dengan jangkauan 
tangannya”—suatu frasa idiomatis yang sering digunakan dalam bahasa Arab klasik, 
yang di sini menunjukkan ketidakmampuan Nabi Luth a.s. memberikan 
perlindungan bagi tamu-tamunya terhadap orang-orang Sodom, kaum yang 
kecenderungan homoseksualnya sejak itu diabadikan dengan istilah “sodomi”. 
Karena berpikir bahwa orang-orang asing itu tidak lebih daripada pemuda-pemuda 



tampan, Nabi Luth a.s. merasa pasti bahwa mereka akan mengalami serangan 
seksual dari penduduk kotanya yang penuh dosa. 

 

Surah Hud Ayat 78 

يِّئَاتِ يعَْمَلوُنَ كَانوُا قبَْلُ وَمِنْ إِليَْهِ يهُْرَعُونَ قوَْمُهُ وَجَاءَهُ ءِ قوَْمِ ياَ قاَلَۚ  السَّ لَا ؤُ بنَاَتيِ هَٰ  

َ فاَتَّقوُا ۖ لكَُمْ أَطْهرَُ هنَُّ رَشِيدٌ رَجُلٌ مِنْكُمْ أَليَْسَۖ  ضَيْفيِ فيِ تخُْزُونِ وَلَا اللَّه  

wa jā`ahụ qaumuhụ yuhra’ụna ilaīh, wa ming qablu kānụ ya’malụnas-sayyi`āt, qāla 
yā qaumi hā`ulā`i banatī hunna aṭ-haru lakum fattaqullāha wa lā tukhzụni fī ḍaifī, a 
laisa mingkum rajulur rasyīd 

78. Dan, kaumnya datang dengan berlari kepadanya, didorong [oleh hasrat berahi 
mereka] menuju rumahnya:108 sebab, sejak dahulu mereka selalu melakukan 
perbuatan-perbuatan yang keji [seperti ini]. 

Berkata [Luth], “Wahai, kaumku! [Ambillah] putri-putriku ini [sebagai ganti]: mereka 
lebih suci bagi kalian [ketimbang laki-laki]!109 Maka, sadarlah akan Allah, dan 
janganlah membuatku terhina dengan [menyerang] tamu-tamuku. Tidak adakah di 
antara kalian seorang pun yang berakal sehat?” 

 
108 Lit., “kepadanya”—tetapi karena hasrat mereka jelas diarahkan kepada tamu-tamu 
Nabi Luth a.s., dan bukan kepada dirinya sendiri, terjemahan saya tampaknya tepat. 
Perlu dicatat bahwa dalam bentuk pasifnya, seperti digunakan di sini, 
verba yuhra’un berarti bukan hanya “mereka datang berlari”, alih-alih “berlari 
seakan-akan didorong ke depan oleh suatu kekuatan” (Al-Zamakhsyari)—dalam 
kasus ini, kekuatan nafsu mereka yang menyimpang. 

109 Kebanyakan mufasir berpendapat bahwa frasa “putri-putriku ini” di sini berarti 
“putri-putri kaumku” (karena seorang nabi adalah ayah spiritual kaumnya). Namun, 
apakah memang demikian adanya, atau apakah—yang lebih mungkin—kata-kata 
Nabi Luth a.s. ini merujuk pada anak-anak perempuannya sendiri, tidak ada 
keraguan bahwa, dalam pengertian yang lebih luas, kata-kata tersebut mengacu 
pada hubungan alami antara laki-laki dan perempuan, bertentangan dengan nafsu 
menyimpang pria-pria Sodom. 

 



Surah Hud Ayat 79 

نرُِيدُ مَا لتَعَْلمَُ وَإِنَّكَ حَقٍّ مِنْ بنَاَتكَِ فيِ لنَاَ مَا عَلمِْتَ لقَدَْ قاَلوُا  

qālụ laqad ‘alimta mā lanā fī banātika min ḥaqq, wa innaka lata’lamu mā nurīd 

79. Mereka menjawab, “Engkau sudah tahu bahwa kami tidak mempunyai 
keperluan apa pun terhadap putri-putrimu;110 dan, sungguh, engkau tahu benar apa 
yang kami inginkan!” 

 
110 Lit., “tidak ada klaim {haqq} apa pun terhadap putri-putrimu”. 

 

Surah Hud Ayat 80 

ةً بكُِمْ ليِ أَنَّ لوَْ قاَلَ شَدِيدٍ رُكْنٍ إِلىَٰ آوِي أَوْ قوَُّ  

qāla lau anna lī bikum quwwatan au āwī ilā ruknin syadīd 

80. Berserulah [Luth], “Andaikan aku mempunyai kekuatan untuk mengalahkan 
kalian atau andaikan aku dapat bersandar pada suatu sokongan yang lebih kuat!”111 

 
111 Lit., “atau andaikan aku dapat pergi kepada suatu sokongan yang kuat”. Walaupun 
beberapa mufasir berpendapat bahwa ungkapan ini menunjukkan “sokongan suku” 
(yang, bagaimanapun, tidak dimiliki Nabi Luth a.s. karena dia adalah orang asing di 
Sodom), kita mempunyai sejumlah hadis sahih (yang secara panjang lebar dikutip 
oleh Al-Thabari) yang menyatakan bahwa yang dimaksud oleh Nabi Luth a.s. adalah 
sokongan Allah: sebab, Nabi Muhammad Saw., berkenaan dengan pasase Al-Quran 
ini, diriwayatkan telah bersabda, “Allah menganugerahkan rahmat-Nya kepada 
Luth, sebab dia pergi menuju sokongan yang benar-benar kuat”. 

 

Surah Hud Ayat 81 



يلَْتفَتِْ وَلَا اللَّيْلِ مِنَ بقِطِْعٍ بأَهْلكَِ فأَسْرِۖ  إِليَْكَ يصَِلوُا لنَْ رَبِّكَ رُسُلُ إِنَّا لوُطُ ياَ قاَلوُا  

بْحُ مَوْعِدَهمُُ إِنَّۚ  أَصَابهَمُْ مَا مُصِيبهُاَ إِنَّهُ ۖ امْرَأَتكََ إِلَّا أَحَدٌ مِنْكُمْ بْحُ أَليَْسَۚ  الصُّ الصُّ  
 بقِرَِيبٍ

qālụ yā lụṭu innā rusulu rabbika lay yaṣilū ilaika fa asri bi`ahlika biqiṭ’im minal-laili 
wa lā yaltafit mingkum aḥadun illamra`atak, innahụ muṣībuhā mā aṣābahum, inna 
mau’idahumuṣ-ṣub-h, a laisaṣ-ṣub-ḥu biqarīb 

81. [Kemudian, para malaikat] berkata, “Wahai, Luth! Perhatikanlah, kami adalah 
utusan-utusan dari Pemeliharamu! [Musuh-musuhmu] tidak akan dapat 
menjangkaumu! Maka, berangkatlah dengan orang-orang seisi rumahmu ketika hari 
masih malam, dan janganlah siapa pun di antara kalian melihat ke belakang;112 [dan 
bawalah bersamamu seluruh keluargamu,] kecuali istrimu: sebab, perhatikanlah, 
apa yang akan menimpa [kaum Sodom] akan menimpanya [pula].113 Sungguh, waktu 
yang telah ditetapkan bagi mereka adalah kala shubuh—[dan] bukankah shubuh itu 
sudah dekat?” 

 
112 Yakni, dalam suatu pengertian abstrak, “ke arah apa yang kalian tinggalkan” 
(Al-Razi)—hal ini jelas berarti pemutusan terhadap segala sesuatu yang 
berhubungan dengan kota para pendosa itu, dan bukan melihat ke belakang dalam 
pengertian fisik. 

113 Bdk. Surah Al-A’raf [7]: 83 dan catatannya, serta Surah At-Tahrim [66]: 10, yang 
menyebutkan bahwa istri Luth, yang tampaknya adalah penduduk asli Sodom, tidak 
memercayai suaminya, yakni menolak untuk beriman kepada misi kenabiannya; dan 
kisah tentang istrinya ini kemudian “dikemukakan sebagai suatu perumpamaan bagi 
orang-orang yang mengingkari kebenaran”. 

 

Surah Hud Ayat 82 

ا يلٍ مِنْ حِجَارَةً عَليَْهاَ وَأَمْطَرْناَ سَافلِهَاَ عَاليِهَاَ جَعَلْناَ أَمْرُناَ جَاءَ فلَمََّ مَنْضُودٍ سِجِّ  

fa lammā jā`a amrunā ja’alnā ‘āliyahā sāfilahā wa amṭarnā ‘alaihā ḥijāratam min 
sijjīlim manḍụd 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-83
https://iqro.xyz/surat-at-tahrim/#surah-attahrim-ayat-10


82. Maka, tatkala telah datang keputusan Kami, Kami jadikan [kota-kota yang penuh 
dosa] itu terbalik, dan Kami hujani mereka dengan serangan-serangan hukuman 
sekeras batu yang telah ditakdirkan sebelumnya,114 bertubi-tubi, 

 
114 Lit., “batu-batu dari sijjil“. Oleh beberapa filolog, nomina sijjil ini dianggap sebagai 
bentuk Arabisasi dari kata bahasa Persia sang-i-gil (“batu tanah liat” atau “tanah liat 
yang mengeras”): bdk. Al-Qamus dan Taj Al-‘Arus. Jika anggapan ini benar, 
“batu-batu tanah liat yang mengeras” kurang lebih sama artinya dengan “belerang”, 
yang pada gilirannya menunjuk pada letusan gunung berapi, yang mungkin saja 
berbarengan dengan suatu gempa bumi (yang disinggung dalam frasa sebelumnya, 
“Kami jadikan [kota-kota yang penuh dosa] itu terbalik”). Namun, ada pula 
kemungkinan kuat, yang dikemukakan oleh Al-Zamakhsyari dan Al-Razi, bahwa 
istilah sijjil murni berasal dari bahasa Arab—yakni, merupakan sinonim kata sijill, 
yang makna primernya adalah “tulisan”, sedangkan makna sekundernya adalah 
“sesuatu yang telah ditetapkan”: dalam hal ini, ungkapan hijarah min sijjil dapat 
dipahami dalam pengertian metaforisnya, yakni “bebatuan hukuman yang telah 
ditentukan dalam ketetapan Allah” (baik Al-Zamakhsyari maupun Al-Razi 
mengemukakannya sehubungan dengan ayat di atas dan dalam tafsiran mereka 
atas Surah Al-Fil [105]: 4). Menurut saya, ujung kalimat ayat 83 berikutnya merujuk 
pada makna metaforis dari “serangan-serangan hukuman sekeras batu yang telah 
ditakdirkan sebelumnya”, yakni merujuk pada hukuman yang ditetapkan Allah. 

 

Surah Hud Ayat 83 
مَةً ببِعَِيدٍ الظَّالمِِينَ مِنَ هِيَ وَمَا ۖ رَبِّكَ عِنْدَ مُسَوَّ  

musawwamatan ‘inda rabbik, wa mā hiya minaẓ-ẓālimīna biba’īd 

83. yang ditandai dalam pandangan Pemeliharamu [sebagai hukuman bagi 
orang-orang yang tenggelam dalam dosa]. 

Dan, [serangan-serangan hukuman yang ditetapkan Allah] ini tidak pernah jauh dari 
orang-orang zalim!115 

 
115 Menurut beberapa mufasir yang paling awal (seperti Qatadah dan ‘Ikrimah, 
sebagaimana dikutip oleh Al-Thabari), ancaman malapetaka ini berlaku bagi 
orang-orang zalim di sepanjang masa—yang semakin mendukung pendapat bahwa 
ungkapan hijarah min sijjil memiliki konotasi metaforis. 

https://iqro.xyz/surat-al-fil/#surah-alfil-ayat-4


 

Surah Hud Ayat 84 

َ اعْبدُُوا قوَْمِ ياَ قاَلَ ۚ شُعَيْباً أَخَاهمُْ مَدْينََ وَإِلىَٰ هٍ مِنْ لكَُمْ مَا اللَّه تنَْقصُُوا وَلَاۖ  غَيْرُهُ إِلَٰ  

مُحِيطٍ يوَْمٍ عَذَابَ عَليَْكُمْ أَخَافُ وَإِنِّي بخَِيْرٍ أَرَاكُمْ إِنِّي ۚ وَالْمِيزَانَ الْمِكْياَلَ  

wa ilā madyana akhāhum syu’aibā, qāla yā qaumi’budullāha mā lakum min ilāhin 
gairuh, wa lā tangquṣul-mikyāla wal-mīzāna innī arākum bikhairiw wa innī akhāfu 
‘alaikum ‘ażāba yaumim muḥīṭ 

84. DAN, KEPADA [suku] Madyan, [Kami utus] saudara mereka, Syu’aib.116 Dia 
berkata, “Wahai, kaumku! Sembahlah Allah [saja]: kalian tidak memiliki tuhan selain 
Dia; dan janganlah mengurangi takaran dan timbangan [dalam segala urusan kalian 
dengan sesama].117 Perhatikanlah, aku melihat kalian [sekarang] dalam keadaan 
bahagia; tetapi, sungguh, aku khawatir kalau-kalau derita menimpa kalian pada Hari 
yang akan meliputi [kalian dengan kebinasaan]! 

 
116 Lihat Surah Al-A’raf [7], catatan no. 67. 

117 Jadi, beriman kepada Tuhan Yang Maha Esa dan berlaku adil dalam segala urusan 
di antara manusia (lihat Surah Al-An’am [6], catatan no. 150) di sini ditempatkan 
secara berdampingan sebagai postulat-kembar dari segala kesalehan. Sebagian 
mufasir menyimpulkan bahwa kaum Madyan cenderung bermental komersial dan 
terbiasa melakukan penipuan. Namun, jelaslah bahwa maksud ayat ini dan ayat 
selanjutnya jauh melampaui apa pun yang dapat dijelaskan oleh penafsiran 
“historis” murni. Tujuan dari pemaparan kisah Nabi Syu’aib a.s. ini, sebagaimana 
yang selalu terjadi dalam Al- Quran, adalah untuk menyatakan suatu prinsip etika 
yang berlaku umum: yakni, bahwa manusia mustahil menjadi orang yang saleh 
dalam hubungannya dengan Allah, kecuali jika manusia itu juga bertindak 
saleh—dalam pengertian moral dan sosial dari kata ini—dalam hubungannya dengan 
sesama manusia. Inilah yang menjelaskan mengapa larangan di atas ditegaskan 
kembali dalam bentuk kalimat positif, yakni dalam bentuk perintah, pada ayat 
berikutnya. 

 

Surah Hud Ayat 85 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-85
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-152


فيِ تعَْثوَْا وَلَا أَشْياَءَهمُْ النَّاسَ تبَْخَسُوا وَلَاۖ  باِلْقسِْطِ وَالْمِيزَانَ الْمِكْياَلَ أَوْفوُا قوَْمِ وَياَ  

لْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ا  

wa yā qaumi auful-mikyāla wal-mīzāna bil-qisṭi wa lā tabkhasun-nāsa 
asy-yā`ahum wa lā ta’ṡau fil-arḍi mufsidīn 

85. Karena itu, wahai kaumku, sempurnakanlah [selalu] takaran dan timbangan 
dengan adil dan janganlah mengambil dari manusia apa-apa yang merupakan 
milik-sah mereka,118 dan janganlah berbuat jahat di muka bumi dengan 
menyebarkan kerusakan. 

 
118 Lihat Surah Al-A’raf [7], catatan no. 68. 

 

Surah Hud Ayat 86 

ِ بقَيَِّتُ مِنيِنَ كُنْتمُْ إِنْ لكَُمْ خَيْرٌ اللَّه بحَِفيِظٍ عَليَْكُمْ أَناَ وَمَا ۚ مُؤْ  

baqiyyatullāhi khairul lakum ing kuntum mu`minīn, wa mā ana ‘alaikum biḥafīẓ 

86. Yang ada pada Allah119 adalah yang terbaik bagi kalian, jika kalian beriman 
[kepada-Nya]! Namun, aku bukanlah penjaga kalian.” 

 
119 Yakni, pahala abadi yang diterima karena melakukan perbuatan-perbuatan baik 
dan berurusan secara adil dan jujur dengan sesama manusia (bdk. 
ungkapan al-baqiyat al-shalihat dalam Surah Al-Kahfi [18]: 46 dan Surah Maryam 
[19]: 76). 

 

Surah Hud Ayat 87 

تكَُ شُعَيْبُ ياَ قاَلوُا ناَ يعَْبدُُ مَا نتَْرُكَ أَنْ تأْمُرُكَ أَصَلَا مَا أَمْوَالنِاَ فيِ نفَْعَلَ أَنْ أَوْ آباَؤُ  

لَأَنْتَ إِنَّكَ ۖ نشََاءُ شِيدُ الْحَليِمُ  الرَّ  

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-85
https://iqro.xyz/surat-al-kahfi/#surah-alkahfi-ayat-46
https://iqro.xyz/surat-maryam/#surah-maryam-ayat-76
https://iqro.xyz/surat-maryam/#surah-maryam-ayat-76


qālụ yā syu’aibu a ṣalātuka ta`muruka an natruka mā ya’budu ābā`unā au an naf’ala 
fī amwālinā mā nasyā`, innaka la`antal-ḥalīmur-rasyīd 

87. Mereka berkata, “Wahai, Syu’aib! Apakah [kebiasaan] doamu memaksamu untuk 
meminta kami120 meninggalkan apa yang biasa disembah oleh bapak-bapak kami 
atau menghentikan kami dari melakukan apa yang kami sukai dengan harta 
kami?121 Perhatikanlah, [engkau ingin membuat kami percaya bahwa] sungguh hanya 
engkaulah satu-satunya orang yang penyantun lagi berakal sehat!” 

 
120 Lit., “Apakah doamu memerintahkanmu …”, dst. 

121 Yakni, tanpa memedulikan hak-hak dan kebutuhan sesama, terutama orang-orang 
miskin: inilah yang menjelaskan pernyataan sarkastik mereka, dalam kalimat 
berikutnya, yang mencemooh sifat belas kasih dan pikiran lurus Nabi Syu’aib a.s. 

 

Surah Hud Ayat 88 

أَنْ أُرِيدُ وَمَاۚ  حَسَناً رِزْقاً مِنْهُ وَرَزَقنَيِ رَبِّي مِنْ بيَِّنةٍَ عَلىَٰ كُنْتُ إِنْ أَرَأَيْتمُْ قوَْمِ ياَ قاَلَ  

حَ إِلَّا أُرِيدُ إِنْۚ  عَنْهُ أَنْهاَكُمْ مَا إِلىَٰ أُخَالفِكَُمْ صْلَا لْإِ ِ إِلَّا توَْفيِقيِ وَمَا ۚ اسْتطََعْتُ مَا ا ۚ باِللَّه  

لْتُ عَليَْهِ أُنيِبُ وَإِليَْهِ توََكَّ  

qāla yā qaumi a ra`aitum ing kuntu ‘alā bayyinatim mir rabbī wa razaqanī min-hu 
rizqan ḥasanaw wa mā urīdu an ukhālifakum ilā mā an-hākum ‘an-h, in urīdu 
illal-iṣlāḥa mastaṭa’t, wa mā taufīqī illā billāh, ‘alaihi tawakkaltu wa ilaihi unīb 

88. Dia menjawab, “Wahai, kaumku! Bagaimana pendapat kalian? Jika [benar 
bahwa] pendirianku berdasarkan bukti yang nyata dari Pemeliharaku, yang telah 
menganugerahkan kepadaku rezeki yang baik [sebagai karunia] dari 
diri-Nya—[bagaimana mungkin aku dapat mengatakan kepada kalian sebaliknya 
dari apa yang kulakukan]?122 Lagi pula, aku tidak berhasrat melakukan, karena 
permusuhan dengan kalian, hal-hal yang aku meminta kalian untuk tidak 
melakukannya:123 aku hanya ingin mengadakan perbaikan sepanjang hal itu berada 
dalam kesanggupanku; tetapi, tercapainya tujuanku bergantung pada Allah saja. 
Kepada-Nya aku telah bersandar penuh percaya*, dan kepada-Nya aku selalu 
berpaling kembali! 

 



122 Menurut Al-Zamakhsyari, Al-Razi, dan beberapa mufasir lainnya, klausa yang 
disisipkan di antara dua kurung siku ini secara eliptis tersirat dalam jawaban Nabi 
Syu’aib a.s. Pernyataan Nabi Syu’aib a.s. yang menekankan fakta bahwa Allah telah 
merahmatinya dengan kebaikan duniawi yang berlimpah dimaksudkan untuk 
mengingatkan penduduk negerinya bahwa tindakannya menyuruh mereka agar 
berlaku adil dalam segala urusan antarmanusia bukanlah didasarkan atas 
kepentingan pribadi. 

123 Yakni, “Aku tidak bermaksud mengambil apa-apa yang merupakan milik-sah 
kalian”—merujuk pada ayat 85 di atas. 

* {bertawakal; in Him have I placed my trust—peny.} 

 

Surah Hud Ayat 89 

قوَْمَ أَوْ هوُدٍ قوَْمَ أَوْ نوُحٍ قوَْمَ أَصَابَ مَا مِثْلُ يصُِيبكَُمْ أَنْ شِقاَقيِ يجَْرِمَنَّكُمْ لَا قوَْمِ وَياَ  

ببِعَِيدٍ مِنْكُمْ لوُطٍ قوَْمُ وَمَا ۚ صَالحٍِ  

wa yā qaumi lā yajrimannakum syiqāqī ay yuṣībakum miṡlu mā aṣāba qauma 
nụḥin au qauma hụdin au qauma ṣāliḥ, wa mā qaumu lụṭim mingkum biba’īd 

89. “Dan, wahai kaumku, jangan biarkan pertentangan [kalian] denganku 
menjerumuskan kalian ke dalam dosa agar jangan sampai kalian ditimpa (oleh 
hal-hal) sebagaimana yang menimpa kaum Nuh, kaum Hud, atau kaum Shaleh: dan 
[ingatlah bahwa] kaum Luth tinggal tidak jauh dari kalian!124 

 
124 Sebagaimana ditunjukkan dalam Surah Al-A’raf [7], catatan no. 67, wilayah yang 
didiami kaum Syu’aib terbentang mulai dari daerah yang kini dikenal sebagai Teluk 
‘Aqabah sampai Pegunungan Moab, yang terletak di timur Laut Mati, di sekitar 
wilayah Sodom dan Gomora dahulu. 

 

Surah Hud Ayat 90 

وَدُودٌ رَحِيمٌ رَبِّي إِنَّۚ  إِليَْهِ توُبوُا ثمَُّ رَبَّكُمْ وَاسْتغَْفرُِوا  

wastagfirụ rabbakum ṡumma tụbū ilaīh, inna rabbī raḥīmuw wadụd 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-85


90. Karena itu, mohonlah kepada Pemelihara kalian untuk mengampuni dosa-dosa 
kalian, kemudian kembalilah kepada-Nya dalam tobat—sebab, sungguh, 
Pemeliharaku adalah Sang Pemberi Rahmat, Sang Sumber Cinta!” 

 

Surah Hud Ayat 91 

ا كَثيِرًا نفَْقهَُ مَا شُعَيْبُ ياَ قاَلوُا رَهْطكَُ وَلوَْلَا ۖ ضَعِيفاً فيِناَ لنَرََاكَ وَإِنَّا تقَوُلُ مِمَّ  

بعَِزِيزٍ عَليَْناَ أَنْتَ وَمَا ۖ لرََجَمْناَكَ  

qālụ yā syu’aibu mā nafqahu kaṡīram mimmā taqụlu wa innā lanarāka fīnā ḍa’īfā, 
walau lā rahṭuka larajamnāka wa mā anta ‘alainā bi’azīz 

91. [Namun, kaumnya] berkata, “Wahai, Syu’aib! Kami tidak dapat menangkap 
maksud dari kebanyakan yang kau katakan:125 di lain pihak, perhatikanlah, kami 
melihat dengan jelas bagaimana lemahnya engkau di tengah-tengah kami;126 dan 
kalau bukan karena keluargamu, tentulah kami telah merajammu sampai mati 
karena engkau tidak memiliki kekuasaan terhadap kami!” 

 
125 Bdk. Surah Al-An’am [6]: 25. Namun, dalam kasus ini, ketidakmengertian kaum 
Madyan—yang diakui oleh mereka sendiri—mungkin mengandung makna yang lebih 
subjektif, yang mirip dengan jawaban setengah-marah, setengah-malu, “Aku tidak 
tahu apa yang kau bicarakan”. 

126 Lit., “kami menganggapmu benar-benar sebagai seorang yang lemah di antara 
kami”—yakni, tanpa dukungan yang memadai dari suku. 

 

Surah Hud Ayat 92 

ِ مِنَ عَليَْكُمْ أَعَزُّ أَرَهْطِي قوَْمِ ياَ قاَلَ بمَِا رَبِّي إِنَّ ۖ ظِهْرِياًّ وَرَاءَكُمْ وَاتَّخَذْتمُُوهُ اللَّه  

مُحِيطٌ تعَْمَلوُنَ  

qāla yā qaumi a rahṭī a’azzu ‘alaikum minallāh, wattakhażtumụhu warā`akum 
ẓihriyyā, inna rabbī bimā ta’malụna muḥīṭ 

https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-25


92. Dia berkata, “Wahai, kaumku! Apakah kalian menganggap keluargaku lebih 
terhormat daripada Allah?—sebab, Dia kalian anggap sebagai sesuatu yang dapat 
dicampakkan ke belakang kalian dan dapat dilupakan!127 Sungguh, Pemeliharaku 
meliputi [dengan kekuasaan-Nya] semua yang kalian perbuat! 

 
127 Dalam pemakaian bahasa Arab klasik, serta dalam percakapan suku-suku Badui 
tertentu hingga saat ini, frasa ittakhadzahu (atau ja’lahu) zhihriyyan (lit., “dia 
meletakkannya di belakang punggungnya”) berarti “dia melecehkannya”, atau “dia 
melupakannya”, atau “menganggapnya sebagai sesuatu yang dapat dilupakan”. 
Terjemahan yang disebutkan terakhir ini tampaknya adalah yang paling tepat dalam 
konteks di atas. 

 

Surah Hud Ayat 93 

وَمَنْ يخُْزِيهِ عَذَابٌ يأْتيِهِ مَنْ تعَْلمَُونَ سَوْفَ ۖ عَامِلٌ إِنِّي مَكَانتَكُِمْ عَلىَٰ اعْمَلوُا قوَْمِ وَياَ  

رَقيِبٌ مَعَكُمْ إِنِّي وَارْتقَبِوُاۖ  كَاذِبٌ هوَُ  

wa yā qaumi’malụ ‘alā makānatikum innī ‘āmil, saufa ta’lamụna may ya`tīhi ‘ażābuy 
yukhzīhi wa man huwa kāżib, wartaqibū innī ma’akum raqīb 

93. Karena itu, wahai kaumku, lakukanlah apa pun [terhadapku] semampu kalian, 
[sedangkan] aku, perhatikanlah, akan berbuat [di jalan Allah]; kelak kalian akhirnya 
akan tahu siapa [di antara kita] yang akan didatangi oleh penderitaan yang akan 
meliputinya dengan kenistaan, dan siapa [di antara kita] yang berdusta. Maka, 
tunggulah [apa yang akan terjadi:] perhatikanlah, aku akan menunggu bersama 
kalian!” 

 

Surah Hud Ayat 94 

ا يْناَ أَمْرُناَ جَاءَ وَلمََّ ظَلمَُوا الَّذِينَ وَأَخَذَتِ مِنَّا برَِحْمَةٍ مَعَهُ آمَنوُا وَالَّذِينَ شُعَيْباً نجََّ  
يْحَةُ جَاثمِِينَ دِياَرِهِمْ فيِ فأَصْبحَُوا الصَّ  

wa lammā jā`a amrunā najjainā syu’aibaw wallażīna āmanụ ma’ahụ biraḥmatim 
minnā, wa akhażatillażīna ẓalamuṣ-ṣaiḥatu fa aṣbaḥụ fī diyārihim jāṡimīn 



94. Dan, tatkala telah datang keputusan Kami, Kami selamatkan Syu’aib dan 
orang-orang yang beriman bersama dia dengan rahmat Kami, sedangkan suara 
ledakan [hukuman Kamij menimpa orang-orang yang berkukuh melakukan 
kezaliman: dan kemudian mereka bergelimpangan di atas tanah, tanpa nyawa, 
dalam rumah-rumah mereka sendiri,128 

 
128 Lihat ayat 67 surah ini dan catatannya, no. 98; juga Surah Al-A’raf [7], catatan no. 
73. 

 

Surah Hud Ayat 95 

ثمَُودُ بعَِدَتْ كَمَا لمَِدْينََ بعُْدًا أَلَا ۗ فيِهاَ يغَْنوَْا لمَْ كَأَنْ  

ka`al lam yagnau fīhā, alā bu’dal limadyana kamā ba’idat ṡamụd 

95. seolah-olah mereka tidak pernah tinggal di sana. 

Oh, binasalah [kaum] Madyan, sebagaimana kaum Tsamud telah binasa! 

 

Surah Hud Ayat 96 

مُبيِنٍ وَسُلْطَانٍ بآِياَتنِاَ مُوسَىٰ أَرْسَلْناَ وَلقَدَْ  

wa laqad arsalnā mụsā bi`āyātinā wa sulṭānim mubīn 

96. DAN, SUNGGUH, telah Kami utus Musa dengan pesan pesan Kami beserta 
kekuasaan yang nyata [dari Kami] 

 

Surah Hud Ayat 97 

برَِشِيدٍ فرِْعَوْنَ أَمْرُ وَمَاۖ  فرِْعَوْنَ أَمْرَ فاَتَّبعَُوا وَمَلئِهِ فرِْعَوْنَ إِلىَٰ  

ilā fir’auna wa mala`ihī fattaba’ū amra fir’aụn, wa mā amru fir’auna birasyīd 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-91
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-91


97. kepada Fir’aun dan pembesar-pembesarnya: tetapi, mereka ini [hanya] 
mengikuti perintah Fir’aun—dan perintah Fir’aun sama sekali tidak mengantarkan 
pada hal-hal yang benar.129 

 
129 Lit., “tidak dibimbing dengan benar (rasyid)”. Bagian singkat yang mengisahkan 
Fir’aun dan pengikut-pengikutnya ini (ayat 96-99) berkaitan dengan, dan 
memperkuat, rujukan terhadap suku ‘Ad yang “mengikuti perintah setiap musuh 
kebenaran yang (bersikap) sombong” (ayat 59 surah ini). Jadi, inti utama bagian ini 
menyangkut masalah kepemimpinan yang tidak bermoral dan, yang lalu 
memunculkan, masalah tanggung jawab moral individu manusia karena melakukan 
kezaliman dalam rangka mematuhi “otoritas yang lebih tinggi”. Al-Quran menjawab 
persoalan ini dengan tegas dalam nada menyetujui: pemimpin dan yang dipimpin 
sama-sama bersalah, dan tiada yang dapat mengelak bertanggung jawab dengan 
berdalih bahwa dia hanya bertaklid buta menuruti perintah-perintah yang diberikan 
oleh orang-orang yang berkuasa atasnya. Rujukan tidak langsung terhadap 
kebebasan relatif manusia dalam menentukan keinginannya ini—yakni 
kebebasannya untuk memilih antara yang benar dan yang salah—dengan amat 
tepat mengakhiri rangkaian kisah nabi-nabi terdahulu beserta umat-umatnya yang 
zalim itu sebagaimana diceritakan dalam surah ini. 

 

Surah Hud Ayat 98 

الْمَوْرُودُ الْوِرْدُ وَبئْسَۖ  النَّارَ فأَوْرَدَهمُُ الْقيِاَمَةِ يوَْمَ قوَْمَهُ يقَْدُمُ  

yaqdumu qaumahụ yaumal-qiyāmati fa auradahumun-nār, wa 
bi`sal-wirdul-maurụd 

98. [Maka] dia akan berjalan di hadapan kaumnya pada Hari Kebangkitan, (karena) 
telah mengantarkan mereka [di dunia ini] menuju api neraka [dalam kehidupan 
akhirat]; dan betapa buruknya tujuan yang mereka diantarkan kepadanya— 

 

Surah Hud Ayat 99 

ذِهِ فيِ وَأُتْبعُِوا فْدُ بئْسَۚ  الْقيِاَمَةِ وَيوَْمَ لعَْنةًَ هَٰ الْمَرْفوُدُ الرِّ  

wa utbi’ụ fī hāżihī la’nataw wa yaumal-qiyāmah, bi`sar-rifdul-marfụd 



99. karena mereka dikejar-kejar oleh penolakan [Allah] di [dunia] ini, dan [pada 
akhirnya mereka akan ditimpa olehnya] pada Hari Kebangkitan;130 [dan] betapa 
buruknya pemberian yang diberikan kepada mereka! 

 
130 Lihat catatan no. 37 pada klausa terakhir ayat 18 surah ini, serta ayat 60, yang 
merujuk pada nasib suku ‘Ad dengan menggunakan istilah yang sama. 

 

Surah Hud Ayat 100 

لكَِ هُ الْقرَُىٰ أَنْباَءِ مِنْ ذَٰ وَحَصِيدٌ قاَئِمٌ مِنْهاَۖ  عَليَْكَ نقَصُُّ  

żālika min ambā`il-qurā naquṣṣuhụ ‘alaika min-hā qā`imuw wa ḥaṣīd 

100. BERITA131 tentang [nasib] masyarakat-masyarakat [terdahulu] itu—yang 
sebagiannya masih ada, dan sebagiannya [punah bagaikan] ladang yang dibabat 
habis—Kami sampaikan kepadamu [sebagai pelajaran bagi manusia]:132 

 
131 Lit., “Inilah dari berita-berita” (This of the accounts, dzalika min anba-i; suatu 
susunan kalimat yang sama dengan yang digunakan dalam Surah Ali ‘Imran [3]: 
44, Hud [11]: 49, dan Yusuf [12]: 102), yang menyinggung kenyataan bahwa hanya 
aspek-aspek tertentu dari kisah-kisah yang relevan, dan bukan kisah-kisah yang 
lengkap itu sendiri, yang dikemukakan di sini (bdk. ayat 120): tujuannya adalah, 
sebagaimana dengan semua kisah dalam Al-Quran, menyajikan ilustrasi mengenai 
suatu prinsip atau serangkaian prinsip etis, dan mengenai beragam reaksi manusia 
terhadap petunjuk yang Allah tawarkan kepada mereka secara langsung melalui 
nabi-nabi-Nya dan secara tidak langsung melalui fenomena ciptaan-Nya yang 
teramati. (Dalam kaitannya dengan ini, lihat bagian kedua dari catatan no. 73 pada 
ayat 49 surah ini.) 

132 Lihat catatan sebelumnya. 

 

Surah Hud Ayat 101 

كِنْ ظَلمَْناَهمُْ وَمَا ِ دُونِ مِنْ يدَْعُونَ الَّتيِ آلهِتَهُمُُ عَنْهمُْ أَغْنتَْ فمََاۖ  أَنْفسَُهمُْ ظَلمَُوا وَلَٰ اللَّه  

ا شَيْءٍ مِنْ تتَْبيِبٍ غَيْرَ زَادُوهمُْ وَمَاۖ  رَبِّكَ أَمْرُ جَاءَ لمََّ  

https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-44
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-44
https://iqro.xyz/surat-hud/#surah-hud-ayat-49
https://iqro.xyz/surat-yusuf/#surah-yusuf-ayat-102


wa mā ẓalamnāhum wa lākin ẓalamū anfusahum fa mā agnat ‘an-hum 
ālihatuhumullatī yad’ụna min dụnillāhi min syai`il lammā jā`a amru rabbik, wa mā 
zādụhum gaira tatbīb 

101. sebab, tidaklah Kami menzalimi mereka, tetapi merekalah yang menzalimi diri 
mereka sendiri. Dan, tatkala telah datang keputusan Kami, sembahan-sembahan 
mereka yang biasa mereka seru selain Allah terbukti tidak bermanfaat sedikit pun 
bagi mereka! dan tak lebih hanyalah mengakibatkan kebinasaan mereka belaka. 

 

Surah Hud Ayat 102 

لكَِ شَدِيدٌ أَليِمٌ أَخْذَهُ إِنَّ ۚ ظَالمَِةٌ وَهِيَ الْقرَُىٰ أَخَذَ إِذَا رَبِّكَ أَخْذُ وَكَذَٰ  

wa każālika akhżu rabbika iżā akhażal-qurā wa hiya ẓālimah, inna akhżahū alīmun 
syadīd 

102. Dan, demikianlah genggaman hukuman Pemeliharamu setiap kali Dia 
menghukum masyarakat mana pun yang terbiasa berbuat kezaliman: sungguh, 
genggaman hukuman-Nya sangat pedih, keras! 

 

Surah Hud Ayat 103 

لكَِ فيِ إِنَّ يةًَ ذَٰ خِرَةِ عَذَابَ خَافَ لمَِنْ لَآ لكَِ ۚ الْآ لكَِ النَّاسُ لهَُ مَجْمُوعٌ يوَْمٌ ذَٰ يوَْمٌ وَذَٰ  
 مَشْهوُدٌ

inna fī żālika la`āyatal liman khāfa ‘ażābal-ākhirah, żālika yaumum majmụ’ul 
lahun-nāsu wa żālika yaumum masy-hụd 

103. Perhatikanlah, di dalam yang demikian ini benar-benar terdapat pesan bagi 
semua yang takut akan penderitaan [yang boleh jadi menimpa mereka] di akhirat, 
[dan sadar akan datangnya] Hari ketika semua manusia akan dikumpulkan—Hari 
[Pengadilan] yang akan disaksikan [oleh semua yang pernah hidup], 

 

Surah Hud Ayat 104 



رُهُ وَمَا خِّ لِأَجَلٍ إِلَّا نؤَ مَعْدُودٍ   

wa mā nu`akhkhiruhū illā li`ajalim ma’dụd 

104. dan yang tidak akan Kami undurkan di luar batas-waktu yang telah ditentukan 
[oleh Kami].133 

 
133 Lit., “kecuali hingga suatu batas-waktu yang dihitung [oleh Kami]”. 

 

Surah Hud Ayat 105 

وَسَعِيدٌ شَقيٌِّ فمَِنْهمُْ ۚ بإِذْنهِِ إِلَّا نفَْسٌ تكََلَّمُ لَا يأْتِ يوَْمَ  

yauma ya`ti lā takallamu nafsun illā bi`iżnih, fa min-hum syaqiyyuw wa sa’īd 

105. Tatkala Hari itu datang, tiada satu jiwa pun akan berbicara kecuali dengan 
izin-Nya; dan di antara mereka [yang dikumpulkan bersama], sebagian akan celaka 
dan sebagian bahagia. 

 

Surah Hud Ayat 106 

ا وَشَهِيقٌ زَفيِرٌ فيِهاَ لهَمُْ النَّارِ ففَيِ شَقوُا الَّذِينَ فأَمَّ  

fa ammallażīna syaqụ fa fin-nāri lahum fīhā zafīruw wa syahīq 

106. Adapun orang-orang yang akan mendatangkan celaka terhadap diri mereka 
sendiri [akibat perbuatan mereka, akan tinggal] di dalam neraka, di mana mereka 
[tidak lain hanya] akan merintih dan tersedu-sedu [untuk meringankan rasa sakit 
mereka], 

 

Surah Hud Ayat 107 



مَاوَاتُ دَامَتِ مَا فيِهاَ خَالدِِينَ لْأَرْضُ السَّ الٌ رَبَّكَ إِنَّۚ  رَبُّكَ شَاءَ مَا إِلَّا وَا يرُِيدُ لمَِا فعََّ  

khālidīna fīhā mā dāmatis-samāwātu wal-arḍu illā mā syā`a rabbuk, inna rabbaka 
fa”ālul limā yurīd 

107. di dalamnya (mereka) berkediaman selama ada lelangit dan bumi—kecuali 
Pemeliharamu menghendaki sebaliknya:134 sebab, sungguh, Pemeliharamu adalah 
Sang Maha Pelaksana terhadap apa pun yang Dia kehendaki. 

 
134 Yakni, kecuali kalau Tuhan ingin menangguhkan hukuman mereka (bdk. paragraf 
terakhir Surah Al-An’am [6]: 128 dan catatannya no. 114, serta catatan no. 10 pada 
Surah Ghafir [40]: 12). Frasa “selama ada lelangit dan bumi” telah memunculkan 
sejumlah kebingungan di kalangan mayoritas mufasir klasik, mengingat banyaknya 
pernyataan Al-Quran yang menyebutkan bahwa dunia sebagaimana yang kita kenal 
ini akan musnah pada Hari Terakhir, yakni Hari Kebangkitan. Namun, kebingungan 
ini dapat dipecahkan jika kita ingat—sebagaimana yang ditunjukkan Al-Thabari 
dalam tafsirnya terhadap ayat di atas—bahwa dalam pemakaian bahasa Arab klasik, 
ungkapan “selama ada lelangit dan bumi”, atau “sepanjang malam dan siang silih 
berganti”, dan seterusnya, digunakan secara metonomia dalam pengertian “selama 
masa yang tak terhitung” (abad). Lihat juga Surah TaHa [20]: 105-107 dan 
catatannya (no. 90), serta catatan no. 63 pada Surah Ibrahim [14]: 48. 

 

Surah Hud Ayat 108 

ا مَاوَاتُ دَامَتِ مَا فيِهاَ خَالدِِينَ الْجَنَّةِ ففَيِ سُعِدُوا الَّذِينَ وَأَمَّ لْأَرْضُ السَّ شَاءَ مَا إِلَّا وَا  

مَجْذُوذٍ غَيْرَ عَطَاءً ۖ رَبُّكَ  

wa ammallażīna su’idụ fa fil-jannati khālidīna fīhā mā dāmatis-samāwātu 
wal-arḍu illā mā syā`a rabbuk, ‘aṭā`an gaira majżụż 

108. Namun, adapun orang-orang yang [berkat perbuatan-perbuatan mereka pada 
masa silam] akan dianugerahi kebahagiaan, [mereka akan tinggal] di surga, di 
dalamnya (mereka) berkediaman selama ada lelangit dan bumi—kecuali 
Pemeliharamu menghendaki sebaliknya135—sebagai karunia yang tiada henti. 

 
135 Yakni, kecuali kalau Allah menghendaki untuk menganugerahi mereka balasan 
pahala yang bahkan lebih besar lagi (Al-Razi; juga Al-Manar XII, h. 161); atau—yang 

https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-128
https://iqro.xyz/surat-al-ghafir/#surah-alghafir-ayat-12
https://iqro.xyz/surat-al-ghafir/#surah-alghafir-ayat-12
https://iqro.xyz/surat-taha/#surah-taha-ayat-105
https://iqro.xyz/surat-taha/#surah-taha-ayat-105
https://iqro.xyz/surah-ibrahim/#surah-ibrahim-ayat-48


menurut saya lebih mungkin—kecuali kalau Dia membukakan kepada manusia 
tahapan evolusi yang baru dan bahkan lebih tinggi lagi. 

 

Surah Hud Ayat 109 

ا مِرْيةٍَ فيِ تكَُ فلَا ءِ يعَْبدُُ مِمَّ لَا ؤُ همُْ يعَْبدُُ كَمَا إِلَّا يعَْبدُُونَ مَا ۚ هَٰ وَإِنَّا ۚ قبَْلُ مِنْ آباَؤُ  

مَنْقوُصٍ غَيْرَ نصَِيبهَمُْ لمَُوَفُّوهمُْ  

fa lā taku fī miryatim mimmā ya’budu hā`ulā`, mā ya’budụna illā kamā ya’budu 
ābā`uhum ming qabl, wa innā lamuwaffụhum naṣībahum gaira mangqụṣ 

109. MAKA, [wahai Nabi,] janganlah ragu terhadap apa pun yang disembah oleh 
orang-orang [yang tersesat] itu:136 mereka tiada lain hanyalah menyembah [tanpa 
berpikir] sebagaimana nenek moyang mereka menyembah pada masa silam; dan 
perhatikanlah, Kami pasti akan memberikan balasan kepada mereka [atas kebaikan 
atau keburukan apa pun yang mereka usahakan] sepenuhnya, tanpa menguranginya 
sedikit pun.137 

 
136 Yakni, “jangan menyangka bahwa keimanan mereka didasarkan pada nalar”: hal 
ini, terutama, merujuk pada bangsa Arab Jahiliah yang—seperti orang-orang zalim 
yang telah dibicarakan pada bagian sebelumnya—menolak pesan Allah dengan 
berdalih bahwa pesan itu bertentangan dengan kepercayaan leluhur mereka; dan, 
secara lebih umum, merujuk pada semua manusia yang terbiasa menyembah 
(dalam pengertian yang terluas dari kata ini) nilai-nilai batil yang diwariskan oleh 
nenek moyang mereka dan yang, karena itu, mengikuti standar moralitas yang batil: 
suatu sikap yang—sebagaimana ditunjukkan dalam kalimat terakhir ayat ini—pasti 
berakibat pada penderitaan pada masa mendatang, baik di dunia, di akhirat, 
ataupun di dunia dan akhirat sekaligus. 

137 Lit., “Kami akan membalasi mereka bagian mereka sepenuhnya, tanpa dikurangi”. 
Untuk penjelasan tentang kalimat ini, lihat catatan no. 27 pada ayat 15-16 surah ini. 

 

Surah Hud Ayat 110 



وَإِنَّهمُْ ۚ بيَْنهَمُْ لقَضُِيَ رَبِّكَ مِنْ سَبقَتَْ كَلمَِةٌ وَلوَْلَاۚ  فيِهِ فاَخْتلُفَِ الْكِتاَبَ مُوسَى آتيَْناَ وَلقَدَْ  

مُرِيبٍ مِنْهُ شَكٍّ لفَيِ  

wa laqad ātainā mụsal-kitāba fakhtulifa fīh, walau lā kalimatun sabaqat mir rabbika 
laquḍiya bainahum, wa innahum lafī syakkim min-hu murīb 

110. Dan, sesungguhnya, [serupalah kejadiannya ketika] Kami memberikan kitab Ilahi 
kepada Musa, dan sebagian kaumnya menyusun pandangan mereka sendiri guna 
menentangnya;138 dan kalau bukan karena suatu ketetapan yang telah ada dari 
Pemeliharamu, niscaya keputusan telah ditetapkan atas mereka [seketika itu 
juga]:139 sebab, perhatikanlah, mereka berada dalam keraguan yang besar, 
sampai-sampai curiga, tentang dia [yang menyeru mereka kepada Allah].140 

 
138 Lit., “dan ia diperselisihkan”, atau “pandangan yang bertentangan dianut 
terhadapnya”: artinya, seperti orang-orang pada zaman awal Nabi Muhammad 
Saw., sebagian umat Nabi Musa a.s. menerima kitab Ilahi, sedangkan yang lain 
menolak tunduk pada petunjuknya. 

139 Lit., “pasti telah diputuskan di antara mereka”—yakni, mereka pasti telah dihukum 
dengan kebinasaan, seperti umat-umat pada masa silam, kalau bukan karena 
ketetapan Allah (kalimah, lit., “kata” [word]) bahwa hukuman mereka akan ditunda 
hingga Hari Kebangkitan (bdk. kalimat terakhir Surah Yunus [10]: 93 dan catatannya, 
no. 114). 

140 Bdk. Surah Al-Baqarah [2]: 55—”Wahai, Musa, sungguh kami tidak akan beriman 
kepadamu hingga kami melihat Allah secara langsung!”. 

 

Surah Hud Ayat 111 

ا كُلًّا وَإِنَّ خَبيِرٌ يعَْمَلوُنَ بمَِا إِنَّهُۚ  أَعْمَالهَمُْ رَبُّكَ ليَوَُفِّينََّهمُْ لمََّ  

wa inna kullal lammā layuwaffiyannahum rabbuka a’mālahum, innahụ bimā 
ya’malụna khabīr 

111. Dan, sungguh, kepada setiap (manusia), Pemeliharamu akan memberikan 
balasan yang sempurna atas [kebaikan maupun keburukan] apa pun yang telah 
mereka lakukan: perhatikanlah, Dia Maha Mengetahui segala yang mereka kerjakan! 

https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-93
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-55


 

Surah Hud Ayat 112 

بصَِيرٌ تعَْمَلوُنَ بمَِا إِنَّهُ ۚ تطَْغَوْا وَلَا مَعَكَ تاَبَ وَمَنْ أُمِرْتَ كَمَا فاَسْتقَمِْ  

fastaqim kamā umirta wa man tāba ma’aka wa lā taṭgau, innahụ bimā ta’malụna 
baṣīr 

112. Maka, tetaplah pada jalan yang benar, sebagaimana yang telah diperintahkan 
[Allah] kepadamu, bersama-sama dengan semua orang yang telah kembali 
kepada-Nya denganmu; dan jangan ada siapa pun di antara kalian yang bertingkah 
secara berlebihan:141 sebab, sungguh, Dia Maha Melihat semua yang kalian kerjakan. 

 
141 Ketika menjelaskan kalimat perintah ini, yang diungkapkan dalam bentuk orang 
kedua jamak, Ibn Katsir menunjukkan bahwa perintah ini ditujukan kepada semua 
orang Mukmin, dan bahwa perintah ini mengacu pada sikap mereka terhadap 
setiap orang, baik yang beriman maupun yang tidak beriman; dalam hal ini, Ibn 
Katsir jelas bersandar pada penafsiran yang dikemukakan oleh Ibn ‘Abbas (dan 
dikutip oleh Al-Razi): “Artinya, ‘Bersikap rendah hatilah di hadapan Allah dan 
janganlah bersikap angkuh kepada siapa pun'”. Menurut sejumlah mufasir yang 
terkemudian (misalnya, Al-Thabari, Al-Zamakhsyari, Al-Baghawi, Al-Razi), 
maknanya lebih luas, yakni “jangan melampaui batas dari apa-apa yang telah Allah 
tetapkan” atau “janganlah melewati batas kewajaran”. 

 

Surah Hud Ayat 113 

كُمُ ظَلمَُوا الَّذِينَ إِلىَ ترَْكَنوُا وَلَا ِ دُونِ مِنْ لكَُمْ وَمَا النَّارُ فتَمََسَّ لَا ثمَُّ أَوْليِاَءَ مِنْ اللَّه  
 تنُْصَرُونَ

wa lā tarkanū ilallażīna ẓalamụ fa tamassakumun-nāru wa mā lakum min dụnillāhi 
min auliyā`a ṡumma lā tunṣarụn 

113. Dan, janganlah mengandalkan dan cenderung kepada orang-orang yang 
berkukuh melakukan kezaliman142 agar api neraka [pada hari kiamat] tidak 
menyentuh kalian: sebab, [pada saat itu] kalian tidak akan memiliki siapa pun yang 
melindungi kalian dari Allah, dan kalian tidak pula akan ditolong [oleh-Nya].143 



 
142 Verba rakana mencakup konsep mengandalkan serta cenderung (dalam perasaan 
atau pendapat seseorang) kepada seseorang atau sesuatu. Kata ini tidak dapat 
diterjemahkan dengan satu kata saja; demikianlah alasan mengapa saya 
menerjemahkan frasa la tarkanu seperti di atas. Penggunaan bentuk lampau 
dalam alladzina zhalamu mengindikasikan—sebagaimana yang sering terjadi di 
dalam Al-Quran—perbuatan zalim yang disengaja dan dilakukan secara 
terus-menerus; karena itu, istilah ini lebih tepat diterjemahkan menjadi 
“orang-orang yang berkukuh melakukan kezaliman”. 

143 Menurut Al-zamakhsyari, partikel tsumma pada permulaan klausa terakhir ini 
tidak menunjukkan suatu urutan waktu (“dan kemudian” atau “setelah itu”), alih-alih 
merupakan suatu penekanan pada mustahilnya (istib’ad) mereka akan dibantu oleh 
Allah. 

 

Surah Hud Ayat 114 

ةَ وَأَقمِِ لَا يِّئَاتِ يذُْهِبْنَ الْحَسَناَتِ إِنَّ ۚ اللَّيْلِ مِنَ وَزُلفَاً النَّهاَرِ طَرَفيَِ الصَّ لكَِۚ  السَّ ذِكْرَىٰ ذَٰ  
اكِرِينَ  للِذَّ

wa aqimiṣ-ṣalāta ṭarafayin-nahāri wa zulafam minal-laīl, innal-ḥasanāti 
yuż-hibnas-sayyi`āt, żālika żikrā liż-żākirīn 

114. Dan teguhlah mendirikan shalat pada awal dan akhir144 siang, serta pada 
permulaan waktu malam:145 sebab, sungguh, perbuatan-perbuatan baik itu mengusir 
perbuatan-perbuatan buruk: ini adalah peringatan bagi semua orang yang ingat 
[Allah]. 

 
144 Lit., “pada dua tepi”. 

145 Perintah ini mencakup semua shalat wajib tanpa memerinci bentuk maupun 
waktu pelaksanaannya secara pasti. Perincian terhadapnya telah ditentukan dengan 
jelas dalam Sunnah (yakni, perkataan dan perbuatan autentik) Nabi: yaitu, pagi hari 
(fajr), sesaat setelah tengah hari (zhuhr), sore (‘ashr), segera setelah matahari 
terbenam (maghrib), dan pada bagian awal malam (‘isya). Karena ayat di atas 
menekankan demikian pentingnya shalat secara umum, kiranya dapat disimpulkan 
bahwa ayat ini merujuk bukan saja pada shalat wajib yang lima waktu, melainkan 
juga pada tindakan mengingat Allah di sepanjang waktu ketika seseorang dalam 
keadaan sadar. 



 

Surah Hud Ayat 115 

َ فإِنَّ وَاصْبرِْ الْمُحْسِنيِنَ أَجْرَ يضُِيعُ لَا اللَّه  

waṣbir fa innallāha lā yuḍī’u ajral-muḥsinīn 

115. Dan, bersabarlah dalam menghadapi kesusahan: sebab, sungguh, Allah tidak 
lalai memberi balasan kepada orang-orang yang berbuat kebajikan! 

 

Surah Hud Ayat 116 

لْأَرْضِ فيِ الْفسََادِ عَنِ ينَْهوَْنَ بقَيَِّةٍ أُولوُ قبَْلكُِمْ مِنْ الْقرُُونِ مِنَ كَانَ فلَوَْلَا قلَيِلًا إِلَّا ا  

نْ مُجْرِمِينَ وَكَانوُا فيِهِ أُتْرِفوُا مَا ظَلمَُوا الَّذِينَ وَاتَّبعََ ۗ مِنْهمُْ أَنْجَيْناَ مِمَّ  

falau lā kāna minal-qurụni ming qablikum ulụ baqiyyatiy yan-hauna ‘anil-fasādi 
fil-arḍi illā qalīlam mim man anjainā min-hum, wattaba’allażīna ẓalamụ mā utrifụ 
fīhi wa kānụ mujrimīn 

116. NAMUN, DUHAI CELAKA!, di antara generasi-generasi itu, [yang Kami 
binasakan] sebelum masa kalian, tiada seorang pun yang dianugerahi dengan 
kebajikan apa pun146—[kaum] yang akan berseru melawan [penyebaran] kerusakan di 
muka bumi—kecuali sebagian kecil di antara mereka yang Kami selamatkan [karena 
kesalehan mereka], sedangkan mereka yang berkukuh melakukan kezaliman hanya 
mengejar kesenangan yang merusak keseluruhan wujud mereka147 dan, karena itu, 
menenggelamkan diri mereka dalam perbuatan dosa. 

 
146 Untuk penerjemahan saya atas partikel lau la, di permulaan kalimat ini, menjadi 
“duhai”, lihat Surah Yunus [10], catatan no. 119. Bagian ini berkaitan dengan 
pernyataan pada ayat sebelumnya, “Allah tidak lalai memberi balasan kepada 
orang-orang yang berbuat kebajikan”, serta dengan ayat 111, “kepada setiap 
(manusia), Pemeliharamu akan memberikan balasan yang sempurna atas [kebaikan 
maupun keburukan] apa pun yang telah mereka lakukan”. 

Untuk kandungan makna yang lebih luas dari istilah qarn (“generasi”), lihat Surah 
Al-An’am [6], catatan no. 5. 

https://iqro.xyz/surat-yunus/#surah-yunus-ayat-98
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-6
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-6


147 Verba tarifa berarti “dia telah menikmati suatu kehidupan yang nyaman dan 
berlimpah”, sedangkan bentuk partisip mutraf berarti “seseorang yang menikmati 
kehidupan yang nyaman dan berlimpah” atau “melenakan diri dalam kesenangan 
hidup”, yakni dengan mengesampingkan pertimbangan moral. 
Bentuk mutarraf memiliki arti tambahan, yakni “seseorang yang berperilaku angkara 
karena menikmati kemudahan dan kenyamanan hidup”, atau “seseorang yang rusak 
karena memburu kesenangan hidup [semata]” (Al-Mughni). Demikianlah penjelasan 
mengenai penerjemahan saya atas frasa ma utrifu fihi di atas. 

 

Surah Hud Ayat 117 

مُصْلحُِونَ وَأَهْلهُاَ بظِلُْمٍ الْقرَُىٰ ليِهُْلكَِ رَبُّكَ كَانَ وَمَا  

wa mā kāna rabbuka liyuhlikal-qurā biẓulmiw wa ahluhā muṣliḥụn 

117. Karena, Pemeliharamu tidak akan pernah membinasakan suatu 
masyarakat148 karena [kepercayaan] zalim [semata], selama penduduknya berbuat 
kebajikan [satu sama lain].149 

 
148 Lihat Surah Al-An’am [6], catatan no. 116. 

149 Bagian ini berkaitan dengan klausa terakhir pada ayat sebelumnya, 
“menenggelamkan diri mereka dalam perbuatan dosa.”. Menurut mayoritas mufasir 
klasik, istilah zhulm (lit., “salah “atau “kezaliman”) dalam konteks ini sama artinya 
dengan “kepercayaan yang salah” yang bermuara pada: (1) penolakan terhadap 
kebenaran yang telah diwahyukan Allah melalui nabi-nabi-Nya; (2) penolakan 
untuk mengakui keberadaan-Nya; atau (3) tindakan menisbahkan kuasa-kuasa atau 
sifat-sifat ketuhanan kepada apa pun atau siapa pun selain-Nya. Ketika menjelaskan 
ayat di atas dalam pengertian ini, Al-Razi mengatakan, “Hukuman Allah tidak 
menimpa manusia mana pun semata-mata karena mereka menganut kepercayaan 
yang bermuara pada syirk dan kufr, tetapi menimpa mereka hanya jika mereka 
secara terus-menerus melakukan kejahatan dalam urusan-urusan sesama manusia, 
dan sengaja menyakiti [orang lain] dan bertindak kejam [kepada mereka]. Karena itu, 
para cerdik-cendekia dalam Hukum Islam (ahli-ahli fiqih, al-fuqaha) berpendapat 
bahwa kewajiban manusia terhadap Allah didasarkan pada prinsip ampunan dan 
kemurahhatian[-Nya], sedangkan hak manusia pada hakikatnya bersifat kaku dan 
harus selalu ditaati dengan ketat”—alasannya jelas sekali, yakni karena Allah 
Mahabesar dan tidak memerlukan pembela, sedangkan manusia lemah dan 
membutuhkan perlindungan. (Bdk. kalimat terakhir pada Surah Al-Qasas [28]: 
59 dan catatannya, no. 61.) 

https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-131
https://iqro.xyz/surat-al-qasas/#surah-alqasas-ayat-59
https://iqro.xyz/surat-al-qasas/#surah-alqasas-ayat-59


 

Surah Hud Ayat 118 

ةً النَّاسَ لجََعَلَ رَبُّكَ شَاءَ وَلوَْ مُخْتلَفِيِنَ يزََالوُنَ وَلَا ۖ وَاحِدَةً أُمَّ  

walau syā`a rabbuka laja’alan-nāsa ummataw wāḥidataw wa lā yazālụna 
mukhtalifīn 

118. Dan, seandainya Pemeliharamu menghendaki, pasti Dia dapat menjadikan 
seluruh manusia satu umat yang tunggal: tetapi [Dia menginginkan sebaliknya, 
maka] mereka terus berselisih pendapat150— 

 
150 Yakni, tentang segala sesuatu, bahkan tentang kebenaran yang diwahyukan 
kepada mereka oleh Allah. 

Untuk pembahasan mengenai istilah ummah wabidah (“satu umat yang tunggal”) 
dan pengertiannya yang lebih luas, lihat Surah Al-Baqarah [2], catatan no. 197 dan 
198; bagian kedua Surah Al-Baqarah [2]: 253 dan catatannya (no. 245); dan bagian 
kedua Surah Al-Ma’idah [5]: 48 dan catatannya (no. 66 dan 67). Dengan demikian, 
Al-Quran menekankan sekali lagi bahwa perbedaan abadi dalam hal 
pandangan-pandangan dan gagasan-gagasan manusia bukanlah suatu kebetulan, 
melainkan merupakan unsur dasar eksistensi manusia yang ditetapkan Allah. Jika 
Allah menghendaki bahwa seluruh manusia menganut satu kepercayaan saja, 
niscaya seluruh perkembangan intelektual akan sirna, dan “kehidupan sosial mereka 
akan sama seperti lebah dan semut, sementara kehidupan ruhani mereka akan 
sama seperti malaikat, yakni dibatasi oleh fitrah mereka untuk selalu percaya pada 
apa yang benar dan selalu taat kepada Allah” (Al-Manar XII, h. 193)—yakni, tanpa 
kehendak-bebas relatif yang memungkinkan mausia memilih antara yang baik dan 
yang buruk sehingga menjadikan hidupnya—berbeda dengan seluruh makhluk 
berperasaan lainnya—memiliki makna moral dan potensi ruhani yang unik. 

 

Surah Hud Ayat 119 
لكَِ ۚ رَبُّكَ رَحِمَ مَنْ إِلَّا لَأَنَّ رَبِّكَ كَلمَِةُ وَتمََّتْ ۗ خَلقَهَمُْ وَلذَِٰ لَأَمْ وَالنَّاسِ الْجِنَّةِ مِنَ جَهنََّمَ   

 أَجْمَعِينَ

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-213
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-213
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-253
https://iqro.xyz/surat-al-maidah/#surah-almaidah-ayat-48


illā mar raḥima rabbuk, wa liżālika khalaqahum, wa tammat kalimatu rabbika 
la`amla`anna jahannama minal-jinnati wan-nāsi ajma’īn 

119. [seluruhnya,] kecuali orang-orang yang telah diberi rahmat oleh 
Pemeliharamu.151 

Dan, untuk tujuan inilah, Allah menciptakan mereka [semua].152 

Namun, [adapun bagi mereka yang menolak memanfaatkan petunjuk Ilahi untuk 
kepentingan mereka sendiri,] kalam Pemeliharamu itu akan dipenuhi: “Aku pasti 
akan memenuhi neraka dengan makhluk-makhluk gaib dan manusia 
bersama-sama!”153 

 
151 Yakni, orang-orang yang mengambil manfaat dari rahmat Allah, yang mencakup 
(1) kemampuan yang telah diberikan Allah untuk menyadari keberadaan-Nya 
(bdk. Surah Al-A’raf [7]: 172 dan catatannya, no. 139); dan (2) petunjuk yang Dia 
tawarkan kepada manusia melalui para nabi-Nya (Al-Razi). 

152 Sebagian mufasir yang paling awal (misalnya, Mujahid dan ‘Ikrimah) berpendapat 
bahwa ungkapan li dzalika (yang saya terjemahkan menjadi “untuk tujuan inilah”) 
merujuk pada pelimpahan rahmat Allah kepada manusia, sedangkan mufasir 
lainnya (misalnya, Al-Hasan dan ‘Atha’) menghubungkannya dengan kemampuan 
manusia untuk membedakan dirinya secara intelektual di antara sesamanya. 
Menurut Al-Zamakhsyari, ia mengacu pada kebebasan untuk melakukan pilihan 
moral yang merupakan ciri khas manusia dan yang dibicarakan pada bagian-bagian 
sebelumnya: dan karena kebebasan inilah yang merupakan pemberian khusus Allah 
kepada manusia dan yang memuliakannya di atas seluruh ciptaan yang lain (bdk. 
perumpamaan kisah Adam dan para malaikat pada Surah Al-Baqarah [2]: 30-34), 
menurut pendapat saya, penafsiran Al-Zamakhsyari inilah yang paling 
komprehensif. 

153 “Kalam Allah” yang disebutkan kembali di sini sebagaimana pada Surah 
As-Sajdah [32]: 13 semula sudah disampaikan dalam Surah Al-A’raf [7]: 18 dengan 
mengacu pada “para pengikut setan”, yakni orang-orang yang menolak petunjuk 
yang ditawarkan Allah kepada mereka; demikianlah alasan penyisipan saya pada 
awal paragraf ini. Mengenai makna jinn (yang dalam kasus ini dan dalam kasus 
lainnya yang serupa saya terjemahkan menjadi “makhluk gaib”), lihat artikel Istilah 
dan Konsep Jin dalam Islam. 

 

Surah Hud Ayat 120 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-172
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-30
https://iqro.xyz/surat-as-sajdah/#surah-assajdah-ayat-13
https://iqro.xyz/surat-as-sajdah/#surah-assajdah-ayat-13
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-18
https://iqro.xyz/jin-dalam-islam/
https://iqro.xyz/jin-dalam-islam/


سُلِ أَنْباَءِ مِنْ عَليَْكَ نقَصُُّ وَكُلًّا ادَكَ بهِِ نثُبَِّتُ مَا الرُّ ذِهِ فيِ وَجَاءَكَۚ  فؤَ الْحَقُّ هَٰ  
مِنيِنَ وَذِكْرَىٰ وَمَوْعِظَةٌ للِْمُؤْ  

wa kullan naquṣṣu ‘alaika min ambā`ir-rusuli mā nuṡabbitu bihī fu`ādaka wa jā`aka 
fī hāżihil-ḥaqqu wa mau’iẓatuw wa żikrā lil-mu`minīn 

120. DAN, [ingatlah:] dari semua berita mengenai rasul-rasul [terdahulu], yang Kami 
sampaikan kepadamu [hanyalah berita] yang dengannya Kami [bertujuan untuk] 
meneguhkan hatimu:154 sebab, melalui [berita-berita] ini, datanglah kebenaran 
kepadamu serta pengajaran dan peringatan bagi semua orang beriman. 

 
154 Yakni, Al-Quran tidak bermaksud sekadar menceritakan kisah-kisah itu, alih-alih 
menggunakannya (atau, lebih tepatnya, menggunakan bagian yang relevan dari 
kisah-kisah itu) sebagai ilustrasi terhadap kebenaran-kebenaran moral dan sebagai 
suatu sarana untuk menguatkan keimanan orang-orang Mukmin (lihat bagian kedua 
catatan no. 73 serta catatan no. 131). 

 

Surah Hud Ayat 121 

مِنوُنَ لَا للَِّذِينَ وَقلُْ عَامِلوُنَ إِنَّا مَكَانتَكُِمْ عَلىَٰ اعْمَلوُا يؤْ  

wa qul lillażīna lā yu`minụna’malụ ‘alā makānatikum, innā ‘āmilụn 

121. Dan, katakanlah kepada orang-orang yang tidak akan beriman: “Lakukanlah apa 
pun sekemampuan kalian, [sedangkan] kami, perhatikanlah, akan berbuat [di jalan 
Allah]; 

 

Surah Hud Ayat 122 

مُنْتظَِرُونَ إِنَّا وَانْتظَِرُوا  

wantaẓirụ, innā muntaẓirụn 

122. dan tunggulah [apa yang akan datang]: perhatikanlah, kami pun menunggu!” 



 

Surah Hud Ayat 123 

ِ لِلَّه مَاوَاتِ غَيْبُ وَ لْأَرْضِ السَّ لْأَمْرُ يرُْجَعُ وَإِليَْهِ وَا رَبُّكَ وَمَا ۚ عَليَْهِ وَتوََكَّلْ فاَعْبدُْهُ كُلُّهُ ا  

ا بغَِافلٍِ تعَْمَلوُنَ عَمَّ  

wa lillāhi gaibus-samāwāti wal-arḍi wa ilaihi yurja’ul-amru kulluhụ fa’bud-hu wa 
tawakkal ‘alaīh, wa mā rabbuka bigāfilin ‘ammā ta’malụn 

123. Dan, Allah sajalah yang memahami realitas tersembunyi lelangit dan 
bumi:155 sebab, segala yang ada kembali kepada-Nya [sebagai sumbernya]. 

Maka, sembahlah Dia, dan bersandarlah penuh percaya kepada-Nya saja*: sebab, 
Pemeliharamu tidaklah lengah terhadap apa yang kalian kerjakan. 

 
155 Lit., “Milik Allah-lah [pengetahuan tentang] realitas tersembunyi …”, dan 
seterusnya. Untuk pengertian istilah al-ghaib ini, lihat catatan no. 3 pada Surah 
Al-Baqarah [2]: 3. 

 

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-3
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-3

