
Les sacrements et le corps. 

Ce que nous avons dit jusqu’à maintenant est assez centré sur les sacrements puisque 
familièrement la Liturgie nous renvoie à la célébration eucharistique, alors qu’elle est bien plus que 
cela, mais par contre, toute Liturgie est sacramentelle.  

Je vous renvoie ici à ce que nous avons déjà dit sur les sacrements, à savoir que le terme 

sacramentum, découle du mot grec μυστεριον, mustérion, qui signifie mystère. Ce mot particulier 
qui tient souvent lieu d’argument contre le christianisme, est exactement le signifiant exact de ce 
qui dépasse l’homme, qui nous dépasse, Alliance entre Dieu et les hommes, médiation en Jésus 
Christ qui s’est fait chair. Et le fait est que personne ne peut percer le Mystère pour ne pas dire les 
Mystères, pas même le plus brillant des théologiens que le plus grand des saints, car il s’agit d’une 
expérience personnelle intime. Au Moyen -Âge, on avait des spectacles sur le parvis des églises, qui 
enseignaient le peuple en complément de la Liturgie, et ces spectacles étaient désignés par le mot 
Mystère (de la Passion, de la Résurrection, de la Nativité). Au passage, remarquons qu’ils sont à 
l’origine du théâtre tel que nous le connaissons : les confréries religieuses seront à l’origine des 
toutes premières troupes théâtrales profanes. 

St Augustin va définir le premier sacrement comme étant l’Ecriture sainte, puis l’Eglise, le 
signe de croix ou l’alléluia.    Si vous vous vous souvenez bien, la définition de St Augustin 
permettra de distinguer les sept sacrements au Concile de Lyon en 1274.Il s’agit de considérer le 
sacrement comme signe visible d’une réalité invisible, mais les théologiens scholastiques 
considérant le spectre beaucoup trop large d’une telle définition vont distinguer ceux qui sont 
effectivement cause de Salut, signes efficaces de la grâce du Seigneur en ce sens qu’ils sont causes 
de la grâce. (ex opere operato). Tous les autres signes seront considérés comme sacramentaux, 
participant indirectement à l’Alliance, mais n’étant pas la cause instrumentale directe de la grâce. 
Cette conception relève de la Théologie scholastique. 

 
 
Ici, le corps est donc sollicité au premier chef. En effet, les rites qui se déroulent sous nos 

yeux et les symboles que nous mettons en œuvre sont à la fois et reçus et agis par le corps. Le 
toucher, l’odorat, la vue, l’ouïe, le goût vont inter-agir de telle manière que ce qui est perçu nous 
renvoie à une autre réalité que l’intelligence propre va pouvoir comprendre, et à une réalité plus 
profonde qui est de l’ordre de l’intelligence de la Foi.  

Pour illustrer ces propos apparemment complexes, voyons le baptême : le prêtre fait couler 
l’eau sur le front ou la tête du baptisé. Vous voyez le geste, de l’eau coule, rien de bien 
extraordinaire. Sauf que cette eau est bénie, de par un sacramental à savoir une Parole et un geste de 
bénédiction et donc ce n’est plus banal : votre intelligence de par les enseignements reçus avant le 
baptême sait et comprend cela. Mais votre intelligence s’arrête là, elle ne peut percevoir ce qui est 
de l’ordre de l’effacement du péché originel, ni du fait que vous devenez enfants de Dieu. Seule la 
Foi vous emmène dans ce domaine spirituel par excellence, parce que même si vous savez de par 
votre intelligence que c’est bien le signifiant invisible de cette eau qui coule, si ce n’est pas vécu au 
sens spirituel du terme, si la Foi est absente, alors le sacrement est strictement inefficace. A ce 
stade, même le théologien le plus brillant n’est pas plus savant que celui qui reçoit le baptême et qui 
au plus intime de l’être, de son être perçoit que ce qu’il a reçu est de l’ordre d’une rencontre avec 
Celui qui s’est révélé à lui, et qui l’a conduit vers le baptême. C’est pourquoi, l’Eglise parle de 
l’intelligence de la Foi, à savoir que des personnes, bien loin de la science théologique, ont cette 
faculté de percevoir la grandeur du Mystère, et d’être conscient de ce qui se passe au plus profond 
d’eux-mêmes au point même d’être dans une autre dimension, le monde extérieur s’efface. (Extase 
mystique qui n’est pas réservée aux super grands mystiques reconnus). Seule, la Foi permet cette 
expérience propre, et bien souvent d’ailleurs, des personnes qui ne se connaissent pas perçoivent 
quasi instantanément qu’elles ont affaire à un croyant, comme si, mystérieusement existait un lien 
qui les unissait au-delà de la simple relation humaine. Personnellement, après des années de vécu de 
Foi, d’accompagnement spirituel, d’études de Théologie, je suis toujours émerveillé de rencontrer 



des personnes qui n’ont pas cette expérience, ni les connaissances théologiques et qui sont pourtant 
aussi conscientes de la réalité sacramentelle. C’est là le grand Mystère dont parle St Paul, le 
Mystère de la Foi.  

  C’est ainsi que le rapport entre Liturgie et sacrements est très étroit, puisque toute la vie 
liturgique gravite autour des sacrements. Jésus Christ peut être considéré comme sacrement de la 
rencontre avec Dieu, et les sacrements chemins vers Dieu par la médiation du corps. Ils sont donc 
avant tout des liturgies puisqu’ils mettent en œuvre corporellement et spirituellement des rites 
symboliques, sacrés et l’union fidèle au Dieu en Jésus Christ qui nous associe à son œuvre.  

La liturgie, lieu théologique en débat. 

La liturgie n’est pas une performance 

Quelque peu bizarre que cela puisse paraitre, ce terme de performance est bien souvent une 
caricature de la Liturgie. Si elle est effectivement de l’ordre d’un agir, puisque l’on fait ce qui doit 
être fait selon des règles, elle ne peut se suffire à elle-même. Et pourtant combien de célébrations où 
l’on vante le prêtre, l’animateur de chants, la chorale et que sais-je encore ? C’est possiblement 
naturel, mais tel n’est pas le but de la Liturgie. Une superbe célébration peut parfaitement passer à 
côté de son objectif quand une célébration très simple dans une chapelle, une prison, un hôpital peut 
parfaitement atteindre son but.  

Il ne s’agit pas d’adapter les liturgies en fonction du public, jeunes, catéchismes, scouts ou 
mouvements particuliers. Ce qui se passe dans le chœur, n’est pas un spectacle alors que l’on en 
utilise parfois les techniques, à grands renfort de gestuation, de vidéos de bandes sons, et autres 
artifices. La Liturgie ne s’adresse pas d’abord à l’affectif à l’émotionnel. Le centre de la Liturgie est 
bien le mémorial de la mort et de la Résurrection du Christ, et le principal acteur en est le Christ 
même si elle requiert la participation des hommes. Nous avons à nous décentrer de nous-mêmes 
pour contempler et regarder Celui que nous célébrons. 

Bien trop souvent, nous évaluons nos célébrations à l’aune de la réussite de la participation 
du plus grand nombre, alors que la célébration doit favoriser avant tout une expérience spirituelle et 
corporelle, l’œuvre de l’Esprit dans le cœur de ceux qui écoutent la Parole, et reçoivent les grâces 
propres au sacrement célébré. C’est Jean Paul II qui résume cela en affirmant "Rien de ce que nous 
faisons, nous, dans la Liturgie, ne peut apparaître comme plus important que ce que fait le Christ, 
invisiblement mais réellement par son Esprit" 

La Liturgie, Epiphanie de l’Eglise 

La Liturgie est une Epiphanie de l’Eglise, en ce sens qu’elle est l’Eglise en prière, 
puisqu’elle exprime alors ce qu’elle est : Une, Sainte, Catholique et Apostolique.  

Elle est Une parce que son unité lui vient de la Trinité, et d’autant plus quand elle célèbre 
l’Eucharistie, en une seule prière auprès de l’autel unique où préside l’évêque entouré de son 
presbyterium et de ses ministres.  

Elle exprime la Sainteté qui lui vient du Christ quand elle est rassemblée en un seul corps 
par l’Esprit Saint qui sanctifie et qui donne la Vie. 

Et de plus, elle exprime la Sainteté qui lui vient du Christ, quand elle est rassemblée en un 
seul Corps par l’Esprit Saint qui sanctifie et donne vie. Elle communique aux fidèles toute grâce et 
toute bénédiction du Père par l’entremise des sacrements. 



Enfin, elle st apostolique dès lors qu’elle professe la Foi fondée sur le témoignage des 
apôtres et qu’elle transmet fidèlement ce qu’elle a reçu de la Tradition. En effet, le culte qu’elle 
rend à Dieu lui apprend qu’elle se doit d’annoncer au monde la Bonne Nouvelle de Jésus Christ, et 
c’est dans la Liturgie que le Mystère de l’Eglise est annoncé, manifesté et vécu.  

Ces dernières affirmations ont ainsi plusieurs conséquences qui ont une profonde influence 
sur la vision de l’Eglise que peuvent avoir les fidèles. Et de fait, si l’on choisit la paroisse en 
fonction du prêtre ou de l’animation, il s’agit d’abord de l’affectivité et de l’émotionnel qui fait que 
l’on se sente plus ou moins bien. Mais la réalité spirituelle est totalement occultée et la liturgie ne 
dépend alors que des sensibilités, et donc avec des implications subjectives en termes d’animations 
et de sociabilité plus ou moins fraternelles. 

Dans ce cas, nous sommes à mille lieux de la Liturgie qui fait l’unité de l’Eglise puisque là, 
il s’agit non plus de faire l’unité, mais la division. Je vous rassure, là où aujourd’hui, nous n’avons 
que deux formes, dans les premiers temps, ces formes étaient bien plus nombreuses, mais ne 
dépendaient en aucun cas, des sensibilités, mais plutôt des régions et cultures pour célébrer le même 
Mystère, avec les mêmes rites principaux, mais surtout avec la même Foi en Jésus Christ mort et 
ressuscité. 

Peu importe si l’on n’a aucune affinité avec ses voisins. Enfin, se laisser aller à ses 
impressions, ses goûts, c’est le risque majeur de se laisser prendre au discours de certains qui 
préfèrent le spectacle à la Liturgie, donc à l’opposé de ce qui est recherché à savoir s’effacer devant 
le Christ. A l’inverse, la Liturgie de l’Eglise nous protège et des gourous et des leaders 
charismatiques aux discours lénifiants mais non signifiants du Mystère.  

Ainsi, la Liturgie peut-elle être instrumentalisée à des fins d’opinion, dans le sens d’une 
démocratie égalitaire aussi bien que d’une théocratie totalitaire. De même, peut-elle être détournée à 
des fins catéchétiques ou bien exagérée dans le sens mystérique et incompréhensible. La liturgie 
n’est pas de notre ressort, aussi pieuses soient nos intentions, surtout quand elle s’adresse à des 
populations facilement manipulables. Elle est le lien organique entre toutes les dimensions de la vie 
ecclésiale, et c’est bien la Tradition qui en est la garante.  

Qu’en est-il de la Tradition ?  

Dans le domaine liturgique, la Tradition est le signe d’une continuité fondamentale de 
l’édifice rituel lequel s’ajuste au long des siècles en un développement organique. Voyons donc ce 
que nous disent les pères conciliaires à ce propos : 

23. Afin que soit maintenue la saine tradition, et que pourtant la voie soit ouverte à un 
progrès légitime, pour chacune des parties de la liturgie qui sont à réviser il faudra 
toujours commencer par une soigneuse étude théologique, historique, pastorale. En outre, 
on prendra en considération aussi bien les lois générales de la structure et de l'esprit de la 
liturgie que l'expérience qui découle de la plus récente restauration liturgique et des 
indults (dérogation NDR) accordés en divers endroits. Enfin, on ne fera des innovations 
que si l'utilité de l'Église les exige vraiment et certainement, et après s'être bien assuré 
que les formes nouvelles sortent des formes déjà existantes par un développement en 
quelque sorte organique. 

 ​
On veillera enfin, dans la mesure du possible, à ce qu'il n'y ait pas de notables différences 
rituelles entre des régions limitrophes.  



Comme nous l’observons, il est rappelé ce que je vous disais, à savoir que toute 
modification aussi minime soit-elle, est le fruit de travaux théologiques d’importance qui doivent 
être validés par le Magistère. En effet, l’herméneutique de la Liturgie est affaire de spécialistes et ne 
peut être laissée à l’appréciation de nos sensibilités. De toutes manières, tout un chacun, dans une 
vie spirituelle authentique, est à même de percevoir si la Liturgie mise en œuvre favorise ou non 
l’expérience spirituelle propre, et nous ouvre à la rencontre avec le Christ ou si elle n’est qu’un 
spectacle aussi beau soit-il. 

St Jean Paul II insiste aussi sur ce point dans sa lettre apostolique "Vicesimus quintus annus"   
à l’occasion du vingt cinquième anniversaires de SC : 

 

" 4. Une telle réforme d’ensemble de la liturgie répondait à une attente générale dans 
l’Église. Car l’esprit liturgique s’était répandu de plus en plus dans presque tous les 
milieux, avec le désir d’une “ participation active aux mystères sacrosaints et à la prière 
solennelle de l’Église1 ”, avec aussi l’aspiration à entendre la parole de Dieu plus 
largement. Liée au renouveau biblique, au mouvement œcuménique, à l’élan missionnaire, 
à la recherche ecclésiologique, la réforme de la liturgie devait contribuer à la rénovation 
globale de l’Église. Je l’ai rappelé dans ma lettre Dominicae Cenae : “Il existe en effet un 
lien très étroit et organique entre le renouveau de la liturgie et le renouveau de toute la vie 
de l’Église. L’Église agit dans la liturgie, mais elle s’y exprime aussi, elle vit de la liturgie 
et elle puise dans la liturgie ses forces vitales2. ” La réforme des rites et des livres 
liturgiques a été entreprise presque aussitôt après la promulgation de la Constitution 
Sacrosanctum Concilium et réalisée en quelques années grâce au travail considérable et 
désintéressé d’un grand nombre d’experts et de pasteurs de toutes les parties du monde3. 
Ce travail a été accompli suivant le principe conciliaire : fidélité à la tradition et 
ouverture à un progrès légitime4. Aussi peut-on dire que la réforme liturgique est 
strictement traditionnelle ad normam Sanctorum Patrum5. 

C’est ainsi que ce qui s’est passé après Vatican II, avec l’acte schismatique de Mgr Lefebvre, 
correspond à une notion incomplète et contradictoire de la Tradition. En effet, cette dernière tire son 
origine des apôtres, se poursuit dans l’Eglise sous l’inspiration de l’Esprit Saint. Mais pire encore, 
cette notion tronquée de la Tradition s’oppose au Magistère universel de l‘Eglise lequel appartient 
au à l’évêque de Rome et au corps des évêques, et en cela elle est contradictoire. Il est impossible 
de rester fidèle à la Tradition dès lors que le lien ecclésial est rompu avec Celui, à qui le Christ, en 
la succession de Pierre, a confié le ministère de l’unité dans son Eglise.  

Ici, j’attire votre attention sur le discernement plus que nécessaire selon les niveaux auxquels 
on se situe : du côté de la sensibilité ou bien du côté du Magistère, et cela vaut tout autant pour le 
simple laïc, que pour le Pape. Il ne s’agit pas du tout de discipline militaire, et jamais au grand 
jamais nous ne devons opposer la parole du Pape à celle d’un collège épiscopal ou celle d’un 
évêque. Cela vaut autant pour le curé que pour tout évêque. Nous pouvons avoir une autre opinion, 
un autre avis, ce qui demeure valide tient au Magistère seul. Il s’agit d’une attitude filiale envers 
l’Eglise. Ainsi, ce n’est pas dans nos considérations affectives émotionnelles ou intellectuelles que 
se situe la Tradition. C’est pourquoi autant Jean Paul II que Benoît XVI ont souligné l’importance 
des règles liturgiques, quand elles sont comprises sous l’autorité de l’évêque : en ce domaine, il 

5 

4 

3 

2 

1 



convient de respecter la loi de Médiocritas, celle du juste milieu, à savoir éviter les excès d’écart 
des règles comme d’ailleurs un excès de lecture fondamentaliste de ces règles.  

Nous allons maintenant aborder les éléments essentiels que sont les rites et les symboles que 
nous avons déjà étudiés avec les sacrements, en approfondissant la manière dont ils nous permettent 
la rencontre avec le Christ ce qui est au cœur de la Liturgie.  

 

RITES ET SYMBOLES 

Les rites comme facteurs de rencontre 

Commençons d’abord par considérer que les rites font partie de la vie profane et mettent en 
œuvre tous les domaines sensoriels du corps, de par les paroles et les gestes qui par exemple, 
président à l’entrée en relation avec un autre. Déjà, nous allons constater que selon le degré de 
connaissance que nous avons de l’autre le rite sera bien différent selon que l’autre nous soit 
totalement étranger, ou bien qu’il fasse partie de nos proches plus ou moins lointains. On ne salue 
pas un inconnu de la même manière que l’on salue ses parents, ses enfants ou son conjoint. En ces 
rites, la vue, l’ouïe, l’odorat, le goût , le toucher jouent un rôle majeur. Si l’autre est un danger 
potentiel dès la prime enfance, dont il faut se protéger, ainsi la méconnaissance de l’enfant très tôt 
dans son développement, il faut un temps d’adaptation selon un certain rituel, il en est de même tout 
au long de la vie. De plus, il faut compter avec les impressions d’antipathie et de sympathie, ce qui 
ne se maîtrise pas de prime abord. Ensuite, selon le degré de maîtrise de soi, la volonté va jouer son 
rôle et la progression de la connaissance de l’autre va alors soit confirmer ou infirmer la première 
impression (au passage, je vous rappelle ici l’importance fondamentale des fiançailles). ET c’est 
bien le rite qui permet d’ouvrir un dialogue, une connaissance de l’autre tout en se mettant 
soi-même en danger car il s’agit d’un risque : le choix des relations ou destructrices si personnalité 
non structurée ou constructive si personnalité structurée. Vous avez le même processus avec le 
fameux objet transitionnel de l’enfant qui va permettre d’éviter l’aspect fusionnel en préparant 
l’enfant à l’absence de la mère.  

Dans la Liturgie, il va en être de même. Et c’est ici que cela se complique, car les pères de 
l’Eglise puisque Celui qui est Présence est aussi absence. Et de fait, le Christ est présent de manière 
voilée sinon mystérieuse, ce qui justifie les rituels ou les rites dont est composée entre autres la 
Liturgie. Si vous faites référence à ce que nous avons dit sur l’Eucharistie, vous comprenez la 
progression qui nous amène à prendre conscience de la présence du Christ. Rien que le rite de 
l’encens par exemple que l’on néglige trop souvent, n’est pas là pour faire joli, mais il est signe 
d’une présence.   

L’encens est une offrande à quelqu’un qui a une importance majeure : le cierge pascal, la 
statue, la croix ne sont pas les objets à qui est destinée l’offrande, mais bien à Celui qu’ils 
représentent. De même, ce n’est pas l’icône que l’on adore, c’est Celui qui nous est suggéré par 
cette image. L’encens sur les oblats nous donne à comprendre que c’est le Christ qui va s’offrir, que 
nous allons nous offrir avec Lui, ce pourquoi aussi, nous sommes encensés ministres et fidèles. Le 
rite nous met ainsi en relation avec Celui qui est Présent et qui va demeurer en nous.  

Cependant, si je vous parle assez facilement du rite dans sa signification profonde, il n’est 
pas aussi facile de le mettre en œuvre et voici pourquoi. 

Le rite est répétitif : il marque une continuité, une permanence. En effet, s’il devait changer 
à chaque célébration, il n’aurait plus de sens. Un père abbé disait fort justement que s’il fallait sans 



cesse modifier les rites, les moines ne sauraient plus à quel saint se vouer. C’est bien la permanence 
et la répétition qui symbolisent la rencontre, avec le risque de la routine, d’où la nécessité d’une vie 
spirituelle entretenue.  

Le rite est normé et ordonné : il ne s’invente pas, puisque tout est codifié dans le PGMR. 
Bien sûr, on peut se dire que le changement serait bienvenu, mais alors, les repères sont occultés. 
L’inconvénient en tout cela, c’est que le rite peut paraître figé et nous laisser indifférents.  

Le rite est binaire : aussi bizarre que cela puisse paraître, vous n’avez que deux possibilités, 
ainsi vous êtes baptisés ou pas. Le rite a ceci de particulier qu’il tranche une décision, quelle que 
soit le degré de Foi si l’on peut parler ainsi. L’un proclamera haut et fort sa Foi quand l’autre ne sera 
pas forcément aussi formel, mais le rite marque son empreinte. Cette radicalité peut gêner ou 
carrément paraître factice : se marier sans la Foi, être baptisé par pragmatisme.  

Le rite transforme : il ouvre à une nouvelle situation. Ainsi dans le quotidien profane, des 
rites particuliers entourent les principaux événements de la vie, naissance, adolescence, adulte, 
mariage, mort. (Les rites de passage de l’anthropologie) L’Eglise a donc elle aussi ritualisé ces 
événements avec le baptême, la profession de Foi, la Confirmation, le mariage, les funérailles. Là 
encore, le rite peut être discrédité en ce sens que se marier sans avoir la Foi, ou bien être baptisé 
juste pour être parrain ou marraine, sans la Foi.  

Le rite confère une place, un statut : tout en changeant la personne, il lui donne une place, 
un statut. Ainsi le baptême fait accéder au statut d’enfant de Dieu, comme rite de la première fois, 
comme la première communion. Le rite met ainsi à part le baptisé, le marié, le prêtre. Sans ce rite, il 
n’est pas de reconnaissance, ce qui peut aussi faire fuir de par les contraintes que cela impose.  

Le rite n’est pas fait pour lui-même : le rite étant ordonné à une visée supérieure qui ne peut 
être atteinte sans lui, il est malgré tout très pragmatique puisqu’il en passe par les sens. Ainsi, les 
discours officiels, les drapeaux, les hymnes nationaux ou autres ont une valeur symbolique réelle. 
Et si l’on ne s’intéresse qu’à sa visée, il ne joue plus son rôle de transformation. Et si l’on ne 
s’intéresse qu’à lui, on en perd la visée.  

Le rite est une nécessité vitale : Il conjure les angoisses et sécurise, il organise la durée, 
sauvegarde l’ordre social, canalise la violence, garde la mémoire des origines, rappelle les éléments 
fondateurs.  

En conclusion, les rites nous ramènent aux événements fondateurs de la Foi, et nous 
permettent d’en vivre. De plus, ils nous permettent d’approcher et de nous confronter à ce qui nous 
dépasse, d’entrer en relation avec Dieu. Puisque l’homme a besoin de rites, le Christianisme va 
déployer des rites qui assument ce besoin à la fois personnel et social en le ramenant au Christ 
ressuscité et à son corps ecclésial. Et la notion de rite nous amène de fait à la notion de sacré. 

La notion de sacré. 

Bien souvent dans les expressions que l’on entend ici ou là, une revient assez souvent : " 
pour moi, c’est sacré". Sur le plan étymologique, sacré signifie "mettre à part", par rapport à ce qui 
est commun, "le profane" Donc, sacré peut facilement renvoyer à ce qui est divin, ce qui est 
inatteignable aux humains, qui est hors du commun.  

Comme pour les hommes préhistoriques, les éclairs pouvaient être de l’ordre du sacré, 
comme référent à des puissances supérieures, ainsi pour nous, le sacré relève du divin, ce que nous 
disent ou du moins nous signifient toutes les religions, même si elles sont inventées, construites par 



l’homme à des fins de pouvoir politique et social. En fait, le sacré renvoie à ce qui est inaccessible à 
l’homme alors que pour les chrétiens, il nous met en relation directe avec le divin. Et cette relation 
en passe par des médiations que sont les rites et les symboles. Autant la fête et les mythes 
manifestaient le sacré, autant pour les chrétiens le sacré prend une tout autre dimension.  

En effet, le Dieu, l’Eternel de la Bible, l’inaccessible, le tout autre s’est fait connaître, a pris 
l’initiative de la rencontre avec l’homme et qui plus est, IL s’est fait homme. Ainsi, le sacrement qui 
rend présent le Christ au milieu de nous, établit la relation avec Dieu et ce qui le rend sacré au sens 
précis de ce mot. La distance entre le sacré et le profane est abolie puisque c’est toute la vie 
quotidienne de l’homme qui est concernée par Dieu et non seulement les célébrations dites sacrées. 
Et pour être encore plus précis, le Christianisme parlera de sainteté et non de sacré même si cette 
notion perdure. La sainteté nous rapproche de Dieu grâce à son Fils Jésus Christ, c’est pourquoi 
nous devons être saints comme le Père. 

L’agir symbolique    

 Comme nous l’avons déjà vu, les rites déploient les symboles, comme donnant à percevoir plus 
qu’ils ne montrent. Ainsi, un drapeau national représente bien plus que ce que montre le simple 
morceau de tissu. Je vous rappelle ce que disait St Augustin : "Ce que vos yeux voient sur l’autel, 
c’est du pain ; ce que votre foi vous dit, c’est que c’est le corps du Christ que vous allez recevoir : 
voilà votre symbole ! " 

Les symboles sont moyens de communion, tout en étant d’dentification initialement, si 
vous faites référence à la définition du mot grec "sumbolos" en opposition à "diabolos". Le premier 
assemble, le deuxième divise. Tout ceci pour dire que le symbole est à la fois objet et action, d’où 
liturgie si vous vous souvenez de la définition de ce mot.  

A partir de ces éléments, voyons quelles sont les conséquences dans la Liturgie : 

Le symbole est porteur de sens il désigne quelque chose qu’il ne montre pas de manière 
directe. Ce que l’œil perçoit ouvre à une autre réalité qui le dépasse totalement. C’est ici la force du 
symbole en ce sens que sa visée profonde est comme voilée, et sujette à diverses interprétations 
selon les personnes.  

Le symbole a du sens et non pas un sens : si chaque personne peut l’interpréter à sa 
manière, c’est donc qu’il s’agit d’un signifiant, et non d’un signifié, lequel va dépendre des 
personnes.  

Le symbole n’a pas à être expliqué : l’explication le réduirait à un simple signe codé. Le 
symbole a ceci de particulier qu’il signifie à partir de l’histoire de chacun, ce qui permet à chaque 
personne d’entrevoir une partie de la visée profonde du symbole et qui ne sera pas forcément la 
même. Ainsi, recevoir le Corps du Christ peu très bien se réduire à une simple action de 
manducation matérielle, ou bien au plus profond, une vraie rencontre avec le Ressuscité où l’âme 
est comblée de joie.  

 

Le symbole est inséparable d’une parole qui évite toute ambiguïté du fait qu’elle 
évangélise le rite et le symbole en lui donnant son orientation profonde selon l’évangile.  

C’est ainsi que l’agir symbolique permet au rite de mettre les sens en éveil et de donner du 
sens à ce qu’il réalise de manière visible pour faire percevoir la dimension invisible qu’il signifie : 
et là, c’est l’Esprit qui parle au cœur et fait la communion ecclésiale. Ainsi quand le prêtre vous 



donne l’hostie (pain visible), il vous dit (importance de bien prononcer de manière intelligible) "Le 
Corps du Christ", le symbole de l’hostie est mis en œuvre par la Parole et vous répondez "Amen". 
Dans la Foi, chacun ayant conscience de cette communion au même Corps, mystérieusement 
l’Esprit réalise l’unité du Corps mystique dans l’assemblée et dans l’Eglise et cela implique "L’Art 
de célébrer" 

L’Art de célébrer 

Tout ce que nous venons de dire concernant l’agir symbolique ne peut avoir de sens que 
s’il est mis en œuvre de manière à le permettre. Je reprends les termes d’un théologien liturgiste, 
Claude Duchesneau, dans le premier tome de son ouvrage sur "L’art de célébrer" :  

 « L ’art de célébrer est la bonne mise en ordre des déplacements, des attitudes et des 
comportements, des paroles et des gestes, des lectures et des chants, au bon moment, au bon endroit, au 
bon ton, en bonne cohérence avec ce qui précède et ce qui suit, en bonne correspondance entre ce qui est 
fait et ce qui est dit. »      

L’art de célébrer demande de de bien connaître le rituel et par la vérité de ce qui est fait, 
donc présent à ce qui se passe.  

Pour ce faire, les différents gestes et attitudes soulignant l’importance d’un moment précis 
et de sa signification. 

 La position debout étant plus la louange, et libère le corps pour exprimer la joie. Nous 
sommes des ressuscités en puissance, au point même que les pères de l’Eglise privilégiaient cette 
position au moment de la consécration.  

La position assise signifie la disponibilité à l’écoute de la Parole et à l’enseignement de 
l’Eglise. La Parole de Dieu s’adresse tant à l’assemblée, qu’à chaque personne soit pour enseigner, 
soit pour parler au cœur, car la Parole est vivante et manifeste la Présence de Celui qui veut entrer 
en relation avec nous, d’où la disponibilité intérieure qui est préparée par la louange, le mot 
d’accueil, le symbole du signe de croix, l’accueil de la Miséricorde de Dieu. 

Là aussi, il serait mal venu de négliger le temps de l’homélie sous des prétextes affectifs, 
émotionnels ou intellectuels, même si cela est humain. En effet, comme les scribes avec le prêtre 
Esdras, le prêtre met en valeur quelques éléments de la Parole qui peuvent aider à percevoir plus 
clairement la Parole de Dieu qui peut paraître parfois hermétique, mais qui peut aussi éclairer des 
enseignements de l’Eglise difficiles à admettre et qui s’enracinent cependant, dans La Parole.  

La position à genoux marque le respect envers la seigneurie du christ et la reconnaissance 
de sa Présence, en forme d’allégeance à sa royauté.  Il s’agit ici du respect de la divinité du Christ et 
du Créateur de l’Univers qui vient à la rencontre de notre humanité pour nous partager sa divinité. 

 

Ici, une remarque s’impose : la polémique entre position debout et à genoux n’a 
absolument aucune raison d’être. De fait, soyez à genoux ou debout, lequel d’entre nous est à même 
de juger de la disposition intérieure de l’un ou de l’autre ? Certains seront debout dans un profond 
respect, pour des problèmes physiques, quand d’autres seront à genoux par conformité, ou par 
tradition, donc, ne jugeons en rien de ces attitudes, elles ne vous concernent en rien, il s’agit de la 
relation entre Dieu et la personne. 



Un autre aspect dans ces attitudes tient à ceux qui se donnent à voir, prêtre, lecteur, 
animateur. De fait, c’est eux qui vont marquer l’assemblée ou la détourner de l’action liturgique.  
Ce sont bien souvent ceux qui déterminent ou non la justesse de l’attitude par rapport à l’action.  

Enfin, n’oublions pas qu’une attitude aussi commune que possible pour l’unité de 
l’assemblée est fort souhaitable. La multiplication des signes de croix par exemple n’a aucun sens 
sur le plan liturgique : le signe de croix du début de la célébration et celui de la bénédiction finale 
sont les seuls requis lors de la célébration eucharistique. Lors de la préparation pénitentielle, lors de 
l’homélie, avant et après et au moment de la communion, ces signes n’ont aucun sens sinon  

tout à fait personnel et encore. Le dicastère pour le culte divin met en garde contre des 
attitudes qui relèvent bien plus de la démonstration que de la réalité du rite.  

Ainsi, se mettre à genoux pour recevoir le corps du Christ dans une file de gens en 
déplacement est complètement anachronique : ce n’est pas pour cela que l’on est plus respectueux 
que les personnes debout ; Et surtout, chacun s’invente son petit rituel propre qui est un véritable 
camouflet à la Liturgie de l’Eglise. De la même manière, et dans le même sens, des personnes se 
refuseront toujours à communier des mains du laïc : dans l’absolu, la cohérence de la démarche 
avec le sacrement de l’ordre est tout à fait louable, mais là encore c’est refuser l’Enseignement de 
l’Eglise qui, si elle a jugé bon d’instituer les Ministres Extraordinaires de la Sainte Communion 
(MESC), a des motifs bien précis en ce sens. On peut toujours leur accorder que les paroisses ne 
respectent que très peu ou pas du tout les conditions d’exercice de ces personnes, chacun pouvant 
s’inscrire sur un tableau de service et le tour est joué. C’est quand même l’un des plus nobles 
services liturgiques.  

Ce qui est déplorable, c’est que là encore, comme chacun se construit son propre 
magistère, adapté à sa seule appréciation, chacun se construit son propre rituel conforme à sa 
perception personnelle du rite quitte à ce que la symbolique n’ait plus aucun sens. En termes plus 
clairs et plus simples, reprenant les termes d’un éminent liturgiste, Mgr Ruini : " Je reçois le Christ 
avec force démonstration, mais je me moque totalement de son Eglise". En tout état de cause, tout 
théologien ou liturgiste a largement de quoi s’offusquer des célébrations paroissiales, (à 
l’appréciation du prêtre, ou du curé qui adapte à sa mode, quand ce ne sont pas les laïcs qui 
recherchent plus le spectacle ou une fausse simplicité) qui se moquent comme d’une guigne du 
rituel institué par l’Eglise. Et comme l’obéissance n’est pas la valeur la plus cotée dans notre 
société, chacun ayant sa propre vérité, alors que l’on est censé suivre Celui qui est la Vérité, je vous 
laisse méditer ces quelques observations que l’on pourrait largement développer en Théologie 
morale et fondamentale…… 

Les déplacements, processions ou mouvements des lecteurs, doivent se faire aussi 
respectueusement que possible sans oublier de faire le signe de déférence par rapport à l’autel que 
l’on salue en inclinant légèrement la tête, et non le buste.  

Je vais arrêter là pour ce qui concerne ces rites qui peuvent vous paraître secondaires mais 
qui ont l’effet bénéfique de vous faire entrer plus avant dans la célébration, d’autant plus si l’on sait 
à quoi, ils correspondent et quel est leur signification.  

Ceci nous amène à ce qui justifie de tels rituels et ce dont ils dépendent :  

Tout simplement, LE MYSTERE PASCAL ! lequel s’inscrit dans  

 

LE TRIDUUM PASCAL 



Son historique  

Dans les premiers temps de l’Eglise, cette fête est une obligation majeure qui consiste à 
jeûner le vendredi et le samedi, avec la célébration de l’Eucharistie dans la nuit pascale à l’aurore 
du Dimanche. La Tradition apostolique ensemble de  précise : "Que l’on ne prenne rien à Pâques 
avant que l’oblation n’ait lieu, car à qui agit ainsi, cela n’est pas compté comme jeûne". Cette 
liturgie qui peut nous paraître assez radicale aujourd’hui s’inscrit parfaitement dans le Mystère qui 
est célébré, et dont nous avons sans doute perdu le sens profond, même si intellectuellement nous le 
comprenons. Mais là encore, il faut bien se mettre dans la perspective des premiers chrétiens.  

Le jeûne et la fête, le passage de de l’un à l’autre au cours de la Nuit Sainte, où les heurs 
du jeûne s’achèvent dans la prière et où la fête est inaugurée dans l’Eucharistie, telle est la Pâque 
des chrétiens. Les deux sont indissociables, et le jeûne n’a pas seulement valeur de purification, de 
préparation. Selon Tertullien honorant les jours où l’Epoux fut enlevé à l’Eglise, le jeûne pascal est 
le premier temps de la Pâque, c'est-à-dire du passage du Christ total, tête et corps, de la mort à la 
Vie, des larmes à la Joie. 

La Didascalie des Apôtres    

"Le vendredi et le samedi vous jeunerez complètement et ne goûterez rien. Réunissez-vous 
ensemble, ne dormez pas, veillez toute la nuit dans les prières, les supplications, la lecture des 
prophètes, de l’Evangile et des psaumes jusqu’à trois heures de la nuit qui suit le samedi. C’est 
alors que vous cesserez votre jeûne. Offrez alors vos présents et ensuite, mangez, soyez joyeux, 
heureux et contents parce que le Messie gage de votre Résurrection est ressuscité. Ce vous sera une 
loi éternelle jusqu’à la fin du monde." 

Vous avez là tous es éléments fondamentaux de la veillée pascale. Le terme de Triduum ne 
date que des années 1930, même si St Ambroise et St Augustin l’utilise au IV siècle. En effet, au 
début de l’Eglise ancienne, l’accent est mis sur la célébration de la nuit pascale, puis 
progressivement, le parallèle entre passion et résurrection est mis en avant, et déjà, aucune 
célébration eucharistique ou autre n’avait lieu, le vendredi. Le jeudi, se met en place la célébration 
du mémorial du Seigneur.  

 

Au IV siècle, à Jérusalem, va se mettre en place une liturgie dite "stationale", par le fait 
que les fidèles mettent leur pas dans ceux de Jésus et célèbrent chaque fois ce que Jésus a vécu. 
C’est de cette liturgie que découle notre propre liturgie du Triduum pascal.​
Par la suite, les célébrations se feront de jour, de plus en plus tôt. Viendront s’y ajouter la 
célébration de la lumière avec le cierge pascal, allumé au feu nouveau qui est béni solennellement. 
Pour la petite histoire, il s’agirait d’un flambeau relativement imposant qui serait allumé pour 
éclairer l’Eglise. C’est le pape Zosime, vers 417, (un pontificat très court de mars 417 décembre 
418) qui aurait inauguré ce rite, même si on relève quelques pratiques plus anciennes où ce serait le 
diacre qui bénit le cierge en référence aux saintes femmes qui ont été les premiers témoins de la 
Résurrection.  

En 1951, Pie XII autorise et recommande la Veillée pascale nocturne à la suite du 
mouvement liturgique avec Dom Casel qui le préconisait déjà. En 1955, le pape publie un Ordo qui 
fixe le rituel définitif du Triduum pascal.  

Le contexte 



Pour bien saisir l’événement quasi cosmique qui va se passer, il nous faut reprendre le 
prologue de St Jean en son Evangile, pour connaître exactement ce qui se passe au-delà du fait 
historique d’une naissance qui aurait du passer inaperçue. Même si les évangiles synoptiques nous 
racontent cette naissance, du point de vue factuel ou événementiel, Jean, comme nous l’avons 
exprimé lors de notre étude sur ce sujet va déjà au-delà en ce sens qu’il nous donne déjà une 
première approche théologique de l’événement. 

Et c’est déjà en ce principe que va se faire jour la Liturgie, qui va naître d’abord dans vos 
cœurs, comme dans le cœur de tous les croyants depuis l’aube des temps où Dieu s’est révélé. Ceci 
va peut-être vous paraître bizarre, anachronique, mais nous sommes dans la réalité de la Liturgie : 
St Jean nous affirme que Celui qui vient au-delà de son apparence humaine est bien Dieu, mais 
encore plus que l’apparence, Il est totalement être humain de chair et de sang. Il est pleinement 
homme, mais surtout qui Le voit, voit Dieu et Dieu éprouve ce que tout être humain peut éprouver 
et rejoint toutes nos histoires personnelles.  

C’est ici que vous, nous, moi rejoignons le Christ, car si les contemporains de Jésus ont pu 
le voir, l’entendre, le toucher, nous n’en avons plus la possibilité, depuis son Ascension, et nous 
nous retrouvons apparemment comme le peuple d’Israël, au temps des patriarches, et des prophètes, 
un retour à l’Ancien Testament en somme ? Eh bien, NON ! Vous cherchez une preuve ? Vous 
l’avez devant vous, en vous, au final c’est vous nous et moi. 

Faisons un petit ou grand retour en arrière, vers l’Ancien Testament :  

1)​ L’homme est bien créé à l’image et à la ressemblance de Dieu 

2)​ Dieu parle à des hommes, les Patriarches, qui ne Le voient pas 

3)​ Il leur confie des missions qui concernent les hommes. 

4)​ Ils s’entretiennent avec Dieu, de la première alliance avec Noé jusqu’à ? 

5)​ Ces hommes en réponse construisent des autels et offrent des sacrifices. 

 

Avec Moïse, Dieu se fait un peu plus proche, IL laisse Moïse s’approcher, mais ce dernier 
doit ôter ses sandales parce que ce lieu est sacré. ( un geste rituel de respect qui sera repris).  

Ensuite Moïse reçoit les tables de la  Loi, comme signes de la Nouvelle alliance, et ces 
tables, signes de la Présence de Dieu sont enfermées dans un coffre dont la construction est dictée 
par Dieu Lui-même, qui sera transporté par le peuple, et placé dans une tente  lors des étapes , la 
Tente de la Rencontre.  

De plus, dieu demande à ce que Lui soit rendu un culte par le peuple qu’Il a choisi, dont Il 
fixe Lui-même les règles, autrement dit une Liturgie qui comporte des rites et des rituels très précis.  

Par la suite, Dieu décidera de la construction d’un Temple, non par David, mais par son fils 
Salomon pour remplacer la tente de la rencontre dès lors que le peuple d’Israël est installé dans la 
Terre Promise. Au cours des siècles, le peuple juif, hébreu ou d’Israël vont se fourvoyer, se 
commettre avec des dieux étrangers, des idoles de bois de pierre, et les catastrophes ne cesseront de 
frapper malgré les avertissements des prophètes par lesquels Dieu parle à son peuple. Et une Parole 
de dieu traverse tout l’Ancien Testament : la Promesse d’un Messie qui viendra pour le salut de 
l’humanité.  



Pourquoi reprendre ainsi un résumé de l’histoire d’Israël ? Parce que c’est l’histoire de tout 
croyant, du peuple d’Israël, mais aussi la vôtre, la nôtre, la mienne.  

 

Et la Liturgie dans tout cela ? 

 Pourquoi êtes-vous ici ? Pourquoi entrer dans une église ? Pourquoi les célébrations 
eucharistiques auxquelles vous participez ?  

Certainement parce qu’à un moment donné de votre existence terrestre, de votre vie, s’est 
vécue une expérience strictement personnelle, intime, du plus profond de vous-mêmes là où 
quelqu’un a parlé, s’est imposé en douceur, et que n’avez jamais pu vous en défaire. Bien sûr, selon 
les histoires de chacun, soit vous aurez une vie qui se déroule sans rupture avec Lui, pour d’autres, 
il y aura pu avoir des périodes sans cette présence, comme si elle n’avait aucune importance, 
comme si elle avait disparue pour réapparaître soudainement avec une force peu commune. 

C’est ICI que commence pour chacun la Liturgie, et si vous reprenez le chemin 
catéchuménal, c’est bien ce qui se passe. La réponse à cette présence est d’abord celle d’un "JE" qui 
va s’adresser à un "Tu". Ce simple dialogue strictement personnel, individuel, d’une relation 
privilégiée avec un Autre, le Tout Autre, parce que l’on sait qu’Il est ( "Je suis Celui qui suis") 
même invisible à nos sens, insaisissable de par notre intelligence est pourtant bien réel mais 
indicible. Ce dialogue est déjà une Liturgie au sens où nous l’avons définie comme une action, 
action du peuple au sens étymologique, mais initialement personnelle, car même sans 
évangélisation, sans catéchisme, le dialogue avec ce Tout Autre que l’on découvrira 
progressivement, ou d’évidence est déjà l’objet d’un certain rituel de la part de la personne.  

Mais par la suite, ce "JE" va passer au "NOUS" : si les juifs étaient juifs appartenant au 
Judaïsme de par leur ascendance propre, et donc du peuple d’Israël, il n’en est pas de même pour les 
païens qui découvrent ce "Tout Autre" et ce depuis l’annonce de St Jean. 

 

En effet, dans cette découverte que l’on fait, dans ce dialogue, résonne un appel du style de 
celui qu’ont reçu les apôtres, à la différence près qu’ils parlaient en direct avec un homme comme 
eux que peu à peu, ils ont reconnu comme Dieu, puisque Fils de Dieu. Pour nous, cet appel est bien 
plus discret, dans l’intimité de notre être, mais il résonne et demande bien plus qu’un simple 
dialogue personnel, il nous pousse à rejoindre d’autres personnes qui ont vécu ou vivent la même 
histoire, même si elle reste unique en son genre comme toute personne est unique.  

 Et c’est ainsi que nous sommes dès lors confrontés à la Liturgie qui est un véritable langage 
ésotérique lorsque l’on participe pour la première fois à une célébration eucharistique ou non. C’est 
donc pour cela que l’on en passe par une première évangélisation, puis l’étape catéchuménale, puis 
la catéchèse, la formation continue : une vie ne suffit pas à découvrir le Christ. 

Jean nous affirme une Vérité transcendante que l’on a tendance à oublier : l’enfant qui est né 
dans cette étable à Bethléem, va annoncer la Bonne Nouvelle au peuple dont IL fait partie de par 
son ascendance. Partout où IL passe, IL guérit les malades, opère miracles et résurrections, de quoi 
recevoir tous les honneurs possibles de la part des ses contemporains. Et pourtant, très rapidement 
sa Parole va déranger, provoquer des dissensions au point qu’IL sera arrêté, jugé, condamné, 
flagellé, crucifié. Et scandale déjà horrifiant de la croix, autre scandale encore pire : IL ressuscite ! 
Et voilà la Nouvelle Liturgie qui n’abolit pas la Liturgie du Temple, mais va l’accomplir dans sa 
réalité surnaturelle.   



Ce que nous dit Jean, c’est que Dieu, l’Eternel, l’Inaccessible, le Tout Autre, Yahwe, 
Adonaï, Elohim est passé par tout ce que nous vivons comme être humain, c’est pourquoi toutes les 
liturgies sacramentelles, la Liturgie en passe par le corps ce que je vous disais déjà. Le Christ a 
expérimenté dans sa chair tout ce qu’un être humain a vécu, c’est pourquoi toutes les galères, les 
souffrances, les solitudes que nous vivons sont assumées dans l’humanité de Jésus. Au passage, 
vous remarquerez la réfutation de l’Arianisme et du Marcionisme qui niaient la divinité du Christ 
super prophète. 

C’est donc dans les jours très Saints du Triduum que va s’enraciner la Liturgie de l’Eglise, 
et dans laquelle tout croyant chrétien va participer. 

 

Les éléments fondamentaux. 

En ces jours, nous sommes au cœur de l’année liturgique, passage du Christ de la mort à la 
vie, le Kérygme chrétien, avec un déploiement plus important. C’est ici que le jeûne prend toute sa 
dimension avec la rupture du jeûne qui désigne le passage de la vie à la mort. 

De plus, si vous y regardez de plus près, du jeudi saint à la Vigile pascale, vous 
remarquerez qu’il s’agit d’une seule et même célébration : en effet, à l’issue de la célébration du 
jeudi saint, le renvoi des fidèles n’a pas lieu, et pour cause, le vendredi saint, ni accueil, ni envoi, il 
s’agit d’une seule et même célébration.  

A ce propos, le Triduum comporte trois jours alors que selon notre calendrier, il est 
question de quatre jours : tout simplement, c’est que chez les juifs comme dans notre Liturgie, le 
jour suivant commence au coucher du soleil, donc trois jours jusqu’au dimanche de la résurrection, 
quoique, certains auraient tendance à distinguer le dimanche comme non inclus dans le Triduum. 

 

Enfin, pour répondre à la question habituelle de nombre de fidèles, il ne s’agit pas d’une 
commémoration au sens familier d’aujourd’hui, mais bien plutôt d’une actualisation d’un 
événement passé, pour en vivre aujourd’hui. Toute célébration, et y compris le Triduum, est tournée 
vers la totalité du Mystère pascal, en ce sens qu’il s’agit toujours du Kérygme, mais nous mettons 
en avant tel ou tel aspect du Mystère, dans la célébration des sacrements. 

Le Jeudi Saint  

Nous entrons dans le Mystère pascal. Initialement nous avions deux messes ce jeudi : l’une 
au martyrium, à l’emplacement de la croix, l’autre derrière la croix pour commémorer l’Institution 
de l’Eucharistie. A Rome un messe est célébrée le midi pour la consécration du Saint Chrême, qui a 
donné lieu à notre messe Chrismale. A noter qu’au cours des siècles ce schéma va souvent être 
modifié.  

En effet, au cours du Moyen Age et jusqu’au début du XIX siècle, l’Eglise va privilégier 
l’adoration eucharistique avec des reposoirs aussi flamboyants les uns que les autres et les fidèles 
passaient ainsi d’un reposoir à un autre dans les villes, et dans les villages d’un calvaire à un autre. 

En 1955, suite à l’Ordo de Pie XII, la messe du Jeudi Saint va reprendre sa place initiale au 
soir de ce jour. C’est ici que se situent et  le rite du lavement des pieds pour mettre en valeur le 
commandement du Christ, serviteur des frères, et l’adoration nocturne da la Sainte Réserve. 

En 1970, un nouvel Ordo va conserver l’ensemble de 1955, en y ajoutant des textes de 
l’Ancien Testament qui tenaient une place essentielle dans la catéchèse des Pères de l’Eglise. Ils 



constituent le prologue des lectures du jour du sacratissimum Triduum. Collecte, Offertoire et 
Préface sont renouvelés à partir de Liturgies anciennes, mais ce qui est tout nouveau et qui n’a rien 
à voir avec les décisions du Concile Vatican II mais dans leur prolongement, c’est la concélébration 
des prêtres ce jour-là, ainsi que la communion des fidèles sous les deux espèces, comme le faisaient 
les apôtres. Par la suite, la concélébration sera étendue à d’autres célébrations pour des événements 
particuliers ou tout simplement lorsque plusieurs prêtres sont présents et quoi qu’en disent les 
détracteurs de Vatican II, c’est tout simplement une reprise de la Liturgie ancienne de l’Eglise pour 
signifier la communion du presbytérium avec son évêque et plus simplement la communion de 
l’Ordre sacerdotal. 

A ce propos, actuellement, notre célébration fait mémoire de l’Institution de l’Eucharistie, 
avec le lavement des pieds de l’Evangile de Jean. De plus, c’est le jour par excellence de la messe 
chrismale où sont consacrées les huiles des catéchumènes, des malades, et surtout le Saint Chrême. 
C’est l’évêque qi est le seul, habilité à cette consécration et c’est pourquoi aussi, tout son 
presbytérium se rassemble autour de lui, d’autant plus que Paul VI y a inclus le renouvellement des 
promesses presbytérales signifiant la communion du Sacrement de l’Ordre autour de son évêque.  

Voyons de plus près, ce qu’il en est de la célébration eucharistique, en sa structure propre, 
et si pour certains vous aurez une impression de déjà vu, lorsque nous avons parlé du sacrement de 
l’Eucharistie, nous allons en analyser la structure du point de vue théologique proprement dit  

 

Le rassemblement du peuple de Dieu 

La célébration commence par la procession d’entrée où le célébrant et les prêtres et diacres 
sont précédés par les servants d’autel : 

D’abord la Croix porté par le "cruciféraire" : c’est la croix qui ouvre l’humanité au Salut, 
c’est là au calvaire que se réalise pleinement la Promesse, et elle est au principe , c’est exactement 
ce que signifie le fait qu’elle est toujours en tête de toute procession.  Ensuite, viennent les 
céroféraires ou photophores porteurs de la Lumière, le Christ étant la Lumière du monde, c’est 
derrière la Croix, le signe de l’Espérance, de l’attente réalisée par la Résurrection. Puis vient le 
thuriféraire portant l’encensoir, non pas pour faire joli, mais pour signifier que Celui vers lequel 
nous marchons est le Saint des Saints , et l’encens signifie alors sa Royauté, c’est le signe du 
respect profond que nous avons envers Celui qui vient nous sauver.  

Puis, entre les servants d’autel et le ou les célébrants se tient le diacre qui porte 
l’Evangéliaire, la Parole de Dieu : nous sommes ici renvoyés au prologue de St Jean. Le Christ est 
Lumière et le Verbe, le Logos est la Lumière, c’est pourquoi la Parole est portée au-dessus de la tête 
du diacre, c’est Elle, le Verbe, parole de Dieu qui traverse toute l’Histoire de l’humanité, ce 
pourquoi, elle est portée si haut. Ensuite viennent les diacres, les célébrants et enfin le célébrant 
principal. La signification théologique et spirituelle de cet ordre nous indique que nous marchons à 
la suite du Christ, en réponse à l’appel du Christ qui nous dit     " Viens et suis-moi" C’est ainsi que 
dès le début de la célébration, nous sommes invités à Le suivre, c’est aussi le rappel de notre 
baptême qui confirme notre réponse à l’appel.  

Ici, deux remarques pour information : normalement dans la Liturgie propre de l’Eglise, 
initialement, le célébrant principal, revêt les habits liturgiques au début de la célébration, montrant 
ainsi qu’il s’agit d’un acte sacré qu’il va accomplir en réponse à ce que Jésus a demandé. Ces 
vêtements ont une symbolique particulière montrant que le célébrant est serviteur, mis à part pour 



paître le troupeau, revêtu du sacerdoce par la Sacrement de l’Ordre. C’est bien lui qui a reçu le 
pouvoir de consacrer les oblats qui deviendront Corps et Sang du Christ.  

Par ailleurs, certains font le signe de la Croix lors du passage de la croix, c’est une 
marque de respect, mais qui n’a pas lieu d’être sur le plan symbolique de la célébration. Il n’est pas 
question de l’interdire formellement, car toute piété individuelle est respectable, mais ne 
correspond pas à la célébration.  

Puis un chant de louange, va permettre à l’assemblée de manifester sa joie de célébrer les 
Saints Mystères, dans l’attente de la Présence du Seigneur qui va venir visiter son peuple et chacun 
des fidèles en s’unissant à notre humanité. 

C’est alors que le prêtre va nous demander de tracer sur nous le signe de la Croix qui est 
déjà une prière, la plus simple qui soit puisqu’il manifeste notre appartenance au Christ : c’est le 
symbole de l’expression de notre Foi. Puis, il salue l’assemblée par la formule "Le Seigneur soit 
avec vous", ou plus développée. Elle date du début du III siècle et reprend la formule biblique du 
Dieu d’Israël qui dit à Moïse et aux prophètes : "Je serai avec toi", ainsi que l’écho de 
l’Apocalypse :"et Lui, Dieu avec eux sera leur Dieu" (Ap21,3) Et la réponse "Et avec votre Esprit" 
signifie que l’Esprit Saint soit avec celui qui a reçu le sacerdoce sacré au service du peuple et qui lui 
permet de célébrer selon l’injonction de Jésus.  

La préparation pénitentielle 

Enfin le prêtre va nous introduire à la Préparation pénitentielle : Le Christ est venu non pas 
pour les bien portants, mais pour les malades et pour les pécheurs, ce que nous sommes et j’oserais 
préciser du Pape au plus petit des fidèles.  

Se reconnaître pécheur signifie que nous avons besoin du Sauveur, que nous ne pouvons 
pas vivre sans Lui. Nous tenons notre existence de Dieu :"Tout fut par Lui et sans Lui, rien ne fut".  
Déjà, en reconnaissant que nous sommes indignes de nous présenter devant Lui, nous faisons un 
acte d’humilité, tout en exprimant notre reconnaissance à Celui qui vient à notre rencontre, et qui 
est Miséricorde.  

Nous exprimons cela par le Confiteor ou, Je confesse à Dieu, ou une prière universelle 
calquée sur le Kyrie Eleison. Et le prêtre conclut cette prière par une monition qui donne une 
absolution collective : ce qui ne veut pas dire que tous nos péchés sont pardonnés ce que réalise le 
sacrement de Réconciliation, mais ce qui signifie que Dieu vient à la rencontre de notre humanité 
pécheresse et nous accueille tels que nous sommes, et ne nous rejette pas, bien au contraire. Ce 
temps pénitentiel est inhérent à la Liturgie du Temple : les grands prêtres de l’ancien Testament 
devaient se purifier avent tout service du Temple, et les fidèles pouvaient aussi se purifier, grâce à 
de grands bassins d’eau situés dans le parvis du Temple, avant d’entrer dans le Temple. De même, 
avant la rencontre avec le Seigneur, nous demandons le pardon, en nous reconnaissant indignes et 
pécheurs : et de même lors du temps pascal, ce rite est remplacé par l’aspersion de l’assemblée avec 
l’eau bénite, nous rappelant notre baptême où nous avons renoncé aux œuvres de Satan, pour 
professer notre Foi. C’est pourquoi, lors de la célébration du Jeudi saint, le rite de l’eau est célébré 
de manière particulière quand le prêtre bénit l’eau en vue du baptême des catéchumènes.  

Puis vient le chant du Gloria dans le droit fil de ce que nous venons de dire, puisque nous 
sommes reconnus comme membres de l’assemblée sainte pardonnée par Dieu Lui-même. Ce chant 
apparaît au II siècle avec le pape Télesphore qui l’introduit dans la nuit sainte de Noël, puis au IV 
siècle dans les fêtes solennelles et uniquement réservé aux évêques et aux prêtres avant d’être 
généralisé au XII siècle. Pour la petite histoire, à l’origine ce texte grec ne faisait pas état de l’Esprit 



saint et se terminait par le Trisagion. Aucun souci, c’est tout simplement le trois fois Saint du 
sanctus, donc "tri" pour "trois", issu de la vision d’Isaïe quand les Séraphins entonnent le 
"Kadosch", trois fois soit Saint. Il deviendra d’ailleurs trinitaire dans la formule " Gloire au Père et 
au Fils et au Saint Esprit", vers le IV siècle.  

La Liturgie de la Parole 

Introduite par la prière d’ouverture ou monition, qui est celle de la conclusion des laudes 
du jour, nous retrouvons là encore la liturgie du Temple, les lectures de la Parole de Dieu : l’Ecriture 
sainte est parole de Dieu, et le Verbe a pris chair en Jésus Christ. C’est pour cela que lors des 
célébrations dominicales, nous avons un corpus de trois lectures, ou quatre plus exactement. Ces 
lectures sont proclamées depuis l’ambon à la gauche de l’autel, (vu de l’assemblée) devant la 
cathèdre de l’évêque, alors que le prêtre se trouve à droite de l’autel.  

 

D’abord une lecture de l’Ancien Testament qui signifie que Dieu a parlé bien avant la 
venue du Verbe, et pour montrer la continuité entre l’Ancien et le Nouveau Testament, lequel est 
éclairé par l’Ancien. Jésus Lui-même, y fait souvent référence, et rappelez-vous l’épisode des 
pèlerins d’Emmaüs, quand Jésus explique aux disciples tout ce qui Le concerne, dans les Ecritures.  

Le psaume qui suit nous renvoie là encore à la prière que Jésus Lui-même a exprimé au 
travers des écrits de la religion juive. Ces psaumes tenaient une place majeure dans la Liturgie juive 
comme aujourd’hui encore, puisque c’est le contenu de la Liturgie des heures que récitent 
quotidiennement les moines, les prêtres et même les laïcs qui le veulent ou le peuvent, dans les 
offices du jour. Ce psaume renvoie en général à la première lecture.  

Puis vient la lecture de textes du Nouveau Testament, généralement les textes des apôtres, 
épîtres, actes des apôtres qui viennent en écho à la première lecture. Sur le plan liturgique cela 
signifie que l’ancien Testament est éclairé par l’Ancien Testament et que la Promesse se réalise, est 
réalisée de manière définitive comme l’avaient annoncé les prophètes.  

Ensuite, éclate le chant de l’Hallel, ou Alleluia : hallel qui signifie en hébreu Louez, et Yah 
qui est une abréviation de YHW, soit Dieu, donc "louez Dieu !"  

Nous allons entendre le Verbe s’exprimer, Dieu va nous parler, et c’est la proclamation de 
l’Evangile réalisée par le diacre, ou par le célébrant. C’est le Verbe fait chair dans le Christ qui 
parle, puisque le célébrant agit selon une formule chère à St Jean Paul II "In persona Christi".  

C’est pourquoi l’on se met debout par respect (notons au passage que c’est la même 
attitude pour la consécration, selon les Pères de l’Eglise), le prêtre salue l’assemblée par la formule 
rituelle dont nous avons déjà parlé, puis annonce la lecture et l’auteur, en traçant la croix sur 
l’évangéliaire, puis sur son front, ses lèvres et son cœur et non la poitrine, ce que font alors les 
fidèles à leur tour. Avant de lire, il encense la Parole par respect pour le Verbe qui va s’exprimer.  
Quand c’est le diacre, lors d’une célébration plus solennelle, il se présente devant le prêtre et 
s’incline devant lui, en demandant sa bénédiction : 

"Père, bénissez-moi." 
Le prêtre dit à voix basse : 

Que le Seigneur soit dans votre cœur et sur vos lèvres 
pour que vous proclamiez dignement son Évangile : 

au nom du Père, et du Fils,  et du Saint-Esprit. 
Le diacre fait le signe de la croix et répond : 

Amen. 



S’il n’y a pas de diacre, le prêtre, incliné devant l’autel, prie tout bas : 
Purifie mon cœur et mes lèvres, 

Dieu tout-puissant, 
pour que j’annonce dignement ton saint Évangile. 

 
Ensuite, il peut chanter l’évangile selon des psalmodies issues de la tradition monastique. 

Après l’acclamation finale : " Acclamons la Parole de Dieu ", "Nous rendons grâces à Dieu", le 
diacre ou le célébrant baise le livre, en murmurant "Que cet évangile efface mon péché. " Si la 
célébration est en présence d’un évêque, le diacre va présenter l’évangéliaire à l’évêque, pour qu’il 
baise le livre.  

A ce propos, tout lecteur de la parole dans une assemblée doit a minima être baptisé et 
confirmé, ce qui paraît logique, et cependant pas forcément respecté. De plus, il se doit d’avoir une 
bonne diction et une expression bien articulée, connaître le texte et savoir gérer un micro. 

 Il s’agit de considérer que la parole qu’il prononce est autant pour lui que pour 
l’assemblée, ce pourquoi, il importe qu’il regarde l’assemblée à laquelle il s’adresse, donc avoir 
une certaine maîtrise de la lecture anticipée.  

Enfin il est hors de question de remplacer la Parole de Dieu par d’autres textes issus de 
littératures plus ou moins théologiques come ce fut le cas et encore aujourd’hui au prétexte de 
rendre la célébration plus attrayante, pas plus que de modifier le texte pour le rendre plus 
accessible aux enfants et encore…. 

L’homélie ou sermon 

Contrairement à ce qui est souvent entendu, ici et là, il ne s’agit pas d’un sermon au sens 
péjoratif et familier. Son origine remonte aux Midrashim juif dont vous avez un très bel exemple 
avec le prêtre Esdras, lévite qui a eu pour mission de rebâtir le Temple et en 444 av J.C. c’est la 
dédicace du temple. Il lit la Torah du matin à la mi-journée en commentant le texte. Ce 
commentaire ou Midrash pour les Juifs a pour but l’explication du texte, de manière à le rendre 
accessible au peuple.  

Avec la tradition de la rhétorique grecque, puis latine, il s’agit alors de dégager le sens 
spirituel du texte, de l’actualiser et d’en tirer des orientations concrètes. Ce n’est qu’au Moyen Age 
que le terme "homélie" disparaît au profit du terme de "sermon". A cette époque , il est surtout 
destiné à reprendre le peuple en soulignant les imperfections des fidèles et à leur faire une sorte de 
leçon de morale, et qui sera porté à l’extrême par le courant janséniste, d’où l’expression 
"sermonner quelqu’un". Après Vatican II, le terme d’"homélie" est remis à l’honneur et correspond 
beaucoup plus à sa fonction qui est celle de la rhétorique. Pour être correcte et répondre à ses trois 
exigences, elle ne doit pas dépasser 15 minutes.  

Pour cela, dans les quatre lectures qui précèdent l’homélie, le prêtre ou le diacre, parfois un 
laïc, formé à la Théologie, et à l’exégèse, met en exergue un ou deux éléments majeurs qu’il 
explique, actualise et en tire des conséquences concrètes pour la vie chrétienne. Si l’objectif semble 
assez clair, il n’en demeure pas moins que c’est un défi assez complexe, et je vous passe tous les 
commentaires des fidèles lors de l’après messe, puisque vous en savez peut-être plus sur le sujet.  

Pour mémoire, je vous rappelle ce que devrait comporter une homélie : 

 
✔​ Une exégèse assez synthétique sur le contexte, les termes et les expressions  
✔​ Une actualisation de la Parole, par rapport à l’assemblée 



✔​ Le Kérygme du Mystère pascal  
✔​ Une catéchèse du Salut ouvrant à l’intelligence des Ecritures 
✔​ Une référence à la Mystagogie. 
✔​ Une lecture des signes prophétiques pour aujourd’hui, selon la Parole. 
✔​ Un témoignage de Foi vécue 
✔​ Une parénèse (terme cher à St Paul, ou plus exactement, exercice, qui est une 

exhortation) 
Chacun aura compris que ce n’est pas une sinécure et que réussir à placer tous ces 

éléments relèvent du tour de force à moins de s’appeler Bossuet, éminent prédicateur du XVII 
siècle, le quart d’heure était largement dépassé ! Bref, soyons indulgents pour nos prédicateurs. 

 
Après l’homélie /// le Jeudi saint 
C’est ici que peuvent se situer diverses célébrations comme le baptême d’enfants, les 

scrutins des catéchumènes, entrée en catéchuménat, bénédictions particulières, consentements du 
mariage et autres.  

Par contre le Jeudi Saint, se situe ici une célébration unique dans l’année liturgique : le 
Lavement des pieds. Et de fait c’est le jour de l’Institution de l’Eucharistie et si l’on fait référence 
aux évangiles de Marc, Matthieu, Luc et à la lettre de St Paul aux Corinthiens, vous observerez que 
Jésus prend le pain et le vin, mais dans l’Evangile de Jean et uniquement celui-là, Jésus commence 
d’abord par laver les pieds de ces disciples (pour ceux que cela intéresse : podonipsie en grec ou 
pedilavium en latin). Cela paraît curieux, mais rappelez vous que Jean est le premier théologien et 
qu’il va au-delà du simple récit. Alors comment comprendre cet épisode qui n’a pas pour seule 
explication, le fait que le chrétien doit être au service de ses frères. 

En effet, c’est Pierre qui va nous éclairer sur les significations de ce geste, parce qu’il 
refuse que son Seigneur s’abaisse au rang d’esclave, et il ne comprend la relation à Jésus que 
comme supérieur à inférieur, c’est une idée tout à fait mondaine de l’autorité. Et, quand Jésus lui 
affirme que s’il ne consent pas à ce geste, il n’aura plus aucune part avec Lui, Pierre va céder en 
demandant même plus que les pieds. Ici, il nous faut avoir conscience du sacrifice de la Croix en 
arrière-plan, c’est pourquoi Jésus va lui dire :"Ce que je fais, tu ne le comprends pas maintenant, 
mais tu le comprendras plus tard".  

 
Et effectivement, la parole et les actes de Jésus ne sont compréhensibles qu’à la lumière du 

sacrifice de la croix et de l’élévation du Fils sur la Croix. Il nous appartient donc comme pour 
Pierre, d’accepter le don que Jésus fait à notre égard. Pour le moment, il lave les pieds de ses 
disciples, mais il anticipe déjà sur le don de sa Vie sur la Croix pour ses disciples et pour l’humanité 
entière. Cela signifie surtout que sans la purification du sacrifice de la Croix, il ne peut y avoir de 
relation authentique avec Jésus. Le lavement des pieds est un service dans lequel, ce qui paraît le 
plus évident apriori, est l’enseignement du service des frères, mais il ne faut pas oublier que Jésus a 
déjà fait le don de sa vie, ce qui paraît encore plus inconcevable pour Celui qui est le Sauveur du 
monde. 

  
Par ailleurs, si nous poursuivons la lecture du texte, nous entendons Jésus affirmer que ses 

disciples sont purs : ils seront purifiés par le sacrifice de Jésus qui meurt en expiation du péché des 
hommes et ce une fois pour toutes. C’est donc en reconnaissant ce sacrifice du Fils de Dieu pour 
tous les hommes que les disciples, les fidèles sont purifiés. Mais les pères de l’Eglise iront encore 
plus loin, car si le Christ sur la Croix s’offre pour la rémission des péchés, Jésus, à ce moment 
précis va anticiper sur le sacrement de Réconciliation. De fait, celui qui vient de prendre un bain est 
pur, mais s’il fait quelque distance dans la poussière, les pieds vont avoir besoin d’être lavés quand 
le reste du corps demeure pur. C’est ici, que les pères vont y voir le motif du sacrement de 
réconciliation. Par le sacrifice de la Croix, les hommes sont libérés du péché une fois pour toutes, ce 
sacrifice n’a pas à être renouvelé, mais l’homme est pécheur, et a besoin du sacrement du pardon, 
même s’il est purifié par le sacrifice de la croix, d’où la signification du lavement des pieds. La 



purification fondamentale de la Croix demeure mais l’homme aura besoin d’être purifié de ses 
péchés ultérieurs. 

 
En conclusion, se laver les pieds signifient aussi se pardonner mutuellement ce qui nous 

renvoie là encore au sacrement de réconciliation, puisque les disciples reçoivent le pouvoir de 
pardonner au nom du Christ ce qui est strictement différent du pardon que nous pouvons accorder 
par nous-mêmes. La dimension sacramentelle n’st possible et strictement réservée qu’aux 
successeurs de apôtres, et par extension aux prêtres, et encore certains ne sont pas autorisés à ce 
sacrement pour différents motifs particuliers.  

La profession de Foi  

Après l’homélie, le prêtre invite l’assemblée à confesser la Foi de l’Eglise, par la récitation 
ou le chant du Credo, le symbole des apôtres pour le temps ordinaire, le symbole de Nicée 
Constantinople pour les grandes fêtes solennelles. La place de cette profession dans la célébration 
n’a rien d’anodin ou de banal. Nous venons d’entendre la Parole de Dieu, par laquelle Dieu est déjà 
présent dans l’assemblée : cette dernière confirme donc sa Foi en sa Présence et qui plus est en 
l’attente de Sa Présence dans son Corps et son Sang. Comme le peuple d’Israël, qui chaque matin 
commençait sa journée par la profession de foi qu’est le "Shema Israël" et la terminait de la même 
manière, au point même que les juifs pieux portent cette prière dans les Tephillin (petite boîte 
attachée sur le front), et placée dans les Mezouzah , à l’entrée des maisons et de plusieurs lieux, 
nous redisons ce qui est au cœur de notre Foi. 

De la même manière, le Credo devrait être dit le matin ou bien à un moment de la journée, 
mais lors de la célébration dominicale, il constitue un point charnière entre la Parole et le Verbe fait 
chair et si vous vous souvenez , la Parole résonne tout au long de l’Ancien Testament, et prend chair 
avec Jésus, dans le Nouveau Testament, donc si vous faites le parallèle, symboliquement nous 
passons de l’Ecoute de la Parole au sacrifice de la Croix , qui n'est pas seulement offert pour nous 
les chrétiens, mais pour le monde entier , pour l’humanité. 

Remarque : à la messe du Jeudi saint on ne récite pas le Credo, et le tabernacle doit être 
vide dès le début de la célébration, c’est pourquoi l’on va consacrer suffisamment d’hosties pour 
cette célébration et celle du lendemain. 

La prière universelle 

Et voilà pourquoi, juste après la profession de Foi, nous élargissons notre prière au monde 
entier, et devient universelle. Généralement, elle comporte quatre intentions bien précises qui dans 
l’idéal devraient être composées par les équipes de préparation liturgique, plutôt que se contenter 
des propositions toutes faites. 

Elle devrait être établie comme suit :  

1. Pour les besoins de l´Église, 

2. Pour les dirigeants des affaires publiques et le salut du monde entier 

3. Pour ceux qui sont accablés par toutes sortes de difficultés 

4. Pour la communauté locale 

Cette prière ne devrait pas être proclamée à l’ambon, mais au pupitre de l’animateur, 
l’ambon étant strictement réservé à la Parole de Dieu. Chaque intention est suivie d’un refrain de 



supplication, ou de louange, selon la rédaction des intentions, et surtout pas de chant à l’Esprit, ou 
de communion ou marial, et quelques autres inepties, mais soyons indulgents.  

Célébration du Jeudi Saint : Le mémorial de la Cène du Seigneur. 

Voici ce que dit la Constitution "Sacrosanctum Concilium" que les pères conciliaires ont 
voté à l’unanimité. 

47. La messe et le mystère pascal  

"Notre Sauveur, à la dernière Cène, la nuit où il était livré, institua le sacrifice 
eucharistique de son Corps et de son Sang pour perpétuer le sacrifice de la croix au long des 
siècles, jusqu’à ce qu’il vienne, et pour confier ainsi à l’Église, son Épouse bien-aimée, le mémorial 
de sa mort et de sa résurrection : sacrement de l’amour, signe de l’unité, lien de la charité, banquet 
pascal dans lequel le Christ est mangé, l’âme est comblée de grâce, et le gage de la gloire future 
nous est donné ." 

En fait, je n’aurai rien de plus à rajouter car vous avez là le cœur de la Liturgie 
eucharistique, mémorial de la Pâque du Christ. -Passion – mort – résurrection – ascension -envoi de 
l’Esprit : vous avez reconnu le Kérygme donc tout est dit en si peu de mots, ce que ne cessait de 
répéter Jean Paul II, c’est le mémorial de la Pâque du Christ. 

Mémorial : c’est le rappel d’un événement passé qui n’a eu lieu qu’une seule fois et qui ne 
sera pas renouvelé, la manifestation que cet événement nous fait vivre aujourd’hui et qui engage 
notre avenir, et ce mémorial sera manifesté jusqu’à ce qu’Il revienne, donc une dimension 
eschatologique. 

Le premier fruit de cette célébration est un acte de communion puisque nous allons former 
un seul corps dans le Christ, et par là même l’Eucharistie est sacrement du frère, qui engage à la 
charité et au partage. Ensuite elle est ordonnée à notre propre vie pour que nous devenions une 
éternelle offrande à la gloire du Père, et ainsi associés à l’offrande du Christ, ce que ferons les 
martyrs d’une manière radicale. Enfin, l’Eucharistie nous nourrit en nous assimilant à Lui, ce qui 
choquait les juifs (manger le corps et boire le sang), c’est aussi l’accusation des romains comme le 
pseudo cannibalisme des chrétiens...  

Par ailleurs, nous ne faisons pas que rappeler l’événement, mais nous le " faisons", ce que 
confirme l’anamnèse, en célébrant la mort, proclamant la résurrection et l’attente du retour. Et nous 
retrouvons les trois composantes du temps, passé, présent et avenir. C’est ainsi que nous célébrons 
au présent la Nouvelle Alliance dans le Précieux Sang du Christ, là où le Christ nous invite encore 
aujourd’hui. Et c’est Lui qui, le premier s’offre à nous en toute gratuité, pour tous les hommes sans 
attendre quoi que ce soit en retour : le sacrifice de la Croix pour la Rémission des péchés et le Salut 
du Monde. 

Bien sûr, pour les hommes qui prennent conscience de la valeur incommensurable, 
inimaginable du don qui leur est fait, la réaction compréhensible et logique est bien à tout le moins 
de dire merci, en langage plus spirituel, rendre grâces, et le lieu et le moment privilégié de cet acte 
sont tout simplement l’Eucharistie dont c’est le sens premier en grec, sous réserve que l’on saisisse 
bien la dimension sacrificielle de la messe, sinon elle ne signifie rien. 

Jésus Lui-même l’a bien dit :" Faites ceci en mémoire de Moi" 

La structure de la Liturgie.  



 

Avec le tableau qui suit, vous aurez une trame très précise de la prière eucharistique, mais 
d’abord reprenons le noyau central de cette liturgie en nous appuyant sur les paroles du Christ : 

I II III 

 

BÉNÉDICTION 
 

Dialogue initial 

Préface 

Sanctus 

 

 

ACTION DE GRÂCE 
 

Mémorial des merveilles de Dieu  

 

 

Mémorial de la Pâque : Récit de l’institution​
​ Monstration du pain et du vin 

Anamnèse  

Chantée par l’assemblée, puis dite par le 

président 

 

 

- Épiclèse sur le ​
   pain et le vin 

- Consécration 

 

 

 

 

DEMANDE 
 

 

Intercessions 
Prières pour… 

- Épiclèse sur ​
   l’assemblée 

 

… l’Église d’ici-bas 

ceux qui nous ont 

précédés, l’Église du 

ciel (saints, …) 

 

DOXOLOGIE 
 

 

Élévation 
Amen de l’assemblée 

 

 

Jésus prit du pain : présentation des oblats 

Il rendit grâces : prière eucharistique 

Il le rompit : la fraction du pain 

Il le donna à ses disciples : la communion 

Toute la liturgie eucharistique est construite sur ce schéma, et nous allons maintenant la 
suivre pas à pas tout en cherchant à en dégager les signifiants. Pour bien saisir ce qui se passe à 
partir de ce moment, ayons bien à l’Esprit qu’il s’agit d’un sacrement et ici, particulièrement le plus 
important des sept sacrements : l’Eucharistie. Je vous renvoie donc à ce que je vous ai déjà dit sur la 



réalité sacramentelle qui se traduit par deux éléments : le visible et l’invisible. Ainsi, vous voyez et 
entendez ce qui se passe, mais chaque geste et chaque parole relève aussi de ce que vous ne voyez 
pas et qui se passe au même moment dans le cœur de chaque fidèle selon la conscience ou non 
d’ailleurs de ce qui est célébré, et au sein de l’assemblée. En effet, il est évident qu’une assemblée 
ordinaire ne vivra pas la célébration de la même manière qu’un groupe de personnes engagées au 
service de l’Eglise ou faisant partie d’une communauté plus engagée…. Encore que nul ne peut 
percevoir ce qui se passe dans les cœurs.  

La procession des oblats 

Le jour du seigneur, la liturgie est plus largement déployée et elle introduit des éléments 
quelque peu plus solennels. Ainsi, la procession dirigée par les céroféraires, et non la croix (puisque 
l’on va célébrer la mort et la résurrection du Christ, et c’est l’autel qui est alors au centre, vers 
lequel se dirige la procession), va comporter ceux qui portent la nappe, les chandeliers, les fleurs 
qui normalement ne sont pas sur l’autel. Puis, le pain (les hosties qui seront consacrées dans le 
ciboire, et la grande hostie déjà déposée sur la patène au-dessus du calice), les burettes, contenant et 
le vin – blanc- et l’eau, et ensuite diverses offrandes selon les régions, et les saisons, lesquelles 
seront déposées devant l’autel. 

Les servants d’autel et le diacre vont recevoir les oblats pour les déposer sur l’autel que 
l’on recouvre de la nappe, les chandeliers qui vont être allumés, et toujours en nombre pair, l’idéal 
au nombre de six, en référence aux jours de la création, et le septième jour ou huitième qui sera 
illuminé par la Lumière du Monde le Christ ressuscité, et enfin le calice, et les ciboires. 

Le calice devra être recouvert d’un voile de la couleur du temps liturgique, non pas pour 
faire beau ou joli, mais signifiant la mise au tombeau du Christ. Dans certaines églises orientales et 
chez les coptes en particulier, le pain et le vin sont enveloppés dans un voile, pour renforcer ce 
symbole, et chez les orthodoxes, cette partie de la Liturgie se passe derrière l’iconostase, pour bien 
accentuer le caractère du Mystère, des Saints Mystères qui y sont célébrés. N’oublions pas que dans 
l’Eglise ancienne, dont nous avons encore des traces aujourd’hui dans certaines cathédrales ou 
basiliques, le chœur était entouré d’un jubé plus ou moins ajouré, ayant la même signification que 
l’iconostase. Aujourd’hui, on a carrément supprimé toute séparation, et y compris même les saintes 
tables, ce qui fait que le chœur est devenu un lieu où tout un chacun peut se déplacer. Nous 
reverrons cela avec Vatican II. 

La préparation des dons 

Là encore, nous retrouvons la Liturgie du Temple où les lévites, avant les sacrifices et les 
holocaustes prononçaient les prières de louange à l’Eternel, pour bien signifier que la Création est 
de Dieu, et qu’elle Lui appartient et que ce qui est offert vient de Dieu et donc, que ce que nous 
offrons est aussi un effet de la grâce de Dieu qui nous a donné gratuitement tout cela. 

 La différence majeure que nous avons avec le Temple, c’est que ce pain et ce vin, fruits de 
la terre et du travail des hommes, vont devenir le Corps et le Sang du Christ.  Le prêtre prend alors 
la patène sur laquelle se trouve l’hostie et l’élève en signe d’offrande en proclamant la bénédiction 
envers Dieu et conclut par : "Il deviendra pour nous, le pain de la vie" et l’assemblée de répondre 
"Béni soit Dieu maintenant et toujours" 

Ensuite le prêtre verse le vin dans le calice, puis y ajoute une goutte d’eau, geste auquel on 
ne prête pas forcément attention, car bien souvent la parole qui accompagne le geste est dite à voix 
basse ou est masquée par le chant de l’assemblée. Ceci nous rappelle que dans tout sacrement, le 
geste est accompagné d’une parole rituelle que personne y compris le pape ne peut modifier à son 



gré, malgré ce que l’on a pu entendre à certaines périodes au gré de l’invention de certains, comme 
étant plus proche des fidèles (il s’agit d’un cas d’invalidité sacramentelle). Cette parole nous fait 
déjà percevoir ce que signifie et réalise le sacrement de l’Eucharistie :"Comme cette eau se mêle au 
vin, puissions avoir part à la divinité de Celui qui a pris notre humanité". Puis il élève le calice en 
signe d’offrande, en prononçant la bénédiction et conclut ainsi : "Il deviendra pour nous le vin du 
Royaume éternel".  Qu’est ce à dire ? Tout simplement, que ce pain et ce vin particuliers qui vont 
être consacrés, sont ceux qui vont réaliser la communion entre Dieu, l’Univers, la Création et les 
hommes. Le Christ, dans sa Mort et sa Résurrection réalise la communion des trois pouvoirs que 
sont la terre, les hommes et Dieu. C’est toute la Création qui est ici concernée : l’Eucharistie a une 
dimension cosmique, et nous élève vers l’Eschatologie, le jour où tout sera remis sous les pieds du 
Christ, qui remettra ses pouvoirs à Dieu. Tout sera réconcilié en Dieu.   

Le pain et le vin étant offerts, le prêtre demande à ce que e sacrifice soit agréé par Dieu, 
puis il encense les oblats, réencense l’autel. Après quoi, le diacre ou le thuriféraire encense le ou les 
célébrants puis l’assemblée : de fait, une étape a été franchie, parce que l’assemblée du peuple de 
Dieu a été purifiée et par la confession des péchés et l’absolution donnée par le prêtre, mais qui plus 
est., après avoir entendu la Parole de Dieu, elle a renouvelé sa profession de Foi en ce Dieu qu’elle 
célèbre, ce pourquoi, elle est sanctifiée, elle est une "Assemblée Sainte", et s’offre en union avec le 
Christ. C’est ce qui justifie le fait qu’elle soit encensée au même titre et même plus que les oblats. 
Elle répond ainsi au souhait de St Paul dans la parénèse de l’épître aux Romains au début du 
chapitre 12 :"Je vous exhorte donc, frères, par la tendresse de Dieu, à lui présenter votre corps – 
votre personne tout entière –, en sacrifice vivant, saint, capable de plaire à Dieu : c’est là, pour 
vous, la juste manière de lui rendre un culte." 

A ce moment-là, le prêtre va se laver les mains, c’est le lavabo, ce qui signifie que le prêtre 
conscient d’être pécheur et indigne de célébrer le Saint Sacrifice a cependant été choisi, mis à part, 
par le Sacrement de l’Ordre, et fait ainsi une démarche plus personnelle de purification : "Lave-moi 
de mes fautes, Seigneur, purifie-moi de mon péché." Comme Moïse, et les prophètes, comme les 
prêtres du Temple, on ne s’approche pas indûment du Seigneur, de l’Eternel, et cela vaut aussi pour 
nous, pour l’assemblée. C’est ce que signifiaient le jeûne eucharistique, la continence, avant de 
communier, et actuellement nous sommes dans l’extrême inverse : à nous de savoir ce que nous 
avons à faire. Mais cela vous explique aussi, pourquoi, l’Eglise était si réticente à admettre les 
divorcés à la Sainte Communion, alors que des fidèles peuvent se présenter pour recevoir le Corps 
du Christ sans autre forme de procès. Vous comprenez tout l’enjeu du débat théologique actuel entre 
exigence et Miséricorde.   

La prière sur les offrandes  

Elle débute par un dialogue invitatoire entre le prêtre et l’assemblée. Celui-ci a été modifié 
en 2021 à partir des instructions de Rome. En fait, il n’est pas d’obligation majeure puisque les 
formules sont au choix. Je vous fais juste une remarque concernant ces deux formules. L’ancienne 
fait état de la Gloire de Dieu et du Salut du monde, tandis que la nouvelle centre le sacrifice sur 
celui de l’assemblée, la place essentielle du prêtre, et le bien de l’assemblée et de l’Eglise. Exit, la 
dimension universelle pour le monde, ce qui pose problème sur le plan théologique et liturgique. En 
effet, la dimension cosmique, chère à Benoît XVI est mise au second plan pour mettre en valeur 
l’assemblée et l’Eglise qui mettent en œuvre leur sacerdoce propre.  

La formule habituelle :  

"Prions ensemble au moment d’offrir le sacrifice de toute l’Eglise."  C’est bien l’Eglise qui 
offre le sacrifice. 



"Pour la gloire de Dieu et le Salut du monde !"  L’intention est claire , en ce qui concerne 
l’objectif du sacrifice. 

La nouvelle formule :   

“Priez, frères et sœurs : que mon sacrifice, qui est aussi le vôtre, soit agréable à Dieu le 
Père tout-puissant.”  Disparaît ici la notion d’Eglise et se réfère au seul célébrant et à l’assemblée. 

Formule à laquelle le peuple répond : “Que le Seigneur reçoive de vos mains ce sacrifice, à 
la louange et à la gloire de son nom, pour notre bien et celui de toute l’Église.” Le sacerdoce 
ministériel est bien reconnu et mis en valeur dans l’expression.  

Le souhait des évêques consiste ici à mettre en exergue ou en valeur, la distinction entre le 
sacerdoce ministériel et le sacerdoce commun des fidèles. L’intention est très juste et en rappelant la 
particularité du sacerdoce ministériel, voulu et institué par le Christ. Ceci fait pièce à l’affirmation 
de certains prêtres qui auraient voulu confondre les deux sacerdoces, comme quelques prêtres 
m’avaient signifié que tout laïc pouvait faire aussi bien qu’eux ! D’ailleurs, certains n’hésitaient pas 
à faire lire les prières ministérielles à voix haute par l’assemblée : il y avait donc négation du 
sacerdoce ministériel. Eh bien non, le sacrement de l’Ordre est bien différent du sacerdoce 
commun.  

Donc considérée en son intention, la nouvelle formule est pertinente, mais 
théologiquement pas très juste. Donc inutile d’en faire une polémique stérile dès lors que chaque 
célébrant peut adapter en fonction de l’assemblée. 

Dès que le prêtre lance l’invitatoire, l’assemblée se lève pour confirmer sa réponse, et non 
comme certains, sans aucune raison, qui attendent la fin de la prière sur les offrandes. A l’Amen de 
l’assemblée qui conclut cette prière, succède le dialogue de Préface qui représente une étape 
majeure dans le déroulement de la célébration. 

Ce dialogue est éminemment important car il représente une étape essentielle dans la 
disposition de l’assemblée à accueillir la présence réelle du Christ. Ceci consiste à considérer que 
tout jugement affectif ou émotionnel doit disparaître au profit la contemplation du Mystère. 

 En effet, déjà la préparation pénitentielle, puis, la Parole de Dieu nous ont conduit à 
intérioriser la rencontre avec notre Dieu en Jésus Christ, et nous nous détachons de la réalité 
terrestre, non pour faire du "hors sol", mais pour être unifiés en notre âme et notre corps. Plus 
concrètement encore, nos petites préoccupations du quotidien passent au second plan et nos 
pensées, notre intelligence, nos sentiments s’effacent devant la venue du Christ, lequel est au centre 
de notre être, entièrement tourné vers cette attente. C’est exactement le sens de ce dialogue : 

 Célébrant : Le Seigneur soit avec vous. 
 Assemblée — Et avec votre esprit.          Salutation 

​
                  Célébrant : Élevons notre cœur. 

 Assemblée — Nous le tournons vers le Seigneur.   Invitation à l’accueil 

                                                                 
                 Célébrant :  Rendons grâce au Seigneur, notre Dieu. 
                  Assemblée — Cela est juste et bon.        

Nous sommes prêts et ici, une inclination de la tête                          
est possible pour bien montrer notre assentiment. Cette 
dernière expression vient de l’assemblée hellénistique des 
citoyens pour montrer leur accord avec une loi 
 



La Prière eucharistique  
 
Introduite par le dialogue que nous venons de voir, encore plus efficace s’il est chanté pour 

susciter l’attitude requise, cette prière commence par la Préface, au sens premier du 
terme :"proclamé devant " , à savoir la louange, et la bénédiction de Dieu, auxquelles sont associés 
les anges et les saints, ainsi que la Création tout entière, (toujours la dimension cosmique). C’est 
alors qu’éclate le chant du "kadosh" ou saint à savoir séparé, car Dieu est séparé de l’humanité, à 
part, sinon inaccessible et le lieu le plus Saint d’Israël est le Saint des Saints du temple où se trouve 
la "Shekinah", à savoir la Présence de Dieu parmi son peuple, symbolisée par l’arche d’Alliance 
dans le premier temple, puis un lieu strictement vide dans le second puisque l’arche a disparu avec 
le premier temple.  

En fait c’est le Sanctus hymne fondée pour le premier verset sur la vision d’Isaïe au 
chapitre 6 que les séraphins aux six ailes proclament, en adoration cosmique « le ciel et la terre …. " 
puis la conclusion tirée du psaume 117et reprise par Matthieu dans l’acclamation des Rameaux : 
"Hosannah"   ajoutée au VIII siècle, et sa conclusion finale qui est l’acclamation messianique par 
excellence :"Béni soit au nom du Seigneur, Celui qui vient…" 

 
Dès la fin du chant, le prêtre reprend comme en écho la Sainteté : "Oui , Tu es vraiment 

saint ", ou "Père très saint "en faisant mémoire des événements du Salut . Au sommet de ce récit, se 
situe la Pâque vécue par jésus dans sa mort et sa Résurrection. Il est précédé d’une première 
épiclèse sur les offrandes, terme qui vous est désormais familier et qui signifie tout simplement 
l’invocation de l’Esprit Saint pour qu’IL sanctifie les offrandes. Puis, ce sont les paroles mêmes de 
l’Institution par Jésus de l’Eucharistie et j’attire votre attention sur les expressions tellement 
répétitives que nous n’en avons plus forcément conscience : 
 

 
"Prenez, et mangez-en tous : ceci EST mon corps, LIVRE pour vous. » 
 
Au soir du Jeudi Saint, le Corps de Jésus est livré, car Il ouvre Lui-même le moment où va 

s’accomplir où Il va accomplir ce qu’Il avait dit à ses disciples. Le moment est venu et en 
partageant ce dernier repas qui est la cadre de l’Institution et non l’Institution, Il livre son corps car 
Il va être arrêté et n’opposera aucune résistance : c’est librement et volontairement qu’Il va 
au-devant de Sa Passion.   

 
« Prenez et buvez-en tous car ceci EST la coupe de mon sang, le sang de l'Alliance nouvelle et 

éternelle qui SERA VERSE pour vous et pour la multitude en rémission des péchés. Vous ferez cela, en 
mémoire de moi. » 

 
De fait, le sang n’est pas versé, car si le corps est livré au moment du repas de par un acte 

volontaire, et libre, le sang n’est pas versé par Jésus mais par ceux qui vont le transpercer avec les 
clous et la lance, or cela se fera plus tard, au Golgotha. Entre ces deux moments le mal va 
s’acharner contre Jésus dans le mensonge, les faux témoignages, les condamnations de l’innocent, 
la libération d’un vrai coupable, et enfin l’exécution sur la Croix, supplice le plus infâmant qui soit 
pour les romains. Ceci peut nourrir la méditation et la contemplation du Mystère ;   

Alors l’assemblée va acclamer le Christ qui est désormais Présent, en totalité, au milieu de 
l’Assemblée, et non plus le Père, sous la forme de l’anamnèse selon plusieurs formules dont l’une a 
été modifiée en 2017. On y retrouve la dimension cosmique du Christ : mort, vivant et qui 
reviendra. La dimension eschatologique est exprimée par l’attente de la venue du Christ.et est 
essentielle comme nous le verrons par la suite.  

Le prêtre reprend ensuite cette anamnèse en la développant non plus par rapport eu Fils, 
mais par rapport au Père. Et nous avons ensuite la deuxième épiclèse qui demande à l’Esprit Saint 
de sanctifier cette assemblée, en tant qu’elle s’offre et se joint au sacrifice du Christ. 



Tout ceci est résumé par le schéma suivant :  

 
​ ​ ​ 1e épiclèse​ ​ ​ 2e épiclèse 
Préface​​ ​ Récit de l’institution​ ​ ​ ​ Intercessions​
​ ​ ​ ​ ​ + anamnèse 
Louange​ ​ ​ ​ Mémorial​ ​ ​ ​ Demandes 

​ ​        Sanctus​ ​ ​ ​ Acclamation​ ​   ​          Amen  
d’anamnèse​ ​ ​ de doxologie 

(en rouge : interventions de l’assemblée) 

 

Mais avant d’aller plus loin, nous avons parlé de méditation et contemplation, et il est 
certain que beaucoup se demandent en quoi consiste la contemplation, la méditation semblant plus 
facile à comprendre.  Pour cela, je vais faire référence à un petit ouvrage du cardinal Joseph 
Ratzinger que l’on connaît un peu plus sous le nom de Benoît XVI, qui a succédé à St Jean Paul II. 
Le titre semble un peu rébarbatif : "Eglise et théologie", mais le théologien nous livre ici une 
analyse sans concession de la situation de l’Eglise, au niveau de la Foi, et ses diverses composantes, 
théologie et magistère, transmission, catéchèse, et société.  

Pour ne pas induire de fausses interprétations sur ce point, je le réserve à un 
commentaire oral en direct avec les participants et je ne publierai donc pas cette intervention.  

 
Nous avons quatre prières eucharistiques distinguées par leur numéro : 

PE 1 ou canon romain la plus ancienne sans doute de la Liturgie romaine  

PE 2 reprend un texte du II siècle de la Tradition apostolique de St Hyppolyte ?  

PE 3 est une simplification de la PE 1  

PE 4 est une adaptation d’une anaphore byzantine dite de St Basile 

Nous avons d’autres prières plus précisément pour la réconciliation, au nombre de deux et 
des prières pour les assemblées d’enfants au nombre de trois et une prière pour des circonstances 
particulières  

Si l’on y regarde de plus près, nous allons percevoir que cette prière est consécratoire et 
que le récit de l’Institution est au cœur de celle-ci. 

Ce qui est strictement spécifique c’est que cette prière nous rend la présence du Christ 
nettement plus substantielle : cette présence est portée par une matière, ce qui n’est pas le cas pour 
les autres modes de présence qui ne sont plus manifestés en dehors de la célébration. C’est ainsi que 
cette Présence demeure et s’offre à la dévotion des fidèles et à l’adoration en dehors de la messe. Le 
Saint Sacrement n’est pas une icône de la Présence du Christ et renvoie au mémorial de la Pâque du 
Christ.  Il désigne le sacrement de l’Eucharistie dans son ensemble, et incite le chrétien à conformer 
sa vie au Christ. Il est prolongement et déploiement de la messe et même permet de s’y préparer.  

L’anamnèse 

Ce terme semble un peu savant, mais je vous rassure dans les professions médicales, para 
médicales ou psy, il fait partie du langage professionnel. Il s’agit tout simplement de résumer 
l’histoire du patient ou de la personne sur le pan médical ou socio familial 



Pour ce qui nous concerne, l’anamnèse s’adresse directement au Christ  en ce sens qu’elle 
nous renvoie à la Croix, Christ est mort, à la réalité présente, Christ est vivant, à sa venue dans la 
Gloire, puisque nous attendons sa venue. Le Christ nous précède, Il est avec nous, et nous sommes 
dans l’attente de sa venue. 

Je vous donne ici les différentes formules possibles de l’anamnèse 

   

 Il est grand, le mystère de la foi : 
R/ Nous annonçons ta mort, Seigneur Jésus, 
nous proclamons ta résurrection, 
nous attendons ta venue dans la gloire. 
 
Acclamons le mystère de la foi : 
R/ Quand nous mangeons ce pain 
et buvons à cette coupe, 
nous annonçons ta mort, Seigneur ressuscité, 
et nous attendons que tu viennes 
 
 Qu’il soit loué, le mystère de la foi : 
R/ Sauveur du monde, sauve-nous ! 
Par ta croix et ta résurrection, tu nous as libérés. 
 
Proclamons le mystère de la foi : 
R/ Gloire à toi qui étais mort, 
gloire à toi qui es vivant, 
notre Sauveur et notre Dieu : 
viens, Seigneur Jésus 

 

Juste une remarque à propos de l’anamnèse, l’anamnèse s’adresse au Christ de manière 
directe : "Gloire à toi… Nous rappelons ta mort, Seigneur ressuscité ". C’est pourquoi " Christ 
est venu…" n’est en rien une anamnèse même si ce chant est beau. Et qui plus est, ne la 
remplaçons pas par d’autres refrains du style " Que tes œuvres sont belles " ou " Souviens-toi de Jésus Christ " 
qui cassent la dynamique de la Foi et suppriment la dimension eschatologique de l’attente. 

La prière eucharistique se poursuit selon cette structure : 
 
Rappel du Mystère pascal  
Epiclèse sur l’assemblée 
Intercession pour l’Eglise 
Intercession pour les défunts 
Intercession pour l’assemblée 
 
La doxologie 
 
Ce terme vous est désormais familier et signifie tout simplement conclusion sous le mode 

de l’acclamation. Pour ceux qui se souviennent des séquences sur le corpus paulinien, je vous disais 
que s’il fallait résumer St Paul ce serait la formule idéale : 

 
Par Lui   rappel que Dieu est créateur et que toute la Création est de Lui et que nous sommes 

nous aussi ses créatures 



Avec Lui   rappel que nous nous offrons avec Lui et que sans Lui, nous ne pouvons rien faire 
Et en Lui   rappel que nous sommes le corps du Christ, c’est donc en Lui que nous sommes 

vivants. 
 

A Toi, Dieu le Père Tout Puissant 
Tout Honneur et Toute Gloire 

Pour les siècles des siècles 
 

A M E N ! 
 

Ici, le célébrant nous rappelle que la célébration est pour la Gloire de Dieu et que le Fils 
s’offre à son Père, avec tous ceux qui sont ici présents, mais aussi avec tous ceux qui nous ont 
précédés, avec les Saints, les Apôtres et la Vierge Marie. 

Nous en avons très peu conscience. J’en profite pour vous redire que quand l’on parle de 
l’Eglise, il ne s’agit pas seulement de l’Eglise contemporaine, que nous connaissons, mais de 
l’Eglise qui comprend tous ceux qui ont suivi le Christ et qui sont déjà avec Lui. Lors d’une 
célébration eucharistique, nous parlons de l’Eglise, Corps mystique du Christ.  

L’Amen final proclamé par l’assemblée reprend l’expression de Quahal, l’assemblée du 
Sinaï "Aman !" Amen" à savoir "Qu’il en soit ainsi !" une adhésion de tout l’être, bien plus 
signifiant qu’un simple oui ! 

 
Vendredi Saint et Samedi Saint 
 
Cette doxologie conclut la prière eucharistique proprement dite, et le Christ est présent 

parmi nous, c’est pourquoi nous allons joindre nos voix et notre prière à celle du Christ, pour 
qu’elle devienne une seule et même prière : "Notre Père" parce que le Christ avec l’action de 
l’Esprit Saint a réalisé l’unité entre nous, la communion de la synaxe sacrée. Le sacrifice de la 
Croix ouvre à la Résurrection et c’est bien ce que proclame cette doxologie en écho à l’anamnèse 

 
Puis vient l’embolisme qui va souligner la dimension eschatologique de la célébration, 

mais surtout développer la libération du mal. En effet, sanctifiés par l’Esprit Saint, l’assemblée doit 
être préservée et c’est pourquoi, elle est adoration et actions de grâces pour la venue de l’Esprit, 
c’est tout le sens de cette prière proclamée par le prêtre, à laquelle l’assemblée répond par la 
doxologie finale : 

 
"Car c’est à Toi qu’appartiennent le Règne,  

la Puissance et la Gloire, pour les siècles des siècles." 
 
Cette doxologie peut être accompagnée du geste de Salut qui consiste à tendre la main 

comme pour bien montrer que c’est à Dieu le Père Tout Puissant et à Lui seul que cette prière est 
adressée et qu’Il en est le seul possesseur. 

 
Bien trop souvent, lorsque le Notre Père est chanté, l’on enchaîne directement avec la 

doxologie, ce qui est une erreur majeure. En effet, l’embolisme a une importance essentielle 
puisqu’il vient amplifier la demande d’être délivré du Mal qui menace tout homme et toute 
l’assemblée. Le chantre de l’assemblée doit donc être attentif à ne pas la passer sous silence. 
Lorsque le pape Grégoire le Grand l’introduit à cette place dans la Liturgie, ce n’est pas pour rien, 
il reprend ici une tradition de la Liturgie byzantine. Elle a pour but de nous faire prendre 
conscience que nous sommes faibles et que c’est par grâce que nous sommes rendus dignes de 
recevoir le Corps du Christ, car la consécration à laquelle nous venons d’assister n’a d’autre but 
que la Communion au Corps et au sang du Christ.  



 Et c’est bien ce qui nous donne la capacité de partager la Paix que le Christ va nous 
donner par la médiation du prêtre. Ce geste de la Paix a une dimension universelle en ce sens que le 
Christ nous donne la force et la possibilité de surmonter toutes les divisions que le Christ a déjà 
surmonté sur la croix puisqu’IL est vainqueur du mal de par son sacrifice. Nous sommes ainsi 
renvoyés encore une fois à la croix, ce qui vient encore souligner le caractère sacrificiel de la messe. 

A ce propos, il nous faut répondre à une objection souvent faite par ceux qui relèvent de ce 
titre ridicule de traditionnalistes, alors qu’ils ne le sont en rien. Cette objection consiste bien 
souvent à souligner l’hypocrisie de ce geste et qui pour cela n’aurait pas lieu d’être, ce que, 
honnêtement, il est difficile de nier. Il nous arrive de donner la paix à des personnes avec lesquelles 
nous avons des difficultés relationnelles pour diverses raisons. MAIS, nous sommes réunis dans 
l’absolu pour rendre grâces à ce Dieu qui nous aime, qui nous rejoint en notre humanité et qui 
donne sa vie pour nous sauver.  

Si nous sommes réunis, pardonnés, sanctifiés encore une fois par grâce, c’est que nous 
sommes devant ce Dieu qui nous aime et que nous voulons aimer avec nos faiblesses.  

Certes, et à ce moment précis, nous nous reconnaissons en ce sens et c’est ce qui nous 
réunit au-delà de nos divergences, et autres difficultés à nous supporter dans le quotidien. Alors, 
c’est le moment de demander avec confiance de nous donner la force de pardonner et de nous 
reconnaître fils de Dieu et frères dans la Foi. Le Christ aime autant celui que nous acceptons avec 
difficultés que ma propre personne et c’est cela qu’il nous faut reconnaître. Nous sommes au pied 
du mur :  "Celui qui n’aime pas son frère, ne peut aimer Dieu." Je vous laisse méditer ce qui devrait 
interpeller notre propre conscience. 

 
La fraction du pain 
 
C’est à ce moment que le prêtre procède à la fraction du pain, et là encore, il ne s’agit pas 

d’une fantaisie, quand on trouverait plus juste de la faire quand le prêtre prononce les paroles 
consécratoires : "Il prit le pain, le rompit" ce que faisaient et font encore certains ministres. Eh bien, 
non ! Le corps du Christ fait l’objet de la fraction au moment où il va être donné aux fidèles, et non 
avant. De fait, lorsque le pain est consacré il est présenté à l’adoration des idèles en son entier, cela 
à cause du Jubé, et nous avons gardé cette pratique liturgique. 

En fractionnant le pain, le prêtre va faire le geste de l’immixtion ou commixtion qui a deux 
sens précis et qui correspond aux périodes historiques. Dans l’Eglise ancienne lorsque le pape 
s’installe à Rome, plusieurs églises sont construites et les prêtres ne peuvent pas participer à la 
messe du pape, c’est pourquoi, le pain consacré est confié aux diacres qui vont le répartir dans les 
différentes églises pour montrer la communion de l’Eglise autour de son pasteur.  

Par la suite, ce geste va symboliser la réunion de l’âme et du Corps du Christ, à savoir le 
symbole de la résurrection. Jusqu’à ce geste , le Corps et le sang du Christ sont séparés et là, ils sont 
réunis pour bien signifier la résurrection : lorsque le Christ est mis au tombeau , c’est son corps qui 
est enseveli, et ce n’est qu’à la Résurrection que le corps et l’âme du Christ sont à nouveau réunis.  

 
Au même moment, l’assemblée va entonner le chant de l’Agnus Dei qui ne sera introduit 

dans la Liturgie qu’au VII siècle par le pape Serge I. Pour la petite histoire ce chant avait été 
supprimé par les byzantins, lors du Concile Quinisexte en 692, du fait que l’on ne pouvait pas 
représenter le Christ sous une forme quelconque et encore moins celle d’un animal. La réforme du 
Pape Serge I, originaire d’Antioche rétablit ce chant , qui nous vient tout simplement de St Jean 
Baptiste qui nomme ainsi Jésus lorsqu’il Le voit arriver pour son baptême,  (Jn 1, 29-34)La formule 
actuelle sera définitive à la suite du Concile de Trente. 

  
Le moment de la communion 
 
Le prêtre après avoir dit la secrète, ainsi appelée parce que récitée à voix basse, va prendre 

la patène au- dessus du calice, et les élever en reprenant les paroles de l’Agnus Dei :  



"Voici l’Agneau de Dieu, voici Celui qui enlève les péchés du monde. Heureux les invités 
au repas des noces de l’Agneau" 

 
Je vous rappelais et même, insistais sur le fait que l’Eucharistie n‘avait rien à voir avec un 

repas et là il en est question. Ne nous méprenons pas, c’est le sacrifice du Christ qui prend ici toute 
sa dimension, et qui nous rappelle les paroles de Jésus. Pour que ce repas des noces de l’agneau soit 
de fait, il fallait que la victime soit immolée et donc que le Christ s’offre Lui-même sur la Croix.  

En effet, si vous reprenez le chapitre 6 de l’évangile de St Jean, vous avez de la bouche 
même de Jésus la signification spirituelle de ce repas, en considérant que ce n’est pas une 
justification de la messe comme repas. Cela va bien plus loin, car c’est le sacrifice qui ouvre à la 
réception du pain du ciel. Sans le sacrifice de la croix, la communion n’aurait jamais pu avoir lieu. 

 
Le moment de la communion  
 
Les ministres : sont de fait, les ministres par excellence, le prêtre et le diacre de par le 

sacrement de l’ordre d’une part, pour les prêtres, et le diacre de par l’ordination diaconale qui 
l’introduit au service de l’autel. 

Les ministres extraordinaires de la Sainte Communion ou MESC :  

Je vous livre ici les dispositions du Droit Canon que peu de paroisses suivent , mais voyons d’abord  
ce qui nous est dit :  

   Can. 230 - § 1.n Les laïcs qui ont l'âge et les qualités requises établies par décret de la conférence 
des évêques, peuvent être admis d'une manière stable par le rite liturgique prescrit aux ministères 
du lectorat et de l’acolytat ; cependant, cette collation de ministère ne leur confère pas le droit à la 
subsistance ou à une rémunération de la part de l'Eglise. 

§ 2. Les laïcs peuvent, en vertu d'une députation temporaire, exercer, selon le droit, la fonction de 
lecteur dans les actions liturgiques ; de même, tous les laïcs peuvent exercer selon le droit, les 
fonctions de commentateur, de chantre, ou encore d'autres fonctions. 

§ 3. Là où le besoin de l'Église le demande par défaut de ministres, les laïcs peuvent aussi, même 
s'ils ne sont ni lecteurs, ni acolytes, suppléer à certaines de leurs fonctions, à savoir exercer le 
ministère de la parole, présider les prières liturgiques, conférer le baptême et distribuer la sainte 
communion, selon les dispositions du droit. 

Can. 231 - § 1. Les laïcs, qui sont affectés de manière permanente ou temporaire à un service 
spécial de l'Église, sont tenus par l'obligation d'acquérir la formation appropriée et requise pour 
remplir convenablement leur charge, et d'accomplir celle-ci avec conscience, soin et diligence  

§ 2. Tout en observant les dispositions du can. 230, § 1, ils ont le droit à une honnête rémunération 
selon leur condition et qui leur permette de pourvoir décemment à leurs besoins et à ceux de leur 
famille, en respectant aussi les dispositions du droit civil ; de même, ils ont droit à ce que leur 
soient dûment assurées prévoyance, sécurité sociale et assistance médicale. 

Vous observerez que l’on se passe allègrement des dispositions de ce Droit, ce que les 
papes depuis Paul VI et surtout les trois derniers : Jean Paul II, Benoît XVI et François I, dénonce 
assez fréquemment. Quand l’on pense à la dimension spirituelle et surtout sacrée de la fonction, 
vous comprenez pourquoi ce ministère ne peut être autorisé de manière banale et exercé avec une 
certaine légèreté. Il serait donc exigible a minima que ces laïcs reçoivent une formation adéquate, 
soient expressément désignés par le prêtre avant la célébration. 



 

De plus, il serait bon que ces laïcs portent un signe liturgique tel qu’une étole, écharpe ou 
cape ou tout autre signe distinctif. Enfin, ils ne peuvent en aucun cas se communier eux-mêmes 

Ceux qui reçoivent la sainte communion : 

Même les diacres, qui sont au service de l’autel, reçoivent la communion de la main du 
prêtre, ils ne peuvent se communier eux-mêmes. 

Pour les laïcs : il serait bon et surtout respectueux de la part de ces derniers, de cesser 
les querelles de clocher qui portent atteinte à la réception de la Sainte Communion concernant la 
bonne attitude, ou la manière de recevoir le Corps du Christ.  

STOP ! Tout d’abord, dans l’Eglise primitive, puis aux temps apostoliques, les fidèles 
recevaient le Corps du christ dans la main. A cet égard je vous renvoie au texte de St Cyrille de 
Jérusalem sur ce sujet.   

Ensuite, dès le VII siècle, puis  au Moyen Age la communion se donne sur la langue et ce 
pour des questions de respect, évitant le risque de profanation, d’une part, mais surtout pour une 
question d’hygiène, d’autre part. Cette pratique va perdurer jusqu’au Concile Vatican II, et les 
évêques de France vont demander au Saint Siège de revenir à a pratique de la communion dans la 
main.  

Après consultation des évêques, il s’avère que la grande majorité est opposé à cette 
pratique. Compte tenu du contexte assez difficile sur le plan pastoral, le Souverain Pontife, laisse 
aux conférences la responsabilité de la mise en œuvre de cette pratique.  

Retenez simplement que les deux pratiques sont admises, en privilégiant la communion 
sur la langue. Donc, pas d’anathèmes entre vous, dès lors que les évêques autorisent les deux 
pratiques. 

Par contre, considérer que la communion donnée par un ministre ordonné est plus 
fructueuse que celle donnée par un laïc est une absurdité majeure. De fait, ce laïc n’est pas investi 
de sa seule autorité ou décision, il en est investi par le ministre de l’Ordre et la communion n’est en 
rien entachée par le statut du laïc.  

Je vais vous rappeler ici les mauvaises manières de communier, mais de grâce, n’en faites 
jamais affaire de jugement ou condamnation. Il s’agit bien trop souvent d’ignorance ou 
d’inconscience. 

​
C’est pourquoi, nous avons d’abord à nous interroger sur notre propre relation à Dieu, et c’est ici 
que le sens de la communion va prendre tout son sens et ne regarde que le fidèle et son confesseur, 
car sur ce chapitre nous avons à considérer quelle est la place de Dieu dans ma Vie.  

Ce n’est pas à nous de valider tel ou tel magistère selon nos petites appréciations 
personnelles : le Christ et l’Eglise ne font qu’UN, ne nous en déplaise avec tous les arguments 
intellectuels et humains que nous pouvons développer à l’infini.  

 

Une dernière précision : pour ce qui concerne la communion par intinction, seul le ministre 
ordonné est appelé à la donner et personne d’autre. Un laïc peut assister le prêtre en portant le calice 



mais il ne peut donner la communion sous cette forme, pas plus qu’il ne peut se communier 
lui-même, d’une manière ou d’une autre, même sans l’intinction. 

Les effets de la communion sacramentelle  

Nous avons vu qui étaient les ministres de la Sainte communion, ainsi que les fidèles qui la 
recevaient de différentes manières, soit sur la langue, soit dans la main, sans qu’il y ait lieu de 
polémiquer sur le sujet. De même, il est aussi inutile de considérer que la communion ait plus 
d’effets ou serait plus sacrée si elle est donnée par un ministre ordonné plutôt que par un laïc, nous 
ne sommes pas loin de l‘absurde et du ridicule. D’ailleurs, nous verrons que certaines formes de 
communion eucharistique, car, aussi étonnant que cela puisse paraître, il en est plusieurs, se 
réalisent sans aucun ministre. Alors voyons cela de plus près mais d’abord, intéressons-nous aux 
effets de la communion, qui sont de l’ordre de la communion spirituelle que nous verrons plus 
avant.  

�​ L’union avec le Christ. 

Comme je vous l’avais déjà exprimé, consommer le Corps du Christ est exactement 
à l’inverse de la consommation de toute nourriture terrestre. Là où notre organisme 
transforme les aliments pour l’assimilation nutritionnelle, c’est le Corps du Christ 
qui vient nous transformer comme l’exprime si bien l’un de nos chants « zpour nous 
transformer en Lui.Recevoir le Christ dans l’Eucharistie fait fusionner notre être 
avec celui du Christ. Saint Cyrille d’Alexandrie comparait ce phénomène avec « de 
la cire fondue qui se mélange au reste de la cire ». L’itinéraire du chrétien est 
celui qui conduit à devenir comme le Christ, à demeurer en Lui et Lui en nous.  

 

�​ La destruction des péchés véniels.  

Quand nous recevons l’Eucharistie, nous sommes unis à la charité elle-même, ce qui 
consume les restes de nos péchés véniels et nous rend purs et aptes à repartir du bon 
pied. En effet, le péché véniel peut nous amener à nous éloigner de la Charité, mais 
recevoir le Christ détruit le péché véniel, et nous fait communier à l’Amour. 

 

�​ La préservation du péché mortel.  

Le péché mortel si nous en avons conscience nous interdit de participer à la 
communion eucharistique, et seul le sacrement de réconciliation peut nous en laver.  
Il est donc préférable de communier autant que cela nous est possible, car 
l’Eucharistie nous permet d’éviter le péché mortel en nous apportant une protection 
renforcée quant à celui-ci. Effectivement, recevoir le Christ, et donc l’Amour nous 
renforce dans l’union au Christ et nus incite à nous éloigner de ce péché, pour peu 
que nous ayons conscience de ce que nous recevons.  

 

�​ Une relation personnelle avec Jésus.  

 



Si vous vous souvenez de ce que je vous ai dit sur la Contemplation chrétienne au 
moment où le Christ est rendu présent sur l’autel par les paroles consécratoires, a 
fortiori, doit-elle être encore plus prégnante dès lors que vous recevez le Christ.C’est 
l’Eucharistie qui nous permet d’avoir une relation plus personnelle, plus intime avec 
Celui qui vient ainsi se donner à nous. Benoît XVI dans son exhortation apostolique 
de février 2007 nous le redit avec force :" Aujourd’hui, il est important de 
redécouvrir que Jésus n’est pas juste une conviction personnelle ou une idée 
abstraite, mais bien une vraie personne qui, en prenant part à l’histoire des 
Hommes, est capable de renouveler la vie de chaque individu. C’est pourquoi 
l’Eucharistie, en tant que source et sommet de la vie et de la mission de l’Église, doit 
être traduite en spiritualité, en une vie vécue “selon l’Esprit Saint” " 

�​ Le don de la Vie.  

Au Baptême, nous recevons le don de la Vie, ce que demandent les catéchumènes à 
l’Eglise, la Foi et donc la Vie éternelle. Cela signifie tout simplement que la Vie 
éternelle ne commence pas seulement à la mort physique, mais dès le Baptême et 
l’Eucharistie "conserve et accroît la vie de grâce reçue au Baptême"(CEC 1392) Il 
serait donc gravement préjudiciable pour notre vie spirituelle de nous en passer, d’où 
l’insistance de l’Eglise pour notre participation à l’Eucharistie dominicale.  

�​ L’unité avec le Corps du Christ.  

Le fait de communier renforce notre union avec le Christ, et donc nous ne faisons 
plus qu’UN avec lui, mais ce faisant tous ceux qui communient au même Corps, au 
même pain, comme le dit St Paul, sont de fait unis entre eux. C’est le Christ qui fait 
notre unité et pas nos propres forces. Ceci vient donc confirmer le fait que même si 
nous sommes en mauvais termes avec d’autres fidèles de notre communauté, nous 
sommes malgré tout en communion, car le Christ est le même pour tous et Il est en 
nous. Et c’est l’Eucharistie qui nous le permet. 

�​ L’engagement auprès des pauvres.  

L’Eucharistie nous invite par le fait même, à prêter une attention toute particulière 
aux pauvres, puisque, en chacun d’eux, nous devrions reconnaître le Christ. St Jean 
Chrysostome est très incisif sur ce point et nous renvoie au paragraphe précédent : 
"Tu as goûté au sang du Seigneur et tu ne reconnais pas même ton frère. Tu 
déshonores cette table même, en ne jugeant pas digne de partager ta nourriture celui 
qui a été jugé digne de prendre part à cette table. Dieu t’a libéré de tous tes péchés 
et t’y a invité. Et toi, pas même alors, tu n’es devenu plus miséricordieux ". Nous 
avons partagé le même Pain, le Corps du Christ, et nous maintenons malgré tout, nos 
ressentiments, alors que nous devrions être miséricordieux, puisque la Miséricorde 
divine est en nous.   

�​ Une consolation spirituelle.  

Ce moment de la communion devrait nous donner un avant-goût de la Joie du Ciel, 
dans la mesure où nous avons en nous la source de la joie parfaite. C’est le moment 
où jamais de demander à Dieu de de nous apporter la Paix, la Consolation dans le 
fardeau de notre quotidien. L’Eucharistie permet de reprendre des forces spirituelles, 
par rapport à toutes les difficultés que nous vivons 



�​ Un point d’ancrage dans nos vies.  

La Nature profonde de l’Eucharistie devrait nous inciter à organiser notre vie autour 
de celle-ci. Dieu vient en nous, IL est dans notre main, sur notre langue, et nous 
allons LE consommer comme IL nous le demande. Comme disait le Saint curé 
d’Ars, si nous avions une vraie conscience de cela, nous serions morts. Alors, un 
match, une émission, une réunion de famille ? L’Eucharistie d’abord !  

 

�​ Une propension à vouloir vivre en paix.  

Lors du Synode sur l’Eucharistie en 2005, les évêques se sont entretenus sur le fait 
que l’Eucharistie produisait un grand effet sur les peuples des zones en guerre et leur 
donnait un élan pour chercher à obtenir la paix. « Grâce aux célébrations 
eucharistiques, les personnes engagées dans les conflits ont eu la possibilité de se 
rassembler autour de la Parole de Dieu, d’entendre son message prophétique de 
réconciliation par le pardon gratuit, et de recevoir la grâce de conversion qui leur 
permet de partager la même coupe et le même pain ».  (Propositio 49) 

 

Ces effets de la communion sont cependant conditionnés à la vérité de la disposition 
intérieure. Ce que l’on entend par là, c’est tout simplement la parfaite conscience des Mystères qui 
sont ici célébrés. Toute la célébration, et donc la Liturgie qui est déployée par l’Eglise n’a d’autre 
objectif que nous préparer intérieurement à la rencontre avec le Christ qui se rend présent et par sa 
Parole et par son Corps et son Sang. Nombre de pères spirituels insistent lourdement sur la pureté 
du cœur qui s’obtient par le sacrement de Réconciliation, la préparation pénitentielle et le désir 
véritable et profond de recevoir le Christ en son être propre. Il est évident qu’une participation à la 
célébration eucharistique et donc à la communion au Corps et au sang du Christ sans la conscience 
éclairée du Mystère pascal où le Christ s’offre à nous en son Corps de par le sacrifice suprême de 
la Croix, ne produira aucun effet, sinon, des effets moindres (pour ne pas occulter l’action 
mystérieuse du Seigneur en l’âme de celui qui LE reçoit, sans le savoir ; plusieurs exemples de 
conversion soudaine à cette occasion sont recensés). Enfin, il est évident que si nous participons 
sans une réelle présence et une claire conscience de ce qui est manifesté, les effets seront largement 
atténués sinon, inexistants.  

 

Les formes de la communion 

Tout ce que nous venons d’exprimer concerne bien évidemment la communion 
sacramentelle, à savoir celle qui présuppose une participation effective à la célébration 
eucharistique et donc à recevoir physiquement la sainte hostie ou particule (terme exact). Mais 
l’Eglise reconnaît d’autres formes de communion, indépendamment de la réception de l’hostie. Et 
d’emblée, bien contrairement à ce qui est souvent entendu : 

"Ces diverses formes de communion ont la même valeur parfaite et produisent les mêmes 
effets dans notre vie spirituelle" 

Communion de désir   Plusieurs circonstances ou situations peuvent nous empêcher de 
recevoir la communion sacramentelle. Des plus dramatiques au plus banales, il ne nous est pas 



possible, dans ces conditions, de recevoir la communion : persécutions, guerres, situation 
géographique, état de santé…. Et j’en passe. 

Au-delà du fait qu’il s’agit d’être en état de grâces pour recevoir la communion, la 
communion de désir a ceci de particulier que le désir ardent de recevoir les fruits de ce sacrement, 
par un amour brûlant, une foi vive, un esprit d’humilité et d’espérance, va nous unir spirituellement 
au Christ présent dans l’Eucharistie. 

Vous avez exactement le même effet, lors de ce que l’on appelle le baptême de désir par une 
personne parfaitement consciente de ce qu’elle demande (CEC 1258) Sans recevoir effectivement le 
sacrement, elle en reçoit quand même les effets. Ainsi, désirer de tout son être recevoir le Christ, 
alors que matériellement cela est impossible, produit les mêmes effets que la communion 
sacramentelle : menace effective de mort violente, distance prohibitive d’avec le prêtre comme en 
Afrique par exemple, une maladie sans ministre possible. C’est le désir de la Foi qui opère par 
l’Amour. Cela rejoint la communion spirituelle en termes de dispositions intérieures, parce que 
Dieu dont la Puissance n’est pas liée aux sacrements visibles sanctifie l’homme en sa vie intérieure 
et répond à la Foi de celui qui LE désire.  

Communion spirituelle    

Hors de la communion de désir en des situations exceptionnelles sinon dramatiques, il est 
une forme de communion possible, la communion spirituelle. Une période récente nous a confronté 
à ce type de communion : la pandémie de Covid. Mais contrairement aux situations d’urgence qui 
caractérisent, mais pas seulement, la communion de désir, la communion spirituelle qui ne dépend 
que de circonstances particulières qui empêchent de recevoir la communion sacramentelle sans 
caractère d’urgence, ou de menaces vitales, se doit d’être préparée intérieurement.  C’est ce que 
nous exprime déjà le Concile de Trente : 

 "Ceux qui ne reçoivent la sainte Eucharistie que spirituellement mangent en désir le pain 
céleste qui leur est offert avec cette foi vive qui opère par la charité ; ils en ressentent (alors) le 
fruit et l’utilité"  

Pour cela quelques étapes sont préconisées. 

 
 
Les six étapes à suivre pour recevoir la communion spirituelle 

1) S'unir à la prière de l'Église. ... Avant la communion spirituelle, il convient de se mettre 
en présence de Dieu et de s’unir à la prière de toute l’Église. Après un signe de croix et une 
brève invocation de l’Esprit Saint, vous pouvez lire les oraisons et les antiennes du jour. Les 
missels des fidèles contiennent des introductions à la messe du jour, ainsi que des 
indications sur le temps liturgique (carême, triduum, temps pascal…), les diverses 
solennités, une biographie du saint qui est célébré… 

 

2) La purification intérieure…Pour préparer son cœur à recevoir la grâce de la communion 
spirituelle, vous pouvez réciter ou chanter le Kyrie litanique (« Seigneur prends pitié ») suivi 
de la formule d’absolution Misereatur vestri (« Que Dieu nous fasse miséricorde »), qui 
dans le rituel de la messe remplace le Confiteor (« Je confesse à Dieu ») : 

https://fr.aleteia.org/cp1/2020/03/07/le-vrai-sens-du-signe-de-croix/
https://fr.aleteia.org/2017/06/03/apprendre-a-prier-a-laide-de-lesprit-saint/


Seigneur Jésus, envoyé par le Père pour guérir et sauver les hommes, prends pitié de nous. – 
Kyrie eleison.  

Ô Christ, venu dans le monde appeler tous les pécheurs, prends pitié de nous. – Christe 
eleison. 

 Seigneur, élevé dans la gloire du Père où tu intercèdes pour nous, prends pitié de nous – 
Kyrie eleison 

Que Dieu tout-puissant nous fasse miséricorde ; qu’il nous pardonne nos péchés et nous 
conduise à la vie éternelle. Amen. 

3) L'écoute de la Parole de Dieu. ... En union avec tout le Peuple de Dieu et la communauté 
des fidèles, vous pouvez ensuite lire et méditer les textes de la Parole de Dieu de la messe du 
jour. A ce propos, il ne suffit pas de lire mais d’écouter la Parole, ce pourquoi, il est plus 
juste de la lire à haute voix.   

4) La prière de communion spirituelle. ...Un peu comme l’âme de la bien aimée dans le 
Cantique des cantiques qui cherche son bien-aimé pour s’unir à lui, la communion 
spirituelle doit se vivre comme le désir d’une présence, qui est celle du sacrement. La prière 
de communion spirituelle est l’expression de ce désir. Je vous donne ici un exemple de 
prière, qui est celle du pape François, mais vous pouvez en choisir d’autres soit dans les 
missels, les livrets de prière, Prions en Eglise, Magnificat…sur Internet… 

À tes pieds, ô mon Jésus,  
Je m’incline et je t’offre le repentir de mon cœur contrit qui s’abîme dans son néant et Ta 
sainte présence.  
Je t’adore dans le Saint Sacrement de ton amour, désireux de te recevoir dans la pauvre 
demeure que mon cœur t’offre. 
 En attente du bonheur de la communion sacramentelle, je veux te posséder en esprit.  
Viens à moi, ô mon Jésus, pour la vie et pour la mort.  
Que ton amour enflamme tout mon être, pour la vie et la mort.  
Je crois en toi, j’espère en toi, je t’aime.  
Ainsi soit-il. 

 

5) L'action de grâce et l'envoi. ... Le temps d’action de grâce est le temps qui, à la messe, 
nous fait passer de la communion sacramentelle (physique) à la communion spirituelle. 
Étant directement dans le moment de la communion spirituelle, nous pouvons rendre grâce 
en nous unissant à nouveau à la prière de l’Église en prenant la résolution de témoigner du 
don reçu. Cette résolution peut s’exprimer par une prière à l’Esprit Saint, la prière de saint 
Ignace (la prière scoute) ou la prière d’abandon du bienheureux Charles de Foucauld : 

6) La protection de Marie…Il est bon d’achever ce temps de communion spirituelle et de 
prière avec la Vierge Marie. Plusieurs prières sont possibles, comme le Salve Regina, la plus 
célèbre des antiennes adressées à la Mère de Dieu., Je vous salue Marie, ou bien toute prière 
à Marie que vous connaissez.  



Si vous avez remarqué que l’on suit pratiquement les étapes de la célébration eucharistique, 
vous avez parfaitement raison. En fait, il n’y a pas de différence majeure pour la bonne et simple 
raison que communion de désir, communion spirituelle et communion sacramentelle produisent les 
mêmes effets. 

Cependant, il est essentiel de vous mettre en garde contre un argument fallacieux bien 
souvent mis en avant pour justifier la non-participation aux célébrations eucharistiques. En effet, 
certains voudraient se dédouaner de l’obligation chrétienne de participer à la célébration 
eucharistique sachant que la forme de la communion spirituelle produit les mêmes effets : eh bien 
NON ! Cette forme de communion n’a de valeur que si et seulement si les circonstances vous 
empêchent de participer à l’assemblée eucharistique, sinon vous n’êtes pas en Vérité avec 
vous-mêmes. : je vous renvoie ainsi au paragraphe concernant la disposition intérieure. 

Communion de martyre 

Evidemment, chacun comprendra qu’être martyr pour la Foi, consiste à s’identifier au 
Christ. Je suis au regret de vous dire que non, il ne s’agit pas d’une identification au sens littéral du 
terme. Personne ne peut s’identifier au Christ, pour la bonne et simple raison qu’un être humain 
n’est pas Dieu. Cependant, souffrir le martyre est considéré par l’Eglise comme communion 
essentielle aux souffrances du Christ. Il n’est pas de plus grand amour que de donner sa vie pour 
ceux qu’on aime, ici pour Celui que l’on aime. Il s’agit là de l’acte de Foi majeur le plus 
authentique qui soit : l’union au Christ serait alors la plus parfaite, en référence aux paroles du bon 
larron et de la réponse de Jésus : "Aujourd’hui, même tu seras avec moi dans le paradis" Elle serait 
alors la communion la plus parfaite qui soit, et sur ce sujet, les avis des spécialistes étant divergents, 
je vous laisse méditer. 

Par contre, nous avons toujours une propension à considérer le martyre comme étant 
sanglant, alors que non, il n’en est rien. Il est vrai que lorsque l’on évoque les martyrs, nous 
pensons instantanément à ceux qui ont été exécutés au nom de leur Foi, comme encore aujourd’hui. 
En effet, le martyre non sanglant est aussi reconnu et considéré comme communion avec les mêmes 
effets que la communion sacramentelle ou spirituelle. Et de fait, nombre de chrétiens de par le 
monde, ne sont pas exécutés, mais sont contraints à vivre dans des conditions vexatoires, victimes 
de harcèlements en tous genres une forme de martyre. 

 

La communion des malades 

Vous aurez sans doute remarqué que le prêtre, après la consécration place une ou plusieurs 
hosties dans des petites boîtes, des custodes, et qu’il les remet à des laïcs, vers la fin de la 
célébration. Il s’agit tout simplement de porter le Christ présent en son eucharistie à ceux qui sont 
empêchés momentanément de participer à la célébration du fait d’une maladie ou de tout autre 
empêchement. 

Contrairement à ce que l’on observe dans nombre de paroisses, là où des laïcs se présentent 
pour porter la communion aux malades, sans autre forme de procès, la liturgie considère cette 
mission comme étant émanation de l’assemblée communautaire. C’est pourquoi, elle devrait faire 
l’objet d’un rituel particulier.  

Tout d’abord, il faut rappeler que le laïc qui porte la communion entre dans le cadre du 
Ministre Extraordinaire de la Sainte Communion et doit donc être expressément désigné par le 
prêtre et bénéficier d’une formation adéquate. 



Pour bien signifier le caractère communautaire de ce service, le prêtre appelle ces personnes 
juste avant la communion de l’assemblée, il leur donne la communion et prononce sur eux une 
bénédiction particulière, après leur avoir remis la custode. Il les envoie ainsi porter le corps du 
Christ aux membres de l’assemblée qui ne peuvent participer du fait de leur maladie.  

Par ailleurs, il peut arriver que le malade ne puisse recevoir une nourriture solide : dans ce 
cas, à la place de la custode, on remet un flacon ad hoc, contenant le Sang du Christ, pour que la 
personne puisse recevoir la communion.  

Ce rituel renforce donc l’aspect communautaire pour ses membres qui sont empêchés 
momentanément de participer à la célébration eucharistique, car il s’agit d’un acte liturgique qui 
concerne toute l’assemblée qui prend soin de ses malades. Il est d’ailleurs souhaitable que la 
communion soit portée le Jour du Seigneur, contrairement à ce que certaines aumôneries 
hospitalières ont décidé de ne la porter que dans la semaine pour des motifs purement pratiques, 
libres de contraintes.  Là encore, on fait passer le Christ après nos petits besoins.  

Après la communion  

Les fidèles ayant communié, il serait bon qu’un temps de silence recueilli puisse suivre ce 
moment, temps de contemplation et de méditation personnelle pour ce si grand Mystère où Dieu 
vient nous rejoindre dans notre humanité. Pour cela le chant de communion devrait s’arrêter à la fin 
de la communion des fidèles. 

Le prêtre prononce alors la prière de post communion, qui peut soutenir la méditation, puis il 
procède à la purification des vases sacrés avec l’eau, qu’il se doit de consommer (elle contient 
encore quelques gouttes du sang du Christ) et non verser dans les pots de fleurs…. Si, si, vous avez 
bien lu, d’autant plus que l’on ne doit pas mettre de fleurs sur l’autel. Il retourne alors à son siège et 
prolonge quelques instants toujours trop courts au regard de nombreux célébrants en particulier les 
papes dont Jean Paul II et Benoît XVI. Pour autant, rien ne vous empêche de prendre un temps dans 
la journée pour prolonger cette méditation.  

Ensuite le prêtre nous invite à une dernière prière, prière de conclusion de la célébration.  

Bénédiction finale et envoi 

Là encore, la formule : "Le seigneur soit avec vous"  …" Et avec votre Esprit" 

Puis le prêtre bénit l’assemblée selon la formule plus ou moins variable :  

" Que Dieu Tout Puissant VOUS bénisse au Nom du Père et du Fils et du St Esprit" 

Notez au passage que j’insiste sur le vous, non pas par fantaisie, mais bien parce que le 
prêtre agit toujours "in personna Christi»  le Christ n’a pas à se bénir.  

Et c’est l’envoi en mission : "Allez dans la Paix du Christ " ……. "Nous rendons grâces à 
Dieu" 

Un chant final clôture la célébration.  

Observez ici, que nous sommes au moment de l’Ascension, ce qui n’est pas forcément 
évident, mais souvenez-vous qu’il s’agit du Triduum Pascal qui accomplit la Promesse de Salut. Le 
sacrifice sanglant de la Croix est accompli une fois pour toutes et le Christ va quitter ses disciples 



en leur disant d’aller enseigner les Nations et de les baptiser. C’est exactement le sens de cet envoi. 
Ce que nous avons reçu, nous avons à charge de le proclamer, c’est toute la signification des trois 
sacrements de l’initiation chrétienne : baptême, eucharistie, confirmation.  

 


