LES SACREMENTS ET LE CORPS.

Ce que nous avons dit jusqu’a maintenant est assez centré sur les sacrements puisque
familiérement la Liturgie nous renvoie a la célébration eucharistique, alors qu’elle est bien plus que
cela, mais par contre, toute Liturgie est sacramentelle.

Je vous renvoie ici a ce que nous avons déja dit sur les sacrements, a savoir que le terme

sacramentum, découle du mot grec JUOTEPIOV, mustérion, qui signifie mystere. Ce mot particulier

qui tient souvent lieu d’argument contre le christianisme, est exactement le signifiant exact de ce
qui dépasse ’homme, qui nous dépasse, Alliance entre Dieu et les hommes, médiation en Jésus
Christ qui s’est fait chair. Et le fait est que personne ne peut percer le Mystére pour ne pas dire les
Mysteres, pas méme le plus brillant des théologiens que le plus grand des saints, car il s’agit d’une
expérience personnelle intime. Au Moyen -Age, on avait des spectacles sur le parvis des églises, qui
enseignaient le peuple en complément de la Liturgie, et ces spectacles étaient désignés par le mot
Mystére (de la Passion, de la Résurrection, de la Nativité). Au passage, remarquons qu’ils sont a
I’origine du théatre tel que nous le connaissons : les confréries religieuses seront a 1’origine des
toutes premieres troupes théatrales profanes.

St Augustin va définir le premier sacrement comme étant 1’Ecriture sainte, puis 1’Eglise, le
signe de croix ou l’alléluia.  Si vous vous vous souvenez bien, la définition de St Augustin
permettra de distinguer les sept sacrements au Concile de Lyon en 1274.11 s’agit de considérer le
sacrement comme signe visible d’une réalit¢ invisible, mais les théologiens scholastiques
considérant le spectre beaucoup trop large d’une telle définition vont distinguer ceux qui sont
effectivement cause de Salut, signes efficaces de la grace du Seigneur en ce sens qu’ils sont causes
de la grace. (ex opere operato). Tous les autres signes seront considérés comme sacramentaux,
participant indirectement a 1’Alliance, mais n’étant pas la cause instrumentale directe de la grace.
Cette conception reléve de la Théologie scholastique.

Ici, le corps est donc sollicité au premier chef. En effet, les rites qui se déroulent sous nos
yeux et les symboles que nous mettons en ceuvre sont a la fois et recus et agis par le corps. Le
toucher, 1’odorat, la vue, I’ouie, le golt vont inter-agir de telle maniére que ce qui est percu nous
renvoie a une autre réalit¢ que I’intelligence propre va pouvoir comprendre, et a une réalité plus
profonde qui est de 1’ordre de I’intelligence de la Foi.

Pour illustrer ces propos apparemment complexes, voyons le baptéme : le prétre fait couler
I’eau sur le front ou la téte du baptisé. Vous voyez le geste, de I’eau coule, rien de bien
extraordinaire. Sauf que cette eau est bénie, de par un sacramental a savoir une Parole et un geste de
bénédiction et donc ce n’est plus banal : votre intelligence de par les enseignements regus avant le
baptéme sait et comprend cela. Mais votre intelligence s’arréte 1a, elle ne peut percevoir ce qui est
de I’ordre de I’effacement du péché originel, ni du fait que vous devenez enfants de Dieu. Seule la
Foi vous emmene dans ce domaine spirituel par excellence, parce que méme si vous savez de par
votre intelligence que c’est bien le signifiant invisible de cette eau qui coule, si ce n’est pas vécu au
sens spirituel du terme, si la Foi est absente, alors le sacrement est strictement inefficace. A ce
stade, méme le théologien le plus brillant n’est pas plus savant que celui qui regoit le baptéme et qui
au plus intime de I’étre, de son étre pergoit que ce qu’il a recu est de 1’ordre d’une rencontre avec
Celui qui s’est révélé a lui, et qui I’a conduit vers le baptéme. C’est pourquoi, I’Eglise parle de
I’intelligence de la Foi, a savoir que des personnes, bien loin de la science théologique, ont cette
faculté de percevoir la grandeur du Mystere, et d’étre conscient de ce qui se passe au plus profond
d’eux-mémes au point méme d’étre dans une autre dimension, le monde extérieur s’efface. (Extase
mystique qui n’est pas réservée aux super grands mystiques reconnus). Seule, la Foi permet cette
expérience propre, et bien souvent d’ailleurs, des personnes qui ne se connaissent pas percoivent
quasi instantanément qu’elles ont affaire a un croyant, comme si, mystérieusement existait un lien
qui les unissait au-dela de la simple relation humaine. Personnellement, aprés des années de vécu de
Foi, d’accompagnement spirituel, d’études de Théologie, je suis toujours émerveillé de rencontrer



des personnes qui n’ont pas cette expérience, ni les connaissances théologiques et qui sont pourtant
aussi conscientes de la réalit¢ sacramentelle. C’est 1a le grand Mystere dont parle St Paul, le
Mystere de la Foi.

C’est ainsi que le rapport entre Liturgie et sacrements est trés étroit, puisque toute la vie
liturgique gravite autour des sacrements. Jésus Christ peut étre considéré comme sacrement de la
rencontre avec Dieu, et les sacrements chemins vers Dieu par la médiation du corps. Ils sont donc
avant tout des liturgies puisqu’ils mettent en ceuvre corporellement et spirituellement des rites
symboliques, sacrés et ['union fidele au Dieu en Jésus Christ qui nous associe a son ceuvre.

LA LITURGIE, LIEU THEOLOGIQUE EN DEBAT.
La liturgie n’est pas une performance

Quelque peu bizarre que cela puisse paraitre, ce terme de performance est bien souvent une
caricature de la Liturgie. Si elle est effectivement de 1’ordre d’un agir, puisque 1’on fait ce qui doit
étre fait selon des regles, elle ne peut se suffire a elle-méme. Et pourtant combien de célébrations ou
I’on vante le prétre, I’animateur de chants, la chorale et que sais-je encore ? C’est possiblement
naturel, mais tel n’est pas le but de la Liturgie. Une superbe célébration peut parfaitement passer a
coté de son objectif quand une célébration treés simple dans une chapelle, une prison, un hopital peut
parfaitement atteindre son but.

Il ne s’agit pas d’adapter les liturgies en fonction du public, jeunes, catéchismes, scouts ou
mouvements particuliers. Ce qui se passe dans le chceur, n’est pas un spectacle alors que I’on en
utilise parfois les techniques, a grands renfort de gestuation, de vidéos de bandes sons, et autres
artifices. La Liturgie ne s’adresse pas d’abord a I’affectif a I’émotionnel. Le centre de la Liturgie est
bien le mémorial de la mort et de la Résurrection du Christ, et le principal acteur en est le Christ
méme si elle requiert la participation des hommes. Nous avons a nous décentrer de nous-mémes
pour contempler et regarder Celui que nous célébrons.

Bien trop souvent, nous évaluons nos célébrations a I’aune de la réussite de la participation
du plus grand nombre, alors que la célébration doit favoriser avant tout une expérience spirituelle et
corporelle, I’ceuvre de I’Esprit dans le cceur de ceux qui écoutent la Parole, et recoivent les graces
propres au sacrement célébré. C’est Jean Paul I qui résume cela en affirmant "Rien de ce que nous
faisons, nous, dans la Liturgie, ne peut apparaitre comme plus important que ce que fait le Christ,
invisiblement mais réellement par son Esprit"

La Liturgie, Epiphanie de I’Eglise

La Liturgie est une Epiphanie de I’Eglise, en ce sens qu’elle est I’Eglise en priére,
puisqu’elle exprime alors ce qu’elle est : Une, Sainte, Catholique et Apostolique.

Elle est Une parce que son unité lui vient de la Trinité, et d’autant plus quand elle célebre
I’Eucharistie, en une seule priére auprés de 1’autel unique ou préside I’évéque entouré de son
presbyterium et de ses ministres.

Elle exprime la Sainteté qui lui vient du Christ quand elle est rassemblée en un seul corps
par ’Esprit Saint qui sanctifie et qui donne la Vie.

Et de plus, elle exprime la Sainteté qui lui vient du Christ, quand elle est rassemblée en un
seul Corps par I’Esprit Saint qui sanctifie et donne vie. Elle communique aux fideles toute grace et
toute bénédiction du Pére par I’entremise des sacrements.



Enfin, elle st apostolique dés lors qu’elle professe la Foi fondée sur le témoignage des
apotres et qu’elle transmet fidelement ce qu’elle a recu de la Tradition. En effet, le culte qu’elle
rend a Dieu lui apprend qu’elle se doit d’annoncer au monde la Bonne Nouvelle de Jésus Christ, et
c’est dans la Liturgie que le Mystere de I’Eglise est annoncé, manifesté et vécu.

Ces derniceres affirmations ont ainsi plusieurs conséquences qui ont une profonde influence
sur la vision de I’Eglise que peuvent avoir les fideles. Et de fait, si I’on choisit la paroisse en
fonction du prétre ou de 1’animation, il s’agit d’abord de I’affectivité et de I’émotionnel qui fait que
I’on se sente plus ou moins bien. Mais la réalité spirituelle est totalement occultée et la liturgie ne
dépend alors que des sensibilités, et donc avec des implications subjectives en termes d’animations
et de sociabilité plus ou moins fraternelles.

Dans ce cas, nous sommes a mille lieux de la Liturgie qui fait I’unité de 1’Eglise puisque 1a,
il s’agit non plus de faire I’unité, mais la division. Je vous rassure, la ou aujourd’hui, nous n’avons
que deux formes, dans les premiers temps, ces formes étaient bien plus nombreuses, mais ne
dépendaient en aucun cas, des sensibilités, mais plutot des régions et cultures pour célébrer le méme
Mystere, avec les mémes rites principaux, mais surtout avec la méme Foi en Jésus Christ mort et
ressuscité.

Peu importe si I’on n’a aucune affinité avec ses voisins. Enfin, se laisser aller a ses
impressions, ses golts, c’est le risque majeur de se laisser prendre au discours de certains qui
préferent le spectacle a la Liturgie, donc a I’opposé de ce qui est recherché a savoir s’effacer devant
le Christ. A D'inverse, la Liturgie de I’Eglise nous protége et des gourous et des leaders
charismatiques aux discours 1énifiants mais non signifiants du Mystere.

Ainsi, la Liturgie peut-elle étre instrumentalisée a des fins d’opinion, dans le sens d’une
démocratie égalitaire aussi bien que d’une théocratie totalitaire. De méme, peut-elle étre détournée a
des fins catéchétiques ou bien exagérée dans le sens mystérique et incompréhensible. La liturgie
n’est pas de notre ressort, aussi pieuses soient nos intentions, surtout quand elle s’adresse a des
populations facilement manipulables. Elle est le lien organique entre toutes les dimensions de la vie
ecclésiale, et ¢’est bien la Tradition qui en est la garante.

Qu’en est-il de la Tradition ?

Dans le domaine liturgique, la Tradition est le signe d’une continuité fondamentale de
I’édifice rituel lequel s’ajuste au long des siecles en un développement organique. Voyons donc ce
que nous disent les peres conciliaires a ce propos :

23. Afin que soit maintenue la saine tradition, et que pourtant la voie soit ouverte a un
progres légitime, pour chacune des parties de la liturgie qui sont a réviser il faudra
toujours commencer par une soigneuse étude théologique, historique, pastorale. En outre,
on prendra en considération aussi bien les lois générales de la structure et de l'esprit de la
liturgie que l'expérience qui découle de la plus récente restauration liturgique et des
indults (dérogation NDR) accordés en divers endroits. Enfin, on ne fera des innovations
que si l'utilité de I'Eglise les exige vraiment et certainement, et aprés s'étre bien assuré
que les formes nouvelles sortent des formes déja existantes par un développement en
quelque sorte organique.

On veillera enfin, dans la mesure du possible, a ce qu'il n'y ait pas de notables différences
rituelles entre des régions limitrophes.



Comme nous 1’observons, il est rappelé ce que je vous disais, & savoir que toute
modification aussi minime soit-elle, est le fruit de travaux théologiques d’importance qui doivent
étre validés par le Magistere. En effet, I’herméneutique de la Liturgie est affaire de spécialistes et ne
peut étre laissée a I’appréciation de nos sensibilités. De toutes mani€res, tout un chacun, dans une
vie spirituelle authentique, est 8 méme de percevoir si la Liturgie mise en ceuvre favorise ou non
I’expérience spirituelle propre, et nous ouvre a la rencontre avec le Christ ou si elle n’est qu’un
spectacle aussi beau soit-il.

St Jean Paul II insiste aussi sur ce point dans sa lettre apostolique "Vicesimus quintus annus"”
a I’occasion du vingt cinquiéme anniversaires de SC :

" 4. Une telle réforme d’ensemble de la liturgie répondait a une attente générale dans
I’Eglise. Car esprit liturgique s’était répandu de plus en plus dans presque tous les
milieux, avec le désir d’une “ participation active aux mysteres sacrosaints et a la priere
solennelle de 1'Eglise’ ”, avec aussi l’aspiration d entendre la parole de Dieu plus
largement. Liée au renouveau biblique, au mouvement cecuménique, a [’élan missionnaire,
a la recherche ecclésiologique, la réforme de la liturgie devait contribuer a la rénovation
globale de I’Eglise. Je I’ai rappelé dans ma lettre Dominicae Cenae : “Il existe en effet un
lien tres étroit et organique entre le renouveau de la liturgie et le renouveau de toute la vie
de I’Eglise. L’Eglise agit dans la liturgie, mais elle s’y exprime aussi, elle vit de la liturgie
et elle puise dans la liturgie ses forces vitales’. ” La réforme des rites et des livres
liturgiques a été entreprise presque aussitot apres la promulgation de la Constitution
Sacrosanctum Concilium et réalisée en quelques années grdace au travail considérable et
désintéressé d’un grand nombre d’experts et de pasteurs de toutes les parties du monde’.
Ce travail a été _accompli suivant le principe conciliaire : fidélité a la tradition et
ouverture d _un_progrés légitime*, Aussi peut-on dire que la réforme liturgique est
strictement traditionnelle ad normam Sanctorum Patrum?,

C’est ainsi que ce qui s’est passé apres Vatican 11, avec 1’acte schismatique de Mgr Lefebvre,
correspond a une notion incompléte et contradictoire de la Tradition. En effet, cette derniére tire son
origine des apdtres, se poursuit dans 1’Eglise sous ’inspiration de 1’Esprit Saint. Mais pire encore,
cette notion tronquée de la Tradition s’oppose au Magistere universel de 1°‘Eglise lequel appartient
au a ’évéque de Rome et au corps des évéques, et en cela elle est contradictoire. Il est impossible
de rester fidele a la Tradition dés lors que le lien ecclésial est rompu avec Celui, a qui le Christ, en
la succession de Pierre, a confi¢ le ministére de 1’'unité dans son Eglise.

Ici, jattire votre attention sur le discernement plus que nécessaire selon les niveaux auxquels
on se situe : du coté de la sensibilité ou bien du coté du Magistere, et cela vaut tout autant pour le
simple laic, que pour le Pape. Il ne s’agit pas du tout de discipline militaire, et jamais au grand
jamais nous ne devons opposer la parole du Pape a celle d’un collége épiscopal ou celle d’un
évéque. Cela vaut autant pour le curé que pour tout évéque. Nous pouvons avoir une autre opinion,
un autre avis, ce qui demeure valide tient au Magistére seul. Il s’agit d’une attitude filiale envers
I’Eglise. Ainsi, ce n’est pas dans nos considérations affectives émotionnelles ou intellectuelles que
se situe la Tradition. C’est pourquoi autant Jean Paul II que Benoit XVI ont souligné 1I’importance

des regles liturgiques, quand elles sont comprises sous 1’autorité¢ de I’évéque : en ce domaine, il

[ N O N N



convient de respecter la loi de Médiocritas, celle du juste milieu, a savoir éviter les exces d’écart
des régles comme d’ailleurs un exces de lecture fondamentaliste de ces regles.

Nous allons maintenant aborder les éléments essentiels que sont les rites et les symboles que
nous avons déja étudiés avec les sacrements, en approfondissant la maniere dont ils nous permettent
la rencontre avec le Christ ce qui est au cceur de la Liturgie.

RITES ET SYMBOLES
Les rites comme facteurs de rencontre

Commencons d’abord par considérer que les rites font partie de la vie profane et mettent en
ceuvre tous les domaines sensoriels du corps, de par les paroles et les gestes qui par exemple,
président a I’entrée en relation avec un autre. D¢ja, nous allons constater que selon le degré de
connaissance que nous avons de l’autre le rite sera bien différent selon que 1’autre nous soit
totalement étranger, ou bien qu’il fasse partie de nos proches plus ou moins lointains. On ne salue
pas un inconnu de la méme maniere que 1’on salue ses parents, ses enfants ou son conjoint. En ces
rites, la vue, I’ouie, I’odorat, le goit , le toucher jouent un réle majeur. Si I’autre est un danger
potentiel dés la prime enfance, dont il faut se protéger, ainsi la méconnaissance de I’enfant trés tot
dans son développement, il faut un temps d’adaptation selon un certain rituel, il en est de méme tout
au long de la vie. De plus, il faut compter avec les impressions d’antipathie et de sympathie, ce qui
ne se maitrise pas de prime abord. Ensuite, selon le degré de maitrise de soi, la volonté va jouer son
role et la progression de la connaissance de 1’autre va alors soit confirmer ou infirmer la premiére
impression (au passage, je vous rappelle ici I'importance fondamentale des fiancailles). ET c’est
bien le rite qui permet d’ouvrir un dialogue, une connaissance de l’autre tout en se mettant
soi-méme en danger car il s’agit d’un risque : le choix des relations ou destructrices si personnalité
non structurée ou constructive si personnalité structurée. Vous avez le méme processus avec le
fameux objet transitionnel de I’enfant qui va permettre d’éviter 1’aspect fusionnel en préparant
I’enfant a I’absence de la mere.

Dans la Liturgie, il va en étre de méme. Et c’est ici que cela se complique, car les péres de
I’Eglise puisque Celui qui est Présence est aussi absence. Et de fait, le Christ est présent de manicre
voilée sinon mystérieuse, ce qui justifie les rituels ou les rites dont est composée entre autres la
Liturgie. Si vous faites référence a ce que nous avons dit sur I’Eucharistie, vous comprenez la
progression qui nous amene a prendre conscience de la présence du Christ. Rien que le rite de
I’encens par exemple que 1’on néglige trop souvent, n’est pas la pour faire joli, mais il est signe
d’une présence.

L’encens est une offrande a quelqu’un qui a une importance majeure : le cierge pascal, la
statue, la croix ne sont pas les objets a qui est destinée 1’offrande, mais bien a Celui qu’ils
représentent. De méme, ce n’est pas I’icone que 1’on adore, c’est Celui qui nous est suggéré par
cette image. L’encens sur les oblats nous donne a comprendre que c¢’est le Christ qui va s’offrir, que
nous allons nous offrir avec Lui, ce pourquoi aussi, nous sommes encensés ministres et fideles. Le
rite nous met ainsi en relation avec Celui qui est Présent et qui va demeurer en nous.

Cependant, si je vous parle assez facilement du rite dans sa signification profonde, il n’est
pas aussi facile de le mettre en ceuvre et voici pourquoi.

Le rite est répétitif : il marque une continuité, une permanence. En effet, s’il devait changer
a chaque célébration, il n’aurait plus de sens. Un pére abbé disait fort justement que s’il fallait sans



cesse modifier les rites, les moines ne sauraient plus a quel saint se vouer. C’est bien la permanence
et la répétition qui symbolisent la rencontre, avec le risque de la routine, d’ou la nécessité d’une vie
spirituelle entretenue.

Le rite est normé et ordonné : il ne s’invente pas, puisque tout est codifi¢ dans le PGMR.
Bien siir, on peut se dire que le changement serait bienvenu, mais alors, les repéres sont occultés.
L’inconvénient en tout cela, c’est que le rite peut paraitre figé et nous laisser indifférents.

Le rite est binaire : aussi bizarre que cela puisse paraitre, vous n’avez que deux possibilités,
ainsi vous étes baptisés ou pas. Le rite a ceci de particulier qu’il tranche une décision, quelle que
soit le degré de Foi si I’on peut parler ainsi. L’un proclamera haut et fort sa Foi quand I’autre ne sera
pas forcément aussi formel, mais le rite marque son empreinte. Cette radicalité peut géner ou
carrément paraitre factice : se marier sans la Foi, étre baptis¢ par pragmatisme.

Le rite transforme : il ouvre a une nouvelle situation. Ainsi dans le quotidien profane, des
rites particuliers entourent les principaux événements de la vie, naissance, adolescence, adulte,
mariage, mort. (Les rites de passage de 1’anthropologie) L’Eglise a donc elle aussi ritualisé ces
é¢vénements avec le baptéme, la profession de Foi, la Confirmation, le mariage, les funérailles. La
encore, le rite peut étre discrédité en ce sens que se marier sans avoir la Foi, ou bien €tre baptisé
juste pour étre parrain ou marraine, sans la Foi.

Le rite confére une place, un statut : tout en changeant la personne, il lui donne une place,
un statut. Ainsi le baptéme fait accéder au statut d’enfant de Dieu, comme rite de la premicre fois,
comme la premiére communion. Le rite met ainsi a part le baptisé, le marié, le prétre. Sans ce rite, il
n’est pas de reconnaissance, ce qui peut aussi faire fuir de par les contraintes que cela impose.

Le rite n’est pas fait pour lui-méme : le rite étant ordonné a une visée supérieure qui ne peut
étre atteinte sans lui, il est malgré tout trés pragmatique puisqu’il en passe par les sens. Ainsi, les
discours officiels, les drapeaux, les hymnes nationaux ou autres ont une valeur symbolique réelle.
Et si ’on ne s’intéresse qu’a sa visée, il ne joue plus son réle de transformation. Et si ’on ne
s’intéresse qu’a lui, on en perd la visée.

Le rite est une nécessité vitale : 11 conjure les angoisses et sécurise, il organise la durée,
sauvegarde ’ordre social, canalise la violence, garde la mémoire des origines, rappelle les éléments
fondateurs.

En conclusion, les rites nous raménent aux événements fondateurs de la Foi, et nous
permettent d’en vivre. De plus, ils nous permettent d’approcher et de nous confronter a ce qui nous
dépasse, d’entrer en relation avec Dieu. Puisque ’homme a besoin de rites, le Christianisme va
déployer des rites qui assument ce besoin a la fois personnel et social en le ramenant au Christ
ressuscité et a son corps ecclésial. Et la notion de rite nous ameéne de fait a la notion de sacré.

La notion de sacré.

Bien souvent dans les expressions que 1’on entend ici ou la, une revient assez souvent : "
pour moi, c’est sacré". Sur le plan étymologique, sacré signifie "mettre a part", par rapport a ce qui
est commun, "le profane" Donc, sacré peut facilement renvoyer a ce qui est divin, ce qui est
inatteignable aux humains, qui est hors du commun.

Comme pour les hommes préhistoriques, les éclairs pouvaient étre de 1’ordre du sacré,
comme référent a des puissances supérieures, ainsi pour nous, le sacré reléve du divin, ce que nous
disent ou du moins nous signifient toutes les religions, méme si elles sont inventées, construites par



I’homme a des fins de pouvoir politique et social. En fait, le sacré renvoie a ce qui est inaccessible a
I’homme alors que pour les chrétiens, il nous met en relation directe avec le divin. Et cette relation
en passe par des médiations que sont les rites et les symboles. Autant la féte et les mythes
manifestaient le sacré, autant pour les chrétiens le sacré prend une tout autre dimension.

En effet, le Dieu, I’Eternel de la Bible, I’inaccessible, le tout autre s’est fait connaitre, a pris
I’initiative de la rencontre avec 1’homme et qui plus est, IL s’est fait homme. Ainsi, le sacrement qui
rend présent le Christ au milieu de nous, établit la relation avec Dieu et ce qui le rend sacré au sens
précis de ce mot. La distance entre le sacré et le profane est abolie puisque c’est toute la vie
quotidienne de I’homme qui est concernée par Dieu et non seulement les célébrations dites sacrées.
Et pour étre encore plus précis, le Christianisme parlera de sainteté et non de sacré méme si cette
notion perdure. La sainteté nous rapproche de Dieu grace a son Fils Jésus Christ, ¢’est pourquoi
nous devons étre saints comme le Pére.

L’agir symbolique

Comme nous I’avons déja vu, les rites déploient les symboles, comme donnant a percevoir plus
qu’ils ne montrent. Ainsi, un drapeau national représente bien plus que ce que montre le simple
morceau de tissu. Je vous rappelle ce que disait St Augustin : "Ce que vos yeux voient sur [’autel,
c’est du pain ; ce que votre foi vous dit, c’est que c’est le corps du Christ que vous allez recevoir :
voila votre symbole | "

Les symboles sont moyens de communion, tout en étant d’dentification initialement, si
vous faites référence a la définition du mot grec "sumbolos" en opposition a "diabolos". Le premier
assemble, le deuxieme divise. Tout ceci pour dire que le symbole est a la fois objet et action, d’ou
liturgie si vous vous souvenez de la définition de ce mot.

A partir de ces éléments, voyons quelles sont les conséquences dans la Liturgie :

Le symbole est porteur de sens il désigne quelque chose qu’il ne montre pas de maniere
directe. Ce que ’ceil pergoit ouvre a une autre réalité qui le dépasse totalement. C’est ici la force du
symbole en ce sens que sa visée profonde est comme voilée, et sujette a diverses interprétations
selon les personnes.

Le symbole a du sens et non pas un sens : si chaque personne peut I’interpréter a sa
manicre, c’est donc qu’il s’agit d’un signifiant, et non d’un signifié, lequel va dépendre des
personnes.

Le symbole n’a pas a étre expliqué : 1’explication le réduirait a un simple signe codé. Le
symbole a ceci de particulier qu’il signifie a partir de I’histoire de chacun, ce qui permet a chaque
personne d’entrevoir une partie de la visée profonde du symbole et qui ne sera pas forcément la
méme. Ainsi, recevoir le Corps du Christ peu trés bien se réduire a une simple action de
manducation matérielle, ou bien au plus profond, une vraie rencontre avec le Ressuscité ou 1’ame
est comblée de joie.

Le symbole est inséparable d’une parole qui évite toute ambiguité du fait qu’elle
évanggélise le rite et le symbole en lui donnant son orientation profonde selon I’évangile.

C’est ainsi que I’agir symbolique permet au rite de mettre les sens en éveil et de donner du
sens a ce qu’il réalise de maniere visible pour faire percevoir la dimension invisible qu’il signifie :
et 1a, c’est ’Esprit qui parle au cceur et fait la communion ecclésiale. Ainsi quand le prétre vous



donne I’hostie (pain visible), il vous dit (importance de bien prononcer de maniere intelligible) "Le
Corps du Christ", le symbole de I’hostie est mis en ceuvre par la Parole et vous répondez "Amen".
Dans la Foi, chacun ayant conscience de cette communion au méme Corps, mystérieusement
I’Esprit réalise I'unité du Corps mystique dans I’assemblée et dans 1’Eglise et cela implique "L’ Art
de célébrer"

L’Art de célébrer

Tout ce que nous venons de dire concernant 1’agir symbolique ne peut avoir de sens que
s’il est mis en ceuvre de manicre a le permettre. Je reprends les termes d’un théologien liturgiste,
Claude Duchesneau, dans le premier tome de son ouvrage sur "L’art de célébrer" :

« L ’art de célébrer est la bonne mise en ordre des déplacements, des attitudes et des
comportements, des paroles et des gestes, des lectures et des chants, au bon moment, au bon endroit, au
bon ton, en bonne cohérence avec ce qui précéde et ce qui suit, en bonne correspondance entre ce qui est
fait et ce qui est dit. »

L’art de célébrer demande de de bien connaitre le rituel et par la vérité de ce qui est fait,
donc présent a ce qui se passe.

Pour ce faire, les différents gestes et attitudes soulignant I’importance d’un moment précis
et de sa signification.

La position debout étant plus la louange, et libere le corps pour exprimer la joie. Nous
sommes des ressuscités en puissance, au point méme que les peres de 1’Eglise privilégiaient cette
position au moment de la consécration.

La position assise signifie la disponibilité a 1’écoute de la Parole et a ’enseignement de
I’Eglise. La Parole de Dieu s’adresse tant a 1’assemblée, qu’a chaque personne soit pour enseigner,
soit pour parler au cceur, car la Parole est vivante et manifeste la Présence de Celui qui veut entrer
en relation avec nous, d’ou la disponibilité intérieure qui est préparée par la louange, le mot
d’accueil, le symbole du signe de croix, I’accueil de la Miséricorde de Dieu.

La aussi, il serait mal venu de négliger le temps de ’homélie sous des prétextes affectifs,
émotionnels ou intellectuels, méme si cela est humain. En effet, comme les scribes avec le prétre
Esdras, le prétre met en valeur quelques ¢éléments de la Parole qui peuvent aider a percevoir plus
clairement la Parole de Dieu qui peut paraitre parfois hermétique, mais qui peut aussi éclairer des
enseignements de 1’Eglise difficiles a admettre et qui s’enracinent cependant, dans La Parole.

La position a genoux marque le respect envers la seigneurie du christ et la reconnaissance
de sa Présence, en forme d’allégeance a sa royauté. Il s’agit ici du respect de la divinité du Christ et
du Créateur de I’Univers qui vient a la rencontre de notre humanité pour nous partager sa divinité.

Ici, une remarque s’impose: la polémique entre position debout et a genoux n’a
absolument aucune raison d’étre. De fait, soyez a genoux ou debout, lequel d’entre nous est a méme
de juger de la disposition intérieure de 1I’un ou de 1’autre ? Certains seront debout dans un profond
respect, pour des problémes physiques, quand d’autres seront a genoux par conformité, ou par
tradition, donc, ne jugeons en rien de ces attitudes, elles ne vous concernent en rien, il s’agit de la
relation entre Dieu et la personne.



Un autre aspect dans ces attitudes tient a ceux qui se donnent a voir, prétre, lecteur,
animateur. De fait, c’est eux qui vont marquer I’assemblée ou la détourner de 1’action liturgique.
Ce sont bien souvent ceux qui déterminent ou non la justesse de 1’attitude par rapport a I’action.

Enfin, n’oublions pas qu’une attitude aussi commune que possible pour 1’unité de
I’assemblée est fort souhaitable. La multiplication des signes de croix par exemple n’a aucun sens
sur le plan liturgique : le signe de croix du début de la célébration et celui de la bénédiction finale
sont les seuls requis lors de la célébration eucharistique. Lors de la préparation pénitentielle, lors de
I’homélie, avant et apres et au moment de la communion, ces signes n’ont aucun sens sinon

tout a fait personnel et encore. Le dicastére pour le culte divin met en garde contre des
attitudes qui relévent bien plus de la démonstration que de la réalité du rite.

\

Ainsi, se mettre a genoux pour recevoir le corps du Christ dans une file de gens en
déplacement est compleétement anachronique : ce n’est pas pour cela que I’on est plus respectueux
que les personnes debout ; Et surtout, chacun s’invente son petit rituel propre qui est un véritable
camouflet a la Liturgie de I’Eglise. De la méme manicre, et dans le méme sens, des personnes se
refuseront toujours & communier des mains du laic : dans I’absolu, la cohérence de la démarche
avec le sacrement de I’ordre est tout a fait louable, mais la encore c’est refuser I’Enseignement de
I’Eglise qui, si elle a jugé bon d’instituer les Ministres Extraordinaires de la Sainte Communion
(MESC), a des motifs bien précis en ce sens. On peut toujours leur accorder que les paroisses ne
respectent que trés peu ou pas du tout les conditions d’exercice de ces personnes, chacun pouvant
s’inscrire sur un tableau de service et le tour est joué. C’est quand méme 'un des plus nobles
services liturgiques.

Ce qui est déplorable, c’est que la encore, comme chacun se construit son propre
magistere, adapté a sa seule appréciation, chacun se construit son propre rituel conforme a sa
perception personnelle du rite quitte a ce que la symbolique n’ait plus aucun sens. En termes plus
clairs et plus simples, reprenant les termes d’un éminent liturgiste, Mgr Ruini : " Je regois le Christ
avec force démonstration, mais je me moque totalement de son Eglise". En tout état de cause, tout
théologien ou liturgiste a largement de quoi s’offusquer des célébrations paroissiales, (a
I’appréciation du prétre, ou du curé qui adapte a sa mode, quand ce ne sont pas les laics qui
recherchent plus le spectacle ou une fausse simplicité) qui se moquent comme d’une guigne du
rituel institué par 1I’Eglise. Et comme I’obéissance n’est pas la valeur la plus cotée dans notre
société, chacun ayant sa propre vérité, alors que 1’on est censé suivre Celui qui est la Vérité, je vous
laisse méditer ces quelques observations que 1’on pourrait largement développer en Théologie
morale et fondamentale......

Les déplacements, processions ou mouvements des lecteurs, doivent se faire aussi
respectueusement que possible sans oublier de faire le signe de déférence par rapport a 1’autel que
’on salue en inclinant Iégérement la téte, et non le buste.

Je vais arréter la pour ce qui concerne ces rites qui peuvent vous paraitre secondaires mais
qui ont I’effet bénéfique de vous faire entrer plus avant dans la célébration, d’autant plus si I’on sait
a quoi, ils correspondent et quel est leur signification.

Ceci nous amene a ce qui justifie de tels rituels et ce dont ils dépendent :

Tout simplement, LE MYSTERE PASCAL ! lequel s’inscrit dans

LE TRIDUUM PASCAL



Son historique

Dans les premiers temps de 1’Eglise, cette féte est une obligation majeure qui consiste a
jetiner le vendredi et le samedi, avec la célébration de I’Eucharistie dans la nuit pascale a 1’aurore
du Dimanche. La Tradition apostolique ensemble de précise : "Que 1’on ne prenne rien a Paques
avant que 1’oblation n’ait lieu, car a qui agit ainsi, cela n’est pas compté comme jetine". Cette
liturgie qui peut nous paraitre assez radicale aujourd’hui s’inscrit parfaitement dans le Mystére qui
est célébré, et dont nous avons sans doute perdu le sens profond, méme si intellectuellement nous le
comprenons. Mais la encore, il faut bien se mettre dans la perspective des premiers chrétiens.

Le jelne et la féte, le passage de de I’un a I"autre au cours de la Nuit Sainte, ou les heurs
du jeline s’achevent dans la priere et ou la féte est inaugurée dans I’Eucharistie, telle est la Paque
des chrétiens. Les deux sont indissociables, et le jeline n’a pas seulement valeur de purification, de
préparation. Selon Tertullien honorant les jours ou I’Epoux fut enlevé a I’Eglise, le jeline pascal est
le premier temps de la Paque, c'est-a-dire du passage du Christ total, téte et corps, de la mort a la
Vie, des larmes a la Joie.

La Didascalie des Apotres

"Le vendredi et le samedi vous jeunerez complétement et ne goiiterez rien. Réunissez-vous
ensemble, ne dormez pas, veillez toute la nuit dans les prieres, les supplications, la lecture des
prophétes, de I’Evangile et des psaumes jusqu’a trois heures de la nuit qui suit le samedi. C’est
alors que vous cesserez votre jeiine. Offrez alors vos présents et ensuite, mangez, soyez joyeux,
heureux et contents parce que le Messie gage de votre Résurrection est ressuscité. Ce vous sera une
loi éternelle jusqu’a la fin du monde."”

Vous avez la tous es ¢léments fondamentaux de la veillée pascale. Le terme de Triduum ne
date que des années 1930, méme si St Ambroise et St Augustin 'utilise au IV siecle. En effet, au
début de I’Eglise ancienne, l’accent est mis sur la célébration de la nuit pascale, puis
progressivement, le parallele entre passion et résurrection est mis en avant, et déja, aucune
célébration eucharistique ou autre n’avait lieu, le vendredi. Le jeudi, se met en place la célébration
du mémorial du Seigneur.

Au IV siécle, a Jérusalem, va se mettre en place une liturgie dite "stationale", par le fait

que les fidéles mettent leur pas dans ceux de Jésus et célebrent chaque fois ce que Jésus a vécu.
C’est de cette liturgie que découle notre propre liturgie du Triduum pascal.
Par la suite, les célébrations se feront de jour, de plus en plus tot. Viendront s’y ajouter la
célébration de la lumiere avec le cierge pascal, allumé au feu nouveau qui est béni solennellement.
Pour la petite histoire, il s’agirait d’un flambeau relativement imposant qui serait allumé pour
éclairer ’Eglise. C’est le pape Zosime, vers 417, (un pontificat trés court de mars 417 décembre
418) qui aurait inauguré ce rite, méme si on reléve quelques pratiques plus anciennes ou ce serait le
diacre qui bénit le cierge en référence aux saintes femmes qui ont été les premiers témoins de la
Résurrection.

En 1951, Pie XII autorise et recommande la Veillée pascale nocturne a la suite du
mouvement liturgique avec Dom Casel qui le préconisait déja. En 1955, le pape publie un Ordo qui
fixe le rituel définitif du Triduum pascal.

Le contexte



Pour bien saisir I’événement quasi cosmique qui va se passer, il nous faut reprendre le
prologue de St Jean en son Evangile, pour connaitre exactement ce qui se passe au-dela du fait
historique d’une naissance qui aurait du passer inapercue. Méme si les évangiles synoptiques nous
racontent cette naissance, du point de vue factuel ou événementiel, Jean, comme nous I’avons
exprimé lors de notre étude sur ce sujet va déja au-deld en ce sens qu’il nous donne déja une
premiere approche théologique de 1’événement.

Et c’est déja en ce principe que va se faire jour la Liturgie, qui va naitre d’abord dans vos
ceeurs, comme dans le ceeur de tous les croyants depuis 1’aube des temps ou Dieu s’est révélé. Ceci
va peut-€tre vous paraitre bizarre, anachronique, mais nous sommes dans la réalité¢ de la Liturgie :
St Jean nous affirme que Celui qui vient au-dela de son apparence humaine est bien Dieu, mais
encore plus que ’apparence, Il est totalement étre humain de chair et de sang. Il est pleinement
homme, mais surtout qui Le voit, voit Dieu et Dieu éprouve ce que tout étre humain peut éprouver
et rejoint toutes nos histoires personnelles.

C’est ici que vous, nous, moi rejoignons le Christ, car si les contemporains de Jésus ont pu
le voir, I’entendre, le toucher, nous n’en avons plus la possibilité, depuis son Ascension, et nous
nous retrouvons apparemment comme le peuple d’Israél, au temps des patriarches, et des prophetes,
un retour a I’Ancien Testament en somme ? Eh bien, NON ! Vous cherchez une preuve ? Vous
I’avez devant vous, en vous, au final ¢’est vous nous et moi.

Faisons un petit ou grand retour en arricre, vers I’Ancien Testament :
1) L’homme est bien créé a I’image et a la ressemblance de Dieu
2) Dieu parle a des hommes, les Patriarches, qui ne Le voient pas
3) Il leur confie des missions qui concernent les hommes.
4) Ils s’entretiennent avec Dieu, de la premiere alliance avec Noé jusqu’a ?

5) Ces hommes en réponse construisent des autels et offrent des sacrifices.

Avec Moise, Dieu se fait un peu plus proche, IL laisse Moise s’approcher, mais ce dernier
doit oter ses sandales parce que ce lieu est sacré. ( un geste rituel de respect qui sera repris).

Ensuite Moise recoit les tables de la Loi, comme signes de la Nouvelle alliance, et ces
tables, signes de la Présence de Dieu sont enfermées dans un coffre dont la construction est dictée
par Dieu Lui-méme, qui sera transporté par le peuple, et placé dans une tente lors des étapes , la
Tente de la Rencontre.

De plus, dieu demande a ce que Lui soit rendu un culte par le peuple qu’ll a choisi, dont 1l
fixe Lui-méme les regles, autrement dit une Liturgie qui comporte des rites et des rituels tres précis.

Par la suite, Dieu décidera de la construction d’'un Temple, non par David, mais par son fils
Salomon pour remplacer la tente de la rencontre des lors que le peuple d’Israél est installé dans la
Terre Promise. Au cours des siccles, le peuple juif, hébreu ou d’Israél vont se fourvoyer, se
commettre avec des dieux étrangers, des idoles de bois de pierre, et les catastrophes ne cesseront de
frapper malgré les avertissements des prophétes par lesquels Dieu parle a son peuple. Et une Parole
de dieu traverse tout I’Ancien Testament : la Promesse d’un Messie qui viendra pour le salut de
I’humanité.



Pourquoi reprendre ainsi un résumé de I’histoire d’Israél ? Parce que c’est I’histoire de tout
croyant, du peuple d’Israél, mais aussi la votre, la notre, la mienne.

Et la Liturgie dans tout cela ?

Pourquoi étes-vous ici ? Pourquoi entrer dans une église ? Pourquoi les célébrations
eucharistiques auxquelles vous participez ?

Certainement parce qu’a un moment donné de votre existence terrestre, de votre vie, s’est
vécue une expérience strictement personnelle, intime, du plus profond de vous-mémes la ou
quelqu’un a parlé, s’est impos€ en douceur, et que n’avez jamais pu vous en défaire. Bien sir, selon
les histoires de chacun, soit vous aurez une vie qui se déroule sans rupture avec Lui, pour d’autres,
il y aura pu avoir des périodes sans cette présence, comme si elle n’avait aucune importance,
comme si elle avait disparue pour réapparaitre soudainement avec une force peu commune.

C’est ICI que commence pour chacun la Liturgie, et si vous reprenez le chemin
catéchuménal, c’est bien ce qui se passe. La réponse a cette présence est d’abord celle d’un "JE" qui
va s’adresser a un "Tu". Ce simple dialogue strictement personnel, individuel, d’une relation
privilégiée avec un Autre, le Tout Autre, parce que I’on sait qu’ll est ( "Je suis Celui qui suis")
méme invisible a nos sens, insaisissable de par notre intelligence est pourtant bien réel mais
indicible. Ce dialogue est déja une Liturgie au sens ou nous 1’avons définie comme une action,
action du peuple au sens étymologique, mais initialement personnelle, car méme sans
évangélisation, sans catéchisme, le dialogue avec ce Tout Autre que [’on découvrira
progressivement, ou d’évidence est déja 1’objet d’un certain rituel de la part de la personne.

Mais par la suite, ce "JE" va passer au "NOUS" : si les juifs étaient juifs appartenant au
Judaisme de par leur ascendance propre, et donc du peuple d’Israél, il n’en est pas de méme pour les
paiens qui découvrent ce "Tout Autre" et ce depuis I’annonce de St Jean.

En effet, dans cette découverte que I’on fait, dans ce dialogue, résonne un appel du style de
celui qu’ont recu les apotres, a la différence pres qu’ils parlaient en direct avec un homme comme
€ux que peu a peu, ils ont reconnu comme Dieu, puisque Fils de Dieu. Pour nous, cet appel est bien
plus discret, dans I’intimité de notre étre, mais il résonne et demande bien plus qu’un simple
dialogue personnel, il nous pousse a rejoindre d’autres personnes qui ont vécu ou vivent la méme
histoire, méme si elle reste unique en son genre comme toute personne est unique.

Et c’est ainsi que nous sommes des lors confrontés a la Liturgie qui est un véritable langage
ésotérique lorsque 1’on participe pour la premiere fois a une célébration eucharistique ou non. C’est
donc pour cela que I’on en passe par une premicre évangélisation, puis 1’étape catéchuménale, puis
la catéchese, la formation continue : une vie ne suffit pas a découvrir le Christ.

Jean nous affirme une Vérité transcendante que I’on a tendance a oublier : I’enfant qui est né
dans cette étable a Bethléem, va annoncer la Bonne Nouvelle au peuple dont IL fait partie de par
son ascendance. Partout ou IL passe, IL guérit les malades, opere miracles et résurrections, de quoi
recevoir tous les honneurs possibles de la part des ses contemporains. Et pourtant, trés rapidement
sa Parole va déranger, provoquer des dissensions au point qu’lL sera arrété, jugé, condamné,
flagellé, crucifié. Et scandale déja horrifiant de la croix, autre scandale encore pire : IL ressuscite !
Et voila la Nouvelle Liturgie qui n’abolit pas la Liturgie du Temple, mais va I’accomplir dans sa
réalité surnaturelle.



Ce que nous dit Jean, c’est que Dieu, I’Eternel, I’Inaccessible, le Tout Autre, Yahwe,
Adonai, Elohim est passé par tout ce que nous vivons comme étre humain, c’est pourquoi toutes les
liturgies sacramentelles, la Liturgie en passe par le corps ce que je vous disais déja. Le Christ a
expérimenté dans sa chair tout ce qu’un étre humain a vécu, c’est pourquoi toutes les galéres, les
souffrances, les solitudes que nous vivons sont assumées dans I’humanité de Jésus. Au passage,
vous remarquerez la réfutation de I’Arianisme et du Marcionisme qui niaient la divinité du Christ
super prophete.

C’est donc dans les jours treés Saints du Triduum que va s’enraciner la Liturgie de 1’Eglise,
et dans laquelle tout croyant chrétien va participer.

Les éléments fondamentaux.

En ces jours, nous sommes au cceur de 1’année liturgique, passage du Christ de la mort a la
vie, le Kérygme chrétien, avec un déploiement plus important. C’est ici que le jeline prend toute sa
dimension avec la rupture du jetine qui désigne le passage de la vie a la mort.

De plus, si vous y regardez de plus pres, du jeudi saint a la Vigile pascale, vous
remarquerez qu’il s’agit d’une seule et méme célébration : en effet, a I’issue de la célébration du
jeudi saint, le renvoi des fideles n’a pas lieu, et pour cause, le vendredi saint, ni accueil, ni envoi, il
s’agit d’une seule et méme célébration.

A ce propos, le Triduum comporte trois jours alors que selon notre calendrier, il est
question de quatre jours : tout simplement, c’est que chez les juifs comme dans notre Liturgie, le
jour suivant commence au coucher du soleil, donc trois jours jusqu’au dimanche de la résurrection,
quoique, certains auraient tendance a distinguer le dimanche comme non inclus dans le Triduum.

Enfin, pour répondre a la question habituelle de nombre de fidé¢les, il ne s’agit pas d’une
commémoration au sens familier d’aujourd’hui, mais bien plutét d’une actualisation d’un
événement passé, pour en vivre aujourd’hui. Toute célébration, et y compris le Triduum, est tournée
vers la totalité du Mystére pascal, en ce sens qu’il s’agit toujours du Kérygme, mais nous mettons
en avant tel ou tel aspect du Mysteére, dans la célébration des sacrements.

Le Jeudi Saint

Nous entrons dans le Mystére pascal. Initialement nous avions deux messes ce jeudi : 'une
au martyrium, a I’emplacement de la croix, I’autre derriére la croix pour commémorer 1’Institution
de I’Eucharistie. A Rome un messe est célébrée le midi pour la consécration du Saint Chréme, qui a
donné lieu a notre messe Chrismale. A noter qu’au cours des siecles ce schéma va souvent étre
modifié.

En effet, au cours du Moyen Age et jusqu’au début du XIX siécle, I’Eglise va privilégier
I’adoration eucharistique avec des reposoirs aussi flamboyants les uns que les autres et les fideles
passaient ainsi d’un reposoir a un autre dans les villes, et dans les villages d’un calvaire a un autre.

En 1955, suite a I’Ordo de Pie XII, la messe du Jeudi Saint va reprendre sa place initiale au
soir de ce jour. C’est ici que se situent et le rite du lavement des pieds pour mettre en valeur le
commandement du Christ, serviteur des fréres, et I’adoration nocturne da la Sainte Réserve.

En 1970, un nouvel Ordo va conserver I’ensemble de 1955, en y ajoutant des textes de
I’Ancien Testament qui tenaient une place essentielle dans la catéchése des Péres de 1’Eglise. Ils



constituent le prologue des lectures du jour du sacratissimum Triduum. Collecte, Offertoire et
Préface sont renouvelés a partir de Liturgies anciennes, mais ce qui est tout nouveau et qui n’a rien
a voir avec les décisions du Concile Vatican II mais dans leur prolongement, c’est la concélébration
des prétres ce jour-1a, ainsi que la communion des fidéles sous les deux espéces, comme le faisaient
les apdtres. Par la suite, la concélébration sera étendue a d’autres célébrations pour des événements
particuliers ou tout simplement lorsque plusieurs prétres sont présents et quoi qu’en disent les
détracteurs de Vatican II, c’est tout simplement une reprise de la Liturgie ancienne de I’Eglise pour
signifier la communion du presbytérium avec son évéque et plus simplement la communion de
I’Ordre sacerdotal.

A ce propos, actuellement, notre célébration fait mémoire de I’Institution de I’Eucharistie,
avec le lavement des pieds de I’Evangile de Jean. De plus, c’est le jour par excellence de la messe
chrismale ou sont consacrées les huiles des catéchumeénes, des malades, et surtout le Saint Chréme.
C’est I’évéque qi est le seul, habilit¢é a cette consécration et c’est pourquoi aussi, tout son
presbytérium se rassemble autour de lui, d’autant plus que Paul VI y a inclus le renouvellement des
promesses presbytérales signifiant la communion du Sacrement de 1’Ordre autour de son évéque.

Voyons de plus pres, ce qu’il en est de la célébration eucharistique, en sa structure propre,
et si pour certains vous aurez une impression de déja vu, lorsque nous avons parlé du sacrement de
I’Eucharistie, nous allons en analyser la structure du point de vue théologique proprement dit

Le rassemblement du peuple de Dieu

La célébration commence par la procession d’entrée ou le célébrant et les prétres et diacres
sont précédés par les servants d’autel :

D’abord la Croix porté par le "cruciféraire" : c’est la croix qui ouvre ’humanité au Salut,
c’est la au calvaire que se réalise pleinement la Promesse, et elle est au principe , ¢’est exactement
ce que signifie le fait qu’elle est toujours en téte de toute procession. Ensuite, viennent les
céroféraires ou photophores porteurs de la Lumiére, le Christ étant la Lumiére du monde, c’est
derriere la Croix, le signe de I’Espérance, de I’attente réalisée par la Résurrection. Puis vient le
thuriféraire portant 1’encensoir, non pas pour faire joli, mais pour signifier que Celui vers lequel
nous marchons est le Saint des Saints , et I’encens signifie alors sa Royauté, c’est le signe du
respect profond que nous avons envers Celui qui vient nous sauver.

Puis, entre les servants d’autel et le ou les célébrants se tient le diacre qui porte
I’Evangéliaire, la Parole de Dieu : nous sommes ici renvoyés au prologue de St Jean. Le Christ est
Lumicre et le Verbe, le Logos est la Lumicére, c’est pourquoi la Parole est portée au-dessus de la téte
du diacre, c’est Elle, le Verbe, parole de Dieu qui traverse toute I’Histoire de I’humanité, ce
pourquoi, elle est portée si haut. Ensuite viennent les diacres, les célébrants et enfin le célébrant
principal. La signification théologique et spirituelle de cet ordre nous indique que nous marchons a
la suite du Christ, en réponse a 1’appel du Christ qui nous dit " Viens et suis-moi" C’est ainsi que
des le début de la célébration, nous sommes invités a Le suivre, c’est aussi le rappel de notre
baptéme qui confirme notre réponse a I’appel.

Ici, deux remarques pour information : normalement dans la Liturgie propre de [’Eglise,
initialement, le célébrant principal, revét les habits liturgiques au début de la célébration, montrant
ainsi qu’il s’agit d’un acte sacré qu’il va accomplir en réponse a ce que Jésus a demandé. Ces
vétements ont une symbolique particuliere montrant que le célébrant est serviteur, mis a part pour



paitre le troupeau, revétu du sacerdoce par la Sacrement de I’Ordre. C’est bien lui qui a regu le
pouvoir de consacrer les oblats qui deviendront Corps et Sang du Christ.

Par ailleurs, certains font le signe de la Croix lors du passage de la croix, c’est une
marque de respect, mais qui n’a pas lieu d’étre sur le plan symbolique de la célébration. Il n’est pas
question de [’interdire formellement, car toute piété individuelle est respectable, mais ne
correspond pas a la célébration.

Puis un chant de louange, va permettre a l’assemblée de manifester sa joie de célébrer les
Saints Mysteres, dans [’attente de la Présence du Seigneur qui va venir visiter son peuple et chacun
des fideles en s’ unissant a notre humanité.

C’est alors que le prétre va nous demander de tracer sur nous le signe de la Croix qui est
déja une priere, la plus simple qui soit puisqu’il manifeste notre appartenance au Christ : c’est le
symbole de I’expression de notre Foi. Puis, il salue I’assemblée par la formule "Le Seigneur soit
avec vous", ou plus développée. Elle date du début du III siecle et reprend la formule biblique du
Dieu d’Isra€él qui dit a Moise et aux prophétes: "Je serai avec toi", ainsi que l’écho de
I’ Apocalypse :"et Lui, Dieu avec eux sera leur Dieu" (Ap21,3) Et la réponse "Et avec votre Esprit"
signifie que 1’Esprit Saint soit avec celui qui a regu le sacerdoce sacré au service du peuple et qui lui
permet de célébrer selon I’injonction de Jésus.

La préparation pénitentielle

Enfin le prétre va nous introduire a la Préparation pénitentielle : Le Christ est venu non pas
pour les bien portants, mais pour les malades et pour les pécheurs, ce que nous sommes et j’oserais
préciser du Pape au plus petit des fideles.

Se reconnaitre pécheur signifie que nous avons besoin du Sauveur, que nous ne pouvons
pas vivre sans Lui. Nous tenons notre existence de Dieu :"Tout fut par Lui et sans Lui, rien ne fut".
Dé¢ja, en reconnaissant que nous sommes indignes de nous présenter devant Lui, nous faisons un
acte d’humilité, tout en exprimant notre reconnaissance a Celui qui vient a notre rencontre, et qui
est Miséricorde.

Nous exprimons cela par le Confiteor ou, Je confesse a Dieu, ou une priere universelle
calquée sur le Kyrie Eleison. Et le prétre conclut cette priere par une monition qui donne une
absolution collective : ce qui ne veut pas dire que tous nos péchés sont pardonnés ce que réalise le
sacrement de Réconciliation, mais ce qui signifie que Dieu vient a la rencontre de notre humanité
pécheresse et nous accueille tels que nous sommes, et ne nous rejette pas, bien au contraire. Ce
temps pénitentiel est inhérent a la Liturgie du Temple : les grands prétres de 1’ancien Testament
devaient se purifier avent tout service du Temple, et les fideles pouvaient aussi se purifier, grace a
de grands bassins d’eau situés dans le parvis du Temple, avant d’entrer dans le Temple. De méme,
avant la rencontre avec le Seigneur, nous demandons le pardon, en nous reconnaissant indignes et
pécheurs : et de méme lors du temps pascal, ce rite est remplacé par I’aspersion de 1’assemblée avec
I’eau bénite, nous rappelant notre baptéme ou nous avons renoncé aux ceuvres de Satan, pour
professer notre Foi. C’est pourquoi, lors de la célébration du Jeudi saint, le rite de I’eau est célébré
de manicere particuliére quand le prétre bénit I’eau en vue du baptéme des catéchumenes.

Puis vient le chant du Gloria dans le droit fil de ce que nous venons de dire, puisque nous
sommes reconnus comme membres de 1’assemblée sainte pardonnée par Dieu Lui-méme. Ce chant
apparait au II siecle avec le pape Télesphore qui I’introduit dans la nuit sainte de Noél, puis au IV
siecle dans les fétes solennelles et uniquement réservé aux évéques et aux prétres avant d’étre
généralis¢ au XII siecle. Pour la petite histoire, a 1’origine ce texte grec ne faisait pas état de I’Esprit



saint et se terminait par le Trisagion. Aucun souci, c’est tout simplement le trois fois Saint du
sanctus, donc "tri" pour "trois", issu de la vision d’Isaie quand les Séraphins entonnent le
"Kadosch", trois fois soit Saint. Il deviendra d’ailleurs trinitaire dans la formule " Gloire au Pére et
au Fils et au Saint Esprit", vers le IV siécle.

La Liturgie de la Parole

Introduite par la priére d’ouverture ou monition, qui est celle de la conclusion des laudes
du jour, nous retrouvons la encore la liturgie du Temple, les lectures de la Parole de Dieu : I’Ecriture
sainte est parole de Dieu, et le Verbe a pris chair en Jésus Christ. C’est pour cela que lors des
célébrations dominicales, nous avons un corpus de trois lectures, ou quatre plus exactement. Ces
lectures sont proclamées depuis I’ambon a la gauche de ’autel, (vu de 1’assemblée) devant la
cathedre de 1’évéque, alors que le prétre se trouve a droite de 1’autel.

D’abord une lecture de I’Ancien Testament qui signifie que Dieu a parlé bien avant la
venue du Verbe, et pour montrer la continuité entre 1’Ancien et le Nouveau Testament, lequel est
¢éclairé par 1I’Ancien. Jésus Lui-méme, y fait souvent référence, et rappelez-vous 1’épisode des
pelerins d’Emmaiis, quand Jésus explique aux disciples tout ce qui Le concerne, dans les Ecritures.

Le psaume qui suit nous renvoie la encore a la priere que Jésus Lui-méme a exprimé au
travers des écrits de la religion juive. Ces psaumes tenaient une place majeure dans la Liturgie juive
comme aujourd’hui encore, puisque c’est le contenu de la Liturgie des heures que récitent
quotidiennement les moines, les prétres et méme les laics qui le veulent ou le peuvent, dans les
offices du jour. Ce psaume renvoie en général a la premiére lecture.

Puis vient la lecture de textes du Nouveau Testament, généralement les textes des apotres,
épitres, actes des apdtres qui viennent en écho a la premicre lecture. Sur le plan liturgique cela
signifie que 1’ancien Testament est éclairé par 1’ Ancien Testament et que la Promesse se réalise, est
réalisée de maniére définitive comme 1’avaient annoncé les propheétes.

Ensuite, éclate le chant de 1’Hallel, ou Alleluia : hallel qui signifie en hébreu Louez, et Yah
qui est une abréviation de YHW, soit Dieu, donc "louez Dieu !"

Nous allons entendre le Verbe s’exprimer, Dieu va nous parler, et c’est la proclamation de
I’Evangile réalisée par le diacre, ou par le célébrant. C’est le Verbe fait chair dans le Christ qui
parle, puisque le célébrant agit selon une formule chere a St Jean Paul II "In persona Christi".

C’est pourquoi I’on se met debout par respect (notons au passage que c’est la méme
attitude pour la consécration, selon les Peres de 1’Eglise), le prétre salue 1’assemblée par la formule
rituelle dont nous avons déja parlé, puis annonce la lecture et 1’auteur, en tracant la croix sur
I’évanggéliaire, puis sur son front, ses lévres et son cceur et non la poitrine, ce que font alors les
fideles a leur tour. Avant de lire, il encense la Parole par respect pour le Verbe qui va s’exprimer.
Quand c’est le diacre, lors d’une célébration plus solennelle, il se présente devant le prétre et
s’incline devant lui, en demandant sa bénédiction :

"Pére, bénissez-moi."
Le prétre dit a voix basse :

Que le Seigneur soit dans votre cceur et sur vos lévres
pour que vous proclamiez dignement son Evangile :
au nom du Pére, et du Fils, et du Saint-Esprit.

Le diacre fait le signe de la croix et répond :
Amen.



S’il n’y a pas de diacre, le prétre, incliné devant I’autel, prie tout bas :
Purifie mon coeur et mes lévres,
Dieu tout-puissant,
pour que j’annonce dignement ton saint Evangile.

Ensuite, il peut chanter I’évangile selon des psalmodies issues de la tradition monastique.
Apres I’acclamation finale : " Acclamons la Parole de Dieu ", "Nous rendons graces a Dieu", le
diacre ou le célébrant baise le livre, en murmurant "Que cet évangile efface mon péché. " Si la
célébration est en présence d’un évéque, le diacre va présenter I’évangéliaire a I’évéque, pour qu’il
baise le livre.

A ce propos, tout lecteur de la parole dans une assemblée doit a minima étre baptisé et
confirme, ce qui parait logique, et cependant pas forcéement respecté. De plus, il se doit d’avoir une
bonne diction et une expression bien articulée, connaitre le texte et savoir gérer un micro.

1l s’agit de considérer que la parole qu’il prononce est autant pour lui que pour
[’assemblée, ce pourquoi, il importe qu’il regarde [’assemblée a laquelle il s’adresse, donc avoir
une certaine maitrise de la lecture anticipée.

Enfin il est hors de question de remplacer la Parole de Dieu par d’autres textes issus de
littératures plus ou moins théologiques come ce fut le cas et encore aujourd’hui au prétexte de
rendre la célébration plus attrayante, pas plus que de modifier le texte pour le rendre plus
accessible aux enfants et encore....

L’homeélie ou sermon

Contrairement a ce qui est souvent entendu, ici et 1a, il ne s’agit pas d’un sermon au sens
péjoratif et familier. Son origine remonte aux Midrashim juif dont vous avez un trés bel exemple
avec le prétre Esdras, 1évite qui a eu pour mission de rebatir le Temple et en 444 av J.C. c’est la
dédicace du temple. Il lit la Torah du matin a la mi-journée en commentant le texte. Ce
commentaire ou Midrash pour les Juifs a pour but I’explication du texte, de maniére a le rendre
accessible au peuple.

Avec la tradition de la rhétorique grecque, puis latine, il s’agit alors de dégager le sens
spirituel du texte, de 1’actualiser et d’en tirer des orientations concretes. Ce n’est qu’au Moyen Age
que le terme "homélie" disparait au profit du terme de "sermon". A cette époque , il est surtout
destiné a reprendre le peuple en soulignant les imperfections des fideles et a leur faire une sorte de
lecon de morale, et qui sera port¢ a I’extréme par le courant janséniste, d’ou I’expression
"sermonner quelqu’un". Aprés Vatican II, le terme d’"homélie" est remis a I’honneur et correspond
beaucoup plus a sa fonction qui est celle de la rhétorique. Pour étre correcte et répondre a ses trois
exigences, elle ne doit pas dépasser 15 minutes.

Pour cela, dans les quatre lectures qui précedent ’homélie, le prétre ou le diacre, parfois un
laic, formé a la Théologie, et a ’exégese, met en exergue un ou deux éléments majeurs qu’il
explique, actualise et en tire des conséquences concrétes pour la vie chrétienne. Si 1I’objectif semble
assez clair, il n’en demeure pas moins que c’est un défi assez complexe, et je vous passe tous les
commentaires des fideles lors de 1’aprés messe, puisque vous en savez peut-€tre plus sur le sujet.

Pour mémoire, je vous rappelle ce que devrait comporter une homélie :

v Une exégese assez synthétique sur le contexte, les termes et les expressions
v/ Une actualisation de la Parole, par rapport a ’assemblée



Le Kérygme du Mystere pascal
Une catéchese du Salut ouvrant a I’intelligence des Ecritures
Une référence a la Mystagogie.
Une lecture des signes prophétiques pour aujourd’hui, selon la Parole.
Un témoignage de Foi vécue
Une parénese (terme cher a St Paul, ou plus exactement, exercice, qui est une
exhortation)

Chacun aura compris que ce n’est pas une sinécure et que réussir a placer tous ces
¢léments relévent du tour de force a moins de s’appeler Bossuet, éminent prédicateur du XVII
siecle, le quart d’heure était largement dépassé ! Bref, soyons indulgents pour nos prédicateurs.

AN N N N N N

Apres Uhomélie /// le Jeudi saint

C’est ici que peuvent se situer diverses célébrations comme le baptéme d’enfants, les
scrutins des catéchumenes, entrée en catéchuménat, bénédictions particulieres, consentements du
mariage et autres.

Par contre le Jeudi Saint, se situe ici une célébration unique dans 1’année liturgique : le
Lavement des pieds. Et de fait c’est le jour de I’Institution de 1I’Eucharistie et si I’on fait référence
aux évangiles de Marc, Matthieu, Luc et a la lettre de St Paul aux Corinthiens, vous observerez que
Jésus prend le pain et le vin, mais dans 1’Evangile de Jean et uniquement celui-1a, Jésus commence
d’abord par laver les pieds de ces disciples (pour ceux que cela intéresse : podonipsie en grec ou
pedilavium en latin). Cela parait curieux, mais rappelez vous que Jean est le premier théologien et
qu’il va au-dela du simple récit. Alors comment comprendre cet épisode qui n’a pas pour seule
explication, le fait que le chrétien doit étre au service de ses freres.

En effet, c’est Pierre qui va nous éclairer sur les significations de ce geste, parce qu’il
refuse que son Seigneur s’abaisse au rang d’esclave, et il ne comprend la relation a Jésus que
comme supérieur a inférieur, c’est une idée tout a fait mondaine de I’autorité. Et, quand Jésus lui
affirme que s’il ne consent pas a ce geste, il n’aura plus aucune part avec Lui, Pierre va céder en
demandant méme plus que les pieds. Ici, il nous faut avoir conscience du sacrifice de la Croix en
arriére-plan, c’est pourquoi Jésus va lui dire :"Ce que je fais, tu ne le comprends pas maintenant,
mais tu le comprendras plus tard".

Et effectivement, la parole et les actes de Jésus ne sont compréhensibles qu’a la lumiére du
sacrifice de la croix et de 1’¢lévation du Fils sur la Croix. Il nous appartient donc comme pour
Pierre, d’accepter le don que Jésus fait & notre égard. Pour le moment, il lave les pieds de ses
disciples, mais il anticipe déja sur le don de sa Vie sur la Croix pour ses disciples et pour I’humanité
entiere. Cela signifie surtout que sans la purification du sacrifice de la Croix, il ne peut y avoir de
relation authentique avec Jésus. Le lavement des pieds est un service dans lequel, ce qui parait le
plus évident apriori, est I’enseignement du service des fréres, mais il ne faut pas oublier que Jésus a
déja fait le don de sa vie, ce qui parait encore plus inconcevable pour Celui qui est le Sauveur du
monde.

Par ailleurs, si nous poursuivons la lecture du texte, nous entendons Jésus affirmer que ses
disciples sont purs : ils seront purifiés par le sacrifice de Jésus qui meurt en expiation du péché des
hommes et ce une fois pour toutes. C’est donc en reconnaissant ce sacrifice du Fils de Dieu pour
tous les hommes que les disciples, les fideles sont purifiés. Mais les peres de 1’Eglise iront encore
plus loin, car si le Christ sur la Croix s’offre pour la rémission des péchés, Jésus, a ce moment
précis va anticiper sur le sacrement de Réconciliation. De fait, celui qui vient de prendre un bain est
pur, mais s’il fait quelque distance dans la poussiére, les pieds vont avoir besoin d’étre lavés quand
le reste du corps demeure pur. C’est ici, que les péres vont y voir le motif du sacrement de
réconciliation. Par le sacrifice de la Croix, les hommes sont libérés du péché une fois pour toutes, ce
sacrifice n’a pas a étre renouvelé, mais I’homme est pécheur, et a besoin du sacrement du pardon,
méme s’il est purifié par le sacrifice de la croix, d’ou la signification du lavement des pieds. La



purification fondamentale de la Croix demeure mais [’homme aura besoin d’étre purifi¢ de ses
péchés ultérieurs.

En conclusion, se laver les pieds signifient aussi se pardonner mutuellement ce qui nous
renvoie la encore au sacrement de réconciliation, puisque les disciples recoivent le pouvoir de
pardonner au nom du Christ ce qui est strictement différent du pardon que nous pouvons accorder
par nous-mémes. La dimension sacramentelle n’st possible et strictement réservée qu’aux
successeurs de apotres, et par extension aux prétres, et encore certains ne sont pas autorisés a ce
sacrement pour différents motifs particuliers.

La profession de Foi

Apres ’homélie, le prétre invite I’assemblée a confesser la Foi de I’Eglise, par la récitation
ou le chant du Credo, le symbole des apotres pour le temps ordinaire, le symbole de Nicée
Constantinople pour les grandes fétes solennelles. La place de cette profession dans la célébration
n’a rien d’anodin ou de banal. Nous venons d’entendre la Parole de Dieu, par laquelle Dieu est déja
présent dans 1’assemblée : cette derni¢re confirme donc sa Foi en sa Présence et qui plus est en
I’attente de Sa Présence dans son Corps et son Sang. Comme le peuple d’Israél, qui chaque matin
commengait sa journée par la profession de foi qu’est le "Shema Isra€l" et la terminait de la méme
maniére, au point méme que les juifs pieux portent cette priere dans les Tephillin (petite boite
attachée sur le front), et placée dans les Mezouzah , a ’entrée des maisons et de plusieurs lieux,
nous redisons ce qui est au cceur de notre Foi.

De la méme manicre, le Credo devrait étre dit le matin ou bien a un moment de la journée,
mais lors de la célébration dominicale, il constitue un point charniére entre la Parole et le Verbe fait
chair et si vous vous souvenez , la Parole résonne tout au long de I’ Ancien Testament, et prend chair
avec Jésus, dans le Nouveau Testament, donc si vous faites le parallele, symboliquement nous
passons de I’Ecoute de la Parole au sacrifice de la Croix , qui n'est pas seulement offert pour nous
les chrétiens, mais pour le monde entier , pour I’humanité.

Remarque : a la messe du Jeudi saint on ne récite pas le Credo, et le tabernacle doit étre
vide dés le début de la célébration, c’est pourquoi I’on va consacrer suffisamment d’hosties pour
cette célébration et celle du lendemain.

La priére universelle

Et voila pourquoi, juste apres la profession de Foi, nous élargissons notre priere au monde
entier, et devient universelle. Généralement, elle comporte quatre intentions bien précises qui dans
I’idéal devraient étre composées par les équipes de préparation liturgique, plutdt que se contenter
des propositions toutes faites.

Elle devrait étre établie comme suit :

1. Pour les besoins de 1'Eglise,

2. Pour les dirigeants des affaires publiques et le salut du monde entier
3. Pour ceux qui sont accablés par toutes sortes de difficultés

4. Pour la communauté locale

Cette priere ne devrait pas étre proclamée a 1’ambon, mais au pupitre de 1’animateur,
I’ambon étant strictement réservé a la Parole de Dieu. Chaque intention est suivie d’un refrain de



supplication, ou de louange, selon la rédaction des intentions, et surtout pas de chant a 1’Esprit, ou
de communion ou marial, et quelques autres inepties, mais soyons indulgents.

Célébration du Jeudi Saint : Le mémorial de la Céne du Seigneur.

Voici ce que dit la Constitution "Sacrosanctum Concilium" que les péres conciliaires ont
voté a I’'unanimité.

47. La messe et le mystere pascal

"Notre Sauveur, a la derniere Cene, la nuit ou il était livré, institua le sacrifice
eucharistique de son Corps et de son Sang pour perpétuer le sacrifice de la croix au long des
siécles, jusqu’a ce qu’il vienne, et pour confier ainsi a I’Eglise, son Epouse bien-aimée, le mémorial
de sa mort et de sa résurrection : sacrement de |’amour, signe de l'unite, lien de la charité, banquet
pascal dans lequel le Christ est mangé, |’ame est comblée de grdce, et le gage de la gloire future
nous est donné ."

En fait, je n’aurai rien de plus a rajouter car vous avez la le cceur de la Liturgie
eucharistique, mémorial de la Paque du Christ. -Passion — mort — résurrection — ascension -envoi de
I’Esprit : vous avez reconnu le Kérygme donc tout est dit en si peu de mots, ce que ne cessait de
répéter Jean Paul II, c’est le mémorial de la Paque du Christ.

M¢émorial : ¢’est le rappel d’un événement passé qui n’a eu lieu qu'une seule fois et qui ne
sera pas renouvelé, la manifestation que cet événement nous fait vivre aujourd’hui et qui engage
notre avenir, et ce mémorial sera manifesté jusqu’a ce qu’ll revienne, donc une dimension
eschatologique.

Le premier fruit de cette célébration est un acte de communion puisque nous allons former
un seul corps dans le Christ, et par 1a méme 1I’Eucharistie est sacrement du frere, qui engage a la
charité et au partage. Ensuite elle est ordonnée a notre propre vie pour que nous devenions une
éternelle offrande a la gloire du Pere, et ainsi associés a ’offrande du Christ, ce que ferons les
martyrs d’une maniére radicale. Enfin, I’Eucharistie nous nourrit en nous assimilant a Lui, ce qui
choquait les juifs (manger le corps et boire le sang), c¢’est aussi I’accusation des romains comme le
pseudo cannibalisme des chrétiens...

Par ailleurs, nous ne faisons pas que rappeler I’événement, mais nous le " faisons", ce que
confirme 1’anamnése, en célébrant la mort, proclamant la résurrection et I’attente du retour. Et nous
retrouvons les trois composantes du temps, passé, présent et avenir. C’est ainsi que nous célébrons
au présent la Nouvelle Alliance dans le Précieux Sang du Christ, 1a ou le Christ nous invite encore
aujourd’hui. Et c¢’est Lui qui, le premier s’offre a nous en toute gratuité, pour tous les hommes sans
attendre quoi que ce soit en retour : le sacrifice de la Croix pour la Rémission des péchés et le Salut
du Monde.

Bien sir, pour les hommes qui prennent conscience de la valeur incommensurable,
inimaginable du don qui leur est fait, la réaction compréhensible et logique est bien a tout le moins
de dire merci, en langage plus spirituel, rendre graces, et le lieu et le moment privilégié de cet acte
sont tout simplement 1’Eucharistie dont c’est le sens premier en grec, sous réserve que 1’on saisisse
bien la dimension sacrificielle de la messe, sinon elle ne signifie rien.

Jésus Lui-méme 1’a bien dit ;" Faites ceci en mémoire de Moi1"

La structure de la Liturgie.



Avec le tableau qui suit, vous aurez une trame tres précise de la priere eucharistique, mais
d’abord reprenons le noyau central de cette liturgie en nous appuyant sur les paroles du Christ :

Dialogue initial
BENEDICTION Préface

Sanctus

Mémorial des merveilles de Dieu

ACTION DE GRACE - Epiclése sur le
pain et le vin

. . R . L. - Consécration
Mémorial de la Paque : Récit de I'institution
Monstration du pain et du vin

Anamneése

Chantée par I'assemblée, puis dite par le

président
- Epiclése sur
I'assemblée
DEMANDE Intercessions
Prieres pour...
... 'Eglise d’ici-bas

ceux qui nous ont
précédés, I'Eglise du
ciel (saints, ...)

DOXOLOGIE Elévation
Amen de I'assemblée

Jésus prit du pain : présentation des oblats
Il rendit grices : priere eucharistique

Il le rompit : la fraction du pain

Il le donna a ses disciples : la communion

Toute la liturgie eucharistique est construite sur ce schéma, et nous allons maintenant la
suivre pas a pas tout en cherchant a en dégager les signifiants. Pour bien saisir ce qui se passe a
partir de ce moment, ayons bien a I’Esprit qu’il s’agit d’un sacrement et ici, particuliérement le plus
important des sept sacrements : I’Eucharistie. Je vous renvoie donc a ce que je vous ai déja dit sur la



réalité sacramentelle qui se traduit par deux éléments : le visible et I’invisible. Ainsi, vous voyez et
entendez ce qui se passe, mais chaque geste et chaque parole reléve aussi de ce que vous ne voyez
pas et qui se passe au méme moment dans le ceeur de chaque fidele selon la conscience ou non
d’ailleurs de ce qui est célébré, et au sein de I’assemblée. En effet, il est évident qu’une assemblée
ordinaire ne vivra pas la célébration de la méme maniére qu'un groupe de personnes engagées au
service de I’Eglise ou faisant partie d’une communauté plus engagée.... Encore que nul ne peut
percevoir ce qui se passe dans les cceurs.

La procession des oblats

Le jour du seigneur, la liturgie est plus largement déployée et elle introduit des éléments
quelque peu plus solennels. Ainsi, la procession dirigée par les céroféraires, et non la croix (puisque
I’on va célébrer la mort et la résurrection du Christ, et c’est 1’autel qui est alors au centre, vers
lequel se dirige la procession), va comporter ceux qui portent la nappe, les chandeliers, les fleurs
qui normalement ne sont pas sur I’autel. Puis, le pain (les hosties qui seront consacrées dans le
ciboire, et la grande hostie déja déposée sur la paténe au-dessus du calice), les burettes, contenant et
le vin — blanc- et I’eau, et ensuite diverses offrandes selon les régions, et les saisons, lesquelles
seront déposées devant 1’autel.

Les servants d’autel et le diacre vont recevoir les oblats pour les déposer sur 1’autel que
I’on recouvre de la nappe, les chandeliers qui vont étre allumés, et toujours en nombre pair, 1’idéal
au nombre de six, en référence aux jours de la création, et le septiéme jour ou huitiéme qui sera
illuminé par la Lumiere du Monde le Christ ressuscité, et enfin le calice, et les ciboires.

Le calice devra étre recouvert d’un voile de la couleur du temps liturgique, non pas pour
faire beau ou joli, mais signifiant la mise au tombeau du Christ. Dans certaines églises orientales et
chez les coptes en particulier, le pain et le vin sont enveloppés dans un voile, pour renforcer ce
symbole, et chez les orthodoxes, cette partie de la Liturgie se passe derriere 1’iconostase, pour bien
accentuer le caractere du Mystere, des Saints Mysteres qui y sont célébrés. N’oublions pas que dans
I’Eglise ancienne, dont nous avons encore des traces aujourd’hui dans certaines cathédrales ou
basiliques, le cheeur était entouré d’un jubé plus ou moins ajouré, ayant la méme signification que
I’iconostase. Aujourd’hui, on a carrément supprimé toute séparation, et y compris méme les saintes
tables, ce qui fait que le cheeur est devenu un lieu ou tout un chacun peut se déplacer. Nous
reverrons cela avec Vatican II.

La préparation des dons

La encore, nous retrouvons la Liturgie du Temple ou les 1évites, avant les sacrifices et les
holocaustes pronongaient les prieres de louange a I’Eternel, pour bien signifier que la Création est
de Dieu, et qu’elle Lui appartient et que ce qui est offert vient de Dieu et donc, que ce que nous
offrons est aussi un effet de la grace de Dieu qui nous a donné gratuitement tout cela.

La différence majeure que nous avons avec le Temple, c’est que ce pain et ce vin, fruits de
la terre et du travail des hommes, vont devenir le Corps et le Sang du Christ. Le prétre prend alors
la paténe sur laquelle se trouve I’hostie et I’¢éléve en signe d’offrande en proclamant la bénédiction
envers Dieu et conclut par : "Il deviendra pour nous, le pain de la vie" et I’assemblée de répondre
"Béni soit Dieu maintenant et toujours"

Ensuite le prétre verse le vin dans le calice, puis y ajoute une goutte d’eau, geste auquel on
ne préte pas forcément attention, car bien souvent la parole qui accompagne le geste est dite a voix
basse ou est masquée par le chant de I’assemblée. Ceci nous rappelle que dans tout sacrement, le
geste est accompagné d’une parole rituelle que personne y compris le pape ne peut modifier a son



gré, malgré ce que 1’on a pu entendre a certaines périodes au gré de I’invention de certains, comme
¢tant plus proche des fidéles (il s’agit d’un cas d’invalidité sacramentelle). Cette parole nous fait
déja percevoir ce que signifie et réalise le sacrement de I’Eucharistie . "Comme cette eau se méle au
vin, puissions avoir part a la divinité de Celui qui a pris notre humanité". Puis il éléve le calice en
signe d’offrande, en pronongant la bénédiction et conclut ainsi . "Il deviendra pour nous le vin du
Royaume éternel”. Qu’est ce a dire ? Tout simplement, que ce pain et ce vin particuliers qui vont
étre consacrés, sont ceux qui vont réaliser la communion entre Dieu, 1I’Univers, la Création et les
hommes. Le Christ, dans sa Mort et sa Résurrection réalise la communion des trois pouvoirs que
sont la terre, les hommes et Dieu. C’est toute la Création qui est ici concernée : I’Eucharistie a une
dimension cosmique, et nous ¢éléve vers 1’Eschatologie, le jour ou tout sera remis sous les pieds du
Christ, qui remettra ses pouvoirs a Dieu. Tout sera réconcilié en Dieu.

Le pain et le vin étant offerts, le prétre demande a ce que e sacrifice soit agréé par Dieu,
puis il encense les oblats, réencense I’autel. Apres quoi, le diacre ou le thuriféraire encense le ou les
célébrants puis 1’assemblée : de fait, une étape a été franchie, parce que 1’assemblée du peuple de
Dieu a été purifiée et par la confession des péchés et I’absolution donnée par le prétre, mais qui plus
est., apres avoir entendu la Parole de Dieu, elle a renouvelé sa profession de Foi en ce Dieu qu’elle
célebre, ce pourquoi, elle est sanctifiée, elle est une "Assemblée Sainte", et s offre en union avec le
Christ. C’est ce qui justifie le fait qu’elle soit encensée au méme titre et méme plus que les oblats.
Elle répond ainsi au souhait de St Paul dans la parénese de 1’épitre aux Romains au début du
chapitre 12 :"Je vous exhorte donc, fréres, par la tendresse de Dieu, a lui présenter votre corps —
votre personne tout entiére —, en sacrifice vivant, saint, capable de plaire a Dieu : c’est la, pour
vous, la juste maniére de lui rendre un culte.”

A ce moment-la, le prétre va se laver les mains, c’est le lavabo, ce qui signifie que le prétre
conscient d’étre pécheur et indigne de célébrer le Saint Sacrifice a cependant été choisi, mis a part,
par le Sacrement de 1’Ordre, et fait ainsi une démarche plus personnelle de purification : "Lave-moi
de mes fautes, Seigneur, purifie-moi de mon péché.” Comme Moise, et les prophétes, comme les
prétres du Temple, on ne s’approche pas indiment du Seigneur, de 1’Eternel, et cela vaut aussi pour
nous, pour ’assemblée. C’est ce que signifiaient le jeline eucharistique, la continence, avant de
communier, et actuellement nous sommes dans I’extréme inverse : @ nous de savoir ce que nous
avons a faire. Mais cela vous explique aussi, pourquoi, I’Eglise était si réticente a admettre les
divorcés a la Sainte Communion, alors que des fidéles peuvent se présenter pour recevoir le Corps
du Christ sans autre forme de proces. Vous comprenez tout I’enjeu du débat théologique actuel entre
exigence et Miséricorde.

La priére sur les offrandes

Elle débute par un dialogue invitatoire entre le prétre et I’assemblée. Celui-ci a été modifié
en 2021 a partir des instructions de Rome. En fait, il n’est pas d’obligation majeure puisque les
formules sont au choix. Je vous fais juste une remarque concernant ces deux formules. L’ancienne
fait état de la Gloire de Dieu et du Salut du monde, tandis que la nouvelle centre le sacrifice sur
celui de ’assemblée, la place essentielle du prétre, et le bien de I’assemblée et de I’Eglise. Exit, la
dimension universelle pour le monde, ce qui pose probléme sur le plan théologique et liturgique. En
effet, la dimension cosmique, cheére a Benoit XVI est mise au second plan pour mettre en valeur
I’assemblée et I’Eglise qui mettent en ceuvre leur sacerdoce propre.

La formule habituelle :

"Prions ensemble au moment d offrir le sacrifice de toute I’Eglise.” C’est bien I’Eglise qui
offre le sacrifice.



"Pour la gloire de Dieu et le Salut du monde !" L’intention est claire , en ce qui concerne
I’objectif du sacrifice.

La nouvelle formule :

“Priez, freres et sceurs : que mon sacrifice, qui est aussi le votre, soit agréable a Dieu le
Peére tout-puissant.” Disparait ici la notion d’Eglise et se référe au seul célébrant et a I’assemblée.

Formule a laquelle le peuple répond : “Que le Seigneur recoive de vos mains ce sacrifice, a
la louange et a la gloire de son nom, pour notre bien et celui de toute [’Eglise.” Le sacerdoce
ministériel est bien reconnu et mis en valeur dans 1’expression.

Le souhait des évéques consiste ici & mettre en exergue ou en valeur, la distinction entre le
sacerdoce ministériel et le sacerdoce commun des fidéles. L’intention est tres juste et en rappelant la
particularité du sacerdoce ministériel, voulu et institué par le Christ. Ceci fait piece a 1’affirmation
de certains prétres qui auraient voulu confondre les deux sacerdoces, comme quelques prétres
m’avaient signifié¢ que tout laic pouvait faire aussi bien qu’eux ! D’ailleurs, certains n’hésitaient pas
a faire lire les prieres ministérielles a voix haute par I’assemblée : il y avait donc négation du
sacerdoce ministéricl. Eh bien non, le sacrement de I’Ordre est bien différent du sacerdoce
commun.

Donc considérée en son intention, la nouvelle formule est pertinente, mais
théologiquement pas tres juste. Donc inutile d’en faire une polémique stérile des lors que chaque
célébrant peut adapter en fonction de I’assemblée.

Dés que le prétre lance I’invitatoire, 1’assemblée se léve pour confirmer sa réponse, et non
comme certains, sans aucune raison, qui attendent la fin de la priere sur les offrandes. A I’Amen de
I’assemblée qui conclut cette priere, succede le dialogue de Préface qui représente une étape
majeure dans le déroulement de la célébration.

Ce dialogue est éminemment important car il représente une étape essentielle dans la
disposition de 1’assemblée a accueillir la présence réelle du Christ. Ceci consiste a considérer que
tout jugement affectif ou émotionnel doit disparaitre au profit la contemplation du Mystere.

En effet, déja la préparation pénitentielle, puis, la Parole de Dieu nous ont conduit a
intérioriser la rencontre avec notre Dieu en Jésus Christ, et nous nous détachons de la réalité
terrestre, non pour faire du "hors sol", mais pour étre unifiés en notre dme et notre corps. Plus
concrétement encore, nos petites préoccupations du quotidien passent au second plan et nos
pensées, notre intelligence, nos sentiments s’effacent devant la venue du Christ, lequel est au centre
de notre étre, enticrement tourné vers cette attente. C’est exactement le sens de ce dialogue :

Célébrant : Le Seigneur soit avec vous.
Assemblée — Et avec votre esprit. Salutation

Célébrant : Elevons notre coeur.
Assemblée — Nous le tournons vers le Seigneur. Invitation a l'accueil

Célébrant : Rendons grdce au Seigneur, notre Dieu.

Assemblée — Cela est juste et bon.
Nous sommes préts et ici, une inclination de la téte
est possible pour bien montrer notre assentiment. Cette
derniere expression vient de l'assemblée hellénistique des
citoyens pour montrer leur accord avec une loi



La Priére eucharistique

Introduite par le dialogue que nous venons de voir, encore plus efficace s’il est chanté pour
susciter l’attitude requise, cette priere commence par la Préface, au sens premier du
terme :"proclamé devant " , a savoir la louange, et la bénédiction de Dieu, auxquelles sont associés
les anges et les saints, ainsi que la Création tout entiere, (toujours la dimension cosmique). C’est
alors qu’éclate le chant du "kadosh" ou saint a savoir séparé, car Dieu est séparé de ’humanité, a
part, sinon inaccessible et le lieu le plus Saint d’Israél est le Saint des Saints du temple ou se trouve
la "Shekinah", a savoir la Présence de Dieu parmi son peuple, symbolisée par I’arche d’Alliance
dans le premier temple, puis un lieu strictement vide dans le second puisque 1’arche a disparu avec
le premier temple.

En fait c’est le Sanctus hymne fondée pour le premier verset sur la vision d’Isaie au
chapitre 6 que les séraphins aux six ailes proclament, en adoration cosmique « le ciel et la terre .... "
puis la conclusion tirée du psaume 117et reprise par Matthieu dans 1’acclamation des Rameaux :
"Hosannah" ajoutée au VIII si¢cle, et sa conclusion finale qui est I’acclamation messianique par
excellence :"Béni soit au nom du Seigneur, Celui qui vient..."

De¢s la fin du chant, le prétre reprend comme en écho la Sainteté : "Oui , Tu es vraiment
saint ", ou "Pére trés saint "en faisant mémoire des événements du Salut . Au sommet de ce récit, se
situe la Paque vécue par jésus dans sa mort et sa Résurrection. Il est précédé¢ d’une premicre
épiclése sur les offrandes, terme qui vous est désormais familier et qui signifie tout simplement
I’invocation de I’Esprit Saint pour qu’IL sanctifie les offrandes. Puis, ce sont les paroles mémes de
I’Institution par Jésus de I’Eucharistie et j’attire votre attention sur les expressions tellement
répétitives que nous n’en avons plus forcément conscience :

"Prenez, et mangez-en tous : ceci EST mon corps, LIVRE pour vous. »

Au soir du Jeudi Saint, le Corps de Jésus est livré, car Il ouvre Lui-méme le moment ou va
s’accomplir ou Il va accomplir ce qu’ll avait dit a ses disciples. Le moment est venu et en
partageant ce dernier repas qui est la cadre de I’Institution et non I’Institution, Il livre son corps car
Il va étre arrété et n’opposera aucune résistance : c’est librement et volontairement qu’ll va
au-devant de Sa Passion.

« Prenez et buvez-en tous car ceci EST la coupe de mon sang, le sang de I'Alliance nouvelle et
éternelle qui SERA VERSE pour vous et pour la multitude en rémission des péchés. Vous ferez cela, en
mémoire de moi. »

De fait, le sang n’est pas versé, car si le corps est livré au moment du repas de par un acte
volontaire, et libre, le sang n’est pas versé par Jésus mais par ceux qui vont le transpercer avec les
clous et la lance, or cela se fera plus tard, au Golgotha. Entre ces deux moments le mal va
s’acharner contre Jésus dans le mensonge, les faux témoignages, les condamnations de 1’innocent,
la libération d’un vrai coupable, et enfin 1’exécution sur la Croix, supplice le plus infamant qui soit
pour les romains. Ceci peut nourrir la méditation et la contemplation du Mystére ;

Alors I’assemblée va acclamer le Christ qui est désormais Présent, en totalité, au milieu de
I’ Assemblée, et non plus le Pére, sous la forme de I’anamnése selon plusieurs formules dont I’'une a
¢té modifiée en 2017. On y retrouve la dimension cosmique du Christ: mort, vivant et qui
reviendra. La dimension eschatologique est exprimée par ’attente de la venue du Christ.et est
essentielle comme nous le verrons par la suite.

Le prétre reprend ensuite cette anamnese en la développant non plus par rapport eu Fils,
mais par rapport au Pére. Et nous avons ensuite la deuxiéme épiclése qui demande a I’Esprit Saint
de sanctifier cette assemblée, en tant qu’elle s’offre et se joint au sacrifice du Christ.



Tout ceci est résumé par le schéma suivant :

1€ épiclese 2¢ épiclese
Préface écit dg T'institution Intercessions
+ anamnese
[Louange M¢émorial Demandes
Sa cés A cémation Am ﬂA
d’anamneése de doxologie

(en rouge : interventions de I’assemblée)

Mais avant d’aller plus loin, nous avons parlé de méditation et contemplation, et il est
certain que beaucoup se demandent en quoi consiste la contemplation, la méditation semblant plus
facile a comprendre. Pour cela, je vais faire référence a un petit ouvrage du cardinal Joseph
Ratzinger que I’on connait un peu plus sous le nom de Benoit XVI, qui a succédé a St Jean Paul 11.
Le titre semble un peu rébarbatif : "Eglise et théologie", mais le théologien nous livre ici une
analyse sans concession de la situation de I’Eglise, au niveau de la Foi, et ses diverses composantes,
théologie et magistere, transmission, catéchese, et société.

Pour ne pas induire de fausses interprétations sur ce point, je le réserve a un
commentaire oral en direct avec les participants et je ne publierai donc pas cette intervention.

Nous avons quatre prieres eucharistiques distinguées par leur numéro :

PE 1 ou canon romain la plus ancienne sans doute de la Liturgie romaine

PE 2 reprend un texte du II siécle de la Tradition apostolique de St Hyppolyte ?
PE 3 est une simplification de la PE 1

PE 4 est une adaptation d’une anaphore byzantine dite de St Basile

Nous avons d’autres prieres plus précisément pour la réconciliation, au nombre de deux et
des prieres pour les assemblées d’enfants au nombre de trois et une priere pour des circonstances
particulieres

Si I’on y regarde de plus pres, nous allons percevoir que cette priére est consécratoire et
que le récit de I’Institution est au cceur de celle-ci.

Ce qui est strictement spécifique c’est que cette priere nous rend la présence du Christ
nettement plus substantielle : cette présence est portée par une maticre, ce qui n’est pas le cas pour
les autres modes de présence qui ne sont plus manifestés en dehors de la célébration. C’est ainsi que
cette Présence demeure et s’offre a la dévotion des fideles et a I’adoration en dehors de la messe. Le
Saint Sacrement n’est pas une icone de la Présence du Christ et renvoie au mémorial de la Paque du
Christ. 11 désigne le sacrement de 1’Eucharistie dans son ensemble, et incite le chrétien a conformer
sa vie au Christ. Il est prolongement et déploiement de la messe et méme permet de s’y préparer.

L’anamnése

Ce terme semble un peu savant, mais je vous rassure dans les professions médicales, para
médicales ou psy, il fait partie du langage professionnel. Il s’agit tout simplement de résumer
I’histoire du patient ou de la personne sur le pan médical ou socio familial



Pour ce qui nous concerne, I’anamnése s’adresse directement au Christ en ce sens qu’elle
nous renvoie a la Croix, Christ est mort, a la réalité présente, Christ est vivant, a sa venue dans la
Gloire, puisque nous attendons sa venue. Le Christ nous précede, Il est avec nous, et nous sommes
dans I’attente de sa venue.

Je vous donne ici les différentes formules possibles de I’anamnése

1l est grand, le mystere de la foi :

R/ Nous annongons ta mort, Seigneur Jésus,
nous proclamons ta résurrection,

nous attendons ta venue dans la gloire.

Acclamons le mysteére de la foi :

R/ Quand nous mangeons ce pain

et buvons a cette coupe,

nous annongons ta mort, Seigneur ressuscite,
et nous attendons que tu viennes

Qu’il soit loué, le mystere de la foi :
R/ Sauveur du monde, sauve-nous !
Par ta croix et ta résurrection, tu nous as libérés.

Proclamons le mystere de la foi :
R/ Gloire a toi qui étais mort,
gloire a toi qui es vivant,

notre Sauveur et notre Dieu :
viens, Seigneur Jésus

Juste une remarque a propos de l’anamnese, [’anamneése s’adresse au Christ de maniére
directe : "Gloire a toi... Nous rappelons ta mort, Seigneur ressuscité "'. C’est pourquoi " Christ
est venu..." n’est en rien une anamnése méme si ce chant est beau. Et qui plus est, ne la
remplagons pas par d’autres refrains du style " Que tes ceuvres sont belles " ou " Souviens-toi de Jésus Christ "
qui cassent la dynamique de la Foi et suppriment la dimension eschatologique de [’attente.

La priére eucharistique se poursuit selon cette structure :

Rappel du Mystere pascal
Epiclése sur I’assemblée
Intercession pour I’Eglise
Intercession pour les défunts
Intercession pour 1’assemblée

La doxologie
Ce terme vous est désormais familier et signifie tout simplement conclusion sous le mode
de I’acclamation. Pour ceux qui se souviennent des séquences sur le corpus paulinien, je vous disais

que s’il fallait résumer St Paul ce serait la formule idéale :

Par Lui rappel que Dieu est créateur et que toute la Création est de Lui et que nous sommes
nous aussi ses créatures



Avec Lui rappel que nous nous offrons avec Lui et que sans Lui, nous ne pouvons rien faire
Et en Lui rappel que nous sommes le corps du Christ, c’est donc en Lui que nous sommes
vivants.

A Toi, Dieu le Pére Tout Puissant
Tout Honneur et Toute Gloire
Pour les siécles des siécles

AMEN!

Ici, le célébrant nous rappelle que la célébration est pour la Gloire de Dieu et que le Fils
s’offre a son Pere, avec tous ceux qui sont ici présents, mais aussi avec tous ceux qui nous ont
précédés, avec les Saints, les Apétres et la Vierge Marie.

Nous en avons tres peu conscience. J’en profite pour vous redire que quand [’on parle de
I’Eglise, il ne s’agit pas seulement de I’Eglise contemporaine, que nous connaissons, mais de
I’Eglise qui comprend tous ceux qui ont suivi le Christ et qui sont déja avec Lui. Lors d’une
célébration eucharistique, nous parlons de l’Eglise, Corps mystique du Christ.

L’Amen final proclamé par I’assemblée reprend [’expression de Quahal, I’assemblée du
Sinai "Aman !" Amen" a savoir "Qu’il en soit ainsi!" une adhésion de tout [’étre, bien plus
signifiant qu 'un simple oui !

Vendredi Saint et Samedi Saint

Cette doxologie conclut la priére eucharistique proprement dite, et le Christ est présent
parmi nous, c’est pourquoi nous allons joindre nos voix et notre priére a celle du Christ, pour
qu’elle devienne une seule et méme priere : "Notre Pere" parce que le Christ avec ’action de
I’Esprit Saint a réalisé I’unité entre nous, la communion de la synaxe sacrée. Le sacrifice de la
Croix ouvre a la Résurrection et c’est bien ce que proclame cette doxologie en écho a I’anamnése

Puis vient I’embolisme qui va souligner la dimension eschatologique de la célébration,
mais surtout développer la libération du mal. En effet, sanctifiés par I’Esprit Saint, ’assemblée doit
étre préservée et c’est pourquoi, elle est adoration et actions de graces pour la venue de 1’Esprit,
c’est tout le sens de cette priere proclamée par le prétre, a laquelle I’assemblée répond par la
doxologie finale :

"Car c’est a Toi qu’appartiennent le Régne,
la Puissance et la Gloire, pour les siecles des siecles.”

Cette doxologie peut étre accompagnée du geste de Salut qui consiste a tendre la main
comme pour bien montrer que c’est a Dieu le Pére Tout Puissant et a Lui seul que cette priere est
adressée et qu’ll en est le seul possesseur.

Bien trop souvent, lorsque le Notre Pere est chanté, ['on enchaine directement avec la
doxologie, ce qui est une erreur majeure. En effet, [’embolisme a une importance essentielle
puisqu’il vient amplifier la demande d’étre délivré du Mal qui menace tout homme et toute
l’assemblée. Le chantre de [’assemblée doit donc étre attentif a ne pas la passer sous silence.
Lorsque le pape Grégoire le Grand l'introduit a cette place dans la Liturgie, ce n’est pas pour rien,
il reprend ici une tradition de la Liturgie byzantine. Elle a pour but de nous faire prendre
conscience que nous sommes faibles et que c’est par grdce que nous sommes rendus dignes de
recevoir le Corps du Christ, car la consécration a laquelle nous venons d’assister n’a d’autre but
que la Communion au Corps et au sang du Christ.



Et c’est bien ce qui nous donne la capacité¢ de partager la Paix que le Christ va nous
donner par la médiation du prétre. Ce geste de la Paix a une dimension universelle en ce sens que le
Christ nous donne la force et la possibilit¢ de surmonter toutes les divisions que le Christ a déja
surmonté¢ sur la croix puisqu’lL est vainqueur du mal de par son sacrifice. Nous sommes ainsi
renvoyés encore une fois a la croix, ce qui vient encore souligner le caractére sacrificiel de la messe.

A ce propos, il nous faut répondre a une objection souvent faite par ceux qui relévent de ce
titre ridicule de traditionnalistes, alors qu’ils ne le sont en rien. Cette objection consiste bien
souvent a souligner I’hypocrisie de ce geste et qui pour cela n’aurait pas lieu d’étre, ce que,
honnétement, il est difficile de nier. Il nous arrive de donner la paix a des personnes avec lesquelles
nous avons des difficultés relationnelles pour diverses raisons. MAIS, nous sommes réunis dans
I’absolu pour rendre graces a ce Dieu qui nous aime, qui nous rejoint en notre humanité et qui
donne sa vie pour nous sauver.

Si nous sommes réunis, pardonnés, sanctifiés encore une fois par grace, c’est que nous
sommes devant ce Dieu qui nous aime et que nous voulons aimer avec nos faiblesses.

Certes, et a ce moment précis, nous nous reconnaissons en ce sens et c’est ce qui nous
réunit au-dela de nos divergences, et autres difficultés a nous supporter dans le quotidien. Alors,
c’est le moment de demander avec confiance de nous donner la force de pardonner et de nous
reconnaitre fils de Dieu et fréres dans la Foi. Le Christ aime autant celui que nous acceptons avec
difficultés que ma propre personne et c’est cela qu’il nous faut reconnaitre. Nous sommes au pied
du mur : "Celui qui n’aime pas son frére, ne peut aimer Dieu." Je vous laisse méditer ce qui devrait
interpeller notre propre conscience.

La fraction du pain

C’est a ce moment que le prétre procede a la fraction du pain, et la encore, il ne s’agit pas
d’une fantaisie, quand on trouverait plus juste de la faire quand le prétre prononce les paroles
consécratoires : "Il prit le pain, le rompit" ce que faisaient et font encore certains ministres. Eh bien,
non ! Le corps du Christ fait ’objet de la fraction au moment ou il va étre donné aux fideles, et non
avant. De fait, lorsque le pain est consacré il est présenté a ’adoration des id¢les en son entier, cela
a cause du Jubé, et nous avons gard¢ cette pratique liturgique.

En fractionnant le pain, le prétre va faire le geste de I’'immixtion ou commixtion qui a deux
sens précis et qui correspond aux périodes historiques. Dans 1’Eglise ancienne lorsque le pape
s’installe a Rome, plusieurs églises sont construites et les prétres ne peuvent pas participer a la
messe du pape, c¢’est pourquoi, le pain consacré est confié aux diacres qui vont le répartir dans les
différentes églises pour montrer la communion de 1I’Eglise autour de son pasteur.

Par la suite, ce geste va symboliser la réunion de ’ame et du Corps du Christ, a savoir le
symbole de la résurrection. Jusqu’a ce geste , le Corps et le sang du Christ sont séparés et 1a, ils sont
réunis pour bien signifier la résurrection : lorsque le Christ est mis au tombeau , c’est son corps qui
est enseveli, et ce n’est qu’a la Résurrection que le corps et I’ame du Christ sont a nouveau réunis.

Au méme moment, I’assemblée va entonner le chant de I’Agnus Dei qui ne sera introduit
dans la Liturgie qu’au VII siécle par le pape Serge I. Pour la petite histoire ce chant avait été
supprimé par les byzantins, lors du Concile Quinisexte en 692, du fait que ’on ne pouvait pas
représenter le Christ sous une forme quelconque et encore moins celle d’un animal. La réforme du
Pape Serge I, originaire d’Antioche rétablit ce chant , qui nous vient tout simplement de St Jean
Baptiste qui nomme ainsi Jésus lorsqu’il Le voit arriver pour son baptéme, (Jn 1, 29-34)La formule
actuelle sera définitive a la suite du Concile de Trente.

Le moment de la communion

Le prétre apres avoir dit la secréte, ainsi appelée parce que récitée a voix basse, va prendre
la paténe au- dessus du calice, et les élever en reprenant les paroles de 1’Agnus Dei :



"Voici I’Agneau de Dieu, voici Celui qui enleve les péchés du monde. Heureux les invités
au repas des noces de [’Agneau”

Je vous rappelais et méme, insistais sur le fait que I’Eucharistie n‘avait rien a voir avec un
repas et 1a il en est question. Ne nous méprenons pas, c’est le sacrifice du Christ qui prend ici toute
sa dimension, et qui nous rappelle les paroles de Jésus. Pour que ce repas des noces de 1’agneau soit
de fait, il fallait que la victime soit immolée et donc que le Christ s’offre Lui-méme sur la Croix.

En effet, si vous reprenez le chapitre 6 de ’évangile de St Jean, vous avez de la bouche
méme de Jésus la signification spirituelle de ce repas, en considérant que ce n’est pas une
justification de la messe comme repas. Cela va bien plus loin, car c’est le sacrifice qui ouvre a la
réception du pain du ciel. Sans le sacrifice de la croix, la communion n’aurait jamais pu avoir lieu.

Le moment de la communion

Les ministres : sont de fait, les ministres par excellence, le prétre et le diacre de par le
sacrement de I’ordre d’une part, pour les prétres, et le diacre de par I’ordination diaconale qui
I’introduit au service de I’autel.

Les ministres extraordinaires de la Sainte Communion ou MESC :

Je vous livre ici les dispositions du Droit Canon que peu de paroisses suivent , mais voyons d’abord
ce qui nous est dit :

Can. 230 - § 1." Les laics qui ont l'dge et les qualités requises établies par décret de la conférence
des évéques, peuvent étre admis d'une maniere stable par le rite liturgique prescrit aux ministeres
du lectorat et de l’acolytat ; cependant, cette collation de ministeére ne leur confere pas le droit a la
subsistance ou a une réemunération de la part de l'Eglise.

§ 2. Les laics peuvent, en vertu d'une députation temporaire, exercer, selon le droit, la fonction de
lecteur dans les actions liturgiques ; de méme, tous les laics peuvent exercer selon le droit, les
fonctions de commentateur, de chantre, ou encore d'autres fonctions.

§ 3. La ou le besoin de I'Eglise le demande par défaut de ministres, les laics peuvent aussi, méme
s'ils ne sont ni lecteurs, ni acolytes, suppléer a certaines de leurs fonctions, a savoir exercer le
ministere de la parole, présider les prieres liturgiques, conférer le baptéme et distribuer la sainte
communion, selon les dispositions du droit.

Can. 231 - § 1. Les laics, qui sont affectés de maniere permanente ou temporaire a un service
spécial de I'Eglise, sont tenus par l'obligation d'acquérir la formation appropriée et requise pour
remplir convenablement leur charge, et d'accomplir celle-ci avec conscience, soin et diligence

§ 2. Tout en observant les dispositions du can. 230, § 1, ils ont le droit a une honnéte rémunération
selon leur condition et qui leur permette de pourvoir décemment a leurs besoins et a ceux de leur
famille, en respectant aussi les dispositions du droit civil ; de méme, ils ont droit a ce que leur
soient diiment assurées prévoyance, sécurité sociale et assistance médicale.

Vous observerez que 1’on se passe allégrement des dispositions de ce Droit, ce que les
papes depuis Paul VI et surtout les trois derniers : Jean Paul II, Benoit XVI et Frangois I, dénonce
assez fréquemment. Quand 1’on pense a la dimension spirituelle et surtout sacrée de la fonction,
vous comprenez pourquoi ce ministére ne peut étre autorisé de manicre banale et exercé avec une
certaine légereté. Il serait donc exigible a minima que ces laics regoivent une formation adéquate,
soient expressément désignés par le prétre avant la célébration.



De plus, il serait bon que ces laics portent un signe liturgique tel qu’une étole, écharpe ou
cape ou tout autre signe distinctif. Enfin, ils ne peuvent en aucun cas se communier eux-mémes

Ceux qui regoivent la sainte communion :

Méme les diacres, qui sont au service de 1’autel, recoivent la communion de la main du
prétre, ils ne peuvent se communier eux-mémes.

Pour les laics : il serait bon et surtout respectueux de la part de ces derniers, de cesser
les querelles de clocher qui portent atteinte a la réception de la Sainte Communion concernant la
bonne attitude, ou la maniére de recevoir le Corps du Christ.

STOP ! Tout d’abord, dans I’Eglise primitive, puis aux temps apostoliques, les fideles
recevaient le Corps du christ dans la main. A cet égard je vous renvoie au texte de St Cyrille de
Jérusalem sur ce sujet.

Ensuite, des le VII siecle, puis au Moyen Age la communion se donne sur la langue et ce
pour des questions de respect, évitant le risque de profanation, d’une part, mais surtout pour une
question d’hygiene, d’autre part. Cette pratique va perdurer jusqu’au Concile Vatican II, et les
evéques de France vont demander au Saint Siege de revenir a a pratique de la communion dans la
main.

Apres consultation des évéques, il s’avere que la grande majorité est opposé a cette
pratique. Compte tenu du contexte assez difficile sur le plan pastoral, le Souverain Pontife, laisse
aux conferences la responsabilité de la mise en ceuvre de cette pratique.

Retenez simplement que les deux pratiques sont admises, en privilégiant la communion
sur la langue. Donc, pas d’anathémes entre vous, dés lors que les évéques autorisent les deux
pratiques.

Par contre, considérer que la communion donnée par un ministre ordonné est plus
fructueuse que celle donnée par un laic est une absurdité majeure. De fait, ce laic n’est pas investi
de sa seule autorité ou décision, il en est investi par le ministre de I’Ordre et la communion n’est en
rien entachée par le statut du laic.

Je vais vous rappeler ici les mauvaises manieres de communier, mais de grdce, n’en faites
jamais affaire de jugement ou condamnation. Il s’agit bien trop souvent d’ignorance ou
d’inconscience.

C’est pourquoi, nous avons d’abord a nous interroger sur notre propre relation a Dieu, et c’est ici
que le sens de la communion va prendre tout son sens et ne regarde que le fidéle et son confesseur,
car sur ce chapitre nous avons a considerer quelle est la place de Dieu dans ma Vie.

Ce n’est pas a nous de valider tel ou tel magistere selon nos petites appréciations
personnelles : le Christ et I’Eglise ne font qu’UN, ne nous en déplaise avec tous les arguments
intellectuels et humains que nous pouvons développer a l’infini.

Une derniére précision : pour ce qui concerne la communion par intinction, seul le ministre
ordonné est appelé a la donner et personne d’autre. Un laic peut assister le prétre en portant le calice



mais il ne peut donner la communion sous cette forme, pas plus qu’il ne peut se communier
lui-méme, d’une maniére ou d’une autre, méme sans I’intinction.

Les effets de la communion sacramentelle

Nous avons vu qui étaient les ministres de la Sainte communion, ainsi que les fidéles qui la
recevaient de différentes maniéres, soit sur la langue, soit dans la main, sans qu’il y ait lieu de
polémiquer sur le sujet. De méme, il est aussi inutile de considérer que la communion ait plus
d’effets ou serait plus sacrée si elle est donnée par un ministre ordonné plutét que par un laic, nous
ne sommes pas loin de 1‘absurde et du ridicule. D’ailleurs, nous verrons que certaines formes de
communion eucharistique, car, aussi €tonnant que cela puisse paraitre, il en est plusieurs, se
réalisent sans aucun ministre. Alors voyons cela de plus prés mais d’abord, intéressons-nous aux
effets de la communion, qui sont de I’ordre de la communion spirituelle que nous verrons plus
avant.

[1 L’union avec le Christ.

Comme je vous I’avais déja exprimé, consommer le Corps du Christ est exactement
a I’inverse de la consommation de toute nourriture terrestre. La ou notre organisme
transforme les aliments pour 1’assimilation nutritionnelle, c’est le Corps du Christ
qui vient nous transformer comme ’exprime si bien I’un de nos chants « zpour nous
transformer en Lui.Recevoir le Christ dans 1I’Eucharistie fait fusionner notre étre
avec celui du Christ. Saint Cyrille d’Alexandrie comparait ce phénomeéne avec « de
la cire fondue qui se mélange au reste de la cire ». L’itinéraire du chrétien est
celui qui conduit a devenir comme le Christ, a demeurer en Lui et Lui en nous.

0 La destruction des péchés véniels.

Quand nous recevons I’Eucharistie, nous sommes unis a la charité elle-méme, ce qui
consume les restes de nos péchés véniels et nous rend purs et aptes a repartir du bon
pied. En effet, le péché véniel peut nous amener a nous ¢loigner de la Charité, mais
recevoir le Christ détruit le péché véniel, et nous fait communier a I’Amour.

'] La préservation du péché mortel.

Le péché mortel si nous en avons conscience nous interdit de participer a la
communion eucharistique, et seul le sacrement de réconciliation peut nous en laver.
Il est donc préférable de communier autant que cela nous est possible, car
I’Eucharistie nous permet d’éviter le péché mortel en nous apportant une protection
renforcée quant a celui-ci. Effectivement, recevoir le Christ, et donc I’ Amour nous
renforce dans 1’union au Christ et nus incite a nous ¢éloigner de ce péché, pour peu
que nous ayons conscience de ce que nous recevons.

'l Une relation personnelle avec Jésus.



Si vous vous souvenez de ce que je vous ai dit sur la Contemplation chrétienne au
moment ou le Christ est rendu présent sur ’autel par les paroles consécratoires, a
fortiori, doit-elle étre encore plus prégnante des lors que vous recevez le Christ.C’est
I’Eucharistie qui nous permet d’avoir une relation plus personnelle, plus intime avec
Celui qui vient ainsi se donner a nous. Benoit XVI dans son exhortation apostolique
de février 2007 nous le redit avec force :"” Aujourd’hui, il est important de
redécouvrir que Jésus n’est pas juste une conviction personnelle ou une idée
abstraite, mais bien une vraie personne qui, en prenant part a [’histoire des
Hommes, est capable de renouveler la vie de chaque individu. C’est pourquoi
I’Eucharistie, en tant que source et sommet de la vie et de la mission de I'Eglise, doit
étre traduite en spiritualité, en une vie vécue “selon I’Esprit Saint” "

[l Le don de la Vie.

Au Baptéme, nous recevons le don de la Vie, ce que demandent les catéchumenes a
I’Eglise, la Foi et donc la Vie éternelle. Cela signifie tout simplement que la Vie
¢ternelle ne commence pas seulement a la mort physique, mais des le Baptéme et
I’Eucharistie "conserve et accroit la vie de grdace recue au Baptéme"(CEC 1392) 11
serait donc gravement préjudiciable pour notre vie spirituelle de nous en passer, d’ou
I’insistance de I’Eglise pour notre participation a I’Eucharistie dominicale.

'] L’unité avec le Corps du Christ.

Le fait de communier renforce notre union avec le Christ, et donc nous ne faisons
plus qu’UN avec lui, mais ce faisant tous ceux qui communient au méme Corps, au
méme pain, comme le dit St Paul, sont de fait unis entre eux. C’est le Christ qui fait
notre unité et pas nos propres forces. Ceci vient donc confirmer le fait que méme si
nous sommes en mauvais termes avec d’autres fidéles de notre communauté, nous
sommes malgré tout en communion, car le Christ est le méme pour tous et Il est en
nous. Et ¢’est I’Eucharistie qui nous le permet.

'] L’engagement aupreés des pauvres.

L’Eucharistie nous invite par le fait méme, a préter une attention toute particulicre
aux pauvres, puisque, en chacun d’eux, nous devrions reconnaitre le Christ. St Jean
Chrysostome est tres incisif sur ce point et nous renvoie au paragraphe précédent :
"Tu as gouté au sang du Seigneur et tu ne reconnais pas méme ton frere. Tu
déshonores cette table méme, en ne jugeant pas digne de partager ta nourriture celui
qui a éte jugé digne de prendre part a cette table. Dieu t’a libéré de tous tes péchés
et t'y a invité. Et toi, pas méme alors, tu n’es devenu plus miséricordieux ". Nous
avons partagé le méme Pain, le Corps du Christ, et nous maintenons malgré tout, nos
ressentiments, alors que nous devrions étre miséricordieux, puisque la Miséricorde
divine est en nous.

[l Une consolation spirituelle.

Ce moment de la communion devrait nous donner un avant-gott de la Joie du Ciel,
dans la mesure ou nous avons en nous la source de la joie parfaite. C’est le moment
ou jamais de demander a Dieu de de nous apporter la Paix, la Consolation dans le
fardeau de notre quotidien. L’Eucharistie permet de reprendre des forces spirituelles,
par rapport a toutes les difficultés que nous vivons



"1 Un point d’ancrage dans nos vies.

La Nature profonde de 1’Eucharistie devrait nous inciter a organiser notre vie autour
de celle-ci. Dieu vient en nous, IL est dans notre main, sur notre langue, et nous
allons LE consommer comme IL nous le demande. Comme disait le Saint curé
d’Ars, si nous avions une vraie conscience de cela, nous serions morts. Alors, un
match, une émission, une réunion de famille ? L’Eucharistie d’abord !

'l Une propension a vouloir vivre en paix.

Lors du Synode sur I’Eucharistie en 2005, les évéques se sont entretenus sur le fait
que ’Eucharistie produisait un grand effet sur les peuples des zones en guerre et leur
donnait un ¢élan pour chercher a obtenir la paix. « Grace aux célébrations
eucharistiques, les personnes engagées dans les conflits ont eu la possibilité¢ de se
rassembler autour de la Parole de Dieu, d’entendre son message prophétique de
réconciliation par le pardon gratuit, et de recevoir la grace de conversion qui leur
permet de partager la méme coupe et le méme pain ». (Propositio 49)

Ces effets de la communion sont cependant conditionnés a la vérité de la disposition
intérieure. Ce que [’on entend par la, c’est tout simplement la parfaite conscience des Mysteres qui
sont ici celebrés. Toute la célébration, et donc la Liturgie qui est déployée par I’Eglise n’a d’autre
objectif que nous préparer intérieurement a la rencontre avec le Christ qui se rend présent et par sa
Parole et par son Corps et son Sang. Nombre de peres spirituels insistent lourdement sur la pureté
du ceeur qui s’obtient par le sacrement de Réconciliation, la préparation pénitentielle et le désir
veéritable et profond de recevoir le Christ en son étre propre. Il est évident qu 'une participation a la
célébration eucharistique et donc a la communion au Corps et au sang du Christ sans la conscience
éclairée du Mystere pascal ou le Christ s’ offre a nous en son Corps de par le sacrifice supréme de
la Croix, ne produira aucun effet, sinon, des effets moindres (pour ne pas occulter [’action
mystérieuse du Seigneur en [’dme de celui qui LE regoit, sans le savoir ; plusieurs exemples de
conversion soudaine a cette occasion sont recensés). Enfin, il est évident que si nous participons
sans une réelle présence et une claire conscience de ce qui est manifesté, les effets seront largement
atténués sinon, inexistants.

Les formes de l1a communion

Tout ce que nous venons d’exprimer concerne bien évidemment la communion
sacramentelle, a savoir celle qui présuppose une participation effective a la célébration
eucharistique et donc a recevoir physiquement la sainte hostie ou particule (terme exact). Mais
I’Eglise reconnait d’autres formes de communion, indépendamment de la réception de 1’hostie. Et
d’emblée, bien contrairement a ce qui est souvent entendu :

"Ces diverses formes de communion ont la méme valeur parfaite et produisent les mémes
effets dans notre vie spirituelle"

Communion de désir  Plusieurs circonstances ou situations peuvent nous empécher de
recevoir la communion sacramentelle. Des plus dramatiques au plus banales, il ne nous est pas



possible, dans ces conditions, de recevoir la communion : persécutions, guerres, situation
géographique, état de santé.... Et j’en passe.

Au-dela du fait qu’il s’agit d’étre en état de graces pour recevoir la communion, la
communion de désir a ceci de particulier que le désir ardent de recevoir les fruits de ce sacrement,
par un amour bralant, une foi vive, un esprit d’humilité et d’espérance, va nous unir spirituellement
au Christ présent dans I’Eucharistie.

Vous avez exactement le méme effet, lors de ce que 1’on appelle le baptéme de désir par une
personne parfaitement consciente de ce qu’elle demande (CEC 1258) Sans recevoir effectivement le
sacrement, elle en regoit quand méme les effets. Ainsi, désirer de tout son étre recevoir le Christ,
alors que matériellement cela est impossible, produit les mémes effets que la communion
sacramentelle : menace effective de mort violente, distance prohibitive d’avec le prétre comme en
Afrique par exemple, une maladie sans ministre possible. C’est le désir de la Foi qui opére par
I’Amour. Cela rejoint la communion spirituelle en termes de dispositions intérieures, parce que
Dieu dont la Puissance n’est pas liée aux sacrements visibles sanctifie ’homme en sa vie intérieure
et répond a la Foi de celui qui LE désire.

Communion spirituelle

Hors de la communion de désir en des situations exceptionnelles sinon dramatiques, il est
une forme de communion possible, la communion spirituelle. Une période récente nous a confronté
a ce type de communion : la pandémie de Covid. Mais contrairement aux situations d’urgence qui
caractérisent, mais pas seulement, la communion de désir, la communion spirituelle qui ne dépend
que de circonstances particulieres qui empéchent de recevoir la communion sacramentelle sans
caractére d’urgence, ou de menaces vitales, se doit d’étre préparée intérieurement. C’est ce que
nous exprime déja le Concile de Trente :

"Ceux qui ne regoivent la sainte Eucharistie que spirituellement mangent en désir le pain
celeste qui leur est offert avec cette foi vive qui opére par la charité ; ils en ressentent (alors) le
fruit et ['utilite"

Pour cela quelques étapes sont préconisées.

Les six étapes a suivre pour recevoir la communion spirituelle

1) S'unir a la priére de I'Eglise. ... Avant la communion spirituelle, il convient de se mettre
en présence de Dieu et de s’unir a la pri¢re de toute I’Eglise. Aprés un signe de croix et une
breve invocation de I’Esprit Saint, vous pouvez lire les oraisons et les antiennes du jour. Les
missels des fideles contiennent des introductions a la messe du jour, ainsi que des
indications sur le temps liturgique (caréme, triduum, temps pascal...), les diverses
solennités, une biographie du saint qui est célébré. ..

2) La purification intérieure...Pour préparer son cceur a recevoir la grace de la communion
spirituelle, vous pouvez réciter ou chanter le Kyrie litanique (« Seigneur prends pitié€ ») suivi
de la formule d’absolution Misereatur vestri (« Que Dieu nous fasse miséricorde »), qui
dans le rituel de la messe remplace le Confiteor (« Je confesse a Dieu ») :


https://fr.aleteia.org/cp1/2020/03/07/le-vrai-sens-du-signe-de-croix/
https://fr.aleteia.org/2017/06/03/apprendre-a-prier-a-laide-de-lesprit-saint/

Seigneur Jésus, envoyé par le Pére pour guérir et sauver les hommes, prends pitié¢ de nous. —
Kyrie eleison.

O Christ, venu dans le monde appeler tous les pécheurs, prends piti¢ de nous. — Christe
eleison.

Seigneur, ¢levé dans la gloire du Pére ou tu intercédes pour nous, prends piti¢ de nous —
Kyrie eleison

Que Dieu tout-puissant nous fasse miséricorde ; qu’il nous pardonne nos péchés et nous
conduise a la vie éternelle. Amen.

3) L'écoute de la Parole de Dieu. ... En union avec tout le Peuple de Dieu et la communauté
des fideles, vous pouvez ensuite lire et méditer les textes de la Parole de Dieu de la messe du
jour. A ce propos, il ne suffit pas de lire mais d’écouter la Parole, ce pourquoi, il est plus
juste de la lire a haute voix.

4) La priére de communion spirituelle. ...Un peu comme 1’ame de la bien aimée dans le
Cantique des cantiques qui cherche son bien-aimé pour s’unir a lui, la communion
spirituelle doit se vivre comme le désir d’une présence, qui est celle du sacrement. La pricre
de communion spirituelle est I’expression de ce désir. Je vous donne ici un exemple de
priere, qui est celle du pape Frangois, mais vous pouvez en choisir d’autres soit dans les
missels, les livrets de priere, Prions en Eglise, Magnificat...sur Internet...

A tes pieds, 06 mon Jésus,

Je m’incline et je t’offre le repentir de mon coeur contrit qui s ’abime dans son néant et Ta
sainte présence.

Je t’adore dans le Saint Sacrement de ton amour, désireux de te recevoir dans la pauvre
demeure que mon caeur t offre.

En attente du bonheur de la communion sacramentelle, je veux te posséder en esprit.
Viens a moi, 6 mon Jésus, pour la vie et pour la mort.

Que ton amour enflamme tout mon étre, pour la vie et la mort.

Je crois en toi, j espere en toi, je t'aime.

Ainsi soit-il.

5) L'action de grice et l'envoi. ... Le temps d’action de grace est le temps qui, a la messe,
nous fait passer de la communion sacramentelle (physique) a la communion spirituelle.
Etant directement dans le moment de la communion spirituelle, nous pouvons rendre grace
en nous unissant a nouveau a la priére de 1’Eglise en prenant la résolution de témoigner du
don recu. Cette résolution peut s’exprimer par une priere a I’Esprit Saint, la priere de saint
Ignace (la priere scoute) ou la priére d’abandon du bienheureux Charles de Foucauld :

6) La protection de Marie...Il est bon d’achever ce temps de communion spirituelle et de
priere avec la Vierge Marie. Plusieurs prieres sont possibles, comme le Salve Regina, la plus
célebre des antiennes adressées a la Mere de Dieu., Je vous salue Marie, ou bien toute pricre
a Marie que vous connaissez.



Si vous avez remarqué que I’on suit pratiquement les étapes de la célébration eucharistique,
vous avez parfaitement raison. En fait, il n’y a pas de différence majeure pour la bonne et simple
raison que communion de désir, communion spirituelle et communion sacramentelle produisent les
mémes effets.

Cependant, il est essentiel de vous mettre en garde contre un argument fallacieux bien
souvent mis en avant pour justifier la non-participation aux célébrations eucharistiques. En effet,
certains voudraient se dédouaner de 1’obligation chrétienne de participer a la célébration
eucharistique sachant que la forme de la communion spirituelle produit les mémes effets : eh bien
NON'! Cette forme de communion n’a de valeur que si et seulement si les circonstances vous
empéchent de participer a [’assemblée eucharistique, sinon vous n’étes pas en Vérité avec
vous-mémes. : je vous renvoie ainsi au paragraphe concernant la disposition intérieure.

Communion de martyre

Evidemment, chacun comprendra qu’étre martyr pour la Foi, consiste a s’identifier au
Christ. Je suis au regret de vous dire que non, il ne s’agit pas d’une identification au sens littéral du
terme. Personne ne peut s’identifier au Christ, pour la bonne et simple raison qu'un étre humain
n’est pas Dieu. Cependant, souffrir le martyre est considéré par 1’Eglise comme communion
essentielle aux souffrances du Christ. Il n’est pas de plus grand amour que de donner sa vie pour
ceux qu’on aime, ici pour Celui que ’on aime. Il s’agit la de 1’acte de Foi majeur le plus
authentique qui soit : 'union au Christ serait alors la plus parfaite, en référence aux paroles du bon
larron et de la réponse de Jésus : "Aujourd’hui, méme tu seras avec moi dans le paradis" Elle serait
alors la communion la plus parfaite qui soit, et sur ce sujet, les avis des spécialistes étant divergents,
je vous laisse méditer.

Par contre, nous avons toujours une propension a considérer le martyre comme étant
sanglant, alors que non, il n’en est rien. Il est vrai que lorsque ’on évoque les martyrs, nous
pensons instantanément a ceux qui ont été exécutés au nom de leur Foi, comme encore aujourd’hui.
En effet, le martyre non sanglant est aussi reconnu et considéré comme communion avec les mémes
effets que la communion sacramentelle ou spirituelle. Et de fait, nombre de chrétiens de par le
monde, ne sont pas exécutés, mais sont contraints a vivre dans des conditions vexatoires, victimes
de harceélements en tous genres une forme de martyre.

La communion des malades

Vous aurez sans doute remarqué que le prétre, aprés la consécration place une ou plusieurs
hosties dans des petites boites, des custodes, et qu’il les remet a des laics, vers la fin de la
célébration. Il s’agit tout simplement de porter le Christ présent en son eucharistie a ceux qui sont
empéchés momentanément de participer a la célébration du fait d’'une maladie ou de tout autre
empéchement.

Contrairement a ce que 1’on observe dans nombre de paroisses, 1a ou des laics se présentent
pour porter la communion aux malades, sans autre forme de proces, la liturgie considére cette
mission comme étant émanation de 1’assemblée communautaire. C’est pourquoi, elle devrait faire
I’objet d’un rituel particulier.

Tout d’abord, il faut rappeler que le laic qui porte la communion entre dans le cadre du
Ministre Extraordinaire de la Sainte Communion et doit donc étre expressément désigné par le
prétre et bénéficier d’une formation adéquate.



Pour bien signifier le caractére communautaire de ce service, le prétre appelle ces personnes
juste avant la communion de I’assemblée, il leur donne la communion et prononce sur eux une
bénédiction particuliére, apres leur avoir remis la custode. Il les envoie ainsi porter le corps du
Christ aux membres de 1’assemblée qui ne peuvent participer du fait de leur maladie.

Par ailleurs, il peut arriver que le malade ne puisse recevoir une nourriture solide : dans ce
cas, a la place de la custode, on remet un flacon ad hoc, contenant le Sang du Christ, pour que la
personne puisse recevoir la communion.

Ce rituel renforce donc I’aspect communautaire pour ses membres qui sont empéchés
momentanément de participer a la célébration eucharistique, car il s’agit d’un acte liturgique qui
concerne toute I’assemblée qui prend soin de ses malades. Il est d’ailleurs souhaitable que la
communion soit portée le Jour du Seigneur, contrairement a ce que certaines aumoneries
hospitaliéres ont décidé de ne la porter que dans la semaine pour des motifs purement pratiques,
libres de contraintes. La encore, on fait passer le Christ aprés nos petits besoins.

Apres la communion

Les fideles ayant communié, il serait bon qu'un temps de silence recueilli puisse suivre ce
moment, temps de contemplation et de méditation personnelle pour ce si grand Mystére ou Dieu
vient nous rejoindre dans notre humanité. Pour cela le chant de communion devrait s’arréter a la fin
de la communion des fid¢les.

Le prétre prononce alors la priere de post communion, qui peut soutenir la méditation, puis il
procéde a la purification des vases sacrés avec 1’eau, qu’il se doit de consommer (elle contient
encore quelques gouttes du sang du Christ) et non verser dans les pots de fleurs.... Si, si, vous avez
bien lu, d’autant plus que I’on ne doit pas mettre de fleurs sur I’autel. Il retourne alors a son siége et
prolonge quelques instants toujours trop courts au regard de nombreux célébrants en particulier les
papes dont Jean Paul II et Benoit XVI. Pour autant, rien ne vous empéche de prendre un temps dans
la journée pour prolonger cette méditation.

Ensuite le prétre nous invite a une derniere priere, priere de conclusion de la célébration.

Bénédiction finale et envoi

La encore, la formule : "Le seigneur soit avec vous" ..." Et avec votre Esprit"

Puis le prétre bénit I’assemblée selon la formule plus ou moins variable :

" Que Dieu Tout Puissant VOUS bénisse au Nom du Pére et du Fils et du St Esprit"

Notez au passage que j’insiste sur le vous, non pas par fantaisie, mais bien parce que le
prétre agit toujours "in personna Christiy le Christ n’a pas a se bénir.

Et c’est ’envoi en mission : "Allez dans la Paix du Christ" ....... "Nous rendons graces a
Dieu"

Un chant final cloture la célébration.
Observez ici, que nous sommes au moment de I’Ascension, ce qui n’est pas forcément

évident, mais souvenez-vous qu’il s’agit du Triduum Pascal qui accomplit la Promesse de Salut. Le
sacrifice sanglant de la Croix est accompli une fois pour toutes et le Christ va quitter ses disciples



en leur disant d’aller enseigner les Nations et de les baptiser. C’est exactement le sens de cet envoi.
Ce que nous avons regu, nous avons a charge de le proclamer, c’est toute la signification des trois
sacrements de ’initiation chrétienne : baptéme, eucharistie, confirmation.



