
 

 

 

 

Lớp Phật học Phước Sơn 

 

ANH VĂN PHẬT PHÁP 
​

Bài giảng của giáo viên 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 



 

Bài 01: PHỤ MẪU CỦA ĐỨC PHẬT 
 

Video youtube: https://youtu.be/5QWJ2gLHCxk 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

 

1.​ Original Paragraph 

More than two thousand five hundred years ago, there was a king named Suddhodana. 
He ruled in Kapilavatthu. He was from the Gotama clan, so people also called him 
Suddhodana Gotama. The king had two queens. They were sisters. The elder and main 
queen was Māyādevī. The younger queen was Gotamī. 

One night, Queen Māyādevī had a very special dream. Four celestial beings (gods) lifted 
her and her bed to the Himavanta (Himalaya) mountains. There, four fairies helped her bathe 
in a heavenly lake. Then, they let her sleep in a golden house on a silver mountain. While 
she was sleeping, a white elephant appeared and entered her womb. At that moment, the 
Bodhisatta (Buddha-to-be) began to grow inside Queen Māyādevī’s womb. 

 

2.​ Vietnamese translation 

Hơn hai ngàn năm trăm năm trước, có một vị vua tên là Suddhodana. Ông trị vì tại 
Kapilavatthu. Ông thuộc dòng tộc Gotama, vì vậy mọi người cũng gọi ông là Suddhodana 
Gotama. Nhà vua có hai hoàng hậu. Họ là hai chị em. Hoàng hậu lớn tuổi hơn và là hoàng 
hậu chính tên là Māyādevī. Hoàng hậu nhỏ hơn tên là Gotamī. 

Một đêm nọ, Hoàng hậu Māyādevī có một giấc mơ rất đặc biệt. Bốn vị trời nâng bà cùng 
giường của bà lên dãy núi Himavanta (Himalaya). Ở đó, bốn nàng tiên giúp bà tắm trong 
một hồ nước trời. Sau đó, họ để bà ngủ trong một tòa nhà vàng trên một ngọn núi bạc. Khi 
bà đang ngủ, một con voi trắng xuất hiện và đi vào trong bụng bà. Ngay lúc đó, Bồ-tát (Đức 
Phật tương lai) bắt đầu phát triển trong bụng Hoàng hậu Māyādevī. 

 

3.​  Vocabulary 
-​ Monk = tu sĩ 
-​ Highly ordained monk = tu sĩ đã thọ đại giới = Tỳ kheo = Bhikkhu 
-​ Samaṇera = novice = sa di 

2 

https://youtu.be/5QWJ2gLHCxk
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

1. Bodhisatta (Bồ-tát) 

●​ Phiên âm: /ˈboʊdɪˌsʌtə/ hoặc /ˌboʊdɪˈsɑːtə/ 

●​ Nghĩa: Một chúng sinh đang trên con đường trở thành một vị Phật, nhưng chưa đạt 
giác ngộ. 

●​ Ví dụ: 

o​ The Bodhisatta practiced great compassion before becoming the Buddha.​
(Bồ-tát đã thực hành lòng từ bi vĩ đại trước khi trở thành Đức Phật.) 

2. Buddha-to-be (Đức Phật tương lai) 

●​ Phiên âm: /ˈbuːdə tə biː/ 

●​ Nghĩa: Người sẽ trở thành Đức Phật trong tương lai. 

●​ Ví dụ: 

o​ The Buddha-to-be was born as a prince in Kapilavatthu.​
(Đức Phật tương lai sinh ra là một hoàng tử ở Kapilavatthu.) 

3. Celestial beings (Chư thiên) god - gods/ deity (deities) / Pāḷi: deva  

Phiên âm: /səˈlɛs.tʃəl ˈbiː.ɪŋz/ 

●​ Nghĩa: Những vị thần hoặc chúng sinh có sức mạnh siêu nhiên sống ở các cõi trời. 

●​ Ví dụ: 

o​ The celestial beings came to assist Queen Māyādevī in her dream.​
(Chư thiên đã đến giúp Hoàng hậu Māyādevī trong giấc mơ của bà.) 

4. Himavanta (Himalaya - núi Tuyết Sơn theo quan niệm Phật giáo) 

●​ Phiên âm: /hɪˈmɑːvʌntə/ 

●​ Nghĩa: Tên gọi trong kinh điển Phật giáo chỉ dãy núi Himalaya, nơi được cho là linh 
thiêng. 

●​ Ví dụ: 

o​ In Buddhist legends, the Himavanta forest is home to many divine beings.​
(Trong truyền thuyết Phật giáo, rừng Himavanta là nơi ở của nhiều chúng sinh 
thần thánh.) 

5. Womb (Tử cung - nơi Đức Phật nhập thai) 

●​ Phiên âm: /wuːm/ 

3 



 

●​ Nghĩa: Bộ phận trong cơ thể người mẹ, nơi một em bé (hoặc trong trường hợp này là 
Bồ-tát) phát triển trước khi sinh ra. 

●​ Ví dụ: 

o​ The Bodhisatta entered Queen Māyādevī’s womb in the form of a white 
elephant. (Bồ-tát đi vào tử cung của Hoàng hậu Māyādevī dưới hình dạng một 
con voi trắng.) 

6. Kapilavatthu (Thành Ca-tỳ-la-vệ) 

●​ Phiên âm: /ˌkʌpɪləˈvʌtʊ/ 

●​ Nghĩa: Kinh đô của vương quốc nơi Thái tử Siddhartha (tức Đức Phật) sinh ra. 

●​ Ví dụ: 

o​ Kapilavatthu was the capital of King Suddhodana’s kingdom.​
(Kapilavatthu là kinh đô của vương quốc do vua Suddhodana cai trị.) 

7. Queen Māyādevī (Hoàng hậu Māyādevī) 

●​ Phiên âm: /kwiːn ˌmɑːjɑːˈdeɪviː/ 

●​ Nghĩa: Mẹ của Đức Phật, người đã có giấc mơ về con voi trắng trước khi sinh Ngài. 

●​ Ví dụ: 

o​ Queen Māyādevī gave birth to Prince Siddhartha in Lumbini Garden.​
(Hoàng hậu Māyādevī đã hạ sinh Thái tử Siddhartha trong vườn Lumbini.) 

 

Bài giảng ngắn về Thì Quá Khứ Đơn (Past Simple Tense) 

1. Khi nào dùng thì Quá khứ đơn? 

Thì Quá khứ đơn dùng để diễn tả:​
✅ Một hành động đã xảy ra và kết thúc trong quá khứ. 

●​ The Buddha was born in Lumbini.​
(Đức Phật đã được sinh ra ở Lumbini.) 

✅ Một chuỗi hành động liên tiếp trong quá khứ. 

●​ Queen Māyādevī had a dream, saw a white elephant, and then became pregnant.​
(Hoàng hậu Māyādevī có một giấc mơ, thấy một con voi trắng, rồi mang thai.) 

✅ Một thói quen hoặc sự kiện thường xảy ra trong quá khứ (hiện tại không còn nữa). 

4 



 

●​ The Bodhisatta practiced generosity in his past lives.​
(Bồ-tát đã thực hành hạnh bố thí trong nhiều kiếp trước.) 

 

2. Cấu trúc câu 

✅ Câu khẳng định:​
👉 S + V2/V-ed + (object). 

●​ Siddhartha left the palace to seek enlightenment.​
(Thái tử Siddhartha rời cung điện để tìm sự giác ngộ.) 

✅ Câu phủ định:​
👉 S + did not (didn’t) + V1 + (object). 

●​ The Buddha didn’t live a luxurious life after leaving the palace.​
(Sau khi rời cung điện, Đức Phật không sống một cuộc đời xa hoa.) 

✅ Câu hỏi:​
👉 Did + S + V1 + (object)? 

●​ Did the Buddha meditate under the Bodhi tree?​
(Đức Phật đã thiền dưới cây bồ đề phải không?) 

3. Một số động từ bất quy tắc thường gặp 

Động từ nguyên mẫu (V1) Quá khứ đơn (V2) Nghĩa 

be was/were thì, là, ở 

have had có 

see saw thấy 

go went đi 

leave left rời đi 

give gave cho 

sit sat ngồi 

teach taught dạy 

become became trở thành 

5 



 

 

4. Bài tập luyện tập (Practice) 

Điền động từ vào chỗ trống theo đúng dạng Quá khứ đơn: 

1.​ The Buddha ___ (leave) the palace at the age of 29. 

2.​ Queen Māyādevī ___ (see) a white elephant in her dream. 

3.​ The Bodhisatta ___ (meditate) under the Bodhi tree for many days. 

4.​ The monks ___ (listen) to the Buddha’s teachings. 

5.​ Did the Buddha ___ (teach) the Four Noble Truths? 

(Gợi ý đáp án: left, saw, meditated, listened, teach) 

Bài tập: Chia động từ trong ngoặc ở thì Quá khứ đơn 

1.​ The Buddha ___ (be) born in Lumbini over 2,500 years ago. 

2.​ Queen Māyādevī ___ (have) a special dream about a white elephant. 

3.​ Siddhartha ___ (leave) the palace to find the truth about suffering. 

4.​ The Bodhisatta ___ (meditate) under the Bodhi tree for 49 days. 

5.​ The Buddha ___ (give) his first sermon at Deer Park in Sarnath. 

6.​ Many disciples ___ (follow) the Buddha and became monks. 

7.​ King Suddhodana ___ (worry) about his son leaving the palace. 

8.​ The Buddha ___ (teach) people about the Four Noble Truths. 

9.​ Did the Buddha ___ (travel) to different places to spread his teachings? 

10.​The monks ___ (listen) carefully to the Buddha’s words. 

(Gợi ý đáp án: was, had, left, meditated, gave, followed, worried, taught, travel, listened) 

Câu hỏi trắc nghiệm 

1.​ Where did King Suddhodana rule? 

A. Lumbini​
B. Kapilavatthu​

C. Sarnath​
D. Rajagaha 

2.​ What was the name of King Suddhodana’s main queen? 

A. Gotamī​
B. Yasodharā​

C. Māyādevī​
D. Mahāpajāpatī 

3.​ What did Queen Māyādevī dream about? 
6 



 

A. A golden deer​
B. A white elephant​

C. A Bodhi tree​
D. A celestial bird 

4.​ How many celestial beings lifted Queen Māyādevī in her dream? 

A. Two​
B. Four​

C. Five​
D. Six 

5.​ Where did the fairies take Queen Māyādevī in her dream? 

A. A temple​
B. A golden palace​

C. The Himavanta mountains​
D. A riverbank 

6.​ What happened after the white elephant appeared in Queen Māyādevī’s dream? 

A. She woke up immediately​
B. The elephant entered her womb​

C. She traveled to Lumbini​
D. The king saw the same dream 

 

Đáp án 

1.​ B. Kapilavatthu 

2.​ C. Māyādevī 

3.​ B. A white elephant 

4.​ B. Four 

5.​ C. The Himavanta mountains 

6.​ B. The elephant entered her womb 

 

Câu hỏi 

1.​ Who was King Suddhodana? 

King Suddhodana was the king of Kapilavatthu. He was from the Gotama family. 

2.​ How many queens did King Suddhodana have? Who were they? 

He had two queens. The first queen was Māyādevī. The second queen was Gotamī. 

3.​ What special dream did Queen Māyādevī have? 

She dreamed that four gods took her to the Himavanta mountains. There, four fairies 
helped her bathe and sleep in a golden house. 

4.​ What appeared in Queen Māyādevī’s dream while she was sleeping? 

A white elephant appeared and went into her womb. 

5.​ What happened after the white elephant entered Queen Māyādevī’s womb? 

The Bodhisatta (Buddha-to-be) started to grow inside her. 

6.​ Why is Queen Māyādevī’s dream important in Buddhism? 
7 



 

It is important because it shows that the Bodhisatta was coming to the world. 

 
Bài 2. ĐẢN SINH  

Birth 
 

Video youtube: https://youtube.com/live/2b5gXL1fLyo?feature=share 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

1.​ Paragraph 

Original paragraph 

 Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

When the pregnancy was ten months 
old, Queen Māyādevī wanted to visit 
parents and so asked permission from King 
Suddhodana to let her go to her parents’ 
country (city) Devadaha. 

The King willingly gave his permission. 
One morning queen Māyādevī surrounded 
by attendants, departed towards Devadaha 
on a golden litter (palanquin).  

On the way, they came upon Lumbinī 
garden where she perceived a Sālā tree 
(shorea robusta) in full bloom. Wishing to 
enter the garden for plucking the flowers, 
the queen told her attendants to stop for a 
while.  

Queen Māyādevī stepped down from the 
golden litter and as she pulled the Sālā 
branch (she) gave birth to the Bodhisatta. 
That day was Friday, the full moon day of 

"When the pregnancy reached ten 
months, Queen Māyādevī wished to visit 
her parents and asked King Suddhodana for 
permission to travel to her parents' city, 
Devadaha. 

The King gladly granted his 
permission. One morning, surrounded by 
her attendants, Queen Māyādevī departed 
towards Devadaha on a golden litter. 

On the way, they came across the 
Lumbinī Garden, where she noticed a Sālā 
tree (Shorea robusta) in full bloom. Wishing 
to pluck some flowers, the queen 
instructed her attendants to stop for a 
while. 

Queen Māyādevī stepped down from the 
golden litter, and as she reached for a Sālā 
branch, she gave birth to the Bodhisatta. It 
was Friday, the full moon day of May, in the 

8 

https://youtube.com/live/2b5gXL1fLyo?feature=share
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

May, second month of the great era 
(Myanmar era) 

As soon as he was born, the Bodhisatta 
stood up, and advancing seven steps 
forward, proclaimed aloud thus: 

Aggo'haṃ asmi lokassa, jeṭṭho'haṃ asmi 
lokassa, seṭṭho'haṃ asmi lokassa, ayaṃ 
antimā jāti, natthi'dāni punabbhavo.  

“I am the highest of this world (three 
worlds), I am the best of this world (three 
worlds), I am the noblest of this world 
(three worlds). This is my last birth; there is 
no further birth now.”  

At the same moment as the Bodhisatta 
was born, Princess Yasodharā, younger 
brother Ānanda, would-be Kāḷudāyi, 
would-be Channa were also born. 
Simultaneously Kaṇṭhaka horse was also 
born; four great gold pots rose up (out of the 
ground). Bodhi tree also began to grow. 
These were the seven who were born at the 
same moment as the Bodhisatta. 

second month of the Myanmar Era, year 
68 (623 B.C - Before Chris). 

As soon as he was born, the Bodhisatta 
stood up, and after taking seven steps 
forward, he proclaimed aloud: 

Aggo'haṃ asmi lokassa, jeṭṭho'haṃ asmi 
lokassa, seṭṭho'haṃ asmi lokassa, ayaṃ 
antimā jāti, natthi'dāni punabbhavo.  

"I am the highest of this world, 

I am the best of this world, 

I am the noblest of this world. 

This is my final birth; 

there is no further birth now." 

At the same moment the Bodhisatta was 
born, Princess Yasodharā, his younger 
brother Ānanda, the future Kāḷudāyi, and 
the future Channa were also born. The 
Kaṇṭhaka horse was also born at the same 
time, and four great golden pots rose from 
the ground. The Bodhi tree also began to 
grow. These were the seven beings born 
simultaneously with the Bodhisatta." 

 

Ex1: Fill in the blanks 

Câu 1: When the pregnancy reached __________ months, Queen Māyādevī wished to 
visit her parents and asked King Suddhodana for __________ to travel to her parents' city, 
__________. 

ten, permission, Devadaha 

 

Câu 2: On the way, they came across the __________ Garden, where she noticed a 
__________ tree (Shorea robusta) in full bloom. 

9 



 

Lumbinī, Sālā 

 

Câu 3: As soon as the Bodhisatta was born, he stood up and after taking __________ 
steps forward, he proclaimed aloud: “I am the __________ of this world, I am the 
__________ of this world.” 

seven, highest, best 

 

Câu 4: At the same moment the Bodhisatta was born, Princess __________, his younger 
brother __________, the future __________, and the future __________ were also born. 

Yasodharā, Ānanda, Kāḷudāyi, Channa 

 

Câu 5: The __________ horse appeared at the same time, and four great __________ 
pots rose from the ground. The __________ tree also began to grow. 

Kaṇṭhaka, golden, Bodhi 

  

  

Ex2: Yes/No Questions 

Câu 1: Did Queen Māyādevī ask King Suddhodana for permission to visit her parents? Yes 

 

Câu 2: Did the Bodhisatta speak aloud when he was born?    Yes 

 

Câu 3: 

Was the Lumbinī Garden where the queen saw the Sālā tree? 

The Lumbinī Garden was the place where the queen saw the Sālā tree. 

Was the Lumbinī Garden the place where the queen saw the Sālā tree?   Yes 

 

Câu 4:  Did the Bodhi tree grow after the Bodhisatta was born?   No 

 

Câu 5: Was Princess Yasodharā born at the same time as the Bodhisatta?    Yes 

10 



 

 

Ex3: Multiple Choice 

Câu 1: What did Queen Māyādevī wish to do when the pregnancy reached ten months? 

A) Visit her parents 

B) Go to the palace 

C) Take a rest 

D) Travel to the fores 

 

Câu 2: Where did Queen Māyādevī stop on the way to Devadaha? 

A) Lumbinī Garden 

B) The royal palace 

C) A river 

D) The Bodhi tree 

 

Câu 3:How many steps did the Bodhisatta take after his birth? 

A) Five 

B) Seven 

C) Ten 

D) Three 

 

Câu 4: What did the Bodhisatta proclaim after his birth? 

A) "I am the highest of this world." 

B) "I am the greatest of this world." 

C) "I am the strongest of this world." 

D) "I am the most powerful of this world." 

 

Câu 5: What appeared at the same time as the Bodhisatta's birth? 

A) A tree 

B) A horse 

C) A palace 

D) A river 

 

Đáp án 

1.​ A) Visit her parents 
2.​ A) Lumbinī Garden  

3.​ B) Seven  
4.​ A) "I am the highest of this world." 
5.​ B) A horse 

  

 

 

 
11 



 

 

 

Bài 3: BỒ TÁT VÀ ĐẠO SĨ KĀLADEVALA 
THE BODHISATTA AND KĀLADEVALA HERMIT 

 

Video youtube: https://youtube.com/live/GgxGIDVkBxo?feature=share 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

I.​ Paragraph 

Original paragraph 

 Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

On hearing that the Bodhisatta had been 
born, royal relatives /ˈrɔɪ.əl ˈrɛ.lə.tɪvz/ from 
Kapilavatthu and Devadaha arrived together 
at the Lumbinī grove /ɡroʊv/. Then they 
carried Māyādevī and the Bodhisatta to 
Kapilavatthu. Kāladevala hermit /ˈhɜːr.mɪt/ 
who was revered /rɪˈvɪərd/ by King 
Suddhodana came to the palace /ˈpæl.ɪs/. 

The King then showed his son to the 
sage /seɪdʒ/ and told the Bodhisatta: “Dear 
Son! Pay homage /ˈhɒ.mɪdʒ/ to the reverend 
sage.” The Bodhisatta did not pay homage 
but stood up on the hermit’s head. It was so 
astonishing /əˈstɒ.nɪ.ʃɪŋ/ and surprising that 
Kāladevala, the great sage, paid homage to 
the Bodhisatta. The king also paid homage 
to his son for the first time. 

The great sage looking attentively 
/əˈtɛntɪvli/ at the Bodhisatta laughed /læft/ 

Upon hearing of the Bodhisatta's birth, 
royal relatives from Kapilavatthu and 
Devadaha came together to the Lumbinī 
grove. Afterward, they brought (bring) 
Māyādevī and the Bodhisatta back to 
Kapilavatthu. 

The hermit Kāladevala, who was 
revered by King Suddhodana, came to the 
palace / place. The king showed his son to 
the sage and said to the Bodhisatta, “Dear 
son, pay respect to the venerable sage.”(cao 
quý) 

Instead of bowing, the Bodhisatta stood 
upon the hermit’s head. The act was so 
astonishing that Kāladevala, the great sage, 
paid homage to the Bodhisatta. 

For the first time, the king also / pay / 
paid homage to his own son. The great sage, 
gazing  /ɡeɪz/ intently at the Bodhisatta, 

12 

https://youtube.com/live/GgxGIDVkBxo?feature=share
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

and wept /wɛpt/ simultaneously 
/ˌsɪm.əlˈteɪ.ni.əs.li/. When the king asked 
about it, the sage replied: “Your majesty! 
/ˈmædʒ.ə.sti/ Your son will become the 
Enlightened One (Buddha); on account of 
that I feel happy and so I laugh. But at the 
time your son will be Buddha, I have passed 
away and so I feel very dejected 
/dɪˈdʒɛk.tɪd/ and so I weep /wiːp/. 

laughed and wept / weep/ at the same time. / 
simultaneously 

When the king asked why , the sage 
replied, “Your Majesty, your son will one 
day become the Enlightened One—the 
Buddha. I laugh because I am overjoyed. 
But I also weep, for by the time he attains 
Buddhahood, I will have already passed 
away.” 

 

II. EXERCISES 

1. Fill in the blanks with the correct words from the text: 

1.​ Upon hearing of the Bodhisatta’s birth, royal relatives from _______ and _______ 
came together at the Lumbinī grove. - Kapilavatthu and Devadaha 

2.​ King Suddhodana showed his son to the sage and said, “Dear son, pay respect to the 
_______ sage.” - venerable 

3.​ The Bodhisatta stood on the hermit’s _______ instead of bowing. head 

4.​ The act was so _______ that Kāladevala paid homage to the Bodhisatta. - astonishing 

5.​ The sage, gazing _______ at the Bodhisatta, laughed and wept _______ at the same 
time. - intently – simultaneously. 

 

2. Read the statements below. Write “True” if the statement is correct, or “False” if it is 
incorrect. 

1.​ The royal relatives came to Lumbinī after hearing of the Bodhisatta’s birth.   TRUE 

2.​ Kāladevala was a sage who was respected by King Suddhodana.   TRUE 

3.​ The Bodhisatta bowed to the sage when asked by the king.   FALSE 

4.​ Kāladevala paid homage to the Bodhisatta because of the surprising act and his future 
destiny.   TRUE 

5.​ The king was shocked by Kāladevala’s actions and did not pay / paid homage to his 
son.   FALSE 

13 



 

6.​ The sage predicted that the Bodhisatta would become the Buddha, but he would not 
live to see it happen.   TRUE 

 

3. Match the Descriptions with the Actions in the Text 

Actions  

1.​ The Bodhisatta stood on Kāladevala’s head. - D 

2.​ Kāladevala paid homage to the Bodhisatta. - A 

3.​ The king paid homage to his son for the first time. - C 

4.​ The sage laughed and wept at the same time. - B 

5.​ Kāladevala predicted that the Bodhisatta would become the Buddha. - E 

 

Descriptions  

A.​It was a surprising act that caused the great sage to show respect.  

 

B.​This happened because of the sage’s mixed emotions about the future. 

 

C.​The king, amazed, showed respect to his son. 

 

D.​The Bodhisatta did not bow but showed his own form of respect. 

 

E.​ The sage spoke about the Bodhisatta's future destiny. 

  

 

  

  

 

 

 

 
14 



 

  

Bài 4. THÁI TỬ SIDDHATTHA 
 

Video youtube: https://youtube.com/live/VTmcGEfZT78?feature=share 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

 

I. Original paragraph 

On the fifth day the king invited the court brahmins kɔːt ˈbrɑːmɪnz and asked them to 
read the future of the Bodhisatta. The seven brahmins told the king. ‘Yours son will become 
either the sovereign ˈsɒvᵊrɪn of the whole universe or the Enlightened Buddha ɪnˈlaɪtᵊnd 
ˈbʊdə;’ thus they prophesied ˈprɒfɪsaɪd in two ways. But the youngest brahmin Koṇḍañña 
said definitely ˈdɛfɪnətli. “Your son will retire from the world and become the Enlightened 
Buddha.” 

The king then asked, “What will he see and retire from the world?” Koṇḍañña brahmin 
replied, “He will retire from the world after seeing the four omens ˈəʊmənz viz.; an old man, 
a sick person, a dead person and a monk.” The Bodhisatta was named Siddhattha and as he 
was of the Gotama clan klæn. He was also called Siddhattha Gotama. 

  

II. GRAMMAR ANALYSIS 

1. On the fifth day the king invited the court brahmins and asked them to read the future 
of the Bodhisatta. 

On the fifth day, the king invited the court Brahmins and asked them to predict/ foretell 
the future of the Bodhisatta. 

-​ Court: triều đình; 

-​ Brahmins: các vị Bà La Môn 

2. The seven brahmins told the king. ‘Yours son will become either the sovereign of the 
whole universe or the Enlightened Buddha;’ thus they prophesied in two ways. 

The seven Brahmins told the king, “Your son will become either the ruler of the whole 
universe or the Enlightened Buddha.” Thus, they prophesied in two possible ways. 

-​ Sovereign: quốc vương, vua, hoàng đế; 
15 

https://youtube.com/live/VTmcGEfZT78?feature=share
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

-​ the sovereign of the whole universe: bậc chuyển luân thánh vương 

-​ prophesy /'prɒfəsai/: tiên tri, tiên đoán 

-​ ruler: kẻ thống trị, kẻ cầm quyền 

3. But the youngest brahmin Koṇḍañña said definitely. “Your son will retire from the 
world and become the Enlightened Buddha.” 

But the youngest Brahmin, Koṇḍañña, confidently said, “Your son will renounce the 
world and become the Enlightened Buddha.” 

4. The king then asked, “What will he see and retire from the world?” 

Then the king asked, “What will he see that will make him renounce the world?” 

5. Koṇḍañña brahmin replied, “He will retire from the world after seeing the four omens 
viz.; an old man, a sick person, a dead person and a monk.” 

-​ Omen /ˈəʊmən/: a sign of what is going to happen in the future (điềm) 

Brahmin Koṇḍañña replied, “He will renounce the world after seeing four signs: an old 
man, a sick person, a dead body, and a monk.” 

6. The Bodhisatta was named Siddhattha ///and as he was of the Gotama clan. He was 
also called Siddhattha Gotama. 

The Bodhisatta was named Siddhattha. Since he belonged to the Gotama clan, he was 
also called Siddhattha Gotama. 

 

III. ANOTHER VERSION 

Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level)  

The royal father King Suddhodana invited the brahmin prophets, who mastered the three 
Vedas, and asked them to examine the physical marks of the prince on the fifth day after he 
had been delivered. 

The seven Brahmins predicted: "If the prince leads the life of a householder, he will 
become a Universal Monarch; if he renounces the world he will become a Buddha." The 
youngest prophet Koṇḍañña, however, prophesied, "He will certainly become a Buddha." 

The prince was named Siddhattha as he could fulfil the desires of all living beings and 
bring about their prosperity as well. He belonged to the Gotama clan. 

-​ Prophets /ˈprɒfɪt/: các vị tiên tri 

-​ Householder: người tại gia 

16 

https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

-​ Universal Monarch /ˌjuːnɪˈvɜːsᵊl ˈmɒnək/: Vị chuyển Luân Thánh Vương 

-​ fulfil the desires: thỏa mãn ước nguyện 

-​ prosperity: sự thịnh vượng 

  

IV. EXERCISES 

1. Fill in the blanks with the correct words from the text: 

1. King __________ invited the Brahmin prophets to examine the prince. Suddhodana 

2. ​The Brahmin prophets had mastered the __________. three Vedas 

3. The examination took place on the __________ day after the prince was born. fifth 

4. The Brahmins predicted that the prince would become either a __________ or a 
__________. Universal Monarch / Buddha 

5. The youngest Brahmin, __________, predicted that the prince would certainly 
become a __________. Koṇḍañña / Buddha 

6. The prince was named __________. Siddhattha 

7. The prince belonged to the __________ clan. Gotama 

8. Siddhattha was believed to fulfill the __________ of all living beings and bring 
them __________. desires / prosperity 

 

2. Read the statements below. Write “True” if the statement is correct, or “False” if it is 
incorrect. 

1. King Suddhodana invited the Brahmins on the tenth day after the prince was born. 

False – It was the fifth day. 

2. The Brahmin prophets were experts in three Vedas.  True 

3. The Brahmins said the prince might become either a householder or a soldier. 

False – They said he would be a Universal Monarch or a Buddha 

4. Koṇḍañña was the eldest of the Brahmin prophets. 

False – He was the youngest. 

5. All Brahmins agreed that the prince would definitely become a Buddha. 

False – Only Koṇḍañña said it with certainty. 

17 



 

6. The prince was named Siddhattha Gotama.   True 

7. Siddhattha’s purpose was to fulfill the desires of kings and rulers. 

False – He fulfilled the desires of all living beings. 

8. The prophecy occurred before the prince was born. 

False – It occurred after his birth, on the fifth day. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
18 



 

Bài 5: Mong muốn của Phụ Vương 
Desire of the Bodhisatta’s father 

 

Video youtube: https://youtube.com/live/PPHNys50-nI?feature=share 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài  

 

I. Original paragraph 

Original paragraph 

 Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

On the seventh day Queen Māyādevī 
passed away and her younger sister, the 
lesser queen became the chief queen. Step 
mother Gotamī looked after and brought up 
the little prince Siddhattha as her own son. 
She herself fed the prince. 

Two or three days after the birth of 
Prince Siddhattha, Gotamī gave birth to a 
son called Prince Nanda. But she entrusted 
her own son to the wet-nurses to breed. As 
for King Suddhodana, he wanted his son 
only to become the sovereign of the entire 
universe instead of becoming an 
Enlightened Buddha. 

So the king forbid old and aged, sick 
and the dead, and the monks to come within 
two miles of the palace, inner-city and outer 
city. To prevent them the king placed guards 
all around the palace, inner-city and 
outer-city ordering them. “In order that my 

On the seventh day, Queen Māyādevī 
passed away, and her younger sister, the 
lesser queen, became the chief queen. 
Step-mother Gotamī looked after and 
brought up the little Prince Siddhattha as 
her own son. She personally fed the prince.  

A few days after Prince Siddhattha's 
birth, Gotamī gave birth to a son named 
Prince Nanda. However, she entrusted her 
own son to the wet-nurses to be raised. 
King Suddhodana wanted his son to become 
the sovereign of the entire universe, rather 
than an Enlightened Buddha. 

So the king forbade the old, the sick, 
the dead, and monks from coming within 
two miles of the palace, including both the 
inner and outer city. To prevent them, the 
king placed guards all around the palace, 
both the inner and outer city, and 
instructed them: “Make sure my son does 
not see the four omens. Guard diligently.” 

19 

https://youtube.com/live/PPHNys50-nI?feature=share
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

son will not see the four omens, so you all 
guard diligently. 

 

  

 

II. GRAMMAR ANALYSIS 

1. On the seventh day Queen Māyādevī passed away and her younger sister, the lesser 
queen became the chief queen. 

On the seventh day, Queen Māyādevī passed away, and her younger sister, the lesser 
queen, became the chief queen. 

Pass away: qua đời 

Lesser queen: thứ phi 

chief queen: Chánh cung hoàng hậu 

 

2. Step mother Gotamī looked after and brought up the little prince Siddhattha as her 
own son. ​ /bring up/ 

Step-mother Gotamī looked after and brought up the little Prince Siddhattha as her own 
son. 

Look after: chăm sóc 

Bring up: nuôi dưỡng 

  

3. She herself fed the prince. Two or three days after the birth of Prince Siddhattha, 
Gotamī gave birth to a son called Prince Nanda. 

She personally fed the prince. A few days after Prince Siddhattha's birth, Gotamī gave 
birth to a son named Prince Nanda. 

Feed: Cho ăn 

  

4. But she entrusted her own son to the wet-nurses to breed. 

However, she entrusted her own son to the wet-nurses to be raised. (be+v3) 

Entrust: tin tưởng giao, giao phó 

20 



 

Wet-nurses: vú nuôi 

Breed: (nuôi, chăn nuôi, sinh sản) 

  

5. As for King Suddhodana, he wanted his son only to become the sovereign of the 
entire universe instead of becoming an Enlightened Buddha. 

King Suddhodana wanted his son to become the sovereign of the entire universe, rather 
than an Enlightened Buddha. 

the sovereign of the whole universe /'sɒvrin/: bậc chuyển luân thánh vương 

  

6. So the king forbid old and aged, sick and the dead, and the monks to come within 
two miles of the palace, …..inner-city and outer city. 

So the king forbade the old, the sick, the dead, and monks from coming within two 
miles of the palace, including both the inner and outer city. 

Forbid /fə'bid/: cấm 

Inner / outer: Trong, ngoài 

 

7. To prevent them the king placed guards all around the palace, inner-city and 
outer-city ordering them. “In order that my son will not see the four omens, so you all guard 
diligently. 

To prevent this, the king placed guards all around the palace, both the inner and outer 
city, and instructed them: “Make sure my son does not see the four omens. Guard diligently.” 

Prevent: ngăn chặn 

Guard: lính canh /gɑ:d/ 

Instruct: ra lệnh 

Diligently: /'dilidʒəntli/ chuyên cần, cần cù 

  

III. ANOTHER VERSION 

Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level) - (P.41) 

After the death of Mother Māyā Devī, Mahāpajāpatī Gotamī, the sister of Māyā Devī, 
became the Chief Queen of King Suddhodana, and the royal stepmother Gotami brought up 
and looked after the prince on behalf of her elder sister. 

21 

https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

Stepmother: mẹ kế 

On behalf of: thay cho 

  

At the age of sixteen, the prince had already learnt what a prince should do. The king 
Suddhodana wanted his son to become a Universal / /ˌjuːnɪˈvɜːsl/ Monarch. The King 
managed to construct the three grand, magnificent mansions called Ramma, Subha and 
Suramma as royal residence for the prince to sojourn during the three seasons in turn and he 
crowned the prince king so that the latter should not renounce the world and live in the 
forest. 

a Universal Monarch: /'mɒnək/ một vị Chuyển Luân Thánh Vương 

grand /grænd/: tráng lệ, huy hoàng 

magnificient /mæɡˈnɪfɪsnt/: Lộng lẫy, huy hoàng 

mansion /'mæn∫n/: ngôi nhà lớn, dinh thự, lâu đài 

residence /'rezidəns/: cư trú, ở 

sojourn /'sɒdʒən/: ở lại, lưu lại một thời gian 

in turn: lần lượt 

crown /kraʊn/: tôn lên làm vua 

the latter: sau cùng, thời gian sau 

renounce: từ bỏ 

  

The prince chose Yasodarā as his consort. She was the daughter of King Suppabuddha 
who was the brother of his late mother. He made her his chief queen and lived in the lap of 
great luxury at each of the three elegant palaces in accord with the three seasons. 

Consort /ˈkɒnsɔːt/: vợ, chồng (the husband or wife of a king, queen, ruler, etc. 

Late mother: mẹ đã mất 

In the lap of luxury: trong cảnh xa hoa (great: tột bậc) 

Elegant /'eligənt/: thanh lịch (tráng lệ) 

Palace /'pælis/: cung điện 

In accord with: tương ứng với 

  

22 



 

IV. EXERCISES 

1. Fill in the blanks with the correct words from the Word Bank below. 

Māyādevī – Gotamī – stepmother – Prince Siddhattha – Prince Nanda – omens – 
monks – palaces – Yasodarā – Suppabuddha – Universal Monarch – sixteen – 
luxury – seasons – guards 

1) ​On the seventh day, Queen __________ passed away. “Māyādevī” 

2) ​Her younger sister __________ became the chief queen. “Gotamī” 

3) ​__________ looked after and brought up Prince Siddhattha as her own son. 

“The stepmother / Gotamī” 

4) ​A few days after the birth of __________, Gotamī gave birth to __________. 

“Prince Siddhattha, Prince Nanda” 

5) ​The king wanted his son to become a __________, not an Enlightened Buddha. 

“Universal Monarch” 

6) ​The king forbade old people, the sick, the dead, and __________ from entering the 
city. “monks” 

7) ​The king placed __________ to make sure the prince did not see the four 
__________. “guards, omens” 

8) ​At the age of __________, the prince had already learned royal duties. “sixteen”” 

9) ​The prince married __________, daughter of King __________. “Yasodarā, 
Suppabuddha” 

10) The prince lived in great __________ in three elegant __________ for the three 
__________. “luxury, palaces, seasons” 

  

2. Read the statements below. Write “True” if the statement is correct, or “False” if it is 
incorrect. 

1. ​Queen Māyādevī passed away on the seventh day after giving birth to Prince 
Siddhattha. TRUE 

2. ​Prince Siddhattha was raised by his grandmother. FALSE 

3. ​Gotamī, the stepmother, gave birth to a son named Prince Nanda after Prince 
Siddhattha was born. TRUE 

23 



 

4. ​King Suddhodana wished for his son to become an Enlightened Buddha. FALSE 

5. ​The king allowed monks to freely enter the palace grounds. FALSE 

6. ​Guards were placed to ensure the prince would not see the four omens. TRUE 

7. ​At sixteen, Prince Siddhattha was already educated in royal duties. TRUE 

8. ​The king built only one palace for the prince to live in. FALSE 

9. ​The prince married Yasodarā, the daughter of King Suppabuddha. TRUE 

10. Prince Siddhattha and Yasodarā lived in luxury in three palaces, one for each season. 
TRUE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bài 6: NĂM TUỔI 

24 



 

6. At the age of five 

 

Video youtube: https://youtube.com/live/v6lTPV3HCuk?feature=share 

 

 Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

I. Paragraph 

Original paragraph 

 Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

When Prince Siddhattha was five years 
old, his father King Suddhodana took him to 
the site where the royal ploughing ceremony 
was held. While the king was engaged in 
royal ploughing, he let his son Prince 
Siddhattha sleep under the shade of the 
nearby Eugenia tree. Prince Siddhattha then 
sat cross legged on the bed, observed the 
inhalation and exhalation (in and out 
breathing) meditation (ānāpanāsati). King 
Suddhodana seeing that mi’’raculous event / 
event, paid homage to his son for the second 
time. 

When Prince Siddhattha was five, his 
father, King Suddhodana, took him to the 
location of the royal ploughing ceremony. 
While the king took part in the royal 
ploughing ceremony, he let Prince 
Siddhattha rest under the shade of a nearby 
Eugenia tree. Prince Siddhattha then sat 
cross-legged on the bed and practiced 
mindfulness of breathing, known as 
ānāpānasati meditation. Upon witnessing 
this remarkable event, King Suddhodana 
paid homage to his son for the second time. 

 

 

 II. GRAMMAR ANALYSIS 

1. When Prince Siddhattha was five years old, his father King Suddhodana took him to 
the site where the royal ploughing ceremony was held. 

When Prince Siddhattha was five, his father, King Suddhodana, took him to the location 
of the royal ploughing ceremony. 

ploughing ceremony ​ /ˈplaʊɪŋ ˈserəməni. ​ nghi lễ cày ruộng, lễ tịch điền 

 

25 

https://youtube.com/live/v6lTPV3HCuk?feature=share
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

2. While the king was engaged in royal ploughing, he let his son Prince Siddhattha sleep 
under the shade of the nearby Eugenia tree. 

While the king took part in the royal ploughing ceremony, he let Prince Siddhattha rest 
under the shade of a nearby Eugenia tree. 

Was engaged in /wəz ɪnˈɡeɪdʒd ɪn. ​tham gia vào 

Eugenia tree /juːˈdʒiːniə triː/ ​ cây nhiệt đới 

Shade ​ bóng râm 

 

3. Prince Siddhattha then sat cross legged on the bed, observed the inhalation and 
exhalation (in and out breathing) meditation (ānāpanāsati). 

Prince Siddhattha then sat cross-legged on the bed and practiced mindfulness of 
breathing, known as ānāpānasati meditation. 

Sat cross-legged ​ /sæt krɒs ˈleɡɪd/ ​ ngồi xếp bằng 

Inhalation ​ /ˌɪnhəˈleɪʃən/ thở vào 

Exhalation ​ /ˌekshəˈleɪʃən/ thở ra 

  

4. King Suddhodana, seeing that miraculous event, paid homage to his son for the 2nd time. 

Upon witnessing this remarkable event, King Suddhodana paid homage to his son for the 
second time. 

Miraculou. ​ mɪˈrækjələ. ​ kỳ diệu 

Remarkabl. ​ rɪˈmɑːkəb. ​ đáng chú ý, phi thường 

Paid homage ​ peɪd ˈhɒmɪdʒ bày tỏ lòng tôn kính, đảnh lễ 

  

 

 

 

 

 

 

 
26 



 

Bài 7: MƯỜI SÁU TUỔI 
7. At the age of sixteen 

 

Video youtube: https://youtu.be/XR59Y8KVkX4 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

I. Paragraph 

Original paragraph 

 Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

When Prince Siddhattha attained the age 
of sixteen, for him King Suddhodana 
constructed three palaces in accordance 
with the three seasons, viz.: Summer, 
Winter and Rainy season. The king let his 
son enjoy all sorts of luxuries. One day 
King Suddhodana had a contemplation thus, 
“Now, my son has reached marriageable 
age. It will be proper to marry him to a 
suitable princess and bestow the sovereignty 
to him. In this way, enjoying the luxuries of 
kingship, my son will not want to become a 
recluse and retire (to the forest). Thus I will 
perceive him as a universal monarch 
(cakkavatti).” So the king sent message to 
his relatives to send their daughters to be 
chosen as bride for his son. 

When Prince Siddhattha turned sixteen, 
King Suddhodana had three palaces built 
for him, each suited to one of the three 
seasons: summer, winter, and the rainy 
season. The king allowed his son to enjoy 
every kind of luxury. One day, King 
Suddhodana thought, “My son is now old 
enough to marry. I should find him a 
suitable princess and pass the throne to 
him. By enjoying the pleasures of royal 
life, he will not choose to become a recluse 
and live in the forest. I will then see him as 
a universal monarch. So the king sent a 
message to his relatives, asking them to 
send their daughters so one could be chosen 
as a bride for his son. 

 

 

 II. GRAMMAR ANALYSIS 

1. When Prince Siddhattha attained the age of sixteen, for him King Suddhodana 
constructed three palaces in accordance with the three seasons, viz.: Summer, Winter and 
Rainy season. 

27 

https://youtu.be/XR59Y8KVkX4
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

When Prince Siddhattha turned sixteen, King Suddhodana had three palaces built for 
him, each suited to one of the three seasons: summer, winter, and the rainy season. 

 

2. ​The king let his son enjoy all sorts of luxuries. 

The king allowed his son to enjoy every kind of luxury. 

luxury ​ / ˈlʌkʃəri . ​ xa hoa 

  

3. One day King Suddhodana had a contemplation thus, “Now, my son has reached 
marriageable age. It will be proper to marry him to a suitable princess and bestow the 
sovereignty to him. In this way, enjoying the luxuries of kingship, my son will not want to 
become a recluse and retire (to the forest). Thus I will perceive him as a universal monarch 
(cakkavatti). 

contemplatio. ​ ˌkɒn.təmˈpleɪ.ʃə. ​ sự suy ngẫm, suy nghĩ sâu sắc 

besto. . . ​bɪˈstə. . . ​ trao tặng, ban cho 

sovereignt. . ​ ˈsɒv.rɪn.t. . ​ quyền tối cao (vua chúa) 

retire to the fores. ​ rɪˈtaɪər tuː ðə ˈfɒ.rɪst ​ lui về sống trong rừng 

perceiv. . ​ pəˈsiː. . . ​ nhận thấy, xem là 

 

4. ​One day King Suddhodana had a contemplation thus, “Now, my son has reached 
marriageable age. It will be proper to marry him to a suitable princess and bestow the 
sovereignty to him. In this way, enjoying the luxuries of kingship, my son will not want to 
become a recluse and retire (to the forest). Thus I will perceive him as a universal monarch 
(cakkavatti). 

One day, King Suddhodana thought, “My son is now old enough to marry. I should find 
him a suitable princess and pass the throne to him. By enjoying the pleasures of royal life, he 
will not choose to become a recluse and live in the forest. I will then see him as a universal 
monarch. 

reclus. ​ / rɪˈkluː. ​ người ẩn dật 

thron. . ​ /θrəʊn. ​ ngai vàng 

  

28 



 

5. ​So the king sent a message to his relatives to send their daughters to be chosen as 
bride for his son. 

So the king sent a message to his relatives, asking them to send their daughters so one 
could be chosen as a bride for his son. 

  

III. EXERCISES (LESSON 6+7) 

1. Fill in the blanks with the correct words from the Word Bank below. 

  universal  mindfulness ​ seasons  princess homage  

luxury   Eugenia  ​ five ​ sixteen   relatives 

1) When Prince Siddhattha was _____ years old, his father took him to the royal 
ploughing ceremony. five 

2) While the king took part in the ceremony, the prince rested under a _____ tree. 
Eugenia 

3) Prince Siddhattha practiced _____ of breathing under the tree. mindfulness 

4) King Suddhodana paid _____ to his son for the second time. homage 

5) At the age of _____, Prince Siddhattha had three palaces built for him. sixteen 

6) The palaces were designed for different _____: summer, winter, and rainy. Seasons  

7) The king wanted Prince Siddhattha to enjoy royal _____ instead of becoming a 
recluse. luxury 

8) King Suddhodana planned to find a _____ for his son. princess 

9) He sent a message to his _____ to bring their daughters. relatives 

10) King Suddhodana hoped to see his son as a _____ monarch. universal 

  

2. Write “True” if the statement is correct, or “False” if it is incorrect. 

1) Prince Siddhattha practiced meditation while sitting under an oak tree. False 

2) King Suddhodana honored his son after witnessing his meditation. True 

3) The prince had one palace built for the rainy season only. False 

4) The king hoped that royal pleasures would prevent his son from becoming a recluse. 
True 

29 



 

5) King Suddhodana chose a bride for his son from a neighboring kingdom. False 

  

Bài 8: Tài bắn cung: Cuộc thi bắn cung của các hoàng tử 
8. Exhibition of skill in archery: Archery Contest of the Princes 

 

Video youtube: https://youtu.be/XR59Y8KVkX4 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài  

 

I. Paragraph 

Original paragraph 

Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

Sakyan kings discussed the low opinion 
of Prince Siddhattha among themselves in 
this way, “Prince Siddhattha is only 
handsome but has no knowledge (of arts 
and crafts). He will not be able to support 
the family. So we cannot send our 
daughters.” King Suddhodana hearing their 
words of low opinion of his son told his son, 
he informed Prince Siddhattha of what was 
said. Then prince Siddhattha showed his 
skill in archery in the midst of the 
multitude. His skill is much better than 
those of the skilled archers. Relatives and 
citizens were much surprised and spoke 
words of honors and praise of the Prince. 

The Sakyan kings privately discussed 
their low opinion of Prince Siddhattha. 
They said, “Prince Siddhattha is handsome, 
but he lacks knowledge in arts and crafts. 
He will not be able to support a family. 
Therefore, we cannot offer our daughters 
to him. When King Suddhodana heard 
their harsh words about his son, he 
informed Prince Siddhattha of what was 
said. Then, Prince Siddhattha 
demonstrated his archery skills in front of 
a large crowd. His skill was far superior 
to that of even the most skilled archers. 
The relatives and citizens were greatly 
surprised and expressed admiration and 
praise for the Prince. 

 

II. GRAMMAR ANALYSIS 

30 

https://youtu.be/XR59Y8KVkX4
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

1. Sakyan kings discussed the low opinion of Prince Siddhattha among themselves in 
this way, “Prince Siddhattha is only handsome but has no knowledge (of arts and crafts). He 
will not be able to support the family. So we cannot send our daughters. 

The Sakyan kings privately discussed their low opinion of Prince Siddhattha. They said, 
“Prince Siddhattha is handsome, but he lacks knowledge in arts and crafts. He will not be 
able to support a family. Therefore, we cannot offer our daughters to him. 

privately ​ /ˈpraɪvətli/ ​ riêng tư 

low opinion /ləʊ əˈpɪnjən/ ​ cái nhìn thấp, không đánh giá cao 

lacks knowledge ​ /læks ˈnɒlɪdʒ/ ​ thiếu kiến thức 

arts and crafts ​/ɑːts ənd krɑːfts/ ​ nghệ thuật và thủ công 

support a family ​ /səˈpɔːt ə ˈfæməli/ ​nuôi sống một gia đình 

offer our daughters /ˈɒfə(r) aʊə ˈdɔːtəz/ gả con gái. 

  

2. King Suddhodana hearing their words of low opinion of his son told his son. Then 
prince Siddhattha showed his skill in archery in the midst of the multitude. 

When King Suddhodana heard their harsh words about his son, he informed Prince 
Siddhattha of what was said. Then, Prince Siddhattha demonstrated his archery skills in front 
of a large crowd. 

harsh words     /hɑːʃ wɜːdz/​          lời lẽ gay gắt, chê bai 

informed ​ /ɪnˈfɔːmd/ ​          thông báo, nói cho biết 

was said ​ /wɒz sɛd/ ​           đã được nói 

demonstrated ​ /ˈdemənstreɪtɪd/ ​ trình diễn, thể hiện 

archery ​           /ˈɑːtʃəri/ ​  ​ môn bắn cung 

in front of ​ /ɪn frʌnt ɒv/​  ​ trước mặt, trước 

large crowd     /lɑːdʒ kraʊd/         ​ đám đông lớn 

  

Ngữ pháp: 

-​ "of" cũng có thể đứng trước mệnh đề danh ngữ, đặc biệt là "what..." — vốn là một 
mệnh đề nhưng đóng vai trò danh từ.​
 Ví dụ:       He told me of what happened. 

                  I am aware of what you did. 
31 



 

-​ Sau ‘of’ không chỉ có danh từ hoặc V-ing mà còn có thể là mệnh đề danh ngữ như 
what + mệnh đề. 

-​ Vì vậy, trong câu trên, dùng "of what was said" là đúng và rất tự nhiên. 

  

3. His skill is much better than those of the skilled archers. Relatives and citizens were 
much surprised and spoke words of honors and praise of the Prince. 

His skill was far superior to that of even the most skilled archers. The relatives and 
citizens were greatly surprised and expressed admiration and praise for the Prince. 

far superior to ​/fɑː suːˈpɪəriə(r) tuː/ vượt trội hơn 

skilled archers ​/skɪld ˈɑːtʃəz/ các cung thủ giỏi 

that of... ​/ðæt ɒv/ ​ cái của (so sánh sở hữu) 

greatly surprised ​ /ˈɡreɪtli səˈpraɪzd/​ vô cùng ngạc nhiên 

expressed admiration ​ /ɪkˈsprest ˌædməˈreɪʃn/ ​ bày tỏ sự ngưỡng mộ 

prais. . ​ /preɪz/ ​ lời khen ngợi 

for the Prince ​ /fɔː ðə prɪns. ​ dành cho Thái tử 

  

III. EXERCISES 

1. ​Fill in the blanks with the correct words from the Word Bank below. 

handsome   support  ​ privately     family   

daughters ​  lacks ​ knowledge ​  offer 

1. The Sakyan kings ____1____ discussed their low opinion of Prince Siddhattha.​
 privately 

2. They said he is ____2____, but he _____3___ ____4____ in arts and crafts.​
 handsome, lacks, knowledge 

3. He will not be able to ____5____ a ____6____.​
 support, family 

4. Therefore, they decided not to ___7_____ their ____8____ to him.​
 offer, daughters 

  

2. Write “True” if the statement is correct, or “False” if it is incorrect. 
32 



 

1. The Sakyan kings praised Prince Siddhattha for his knowledge. False 

2. They said Prince Siddhattha was good-looking.  True 

3. The Sakyan kings believed Siddhattha could support a family well.  False 

4. The kings agreed to send their daughters to Prince Siddhattha.  False 

5. The discussion about Siddhattha happened in public.  False 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

33 



 

 

 

Bài 9. HÔN NHÂN VỚI CÔNG CHÚA YASODHARĀ 
Marriage with Yasodharā  

Video youtube: https://youtube.com/live/wDktfpF8xws?feature=share 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

I. Paragraph 

Original paragraph 

Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

Then the relatives sent their daughters 
with valuables and presents. Out of them 
King Suddhodana chose Yasodharā and 
married her to Prince Siddhattha. 
Yasodharā was the daughter of King 
Devadaha, Suppabuddha and Amitā who 
was the sister of king Suddhodana. 
Thus— Yasodharā was first cousin of 
Prince Siddhattha.  

King Suppabuddha ruled over the city 
of Devadaha. King Suddhodana bestowed 
the kingship to his son. As a king, Prince 
Siddhattha enjoyed greater luxuries than 
as a prince. Because of His power and 
glory, the country became peaceful and 
prosperous. 

Then, the relatives sent their daughters 
along with treasures and gifts. Among 
them, King Suddhodana selected Yasodharā 
and arranged her marriage to Prince 
Siddhattha. Yasodharā was the daughter of 
King Suppabuddha and Amitā, who was the 
sister of King Suddhodana. As a result, 
Yasodharā was the first cousin of Prince 
Siddhattha. 

King Suppabuddha ruled over the city of 
Devadaha. King Suddhodana bestowed the 
throne upon his son. As a king, King 
Siddhattha lived in greater luxury than he did 
as a prince. Thanks to his power and glory, 
the country flourished in peace and 
prosperity. 

 

II. GRAMMAR ANALYSIS 

Then the relatives sent their daughters with valuables and presents. Out of them King 
Suddhodana chose Yasodharā and married her to Prince Siddhattha.  

34 

https://youtube.com/live/wDktfpF8xws?feature=share
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

 Then, the relatives sent their daughters along with treasures and gifts. Among them, 
King Suddhodana selected Yasodharā and arranged her marriage to Prince Siddhattha. 

valuables: ​ vật có giá trị /ˈvæl.jʊ.bəlz/ 

presents: ​ quà tặng ​  /ˈprɛz.ənts/ 

marriage: ​ hôn nhân /ˈmær.ɪdʒ/ \ 

treasure: ​ kho báu, vật quý ​ /ˈtrɛʒ.ərz/ 

  

Yasodharā was the daughter of King Devadaha, Suppabuddha and Amitā who was the 
sister of king Suddhodana. Thus— Yasodharā was first cousin of Prince Siddhattha.  

Yasodharā was the daughter of King Suppabuddha and Amitā, who was the sister of 
King Suddhodana. As a result, Yasodharā was the first cousin of Prince Siddhattha. King 
Suppabuddha ruled over the city of Devadaha. 

rule. ​ đã cai trị ​ /ruːld/ 

first cousin ​ anh/chị/em họ ruột /ˌfɝːst ˈkʌz.ən/ 

throne ​ ngai vàng ​ /θroʊn/ 

  

King Suddhodana bestowed the kingship to his son. As a king Prince Siddhattha enjoyed 
greater luxuries than as a prince. Because of His power and glory the country became 
peaceful and prosperous. 

King Suddhodana bestowed the throne upon his son. As a king, Prince Siddhattha lived 
in greater luxury than he did as a prince. Thanks to his power and glory, the country 
flourished in peace and prosperity. 

bestowed ​ đã ban tặng, đã trao ​ /bɪˈstoʊd/ 

kingship quyền làm vua ​ /ˈkɪŋ.ʃɪp/ 

luxuries sự xa hoa, vật phẩm sang trọng /ˈlʌk.ʃɚ.iz/ 

peaceful hòa bình /ˈpiːs.fəl/

prosperous thịnh vượng, phát đạt /ˈprɒs.pə

power ​ quyền lực /ˈpaʊ.ər/

glory ​ vinh quang /ˈɡlɔːr.i/ 

35 



 

flourished phát triển mạnh mẽ /ˈflɜː.rɪʃt/

  
 

Bài 10. MỘT NGƯỜI GIÀ 
An old man 

Video youtube: https://youtube.com/live/wDktfpF8xws 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài 

I. Paragraph 

Original paragraph 

Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

Prince Siddhattha reached the age of 
twenty eight and one day He went to the 
royal garden for sports. On his way to the 
garden and He saw an old man. He did not 
know what He was looking at as that was 
the first time in his life that He saw an old 
man of this type.  

“What is that, Channa?” He asked his 
driver. “That really cannot be a man! Why 
is he all bent? What is he trembling for? 
Why is his hair silver grey, not black like 
mine? What is wrong with his eyes? 
Where are his teeth? Is that how some 
men are born? Tell me, O, good Channa, 
what does this mean?”  

Channa told the Prince: “That it was an 
old man but he was not born like that. 
When young he was like us and now due 
to his old age he has become like this.” He 

At the age of twenty-eight, Prince 
Siddhattha visited the royal garden for 
leisure. On his way, he encountered an 
elderly man—something he had never 
seen before in his sheltered life within the 
palace.  

"What is that, Channa?" he asked his 
charioteer. "That cannot be a man! Why is 
his back bent? Why is he trembling? Why 
is his hair silver-grey instead of black like 
mine? What is wrong with his eyes? Where 
are his teeth? Are some people born this 
way? Tell me, good Channa, what does this 
mean?”  

Channa responsed, 'That is an old man, 
but he was not always like this. In his 
youth, he was just like us. As time passed, 
he aged and gradually became the way he 
is now. He tried to convince the Prince to 

36 

https://youtube.com/live/wDktfpF8xws
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

told the Prince to forget this man. But the 
Prince was not satisfied.  

“Everyone in the world, if he lives 
long enough becomes like this man. It 
cannot be stopped,” said Channa. 

The Prince ordered him to drive back 
home at once as he was very sad, and 
wanted to think carefully about that 
terrible thing called ‘old age’; as, a prince 
and others must one day grow old, weak 
and sad and none could stop old age, 
although once is rich, great and powerful. 

dismiss the sight, but Siddhattha remained 
deeply troubled.  

‘Everyone who lives long enough will 
end up like him. Aging is inevitable,’ 
Channa explained.  

Deeply unsettled, the Prince 
commanded his charioteer to return to the 
palace at once. A profound sorrow filled 
his heart as he pondered the harsh reality 
of aging—how, regardless of one’s 
wealth, greatness, or power, no one can 
escape the inevitable fate of growing old, 
weak, and frail. 

 

II. ​ GRAMMAR ANALYSIS  

1.​ Prince Siddhattha reached the age of twenty eight and one day He went to the royal 
garden for sports. On his way to the garden and He saw an old man. He did not know 
what He was looking at as that was the first time in his life that He saw an old man of 
this type.  

At the age of twenty-eight, Prince Siddhattha visited the royal garden for leisure. On his 
way, he encountered an elderly man—something he had never seen before in his sheltered 
life within the palace. 

leisure . thời gian giải tr. /ˈleʒ.ər/  

encountere. gặp phải, chạm trán ​ /ɪnˈkaʊntəd/  

sheltered . Được che chở, bảo vệ ​// 

 ​  ​   

2. “What is that, Channa?” He asked his driver. “That really cannot be a man! Why is he 
all bent? What is he trembling for? Why is his hair silver grey, not black like mine? What is 
wrong with his eyes? Where are his teech? Is that how some men are born? Tell me, O, good 
Channa, what does this mean?”  

"What is that, Channa?" he asked his charioteer. "That cannot be a man! Why is his back 
bent? Why is he trembling? Why is his hair silver-grey instead of black like mine? What is 

37 



 

wrong with his eyes? Where are his teeth? Are some people born this way? Tell me, good 
Channa, what does this mean? 

bend . Bị cong, khom  ​ /bɛnt/ 

tremblin. Run rẩy  /ˈtrem.blɪŋ/ 

chariotee. Người đánh xe ngựa, xa phu ​ /ˌtʃær.i.əˈtɪər/ 

  

3. Channa told the Prince: “That it was an old man but he was not born like that. When 
young he was like us and now due to his old age he has become like this.” He told the Prince 
to forget this man. But the Prince was not satisfied. 

Channa responsed, 'That is an old man, but he was not always like this. In his youth, he 
was just like us. As time passed, he aged and gradually became the way he is now. He tried 
to convince the Prince to dismiss the sight, but Siddhattha remained deeply troubled. 

satisfied . Hài lòng, thỏa mãn ​ /ˈsæt.ɪs.faɪd/  

deeply trouble. Vô cùng lo lắng . / ˈdiːp.li ˈtrʌb.əld / 

 ​  ​  

4. “Everyone in the world, if he lives long enough becomes like this man. It cannot be 
stopped,” said Channa.  

‘Everyone who lives long enough will end up like him. Aging is inevitable,’ Channa 
explained. 

inevitabl. Không thể tránh khỏi, chắc chắn xảy ra ​ /ɪˈnev.ɪ.tə.bəl/ 

  

5. The Prince ordered him to drive back home at once as he was very sad, and wanted to 
think carefully about that terrible thing called ‘old age’; as, a prince and others must one day 
grow old, weak and sad and none could stop old age, although once is rich, great and 
powerful. 

Deeply unsettled, the Prince commanded his charioteer to return to the palace at once. A 
profound sorrow filled his heart as he pondered the harsh reality of aging—how, regardless 
of one’s wealth, greatness, or power, no one can escape the inevitable fate of growing old, 
weak, and frail. 

unsettled Không ổn định, bồn chồn /ʌnˈset.əld/  

38 



 

command Ra lệnh /kəˈmɑːnd/  

profound Mãnh liệt, sâu sắc / prəˈfaʊnd /  

ponder 

harsh reality 

Suy ngẫm, cân nhắc kỹ lưỡng  

Thực tế khắc nghiệt 

/ˈpɒn.dər/  

/hɑːʃ rɪˈæl.ɪ.ti/ 

 

Regardless of Dù cho, bất kể /rɪˈɡɑːrd.ləs əv/  

wealth Sự giàu có, tài sản /welθ/ 

escape Trốn thoát, thoát khỏi /ɪˈskeɪp/ 

inevitable fate 

frail 

Số phận không thể tránh khỏi  

Yếu đuối, mong manh 

/ɪˈnev.ɪ.tə.bəl feɪt/ 

/freɪl/ 

 

 Exercise: 9. Marriage with Yasodharā & 10. An old man 

I. Choose the correct answer. 

1. Who did King Suddhodana select to marry Prince Siddhattha?  

A. Amitā ​  ​ B. Channa  

C. Yasodharā ​           D. Suppabuddha D 

2. What city did King Suppabuddha rule over?  

A. Kapilavastu ​ B. Devadaha  

C. Lumbin. ​           D. Rajagaha 

3. How old was Prince Siddhattha when he visited the royal garden?  

A. Twenty-five ​ B. Twenty-eight  

C. Thirty ​  ​ D. Twenty 

4. What did Prince Siddhattha encounter on his way to the royal garden?  

A. A young man ​ B. An elderly man  

 C. A charioteer ​ D. A royal guard 

5. What did Channa explain to Prince Siddhattha about aging?  

A. Aging is inevitable. ​  B. Aging can be avoided with wealth.  

39 



 

C. Only some people age.     D. Aging is a rare phenomenon. 

 6. Who was Yasodharā's father?  

A. King Suddhodana ​    B. King Suppabuddha  

 C. Prince Siddhattha ​    D. Channa 

7. What did Prince Siddhattha ask Channa about the elderly man?  

A. Why is his back bent? ​  ​ B. Why is he trembling?  

C. Why is his hair silver-grey? ​ D. All of the above  

8. What did Prince Siddhattha feel after seeing the elderly man?  

A. Joy ​ B. Profound sorrow  

C. Anger ​ D. Indifference 

9. What did Channa try to convince Prince Siddhattha to do after seeing the elderly 
man? 

A. Dismiss the sight ​  B. Help the elderly man  

C. Return to the palace ​ D. Ignore aging 

10. What realization did Prince Siddhattha have about aging?  

A. It can be avoided with power. B. It is inevitable regardless of wealth or greatness.  

C. It only happens to the poor. ​ D. It is a rare occurrence. 

  

II. Arrange the Events in the Correct Order 

1. ​Prince Siddhattha realized that aging is inevitable regardless of wealth or greatness. 9 

2. ​King Suppabuddha ruled over the city of Devadaha. – 1/2 

3. ​Channa explained the inevitability of aging. 6 

4. ​Prince Siddhattha visited the royal garden at the age of twenty-eight. 3 

5. ​Channa tried to convince Prince Siddhattha to dismiss the sight of the elderly man. 7 

6. ​Prince Siddhattha encountered an elderly man on his way to the royal garden. 4 

7. ​King Suddhodana selected Yasodharā to marry Prince Siddhattha. – 2/1 

8. ​Prince Siddhattha asked Channa about the elderly man. 5 

9. ​Prince Siddhattha felt profound sorrow after seeing the elderly man. 8 

2 → 7 → 4 → 6 → 8 → 3 → 9 → 5 → 1 
40 



 

 

Bài 11. MỘT NGƯỜI BỆNH 
A SICK MAN 

 

Video youtube: https://youtube.com/live/1BFrhPYptN0?feature=share 

 

Tài liệu: Cuộc đời Đức Phật và những lời dạy của Ngài  

 

I. PARAGRAPH  

Original paragraph 

Bản gốc có 1 số lỗi ngữ pháp và từ vựng 

Edited 

After four months, for the second time, 
He went to the royal garden and on the 
way, He saw a man on the ground, 
twisting his body, holding his stomach 
with both hands and crying out in pain at 
the top of his voice. All over his face and 
body were purple patches, his eyes were 
rolling, and he was gasping for breath.  

At once the Prince, being a very kind 
person, ran forward and carried the man 
and resting his head on his knee, patted the 
man and said, “What is wrong with you, 
what is wrong?” The sick man could not 
speak but only cried.  

“Channa, tell me why this man is like 
this?” questioned the Prince, “What is the 
matter with his breath? Why does he not 
talk?”  

Four months later, the Prince visited the 
royal garden for the second time. 

On his way, he saw a man lying on the 
ground, writhing in pain. The man clutched 
his stomach tightly with both hands and 
cried out in agony. His face and body were 
covered with dark purple patches, his eyes 
were rolling, and he was gasping for breath. 
Immediately, the Prince, moved by 
compassion, rushed to the man. He lifted 
him gently, placed the man’s head on his 
knee, and softly patted him. 

“What has happened to you?” the Prince 
asked with concern. 

But the man could not answer. He could 
only sob. Turning to Channa, his charioteer, 
the Prince asked, “Channa, why is he 
suffering like this? Why can’t he speak? 

41 

https://youtube.com/live/1BFrhPYptN0?feature=share
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/03/Cuoc-doi-Duc-Phat-va-nhung-Loi-day-cua-Ngai.pdf


 

“O! my prince,” said Channa, “Do not 
hold this man like that. This man is sick. 
His blood is poisoned. He has plague fever 
and it is burning all over the body and that 
is why he is crying loudly without being 
able to speak.”  

“But are there any other men like 
this?” Asked the Prince.  

“Yes, you may be the next, if you hold 
the man so close as that. Please put him 
down and do not touch him or the plague 
will come out of him and go to you. You 
will become the same as he is.”  

“Are there any other bad things, 
besides this plague, Channa?”  

“Yes, my Prince, there are hundreds of 
other sicknesses as painful as this,” replied 
Channa.  

“Can no one help it? Will everyone be 
sick? Can it happen at any time by 
surprise?” asked the Prince.  

“Yes, my dear Prince,” said Channa, 
“Everybody in this world. No one can stop 
it and it can happen any time.”  

The Prince was sadder this time and 
he returned to the palace and began to 
think. 

What is wrong with his breathing?” Channa 
replied, 

“Oh, my Prince, please don’t hold him 
so closely. He is gravely ill. His blood is 
poisoned. He has been struck by the plague, 
and the fever is burning throughout his body. 
That is why he cries out in such pain.” 

The Prince looked troubled. 

“Are there many others who suffer like 
this?” he asked. 

“Yes, my Prince,” said Channa. “You, 
too, could fall ill if you stay this near. Please 
let him go. 

The sickness may spread to you.” 

“Are there other terrible diseases besides 
this plague?” the Prince continued. 

“There are hundreds, my Prince—each 
as painful as this,” Channa answered. 

“Is there no cure? Will everyone get 
sick? Can it happen without warning?” 

“Yes, my dear Prince,” Channa said 
softly. “Everyone in this world is vulnerable. 
No one can escape it. Illness can strike at 
any time.” 

This time, the Prince returned to the 
palace more sorrowful than before, and he 
began to reflect deeply on what he had seen. 

 

 

II. GRAMMAR ANALYSIS 

42 



 

After four months, for the second 
time, He went to the royal garden and on 
the way, He saw a man on the ground, 
twisting his body, holding his stomach 
with both hands and crying out in pain at 
the top of his voice. 

●​ royal:​hoàng gia, thuộc về vua chúa 
​ /ˈrɔɪ.əl/  

●​ twisting (his body) ​ vặn vẹo, 
quằn quại (cơ thể) ​/ˈtwɪst.ɪŋ/  

●​ stomach:​ dạ dày, bụng ​
/ˈstʌm.ək/  

●​ crying out (in pain): ​ la hét, kêu 
gào (vì đau đớn) ​ /ˈkraɪ.ɪŋ aʊt/  

●​ at the top of his voice:​ hết cỡ 
giọng, lớn nhất có thể (rất to) ​ /ət ðə 
tɒp əv hɪz vɔɪs? 

Four months later, the Prince visited 
the royal garden for the second time. On 
his way, he saw a man lying on the 
ground, writhing in pain. The man 
clutched his stomach tightly with both 
hands and cried out in agony.  

●​ visited : ​ đã đến thăm /ˈvɪz.ɪ.tɪd/ 

●​ garden: ​ khu vườn ​ /ˈɡɑː.dən/ 

●​ lying: đang nằm ​ /ˈlaɪ.ɪŋ/ 

●​ writhing:​ quằn quại (vì đau đớn) 
/ˈraɪ.ðɪŋ/ 

●​ pain:​ cơn đau ​ /peɪn/ 

●​ clutched:​ nắm chặt, ôm chặt 
/klʌtʃt/ 

●​ tightly: một cách chặt chẽ/ˈtaɪt.li/ 

●​ cried out: la hét, kêu to ​ /kraɪd aʊt/ 

●​ agony: sự đau đớn tột độ ​/ˈæɡ.ə.ni/  

All over his face and body were purple 
patches, his eyes were rolling, and he was 
gasping for breath.  

  

●​ all over: khắp (mặt, cơ thể, v.v.) 
​ /ɔːl ˈəʊ.vər/  

●​ patches mảng, đốm (màu, da...) ​
/ˈpætʃ.ɪz/ 

●​ purple: ​ màu tím ​ /ˈpɜː.pəl/ 

●​ rolling (eyes): đảo mắt, mắt đảo liên 
tục /ˈrəʊ.lɪŋ/ 

●​ gasping: ​ thở hổn hển, thở dốc 
​ /ˈɡɑːspɪŋ/ for breath để thở, để 

His face and body were covered with 
dark purple patches, his eyes were 
rolling, and he was gasping for breath. 

●​ covered (with): được bao phủ bởi 
/ˈkʌv.əd/ 

●​ dark: tối, đậm (chỉ màu sắc) ​ /dɑːk/ 

●​ purple: ​ màu tím ​ /ˈpɜː.pəl/ 

●​ patches: các mảng, đốm /ˈpætʃ.ɪz/ 

●​ rolling (eyes): ​ (mắt) đảo qua đảo 
lại, chuyển động không kiểm soát 
​ /ˈrəʊ.lɪŋ/ 

●​ gasping (for breath) thở hổn hển, khó 
thở ​ /ˈɡɑː.spɪŋ fə breθ/ 

43 



 

lấy không khí /fə breθ/ 

●​ "Purple patches" trong y học thường 
chỉ các vết bầm, dấu hiệu của bệnh 
nghiêm trọng như nhiễm trùng hoặc 
nhiễm độc máu. 

●​ "Gasping for breath" là biểu hiện của 
người sắp ngạt, hoặc đang trong tình 
trạng nguy kịch về hô hấp 

●​ "Covered with dark purple patches" 
→ thường dùng để mô tả tình trạng 
bệnh lý nghiêm trọng, như sốt phát 
ban hoặc nhiễm trùng huyết. 

●​ "Gasping for breath" → biểu hiện cho 
thấy người đó đang trong tình trạng 
khó thở cấp tính. 

 

  

At once the Prince, being a very kind 
person, ran forward and carried the man 
and resting his head on his knee, patted 
the man and said,  

  

●​ at once: ​ ngay lập tức /ət wʌns/ 

●​ Prince: ​ hoàng tử ​ /prɪns/ 

●​ kind: tử tế, tốt bụng ​ /kaɪnd/ 

●​ ran forward: chạy về phía trước, lao 
đến ​ /ræn ˈfɔː.wəd/ 

●​ carried: bế, mang, vác /ˈkær.id/ 

●​ resting (his head) đặt, để (đầu người 
bệnh) ​/ˈres.tɪŋ/ 

●​ knee: đầu gối ​ /niː/ 

●​ patted:vỗ nhẹ (như để an ủi hoặc trấn 
an) /ˈpæt.ɪd/ 

●​ “At once” = “ngay lập tức,” thể hiện 
phản ứng nhanh, cho thấy sự nhân 
hậu và sốt sắng của Hoàng tử. 

●​ “Resting his head on his knee” → 

Immediately, the Prince, moved by 
compassion, rushed to the man. He lifted 
him gently, placed the man’s head on his 
knee, and softly patted him. 

●​ immediately: ngay lập tức 
/ɪˈmiː.di.ət.li/ 

●​ moved (by): xúc động, cảm động 
(vì...) /muːvd/ 

●​ compassion: lòng trắc ẩn, sự thương 
xót /kəmˈpæʃ.ən/ 

●​ rushed (to):​ lao tới, chạy vội đến 
​ /rʌʃt/ 

●​ lifted: nâng lên ​ /ˈlɪf.tɪd/ 

●​ gently: một cách nhẹ nhàng /ˈdʒen.tli/ 

●​ placed: ​ đặt, để ​ /pleɪst/ 

●​ softly: nhẹ nhàng, êm dịu /ˈsɒft.li/ 

●​ patted: vỗ nhẹ (mang ý an ủi, động 
viên) /ˈpæt.ɪd/ 

44 



 

một hình ảnh nhân văn, cho thấy sự 
quan tâm sâu sắc. 

●​ “Patted the man” → hành động nhỏ 
nhưng mang ý nghĩa an ủi, đồng cảm.  

 

“What is wrong with you, what is 
wrong?” The sick man could not speak 
but only cry.  

“Channa, tell me why this man is like 
this?” questioned the Prince, “What is 
the matter with his breath? Why does he 
not talk?”  

 

●​ What’s wrong happening: Có chuyện 
gì đang xảy ra vậy? /wɒts rɒŋ/ ​  
/ˈhæp.ən.ɪŋ/ 

●​ cried (in pain): khóc vì đau đớn 
​ /kraɪd ɪn peɪn/  

●​ such a state: tình trạng như vậy /sʌtʃ ə 
steɪt/ 

●​ breathing: ​ sự thở /ˈbriː.ðɪŋ/  

●​ speak: ​ nói ​ /spiːk/ 

 

“What has happened to you?” the Prince 
asked with concern. 

But the man could not answer. He could 
only sob. Turning to Channa, his 
charioteer, the Prince asked, “Channa, 
why is he suffering like this? Why can’t 
he speak? What is wrong with his 
breathing?” Channa replied, 

●​ What has happened: Chuyện gì đã 
xảy ra /wɒt hæz ˈhæp.ən/ 

●​ with concern: với sự quan tâm, lo 
lắng ​ /wɪð kənˈsɜːrn/ 

●​ sob:​ khóc nức nở, thút thít ​ /sɒb/ 

●​ turning to: ​ quay sang ​ /ˈtɜːr.nɪŋ tuː/ 

●​ charioteer: ​ người phu xe, người cầm 
cương ngựa ​/ˌtʃær.i.əˈtɪər/ 

●​ suffering: ​ chịu đựng, đau khổ 
/ˈsʌf.ər.ɪŋ/ 

●​ like this: ​ như thế này /laɪk ðɪs/  

“O! my prince,” said Channa, “Do not 
hold this man like that. This man is sick. 
His blood is poisoned. He has plague 
fever and it is burning all over the body 
and that is why he is crying loudly 
without being able to speak.”  

“Oh, my Prince, please don’t hold him so 
closely. He is gravely ill. His blood is 
poisoned. He has been struck by the 
plague, and the fever is burning 
throughout his body. That is why he cries 
out in such pain.”  

45 



 

●​ Do not hold: Đừng giữ, đừng ôm /duː 
nɒt hoʊld/ 

●​ sick:​ Bị ốm, đau bệnh ​ /sɪk/ 

●​ blood: Máu /blʌd/ 

●​ poisoned: ​ Bị đầu độc ​ /ˈpɔɪzənd/ 

●​ plague fever: Bệnh dịch hạch ​ /pleɪɡ 
ˈfiːvər/ 

●​ burning: Đau rát, nóng rát /ˈbɜːrnɪŋ/ 

●​ all over: Khắp (toàn bộ) /ɔːl ˈoʊvər/ 

●​ crying loudly: ​ Khóc to, khóc lớn 
/ˈkraɪɪŋ ˈlaʊdli/ 

●​ without being able to speak. Không 
thể nói được ​ /wɪˈðaʊt ˈbiːɪŋ 
ˈeɪbəl tuː spiːk/ 

●​ hold him so closely /hoʊld hɪm soʊ 
ˈkloʊsli/ ôm giữ anh ấy quá sát 

●​ gravely ill ​ ốm nặng, bệnh rất 
nghiêm trọng /ˈɡreɪv.li ɪl/ 

●​ poisoned:​ bị đầu độc ​ /ˈpɔɪzənd/ 

●​ struck by: bị mắc phải, bị ảnh hưởng 
(đột ngột hoặc nghiêm trọng) /strʌk 
baɪ/ 

●​ plague: ​ dịch bệnh ​ /pleɪɡ/ 

●​ fever: sốt ​ /ˈfiːvər/ 

●​ burning throughout: đau rát khắp (cơ 
thể) ​ /ˈbɜːrnɪŋ θruːˈaʊt/ 

●​ cries out: khóc thét, kêu la /kraɪz aʊt/ 

●​ in such pain: trong cơn đau như vậy 
​ /ɪn sʌtʃ peɪn/ 

“But are there any other men like this?” 
Asked the Prince.  

“Yes, you may be the next, if you hold the 
man so close as that. Please put him down 
and do not touch him or the plague will 
come out of him and go to you. You will 
become the same as he is.”  

●​ are there any: có bất kỳ... nào không 
​ /ɑːr ðɛr ˈɛni/  

●​ may be the next: ​ có thể là người 
tiếp theo /meɪ bi ðə nɛkst/  

●​ please put him down làm ơn đặt anh 
ấy xuống /pliːz pʊt hɪm daʊn/  

●​ come out of phát tán ra, thoát ra 
​ /kʌm aʊt ʌv/  

The Prince looked troubled. 

“Are there many others who suffer like 
this?” he asked. 

“Yes, my Prince,” said Channa. “You, 
too, could fall ill if you stay this near. 
Please let him go. The sickness may 
spread to you.” 

●​ looked troubled: ​ trông có vẻ lo 
lắng, băn khoăn ​ /lʊkt ˈtrʌb.əld/ 

●​ many others: nhiều người khác ​
/ˈmɛni ˈʌðərz/ 

●​ suffer like this: chịu đau khổ như thế 
này ​ /ˈsʌfər laɪk ðɪs/ 

●​ could fall ill: có thể bị ốm ​ /kʊd 
fɔːl ɪl/ 

46 



 

●​ go to you: ​ lan sang bạn /ɡoʊ tuː juː/ 

●​ become the same as trở thành giống 
như /bɪˈkʌm ðə seɪm æz/ 

 

●​ stay this near: ​ ở gần như thế này 
​ /steɪ ðɪs nɪər/ 

●​ please let him go: ​ làm ơn để anh ấy 
đi /pliːz lɛt hɪm ɡoʊ/ 

●​ sickness may spread: bệnh có thể lây 
lan /ˈsɪknəs meɪ/ ​  

“Are there any other bad things, besides 
this plague, Channa?”  

“Yes, my Prince, there are hundreds of 
other sicknesses as painful as this,” 
replied Channa.  

●​ other bad things: những điều xấu 
khác /ˈʌðər bæd θɪŋz/ besides ngoài 
ra, bên cạnh /bɪˈsaɪdz/ 

●​ plague : ​ bệnh dịch ​ /pleɪɡ/ 

●​ hundreds of : hàng trăm ​ /ˈhʌndrədz 
ʌv/ sicknesses các bệnh ​ /ˈsɪknəsɪz/ 

●​ as painful as this: đau đớn như thế 
này /æz ˈpeɪnfəl æz ðɪs/ 

 

“Are there other terrible diseases besides 
this plague?” the Prince continued. 

“There are hundreds, my Prince—each 
as painful as this,” Channa answered.  

●​ terrible khủng khiếp, kinh khủng 
/ˈtɛrəbl/ 

●​ diseases các bện. . ​/dɪˈziːzɪz/ 

●​ besides ngoài ra, bên cạnh ​
/bɪˈsaɪdz/ 

●​ continued tiếp tục (quá khứ của 
continue) /kənˈtɪnjud/ painful ​ đau 
đớn ​ /ˈpeɪnfəl/  

 

“Can no one help it? Will everyone be 
sick? Can it happen at any time by 
surprise?” asked the Prince. “Yes, my 
dear Prince,” said Channa, “Everybody 
in this world. No one can stop it and it 
can happen any time.”  

●​ help it ​ giúp được việc đó, ngăn 
chặn được /hɛlp ɪt/ 

●​ at any time bất cứ lúc nào /æt ˈɛni 
taɪm/ 

“Is there no cure? Will everyone get sick? 
Can it happen without warning?” 

“Yes, my dear Prince,” Channa said 
softly. “Everyone in this world is 
vulnerable. No one can escape it. Illness 
can strike at any time.”  

●​ cure: ​phương thuốc, chữa khỏi ​
/kjʊər/ 

●​ happen without warning: ​xảy ra mà 
không có cảnh báo ​ /ˈhæpən 

47 



 

●​ by surprise bất ngờ /baɪ səˈpraɪz/ 

●​ my dear ​ thân yêu, thân mến /maɪ 
dɪr/ 

●​ in this world trong thế giới này ​/ɪn 
ðɪs wɜrld/  

 

wɪˈðaʊt ˈwɔrnɪŋ/ 

●​ said softly: ​ nói nhẹ nhàng ​ /sɛd 
ˈsɒftli/ 

●​ vulnerable: ​ dễ bị tổn thương, dễ bị 
ảnh hưởng /ˈvʌlnərəbl/ 

●​ escape: ​ thoát khỏi ​ /ɪsˈkeɪp/ 

●​ strike ập đến, tấn công (bệnh ập đến) 
/straɪk/ 

The Prince was sadder this time and He 
returned to the palace and began to 
think.  

●​ sadder ​ buồn hơn ​ /ˈsædər/ 

●​ returned palace: trở về cung điện (quá 
khứ của return) /rɪˈtɜrnd/ ​/ˈpæləs/ 

 

This time, the Prince returned to the 
palace more sorrowful than before, and 
he began to reflect deeply on what he had 
seen. 

●​ sorrowful buồn rầu, thương tiếc 
/ˈsɑːroʊfəl/ 

●​ reflect suy ngẫm, suy nghĩ sâu sắc 
/rɪˈflɛkt/ 

●​ deeply sâu sắc, kỹ lưỡn. /ˈdiːpli/ 

●​ what he had seen: những điều mà anh 
ấy đã chứng kiến /wʌt hi hæd siːn/ 

 

III. EXERCISE  

 

1. TRUE / FALSE 

1. ___ The Prince went to the royal garden for the first time. 

2. ___ The man on the ground was smiling and calm. 

3. ___ The Prince gently lifted the sick man and placed his head on his knee. 

4. ___ The man could not speak because he was too weak. 

5. ___ Channa told the Prince that the man had a simple cold. 

48 



 

6. ___ Channa warned the Prince that the sickness could spread to him. 

7. ___ The Prince felt happy after seeing the sick man. 

8. ___ Channa said that illness can strike anyone at any time. 

 

2. Multiple Choice 

1. Why did the Prince rush to the man lying on the ground? A. 
He thought the man was a thief. 

B. He was moved by compassion. 

C. He wanted to punish him. 

D. He needed directions. 

2. What symptoms did the sick man have? A. 
He was laughing and walking. 

B. He had red eyes and was singing. 

C. He had purple patches, rolling eyes, and difficulty breathing. 

D. He was sleeping peacefully. 

3. What did Channa say about the man’s condition? A. 
The man was pretending. 

B. He had food poisoning. 

C. He had been struck by the plague. 

D. He would be fine in a few minutes. 

4. According to Channa, what could happen if the Prince stayed close to the man? 
A. The man would recover. 

B. The Prince might catch the illness. 

C. The guards would get angry. 

D. Nothing would happen. 

5. What did the Prince do after hearing Channa’s explanation? A. 
He laughed and walked away. 

B. He ignored Channa. 

C. He returned to the palace and reflected deeply. 

D. He went to another village. 
49 



 

 

3. Fill in the blanks 

plague,  compassion, sobbing,  purple 
patches,  

breathe,  suffer,  vulnerable reflect,  

1. ​The Prince was moved by __________ when he saw the sick man. 

2. ​The man had dark __________ on his face and body. 

3. ​He was gasping for __________ and crying in pain. 

4. ​The man could not speak; he was only __________. 

5. ​Channa said the man had been struck by the __________.  

6. Channa explained that everyone is __________ to illness. 

7. ​The Prince asked if others also __________ like this man. 

8. ​After returning to the palace, the Prince began to __________ on what he had 
seen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
50 



 

 

Bài 12. A DEAD BODY  

After four months had passed, the Prince returned to the garden for the third time. As 
he walked, he saw a group of people weeping as they moved along the street. Behind 
them, four men carried a wooden plank, on which a frail man lay motionless, as still as 
stone, uttering no words. 

The procession continued a little further before the men placed the body onto a pile of 
wood and set it ablaze. The flames rose, consuming the wood from all sides, yet the 
man remained still. 

“What is this, Channa? Why does that man lie so motionless, allowing them to burn 
him?” the Prince asked. 

“He is unaware of anything. He is dead,” Channa replied. 

“Dead? Channa, is this what death is? Does everyone die like this man?” 

“Yes, my dear Prince, all living beings must face death someday. No one can prevent 
its arrival,” Channa answered. 

The Prince was deeply shaken, unable to utter another word. He contemplated the 
harsh reality of death—that it came for everyone, even kings and the sons of kings. 
Was there truly no way to escape it? In silence, he returned to the palace and spent the 
entire day lost in thought. 

  

  

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

weep /wiːp/ khóc 

wooden plank /ˈwʊd.ən plæŋk/ tấm ván gỗ 

motionless /ˈməʊ.ʃən.ləs/ bất động 

utter /ˈʌt.ər/ thốt ra, phát ra (âm 
thanh) 

set ablaze /əˈbleɪz/ đốt cháy 

51 



 

consume /kənˈsjuːm/ thiêu rụi, tiêu thụ 

repulsed /rɪˈpʌlst/ ghê tởm, chán ghét 

death /deθ/ cái chết 

prevent /prɪˈvent/ ngăn chặn 

shaken /ˈʃeɪ.kən/ bị bàng hoàng 

reality /riˈæl.ə.ti/ hiện thực 

kingship /ˈkɪŋ.ʃɪp/ ngôi vương, vương 
quyền 

fate /feɪt/ số phận 

silence /ˈsaɪ.ləns/ sự im lặng 

depart /dɪˈpɑːt/ rời đi 

ponder /ˈpɒn.dər/ suy ngẫm 

  

12. MỘT XÁC NGƯỜI 

Bốn tháng sau, Thái tử lại trở lại khu vườn lần thứ ba.​
 Khi đang đi, Ngài bắt gặp một nhóm người đang khóc than, vừa đi dọc theo con đường.​
 Phía sau họ, bốn người đàn ông khiêng một tấm ván gỗ, trên đó là một người gầy yếu đang 
nằm bất động, im lìm như đá, không nói một lời. 

Đoàn người tiếp tục đi thêm một đoạn, rồi dừng lại. Họ đặt thi thể lên một đống củi và châm 
lửa. Ngọn lửa bùng lên, cháy dữ dội xung quanh, nhưng người đàn ông vẫn nằm yên không 
động đậy. 

“Chuyện gì vậy, Channa? Sao người đó nằm im như vậy, để cho họ đốt mình?” Thái tử hỏi. 

“Ngài ấy không biết gì cả đâu. Ông ta đã chết rồi,” Channa đáp. 

“Chết ư? Channa, đó là cái chết sao? Tất cả mọi người đều sẽ chết như vậy sao?” 

“Vâng, thưa Thái tử, tất cả chúng sinh rồi đều phải đối mặt với cái chết. Không ai có thể 
ngăn nó xảy ra,” Channa trả lời. 

52 



 

Thái tử bàng hoàng, không thể thốt nên lời. Ngài suy ngẫm về sự thật nghiệt ngã của cái chết 
– rằng nó đến với tất cả mọi người, kể cả các vị vua hay con của vua. Liệu có con đường nào 
thoát khỏi số phận đó không? 

Trong lặng lẽ, Thái tử trở về cung và suốt cả ngày hôm ấy, ngài chìm trong những dòng suy 
tư miên man. 

   

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

weep /wiːp/ khóc 

wooden plank /ˈwʊd.ən plæŋk/ tấm ván gỗ 

motionless /ˈməʊ.ʃən.ləs/ bất động 

utter /ˈʌt.ər/ thốt ra, phát ra (âm thanh) 

set ablaze /əˈbleɪz/ đốt cháy 

consume /kənˈsjuːm/ thiêu rụi, tiêu thụ 

repulsed /rɪˈpʌlst/ ghê tởm, chán ghét 

death /deθ/ cái chết 

prevent /prɪˈvent/ ngăn chặn 

shaken /ˈʃeɪ.kən/ bị bàng hoàng 

reality /riˈæl.ə.ti/ hiện thực 

kingship /ˈkɪŋ.ʃɪp/ ngôi vương, vương quyền 

fate /feɪt/ số phận 

silence /ˈsaɪ.ləns/ sự im lặng 

depart /dɪˈpɑːt/ rời đi 

ponder /ˈpɒn.dər/ suy ngẫm 

  

53 



 

  

  

 

 

Bài 13. A MONK 
 

After four months had passed, the Prince once again went to the garden. On his way, he 
saw a joyful man dressed in an orange robe. Curious, he turned to Channa and asked, 

“Who is this man wearing an orange robe? His head is completely shaved. Why does he 
seem so happy? How does he live, and what does he do to sustain himself?” 

“That is a monk,” Channa replied. “He resides in a temple, goes from house to house to 
receive food, and travels from place to place, teaching people how to find happiness and 
live virtuously.” 

Hearing this, the Prince felt a deep sense of joy. He thought to himself, “I must become 
like him.” With this newfound purpose, he continued walking through the garden, his 
heart light and his steps filled with happiness. 

13. MỘT VỊ TU SĨ 

Bốn tháng sau, Thái tử lại đến khu vườn một lần nữa.​
 Trên đường đi, Ngài nhìn thấy một người đàn ông có vẻ mặt rạng rỡ, mặc áo choàng màu 
cam. Thái tử tò mò quay sang Channa và hỏi: 

“Người đàn ông mặc áo màu cam kia là ai? Đầu ông ấy cạo trọc. Sao ông ấy lại có vẻ hạnh 
phúc như vậy? Ông ta sống ra sao và làm gì để nuôi sống bản thân?” 

“Đó là một vị tu sĩ,” Channa trả lời. “Ông sống trong chùa, đi khất thực từng nhà để xin ăn, 
và đi từ nơi này đến nơi khác, dạy mọi người cách sống thiện lành và tìm thấy hạnh phúc.” 

Nghe xong, Thái tử cảm thấy một niềm vui sâu sắc dâng lên trong lòng. Ngài thầm nghĩ: “Ta 
nhất định phải trở thành người như ông ấy.” 

Với lý tưởng mới ấy, Thái tử tiếp tục bước đi trong khu vườn, lòng nhẹ nhõm và bước chân 
tràn đầy niềm vui. 

  

54 



 

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

monk /mʌŋk/ tu sĩ 

robe /rəʊb/ áo choàng 

shaved /ʃeɪvd/ cạo (đầu) 

joyful /ˈdʒɔɪ.fəl/ vui vẻ 

curious /ˈkjʊə.ri.əs/ tò mò 

sustain /səˈsteɪn/ duy trì, nuôi sống 

temple /ˈtem.pəl/ ngôi chùa, đền 

receive /rɪˈsiːv/ nhận 

household /ˈhaʊs.həʊld/ hộ gia đình 

travel /ˈtræv.əl/ du hành 

virtue /ˈvɜː.tʃuː/ đức hạnh 

purpose /ˈpɜː.pəs/ mục đích 

light-hearted /ˌlaɪtˈhɑː.tɪd/ nhẹ lòng 

embrace /ɪmˈbreɪs/ đón nhận, ôm lấy 

aspiration /ˌæs.pɪˈreɪ.ʃən/ khát vọng 

simplicity /sɪmˈplɪs.ə.ti/ sự đơn giản 

  

  

  

 

 

 

55 



 

 

 

 

  

Bài 14. RĀHULA 

He walked until exhaustion overtook him, then settled beneath a cool, shady tree to 
rest. As he sat there in quiet contemplation, a royal messenger approached and 
delivered news to the Prince. 

That evening, the Prince boarded the royal carriage to return to the palace. Just then, 
another royal attendant arrived and addressed him: “Your Majesty, Queen Yasodharā 
has given birth to a son.” 

Upon hearing the news, the Prince reflected, “This child may become an obstacle to 
my spiritual path.” He immediately uttered, “Rāhu has seized; bondage has arisen.” 
And so, the newborn was named Rāhula, in connection with that declaration. 

The Prince spent the rest of the day deep in contemplation, thinking, “After 
renouncing the throne, I shall depart to the forest and seek the truth (Dhamma) that 
transcends aging, illness, and death.” 

  

 

14. Rāhula 

Ngài đi mãi cho đến khi kiệt sức, rồi dừng lại nghỉ ngơi dưới một gốc cây mát rượi. Khi 
đang ngồi trầm tư trong yên lặng, một sứ giả hoàng gia tiến đến và báo tin cho Thái tử. 

Tối hôm đó, Thái tử lên cỗ xe hoàng gia để trở về cung. Ngay lúc ấy, một cận thần khác đến 
gần và thưa: “Muôn tâu Thái tử, hoàng hậu Yasodharā vừa hạ sinh một hoàng nam.” 

Nghe tin, Thái tử suy nghĩ: “Đứa trẻ này có thể trở thành chướng ngại trên con đường tâm 
linh của ta.” Ngài liền thốt lên: “Rāhu đã chiếm giữ; sự ràng buộc đã sinh khởi.” Vì thế, đứa 
trẻ được đặt tên là Rāhula, gắn liền với lời tuyên bố ấy. 

Phần còn lại của ngày hôm đó, Thái tử trầm ngâm suy nghĩ:​
 “Sau khi từ bỏ ngai vàng, ta sẽ rời bỏ hoàng cung, vào rừng tìm chân lý (Dhamma) – thứ 
vượt lên trên tuổi già, bệnh tật và cái chết.” 

56 



 

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

exhaustion /ɪɡˈzɔːs.tʃən/ sự kiệt sức 

shady /ˈʃeɪ.di/ râm mát 

messenger /ˈmes.ɪn.dʒər/ sứ giả 

royal carriage /ˈrɔɪ.əl ˈkær.ɪdʒ/ cỗ xe hoàng gia 

gave birth /ɡeɪv bɜːθ/ sinh con 

obstacle /ˈɒb.stə.kəl/ chướng ngại 

spiritual path /ˈspɪr.ɪ.tʃu.əl pɑːθ/ con đường tâm linh 

bondage /ˈbɒn.dɪdʒ/ sự ràng buộc 

declaration /ˌdek.ləˈreɪ.ʃən/ lời tuyên bố 

reflect /rɪˈflekt/ suy ngẫm 

renounce /rɪˈnaʊns/ từ bỏ 

forest /ˈfɒr.ɪst/ rừng 

truth (Dhamma) /truːθ/ chân lý (Giáo pháp) 

transcend /trænˈsend/ vượt qua 

birth /bɜːθ/ sinh ra 

naming /ˈneɪ.mɪŋ/ đặt tên 

  

  

 

 

 

 

57 



 

 

 

  

  

Bài 15. WAKE UP FROM SLEEP AT MIDNIGHT 

That night, the royal dancers entertained Prince Siddhattha as usual with songs, music, 
and dances. However, unlike before, the Prince did not enjoy the performances and 
soon fell asleep. The female attendants also stopped their music and dancing, and they 
too fell asleep where they were. 

In the middle of the night, Prince Siddhattha woke up and looked around. He saw the 
court attendants sleeping in disarray and was filled with a deep sense of disgust. The 
entire palace seemed like a graveyard to him. 

At that moment, he firmly decided to leave the worldly life that very night. He woke up 
the minister Channa and gave him instructions, saying, “Channa, I will renounce the 
world tonight. Prepare the horse Kaṇṭhaka for me.” 

While Channa was getting the horse ready, Prince Siddhattha wished to see his son one 
last time. So he walked to the door of Yasodharā’s chamber and looked upon his wife 
and newborn son before his departure. 

15. TỈNH GIẤC LÚC NỬA ĐÊM 

Tối hôm đó, như thường lệ, các vũ nữ hoàng gia biểu diễn ca hát, nhảy múa để mua vui cho 
Thái tử Siddhattha. Thế nhưng lần này, Ngài không còn hứng thú với những tiết mục ấy nữa 
và chẳng bao lâu sau đã thiếp đi. Các cung nữ cũng dừng biểu diễn và ngủ thiếp ngay tại 
chỗ. 

Nửa đêm, Thái tử tỉnh giấc và nhìn quanh. Ngài thấy các cung nữ nằm ngủ trong tư thế lộn 
xộn, kém trang nghiêm, và trong lòng dâng lên một cảm giác chán ghét sâu sắc. Toàn bộ 
cung điện lúc ấy hiện ra trước mắt ngài chẳng khác gì một nghĩa địa. 

Ngay khoảnh khắc đó, Thái tử quyết tâm dứt bỏ cuộc sống thế tục ngay trong đêm ấy. Ngài 
đánh thức vị cận thần trung thành Channa và ra lệnh:​
 “Channa, đêm nay ta sẽ từ bỏ thế gian. Hãy chuẩn bị ngựa Kaṇṭhaka cho ta.” 

Trong lúc Channa đang chuẩn bị ngựa, Thái tử muốn nhìn con trai mình lần cuối trước khi ra 
đi. Ngài lặng lẽ bước đến trước cửa phòng của Yasodharā, ngắm nhìn vợ và đứa con trai mới 
sinh lần cuối rồi quay đi, chuẩn bị rời xa tất cả. 

58 



 

  

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

entertain /ˌen.təˈteɪn/ giải trí 

performance /pəˈfɔː.məns/ buổi trình diễn 

fall asleep /fɔːl əˈsliːp/ thiếp ngủ 

disarray /ˌdɪs.əˈreɪ/ lộn xộn 

disgust /dɪsˈɡʌst/ ghê tởm 

graveyard /ˈɡreɪv.jɑːd/ nghĩa địa 

worldly life /ˈwɜːld.li laɪf/ đời sống thế tục 

firmly /ˈfɜːm.li/ một cách dứt khoát 

minister /ˈmɪn.ɪ.stər/ cận thần 

prepare /prɪˈpeər/ chuẩn bị 

chamber /ˈtʃeɪm.bər/ phòng (trong cung) 

newborn /ˈnjuː.bɔːn/ trẻ sơ sinh 

departure /dɪˈpɑː.tʃər/ sự rời đi 

farewell /ˌfeəˈwel/ lời từ biệt 

glance /ɡlɑːns/ liếc nhìn 

softly /ˈsɒft.li/ nhẹ nhàng 

  

  

  

  

  

59 



 

  

  

 

  

Bài 16. RENUNCIATION 

Prince Siddhattha journeyed tirelessly through the night and finally arrived at the 
banks of the River Anomā. There, in a solemn moment of transformation, he cut off 
his hair and embraced the monastic life, beginning his path as a monk. 

Prince Siddhattha said to Channa, “Dear friend, please return to the city and inform 
my father, mother, and wife Yasodharā of all that has happened.” With that, Channa 
departed, taking the horse back with him. 

16. XUẤT GIA 

Thái tử Siddhattha cưỡi ngựa không ngừng nghỉ suốt đêm và cuối cùng đến bên bờ sông 
Anomā. Tại nơi linh thiêng ấy, trong một khoảnh khắc đầy trang nghiêm và chuyển hóa, 
Ngài tự tay cắt bỏ mái tóc của mình và chính thức bước vào đời sống xuất gia, bắt đầu con 
đường tu hành của một vị Sa Môn. 

Thái tử nói với Channa:​
 “Người bạn thân mến, hãy quay về kinh thành và báo cho phụ vương, mẫu hậu và vợ ta – 
Yasodharā – biết mọi chuyện đã xảy ra.” Nói rồi, Channa vâng lời lên đường trở về, dẫn theo 
chú ngựa Kaṇṭhaka trung thành. 

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

journey /ˈdʒɜː.ni/ hành trình 

tirelessly /ˈtaɪə.ləs.li/ không mệt mỏi 

arrive /əˈraɪv/ đến nơi 

solemn /ˈsɒl.əm/ trang nghiêm 

transformation /ˌtræns.fəˈmeɪ.ʃən/ sự chuyển hóa 

cut off /kʌt ɒf/ cắt bỏ 

60 



 

embrace /ɪmˈbreɪs/ đón nhận, ôm lấy 

monastic /məˈnæs.tɪk/ thuộc tu sĩ 

path /pɑːθ/ con đường 

monk /mʌŋk/ tu sĩ 

inform /ɪnˈfɔːm/ thông báo 

royal /ˈrɔɪ.əl/ hoàng gia 

depart /dɪˈpɑːt/ rời đi 

solitude /ˈsɒl.ɪ.tjuːd/ sự cô tịch 

renunciation /rɪˌnʌn.siˈeɪ.ʃən/ sự xuất gia, từ bỏ 

wilderness /ˈwɪl.də.nəs/ vùng hoang dã 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

61 



 

 

 

 

 

  

Bài 17. MONKHOOD 

   After renouncing worldly life and becoming a monk, the Bodhisatta spent seven days 
in quiet retreat at the Anupīya mango grove. On the eighth day, he departed and 
journeyed onward until he reached the city of Rājagaha. 

​ Upon entering, he walked through the streets in the traditional manner, receiving 
alms from household to household. His striking appearance and noble presence stirred 
great curiosity among the townspeople, and the entire city buzzed with speculation and 
admiration. 

​ King Bimbisāra of Rājagaha gazed out from his palace and instructed his 
attendants to investigate the mysterious figure. “Go and follow him,” he said. “Observe 
his actions: if he is a celestial being, he will rise into the sky; if he is a dragon, he will 
sink into the earth; and if he is a human, he will accept and eat the food he has 
received.” 

  

17. CUỘC SỐNG TU HÀNH 

Sau khi từ bỏ đời sống thế tục và trở thành một vị sa môn, Bồ Tát Siddhattha đã dành bảy 
ngày nhập hạ trong tĩnh lặng tại vườn xoài Anupīya. Vào ngày thứ tám, Ngài rời nơi ấy và 
tiếp tục cuộc hành trình, cho đến khi đến được thành Rājagaha. 

Khi vào thành, Ngài đi khất thực theo truyền thống – bước đi qua từng con phố, nhận từng 
phần cơm cúng dường từ các hộ gia đình. Dáng vẻ cao quý và phong thái thanh thoát của 
Ngài khiến người dân vô cùng tò mò. Cả thành phố xôn xao, ai nấy đều bàn tán và bày tỏ sự 
ngưỡng mộ. 

Vua Bimbisāra của Rājagaha từ cung điện nhìn xuống thấy vậy liền bảo các cận thần:​
 “Hãy đi theo người đó. Quan sát thật kỹ: nếu là chư thiên, người ấy sẽ bay lên trời; nếu là 
rồng, người ấy sẽ lặn xuống đất; còn nếu là người phàm, người ấy sẽ nhận và ăn phần cơm 
được cúng dường.” 

62 



 

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

retreat /rɪˈtriːt/ ẩn cư, rút lui 

grove /ɡrəʊv/ lùm cây, vườn cây 

depart /dɪˈpɑːt/ rời đi 

onward /ˈɒn.wəd/ về phía trước 

alms /ɑːmz/ vật cúng dường 

household /ˈhaʊs.həʊld/ hộ gia đình 

striking /ˈstraɪ.kɪŋ/ nổi bật 

noble /ˈnəʊ.bəl/ cao quý 

curiosity /ˌkjʊə.riˈɒs.ə.ti/ sự tò mò 

buzz /bʌz/ xôn xao, bàn tán 

celestial /səˈles.ti.əl/ thuộc thiên giới 

dragon /ˈdræɡ.ən/ rồng 

observe /əbˈzɜːv/ quan sát 

mysterious /mɪˈstɪə.ri.əs/ bí ẩn 

tradition /trəˈdɪʃ.ən/ truyền thống 

human /ˈhjuː.mən/ con người 

  

 

 

 

 

 

63 



 

 

 

 

 

 

Bài 18. THE BODHISATTA AND KING BIMBISĀRA 

After receiving alms, the Bodhisatta left the city and sat beneath the shade of Paṇḍava 
Mountain to prepare for his meal. The rice and various curries, offered by many 
households, had all mixed together in his alms bowl, creating a sight that was unpleasant 
and unappetizing. Having never encountered such food before—let alone tasted it—he 
felt a wave of nausea as he prepared to eat. At that moment, he paused and gently 
admonished himself. 

“Siddhattha, have you not renounced worldly life and retreated into the wilderness in 
search of the noble truth? As a monk, you must accept and consume whatever food is 
offered. Why then do you feel repulsed and nauseated?” With that reflection, he calmly 
ate the meal. 

Upon hearing the full account from his royal attendants, King Bimbisāra went to meet 
the Bodhisatta and asked about his identity. When the king learned the truth, he paid 
deep respect to the Bodhisatta and offered him his kingdom. The Bodhisatta graciously 
declined the offer. Then the king made a heartfelt request: “Your reverence will one day 
become the Enlightened Buddha. When that time comes, please visit my kingdom first.” 

The Bodhisatta accepted the request, replying, “Very well, Your Majesty.” 

  

18. Bồ Tát và vua Bimbisāra 

Sau khi nhận vật thực cúng dường, Bồ Tát rời khỏi thành và ngồi dưới bóng mát của núi 
Paṇḍava để chuẩn bị thọ thực. Cơm và các món cà ri được dâng từ nhiều gia đình khác nhau 
đã trộn lẫn lại trong bát, tạo nên một hình ảnh không mấy dễ chịu và mất ngon. Đây là lần 
đầu tiên Ngài nhìn thấy – chứ chưa từng nếm qua – một loại thức ăn như vậy. Ngài cảm thấy 
buồn nôn khi chuẩn bị dùng bữa. 

Ngay lúc đó, Ngài dừng lại và nhẹ nhàng tự nhắc nhở mình:​
 “Siddhattha, chẳng phải ngươi đã từ bỏ đời sống thế gian, lui về rừng sâu để tìm kiếm chân 

64 



 

lý cao thượng đó sao? Là một vị sa môn, ngươi phải biết chấp nhận và thọ nhận bất cứ thực 
phẩm nào được cúng dường. Vậy cớ gì lại sinh tâm chán ghét và buồn nôn?” 

Nghĩ vậy xong, Ngài an nhiên thọ thực bữa ăn. 

Khi nghe các cận thần kể lại toàn bộ sự việc, vua Bimbisāra lập tức đến gặp Bồ Tát và hỏi về 
thân phận của Ngài. Khi biết rõ sự thật, nhà vua vô cùng kính trọng và dâng lên Ngài cả 
vương quốc. Nhưng Bồ Tát từ chối một cách khiêm nhường. 

Sau đó, nhà vua khẩn thiết thỉnh cầu:​
 “Bạch ngài, một ngày nào đó Ngài sẽ thành bậc Giác Ngộ. Khi điều ấy xảy ra, xin Ngài hãy 
đến thăm vương quốc của trẫm trước.” 

Bồ Tát chấp nhận lời thỉnh cầu ấy và đáp:​
 “Được thôi, thưa Bệ hạ.” 

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

alms bowl /ɑːmz bəʊl/ bát khất thực 

mix /mɪks/ trộn lẫn 

unpleasant /ʌnˈplez.ənt/ không dễ chịu 

unappetizing /ʌnˈæp.ə.taɪ.zɪŋ/ không ngon miệng 

encounter /ɪnˈkaʊn.tər/ gặp phải 

nausea /ˈnɔː.zi.ə/ buồn nôn 

reflection /rɪˈflek.ʃən/ sự suy ngẫm 

renounced /rɪˈnaʊnst/ đã từ bỏ 

wilderness /ˈwɪl.də.nəs/ vùng hoang dã 

offer /ˈɒf.ər/ đề nghị, hiến tặng 

decline /dɪˈklaɪn/ từ chối 

respectfully /rɪˈspekt.fəl.i/ một cách tôn kính 

request /rɪˈkwest/ yêu cầu, đề nghị 

65 



 

reverence /ˈrev.ər.əns/ sự kính trọng 

enlightenment /ɪnˈlaɪ.tən.mənt/ sự giác ngộ 

kingdom /ˈkɪŋ.dəm/ vương quốc 

  

 

  

19. TO ĀḶĀRA AND UDDAKA 

After leaving Rājagaha, the Bodhisatta went to study under the hermit Āḷāra. Āḷāra was 
the head of a spiritual sect and was teaching many wandering ascetics (paribbājakas — 
recluses outside the Buddhist tradition). The Bodhisatta practiced with great diligence, 
and within a few days, he attained the same level of knowledge as Āḷāra. However, he 
was not content. 

Reflecting, ‘This doctrine cannot lead to liberation from old age, sickness, and death,’ 
the Bodhisatta left Āḷāra. He then went to study under Uddaka and continued his 
meditation practice. Yet again, he was not satisfied, and thinking, ‘The knowledge 
attained by Uddaka is also not the Noble Truth,’ he departed once more. 

19. Đến với Āḷāra và Uddaka 

Sau khi rời thành Rājagaha, Bồ Tát tìm đến học đạo với đạo sĩ Āḷāra. Āḷāra là người đứng 
đầu một phái tu khổ hạnh, đang giảng dạy cho nhiều ẩn sĩ lang thang (paribbājakas – những 
người tu ngoài truyền thống Phật giáo). 

Bồ Tát tu hành với sự tinh tấn cao độ, và chỉ sau vài ngày, Ngài đã đạt được trình độ tâm 
linh ngang bằng với Āḷāra. Thế nhưng, ngài vẫn không cảm thấy mãn nguyện. 

Ngài suy ngẫm: “Giáo lý này không thể giúp ta thoát khỏi già, bệnh và chết.” Vì vậy, ngài 
rời Āḷāra để tiếp tục con đường tìm chân lý. 

Sau đó, Ngài tìm đến đạo sĩ Uddaka và tiếp tục hành thiền. Nhưng một lần nữa, Ngài không 
hài lòng. Ngài tự nhủ: “Tri kiến mà Uddaka đạt được cũng không phải là Chân lý cao 
thượng.” 

Và rồi, Bồ Tát lại ra đi, tiếp tục cuộc hành trình tìm đạo giải thoát. 

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

66 



 

study under /ˈstʌd.i ˈʌn.dər/ theo học với 

hermit /ˈhɜː.mɪt/ đạo sĩ, ẩn sĩ 

spiritual sect /ˈspɪr.ɪ.tʃu.əl sekt/ giáo phái tâm linh 

wandering /ˈwɒn.dər.ɪŋ/ lang thang 

ascetic /əˈset.ɪk/ tu sĩ khổ hạnh 

diligence /ˈdɪl.ɪ.dʒəns/ sự siêng năng 

attain /əˈteɪn/ đạt được 

knowledge /ˈnɒ.lɪdʒ/ tri thức 

content /kənˈtent/ mãn nguyện 

doctrine /ˈdɒk.trɪn/ giáo lý 

liberation /ˌlɪb.ərˈeɪ.ʃən/ sự giải thoát 

  depart /dɪˈpɑːt/ rời đi 

continue /kənˈtɪn.juː/ tiếp tục 

meditation /ˌmed.ɪˈteɪ.ʃən/ thiền 

noble truth /ˈnəʊ.bəl truːθ/ chân lý cao quý 

  

The path of liberation 

Pallanka 

  

  

20. GROUP OF FIVE (HERMITS) 

67 



 

The Bodhisatta arrived at the forest of Uruvelā and took up residence there, engaging 
in rigorous ascetic practices. Before long, five hermits—Venerable Koṇḍañña, Vappa, 
Bhaddiya, Mahānāma, and Assaji—came to join him. 

Venerable Koṇḍañña was the youngest of the eight brahmins who, at the time of the 
Bodhisatta’s naming ceremony, had predicted with certainty that he would one day 
become a Buddha. 

  The other four hermits were sons of the remaining brahmins who had also made 
SIMILAR / DIFFERENT predictions. Upon hearing that the Bodhisatta had 
renounced the household life, they followed him and joined him in practising 
austerities at Uruvelā. 

  

20. NHÓM NĂM VỊ ẨN SĨ 
Bồ Tát đến khu rừng Uruvelā và an trú tại đó, bắt đầu thực hành những phương pháp tu khổ 
hạnh nghiêm khắc. Chẳng bao lâu sau, năm vị ẩn sĩ đã đến cùng tu với Ngài, đó là: Tôn giả 
Koṇḍañña, Vappa, Bhaddiya, Mahānāma và Assaji. 

Tôn giả Koṇḍañña chính là người trẻ tuổi nhất trong số tám vị Bà-la-môn từng tham gia lễ 
đặt tên cho Thái tử Siddhattha, và là người duy nhất lúc ấy đã chắc chắn tiên đoán rằng Ngài 
sẽ trở thành một vị Phật trong tương lai. 

Bốn vị còn lại là con trai của những vị Bà-la-môn khác, những người cũng từng đưa ra 
những lời tiên đoán tương tự hoặc khác biệt vào thời điểm đó. Khi hay tin Bồ Tát đã rời bỏ 
đời sống gia đình, họ quyết định đi theo Ngài và cùng thực hành khổ hạnh tại khu rừng 
Uruvelā. 

Từ vựng Phiên âm Nghĩa tiếng Việt 

arrive /əˈraɪv/ đến 

forest /ˈfɒr.ɪst/ khu rừng 

residence /ˈrez.ɪ.dəns/ nơi cư trú 

engage /ɪnˈɡeɪdʒ/ tham gia 

rigorous /ˈrɪɡ.ər.əs/ nghiêm khắc 

ascetic practices /əˈset.ɪk ˈpræk.tɪ.sɪz/ thực hành khổ hạnh 

68 



 

join /dʒɔɪn/ tham gia 

Venerable /ˈven.ər.ə.bəl/ tôn giả 

prediction /prɪˈdɪk.ʃən/ lời tiên đoán 

certainty /ˈsɜː.tən.ti/ sự chắc chắn 

remain /rɪˈmeɪn/ còn lại 

follow /ˈfɒl.əʊ/ đi theo 

practise /ˈpræk.tɪs/ thực hành 

austerity /ɒˈster.ə.ti/ sự khổ hạnh 

devotion /dɪˈvəʊ.ʃən/ sự tận tâm 

discipline /ˈdɪs.ə.plɪn/ kỷ luật 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

69 



 

 

 

 

 

 

 

 

B1(3): Thực hành khổ hạnh: Chư Thiên nghĩ Siddhattha đã chết 
Practising austerities: Devas Thought that Siddhattha was dead 

 

Video 1: https://youtube.com/live/utUuOiccqQU 

Video 2: https://www.youtube.com/live/utUuOiccqQU?si=u8Rqj1vTvVwNAHh- 

 

Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level) - (P.34) 

I. LISTEN  

The Boddhisatta left for the groves not far from the southern part of Rājagaha. He placed 
himself under the guidance of the two ascetic leaders, Ālāra and Udaka, and practised for 
Jhāna (concentration). He soon gained the mundane jhanic ecstasy. Knowing his capability, 
the two ascetic leaders made him leader as themselves. But he did not accept their proposals. 
He decided that the power of his jhānic ecstasy was not the way to attain the omniscience. 
Thus he proceeded to the Uruvela grove. 

In those days, there prevailed an ideology among the ascetics that one can attain 
enlightenment only by means of practising strenuous and severe austerities. Hence the 
Bodhisatta practised them in the Uruvela grove for six years. He took food very sparingly. 
He undertook the difficult practice very severely, having just a fruit for the whole day. 
Some-times he took no food at all. His flesh and blood dried up because of the severe effort. 
The thirty-two special bodily marks disappeared and the bright golden complexion became 

70 

https://youtube.com/live/utUuOiccqQU
https://www.youtube.com/live/utUuOiccqQU?si=u8Rqj1vTvVwNAHh-
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

gray also. The skin of the belly stuck to the spinal cord. His sacred body was reduced to a 
skeleton. Indeed, he was nearly dying. The skin of the head wrinkled and withered like a 
little tender gourd dried up in the sun. As he was very frail, he fell down and fainted while 
walking with the contemplation of breathing-out and breathing-in. Some devas thought 
that Siddhattha was dead. 

After having practised austerities for six years, he reflected that he would not be able 
to attain the enlightenment unless he was healthy and strong. So he went round for alms 
again and followed the Middle Way (Majjhimapaṭipadā). Thus, his complexion became 
golden and bright again, and he became strong enough to practise the Middle Way. The 
thirty-two special bodily marks of the greatest man reappeared. The group of five 
ascetics—Koṇḍañña, Vappa, Bhaddiya, Mahānāma, and Assaji—had attended to the 
Bodhisatta while he was practising austerities for six long years. They were looking forward 
to hear the very first discourse when he attained Buddhahood. Nevertheless, when he 
partook of food again by going round for alms to sustain himself and followed the Middle 
Way, they became disappointed with him. So they departed from him and left for the 
Migadāya (Deer Park). 

 

II. Pronunciation 

English Text IPA Pronunciation 

PRACTISING AUSTERITIES /ˈpræk.tɪ.sɪŋ ɔːˈster.ə.tiːz/ 

Devas Thought that Siddhattha was dead / Devas θɔːt ðət Siddhattha wəz ded/ 

The Bodhisatta left for the groves not far 
from the southern part of Rājagaha. 

/ðə Bodhisatta left fə ðə ɡrəʊvz nɒt fɑː 
frəm ðə ˈsʌð.ən pɑːt əv Rājagaha/ 

He placed himself under the guidance of the 
two ascetic leaders, Ālāra and Udaka, and 
practised for Jhāna (concentration). 

/hi pleɪst hɪmˈself ˈʌn.də ðə ˈɡaɪ.dəns əv 
ðə tuː əˈset.ɪk ˈliː.dəz, Ālāra ənd Udaka, 
ənd ˈpræk.tɪst fə Jhāna (ˌkɒn.sənˈtreɪ.ʃən)/ 

71 



 

He soon gained the mundane jhanic ecstasy. /hi suːn ɡeɪnd ðə mʌnˈdeɪn ˈdʒɑː.nɪk 
ˈek.stə.si/ 

Knowing his capability, the two ascetic 
leaders made him leader as themselves. 

/ˈnəʊ.ɪŋ hɪz ˌkeɪ.pəˈbɪ.lə.ti ðə tuː əˈset.ɪk 
ˈliː.dəz meɪd hɪm ˈliː.də əz ðəmˈselvz/ 

But he did not accept their proposals. /bʌt hi dɪd nɒt əkˈsept ðeə prəˈpəʊ.zəlz/ 

He decided that the power of his jhānic 
ecstasy was not the way to attain the 
omniscience. 

/hi dɪˈsaɪ.dɪd ðət ðə ˈpaʊ.ə əv hɪz ˈdʒɑː.nɪk 
ˈek.stə.si wəz nɒt ðə weɪ tuː əˈteɪn ði 
ˈɒm.nɪ.sɪ.əns/ 

Thus he proceeded to the Uruvela grove. /ðʌs hi prəˈsiː.dɪd tuː ði Uruvela ɡrəʊv/ 

In those days, there prevailed an ideology 
among the ascetics that one can attain 
enlightenment only by means of practising 
strenuous and severe austerities. 

/ɪn ðəʊz deɪz ðeə prɪˈveɪld ən 
ˌaɪ.diˈɒ.lə.dʒi əˈmʌŋ ði əˈset.ɪks ðət wʌn 
kən əˈteɪn ɪnˈlaɪ.tən.mənt ˈəʊn.li baɪ miːnz 
əv ˈpræk.tɪ.sɪŋ ˈstren.ju.əs ənd sɪˈvɪə 
ɔːˈster.ə.tiːz/ 

Hence the Bodhisatta practised them in the 
Uruvela grove for six years. 

/hens ðə Bodhisattaˈpræk.tɪst ðəm ɪn ðə 
Uruvela ɡrəʊv fə sɪks jɪəz/ 

He took food very sparingly. /hi tʊk fuːd ˈve.ri ˈspeə.rɪŋ.li/ 

He undertook the difficult practice very 
severely, having just a fruit for the whole 
day. 

/hi ˌʌn.dəˈtʊk ðə ˈdɪf.ɪ.kəlt ˈpræk.tɪs ˈve.ri 
sɪˈvɪə.li ˈhæv.ɪŋ dʒʌst ə fruːt fə ðə həʊl deɪ/ 

Sometimes he took no food at all. /ˈsʌm.taɪmz hi tʊk nəʊ fuːd ət ɔːl/ 

72 



 

His flesh and blood dried up because of the 
severe effort. 

/hɪz fleʃ ənd blʌd draɪd ʌp bɪˈkɒz əv ðə 
sɪˈvɪə ˈef.ət/ 

The thirty-two special bodily marks 
disappeared and the bright golden 
complexion became gray also. 

/ðə ˈθɜː.ti tuː ˈspeʃ.l ˈbɒ.dɪ.li mɑːks 
ˌdɪs.əˈpɪəd ənd ðə braɪt ˈɡəʊl.dən 
kəmˈplek.ʃən bɪˈkeɪm ɡreɪ ˈɔːl.səʊ/ 

The skin of the belly stuck to the spinal 
cord. 

/ðə skɪn əv ðə ˈbel.i stʌk tuː ðə ˈspaɪ.nəl 
kɔːd/ 

His sacred body was reduced to a skeleton. /hɪz ˈseɪ.krɪd ˈbɒd.i wəz rɪˈdjuːst tuː ə 
ˈskel.ɪ.tən/ 

Indeed, he was nearly dying. /ɪnˈdiːd hi wəz ˈnɪə.li ˈdaɪ.ɪŋ/ 

The skin of the head wrinkled and withered 
like a little tender gourd dried up in the sun. 

/ðə skɪn əv ðə hed ˈrɪŋ.kəld ənd ˈwɪð.əd 
laɪk ə ˈlɪt.l ˈten.də ɡʊəd draɪd ʌp ɪn ðə sʌn/ 

As he was very frail, he fell down and 
fainted while walking with the 
contemplation of breathing-out and 
breathing-in. 

/əz hi wəz ˈve.ri freɪl hi fel daʊn ənd 
ˈfeɪn.tɪd waɪl ˈwɔː.kɪŋ wɪð ðə 
ˌkɒn.təmˈpleɪ.ʃən əv ˈbriː.ðɪŋ aʊt ənd 
ˈbriː.ðɪŋ ɪn/ 

Some devas thought that Siddhattha was 
dead. 

/sʌm ˈdeɪ.vəz θɔːt ðət Siddhattha wəz ded/ 

After having practised austerities for six 
years, he reflected that he would not be able 
to attain the enlightenment unless he was 
healthy and strong. 

/ˈɑːf.tə ˈhæv.ɪŋ ˈpræk.tɪst ɔːˈster.ə.tiːz fə 
sɪks jɪəz hi rɪˈflek.tɪd ðət hi wəd nɒt bi 
ˈeɪ.bl̩ tuː əˈteɪn ði ɪnˈlaɪ.tən.mənt ənˈles hi 
wəz ˈhel.θi ənd strɒŋ/ 

73 



 

So he went round for alms again and 
followed the Middle Way 
(Majjhimapaṭipadā). 

/səʊ hi went raʊnd fər ɑːmz əˈɡen ənd 
ˈfɒl.əʊd ðə ˈmɪd.l̩ weɪ (Majjhimapaṭipadā)/ 

Thus, his complexion became golden and 
bright again, and he became strong enough 
to practise the Middle Way. 

/ðʌs hɪz kəmˈplek.ʃən bɪˈkeɪm ˈɡəʊl.dən 
ənd braɪt əˈɡen ənd hi bɪˈkeɪm strɒŋ ɪˈnʌf 
tuː ˈpræk.tɪs ðə ˈmɪd.l̩ weɪ/ 

The thirty-two special bodily marks of the 
greatest man reappeared. 

/ðə ˈθɜː.ti tuː ˈspeʃ.l ˈbɒ.dɪ.li mɑːks əv ðə 
ˈɡreɪ.tɪst mæn ˌriː.əˈpɪəd/ 

The group of five ascetics—Koṇḍañña, 
Vappa, Bhaddiya, Mahānāma, and 
Assaji—had attended to the Bodhisatta 
while he was practising austerities for six 
long years. 

/ðə ɡruːp əv faɪv əˈset.ɪks— Koṇḍañña, 
Vappa, Bhaddiya, Mahānāma, ənd Assaji 
—həd əˈten.dɪd tuː ðə Bodhisatta waɪl hi 
wəz ˈpræk.tɪ.sɪŋ ɔːˈster.ə.tiːz fə sɪks lɒŋ 
jɪəz/ 

They were looking forward to hear the very 
first discourse when he attained 
Buddhahood. 

/ðeɪ wə ˈlʊk.ɪŋ ˈfɔː.wəd tə hɪə ðə ˈve.ri 
fɜːst ˈdɪs.kɔːs wen hi əˈteɪnd ˈbʊd.ə.hʊd/ 

Nevertheless, when he partook of food 
again by going round for alms to sustain 
himself and followed the Middle Way, they 
became disappointed with him. 

/ˌnev.ə.ðəˈles wen hi pɑːˈtʊk əv fuːd əˈɡen 
baɪ ˈɡəʊ.ɪŋ raʊnd fər ɑːmz tə səˈsteɪn 
hɪmˈself ənd ˈfɒl.əʊd ðə ˈmɪd.l̩ weɪ ðeɪ 
bɪˈkeɪm ˌdɪs.əˈpɔɪn.tɪd wɪð hɪm/ 

So they departed from him and left for the 
Migadāya (Deer Park). 

/səʊ ðeɪ dɪˈpɑː.tɪd frəm hɪm ənd left fə ðə 
Migadāya (dɪə pɑːk)/ 

  

III.    TRANSLATE & ANSWER QUESTIONS 

74 



 

PRACTISING AUSTERITIES​
Devas Thought that Siddhattha was dead 

1. The Boddhisatta left for (rời đi để đến nơi nào đó) the groves not far from the southern 
part of Rājagaha. He placed himself under the guidance of the two ascetic (tu khổ hạnh) 
leaders, Ālāra and Udaka, and practised for Jhāna (concentration – thiền định). He soon 
gained the mundane (thế tục) jhanic ecstasy (trạng thái nhập định). Knowing his 
capability (khả năng), the two ascetic leaders made him leader as themselves. But he did 
not accept their proposals (đề nghị). He decided that the power of his jhānic ecstasy was not 
the way to attain omniscience (toàn tri). Thus he proceeded (tiến tới) to the Uruvela grove. 

a.  Where did the Boddhisatta go after leaving Rājagaha? -à groves -à Uruvela 

b.  Who were the two ascetic teachers he studied under? 

c.  Why didn’t he accept their offer to become a leader?​
 

2. In those days, there prevailed (phổ biến) an ideology (tư tưởng) among the ascetics that 
one can attain enlightenment only by means of practising strenuous (gắng sức) and severe 
(khắc nghiệt) austerities (khổ hạnh). Hence the Boddhisatta practised them in the Uruvela 
grove for six years. He took food very sparingly (rất ít). He undertook (thực hiện) the 
difficult practice very severely, having just a fruit for the whole day. Sometimes he took no 
food at all. His flesh and blood dried up because of the severe effort. // The thirty-two 
special bodily marks disappeared and the bright golden complexion (nước da) became gray 
also. The skin of the belly stuck to the spinal cord (xương sống). His sacred (thiêng liêng) 
body was reduced to a skeleton (bộ xương). Indeed, he was nearly dying. The skin of the 
head wrinkled (nhăn) and withered (héo) like a little tender gourd (trái bầu) dried up in 
the sun. As (vì) he was very frail (yếu ớt), he fell down and fainted (ngất xỉu) while 
walking with the contemplation (quán niệm) of breathing-out and breathing-in. Some 
devas (chư thiên) thought that Siddhattha was dead. 

a.  How long did the Boddhisatta practise severe austerities? 

b.  What was his daily diet during this time? 

c.  What happened to his body due to these practices? 

d.  Why did the devas think he was dead?​
 

75 



 

3. After having practised austerities for six years, he reflected (suy ngẫm/ quán chiếu) that 
he would not be able to attain the enlightenment unless he was healthy and strong. So he 
went round for alms (khất thực) again and followed the Middle Way (Trung đạo) 
(Majjhimapaṭipadā). Thus, his complexion (nước da/ sắc thân) became golden and bright 
again, and he became strong enough to practise the Middle Way. The thirty-two special 
bodily marks of the greatest man reappeared (xuất hiện lại). The group of five 
ascetics—Koṇḍañña, Vappa, Bhaddiya, Mahānāma, and Assaji—had attended to (chăm 
sóc/ phụng sự) the Boddhisatta while he was practising austerities for six long years. They 
were looking forward (mong đợi) to hear the very first discourse (bài thuyết pháp) when 
he attained Buddhahood (quả vị Phật). Nevertheless (tuy nhiên), when he partook of 
(ăn) food again by going round for alms to sustain (duy trì) himself and followed the 
Middle Way, they became disappointed (thất vọng) with him. So they departed (rời đi) 
from him and left for the Migadāya (Deer Park – Vườn Nai). 

a.   Why did the Boddhisatta decide to stop extreme austerities? 

b.   What path did he follow after that? 

c.   How did his body change when he followed the Middle Way? 

d.  ​Why did the five ascetics leave him? 

​
IV.   TRANSLATE INTO ENGLISH 

a.      Bồ Tát rời đến khu rừng gần phía nam thành Rājagaha. 

b.      Ngài tu tập dưới sự hướng dẫn của hai vị đạo sĩ khổ hạnh là Ālāra và Udaka. 

c.      Ngài đạt được trạng thái thiền định hiệp thế. 

d.      Ngài từ chối lời đề nghị trở thành lãnh đạo như họ. 

e.      Ngài quyết định rằng thiền định không phải là con đường dẫn đến toàn tri. 

f.       Vào thời đó, có một tư tưởng phổ biến rằng chỉ có thể đạt giác ngộ qua khổ 
hạnh nghiêm khắc. 

g.      Ngài chỉ ăn một ít, đôi khi chỉ một quả trong cả ngày. 

h.      Do nỗ lực quá sức, cơ thể ngài chỉ còn da bọc xương. 

76 



 

i.        Làn da vàng rực của ngài trở nên xám xịt. 

j.        Các chư thiên nghĩ rằng ngài đã chết vì quá yếu. 

k.      Sau sáu năm hành khổ hạnh, ngài nhận ra cần có sức khỏe để giác ngộ. 

l.        Ngài bắt đầu khất thực trở lại và đi theo con đường Trung đạo. 

m.   Làn da vàng rực của ngài xuất hiện trở lại và thân thể khỏe mạnh hơn. 

n.      Năm đạo sĩ thất vọng vì ngài đã ăn lại và rời bỏ ngài. 

o.      Họ đến vườn Nai (Migadāya) để chờ nghe bài thuyết pháp đầu tiên.​
​
 

 

B2(3): Sujāta's Offering of Milk-Rice - Vanquishing the Māra 
 

Video youtube: https://youtube.com/live/n8Xy1Hk52rc 

 

Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level) - (P.36) 

Sujāta's Offering of Milk-Rice 

There was a market town called Senā near Urūvela Grove. Sujāta, the daughter of a 
wealthy man there, offered food in oblation to the deva of a banyan tree on the fullmoon day 
of Kason yearly as all her wishes were fulfilled. On the fullmoon day of Kason of that year, 
Sujāta offered milk-rice together with the gold cup to the Bodhisatta, who was sitting 
magnificently under the banyan tree. She thought that the guardian deva himself was sitting 
to receive her offering. 

After the Bodhisatta had cleansed himself in the River Nerañjarā, he took forty-nine 
mouthfuls of milk-rice. After he had the food, he placed the gold cup afloat in the river, 
making the solemn resolution: "If I shall become a Buddha today, may this gold cup float 
upstream." The gold cup floated upstream for eighty cubits and then sank down. 

  

Vanquishing the Māra 

77 

https://youtube.com/live/n8Xy1Hk52rc
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

Then the Bodhisatta stayed the whole day in the Sal grove near Nerañjarā, reflecting 
on the constituent parts of the body. In the evening, on the way to the Bodhi Tree, he 
accepted eight handfuls of grass offered by Sotthiya, the grass-cutter. The Bodhisatta 
approached the Bodhi Tree from eastward, went around the tree clockwise three times, and 
scattered the eight handfuls of grass at the foot of the tree. Thereupon, the magnificent 
jewelled throne, Aparājita pallanka appeared marvellously. He sat cross-legged on it, facing 
eastward with his back against the trunk of the Bodhi Tree. 

Then he made the solemn resolution: "Let my flesh and blood dry up, and let only 
my skin, nerves and bones remain! Never shall I unfold this cross-legged position until 
I attain Buddhahood!" Then the Bodhisatta cultivated mindfulness of breathing-out and 
breathing-in and remained completely absorbed in the fourth jhānic ecstasy. 

On seeing the Bodhisatta seated with firm and solemn resolution, Māra knew that the 
Bodhisatta would certainly attain Buddhahood on that day. So he disturbed and fought him, 
riding Girimekhalā elephant and leading numerous fighting forces armed with various 
weapons. The Māra attacked the Bodhisatta incessantly by creating violent storms, by 
showering weapons and hot ash, etc., as if the world were going to be destroyed. The 
Bodhisatta, however, vanquished him by virtue of the power of Perfections which he had 
accomplished through four asaṅkheyyas and one hundred-thousand worlds. 

The Bodhisatta repulsed successfully the force of Māra before the sun-set. 

  

B.                 PRONUNCIATION 

English Text IPA Transcription 

Sujāta's Offering of Milk-Rice / Sujāta zˈɒ.fər.ɪŋ əv ˈmɪlk ˌraɪs/ 

There was a market town called Senā near 
Urūvela Grove. 

/ðeə wəz ə ˈmɑː.kɪt taʊn kɔːld Senā nɪə 
Urūvela ɡrəʊv/ 

Sujāta, the daughter of a wealthy man 
there, offered food in oblation to the deva 
of a banyan tree on the fullmoon day of 
Kason yearly as all her wishes were 
fulfilled. 

/ Sujāta, ðə ˈdɔː.tə əv ə ˈwel.θi mæn ðeə, 
ˈɒ.fəd fuːd ɪn əˈbleɪ.ʃən tuː ðə ˈdeɪ.və əv ə 
ˈbæn.jən triː ɒn ðə ˈfʊl.muːn deɪ əv ˈkɑː.sɔn 
ˈjɪə.li əz ɔːl hə ˈwɪʃ.ɪz wə fəˈfɪld/ 

78 



 

On the fullmoon day of Kason of that year, 
Sujāta offered milk-rice together with the 
gold cup to the Bodhisatta, who was sitting 
magnificently under the banyan tree. 

/ɒn ðə ˈfʊl.muːn deɪ əv Kason əv ðæt jɪə, 
Sujāta ˈɒ.fəd ˈmɪlk.raɪs təˈɡeð.ə wɪð ðə 
ɡəʊld kʌp tuː ðə ˈboʊ.dɪ.sʌt.tə, huː wəz 
ˈsɪt.ɪŋ mæɡˈnɪ.fɪ.sənt.li ˈʌn.də ðə ˈbæn.jən 
triː/ 

She thought that the guardian deva himself 
was sitting to receive her offering. 

/ʃiː θɔːt ðət ðə ˈɡɑː.di.ən deva hɪmˈself wəz 
ˈsɪt.ɪŋ tuː rɪˈsiːv hə ˈɒ.fər.ɪŋ/ 

After the Bodhisatta had cleansed himself 
in the River Nerañjarā, he took forty-nine 
mouthfuls of milk-rice. 

/ˈɑːf.tə ðə ˈboʊ.dɪ.sʌt.tə həd klenzd hɪmˈself 
ɪn ðə ˈrɪv.ə Nerañjarā, hiː tʊk ˌfɔː.tiˈnaɪn 
ˈmaʊθ.fəlz əv ˈmɪlk.raɪs/ 

After he had the food, he placed the gold 
cup afloat in the river, making the solemn 
resolution: 

/ˈɑːf.tə hiː həd ðə fuːd, hiː pleɪst ðə ɡəʊld 
kʌp əˈfləʊt ɪn ðə ˈrɪv.ə, ˈmeɪ.kɪŋ ðə ˈsɒ.ləm 
ˌrez.əˈluː.ʃən/ 

“If I shall become a Buddha today, may 
this gold cup float upstream.” 

/ɪf aɪ ʃəl bɪˈkʌm ə Buddha təˈdeɪ, meɪ ðɪs 
ɡəʊld kʌp fləʊt ˌʌpˈstriːm/ 

The gold cup floated upstream for eighty 
cubits and then sank down. 

/ðə ɡəʊld kʌp ˈfləʊ.tɪd ˌʌpˈstriːm fə ˈeɪ.ti 
ˈkjuː.bɪts ənd ðen sæŋk daʊn/ 

Vanquishing the Māra /ˈvæŋ.kwɪ.ʃɪŋ ðə ˈmɑː.rə/ 

Then the Bodhisatta stayed the whole day 
in the Sal grove near Nerañjarā, reflecting 
on the constituent parts of the body. 

/ðen ðə Bodhisatta steɪd ðə həʊl deɪ ɪn ðə 
Sal ɡrəʊv nɪə Nerañjarā, rɪˈflek.tɪŋ ɒn ðə 
kənˈstɪ.tʃu.ənt pɑːts əv ðə ˈbɒd.i/ 

In the evening, on the way to the Bodhi 
Tree, he accepted eight handfuls of grass 
offered by Sotthiya, the grass-cutter. 

/ɪn ði ˈiːv.nɪŋ, ɒn ðə weɪ tuː ðə Bodhi triː, hiː 
əkˈsep.tɪd eɪt ˈhænd.fəlz əv ɡrɑːs ˈɒ.fəd baɪ 
Sotthiya, ðə ˈɡrɑːs ˌkʌt.ə/ 

The Bodhisatta approached the Bodhi Tree 
from eastward, went around the tree 
clockwise three times, and scattered the 
eight handfuls of grass at the foot of the 
tree. 

/ðə Bodhisatta əˈprəʊtʃt ðə Bodhi triː frəm 
ˈiːst.wəd, went əˈraʊnd ðə triː ˈklɒk.waɪz 
θriː taɪmz ənd ˈskæt.əd ði eɪt ˈhænd.fəlz əv 
ɡrɑːs ət ðə fʊt əv ðə triː/ 

79 



 

Thereupon, the magnificent jewelled 
throne, Aparājita pallanka appeared 
marvellously. 

/ˈðeə.rə.pɒn, ðə mæɡˈnɪ.fɪ.sənt ˈdʒuː.əld 
θrəʊn, Aparājita pallanka əˈpɪəd 
ˈmɑː.və.ləs.li/ 

He sat cross-legged on it, facing eastward 
with his back against the trunk of the 
Bodhi Tree. 

/hiː sæt ˈkrɒs.leɡ.ɪd ɒn ɪt, ˈfeɪ.sɪŋ ˈiːst.wəd 
wɪð hɪz bæk əˈɡenst ðə trʌŋk əv ðə Bodhi 
triː/ 

Then he made the solemn resolution: “Let 
my flesh and blood dry up, and let only my 
skin, nerves and bones remain! Never shall 
I unfold this cross-legged position until I 
attain Buddhahood!” 

/ðen hiː meɪd ðə ˈsɒ.ləm resolution: ‘let maɪ 
fleʃ ənd blʌd draɪ ʌp, ənd let ˈəʊn.li maɪ 
skɪn, nɜːvz ənd bəʊnz rɪˈmeɪn! ˈnev.ə ʃəl aɪ 
ʌnˈfəʊld ðɪs ˈkrɒs.leɡ.ɪd pəˈzɪʃ.ən ʌnˈtɪl aɪ 
əˈteɪn ˈbʊd.hə.hʊd/ 

Then the Bodhisatta cultivated mindfulness 
of breathing-out and breathing-in and 
remained completely absorbed in the fourth 
jhānic ecstasy. 

/ðen ðə Bodhisatta ˈkʌl.tɪ.veɪ.tɪd 
ˈmaɪnd.fəl.nəs əv ˈbriː.ðɪŋ aʊt ənd ˈbriː.ðɪŋ 
ɪn ənd rɪˈmeɪnd kəmˈpliːt.li əbˈzɔːbd ɪn ðə 
fɔːθ jhānic ˈek.stə.si/ 

On seeing the Bodhisatta seated with firm 
and solemn resolution, Māra knew that the 
Bodhisatta would certainly attain 
Buddhahood on that day. 

/ɒn ˈsiː.ɪŋ ðə ˈboʊ.dɪ.sʌt.tə ˈsiː.tɪd wɪð fɜːm 
ənd ˈsɒ.ləm ˌrez.əˈluː.ʃən, ˈmɑː.rə njuː ðət 
ðə ˈboʊ.dɪ.sʌt.tə wʊd ˈsɜː.tən.li əˈteɪn 
ˈbʊd.hə.hʊd ɒn ðæt deɪ/ 

So he disturbed and fought him, riding 
Girimekhalā elephant and leading 
numerous fighting forces armed with 
various weapons. 

/səʊ hiː dɪˈstɜːbd ənd fɔːt hɪm, ˈraɪ.dɪŋ 
Girimekhalā ˈel.ɪ.fənt ənd ˈliː.dɪŋ 
ˈnjuː.mə.rəs ˈfaɪ.tɪŋ ˈfɔː.sɪz ɑːmd wɪð 
ˈveə.ri.əs ˈwep.ənz/ 

The Māra attacked the Bodhisatta 
incessantly by creating violent storms, by 
showering weapons and hot ash, etc., as if 
the world were going to be destroyed. 

/ðə Māra əˈtækt ðə Bodhisatta ɪnˈses.ənt.li 
baɪ kriˈeɪ.tɪŋ ˈvaɪə.lənt stɔːmz, baɪ ˈʃaʊə.rɪŋ 
ˈwep.ənz ənd hɒt æʃ, ɪtˈset.rə, əz ɪf ðə wɜːld 
wə ˈɡəʊ.ɪŋ tuː bi dɪˈstrɔɪd/ 

The Bodhisatta, however, vanquished him 
by virtue of the power of Perfections which 
he had accomplished through four 

/ðə Bodhisatta, haʊˈev.ə, ˈvæŋ.kwɪʃt hɪm baɪ 
ˈvɜː.tʃuː əv ðə ˈpaʊ.ə əv pəˈfek.ʃənz wɪtʃ hiː 
həd əˈkʌm.plɪʃt θruː fɔːr asaṅkheyyas ənd 
wʌn ˈhʌn.drəd ˈθaʊ.zənd wɜːldz/ 

80 



 

asaṅkheyyas and one hundred-thousand 
worlds. 

The Bodhisatta repulsed successfully the 
force of Māra before the sun-set. 

/ðə ˈ Bodhisatta rɪˈpʌlst səkˈses.fəl.i ðə fɔːs 
əv Māra bɪˈfɔː ðə ˈsʌn.set/ 

 

C.            COMPREHENSION 

There was a market town called Senā near Urūvela Grove.​
 Sujāta, the daughter of a wealthy (giàu có) man there, offered (dâng, cúng) food in 
oblation (sự cúng dường) to the deva (chư thiên) of a banyan (cây đa) tree on the 
fullmoon day (ngày rằm) of Kason (tháng Kason - theo lịch Myanmar) yearly (hằng 
năm) as all her wishes were fulfilled (được toại nguyện). 

1.   What was the name of the market town? 

2.   Who did Sujāta offer food to? 

3.   When did Sujāta make the offering?​
 

On the fullmoon day of Kason of that year, Sujāta offered milk-rice (cơm sữa) together 
with the gold cup (cốc vàng) to the Bodhisatta who was sitting magnificently (một cách uy 
nghi) under the banyan tree. She thought that the guardian (người bảo hộ) deva himself 
was sitting to receive (nhận) her offering. 

1.   What did Sujāta offer to the Bodhisatta? 

2.   Where was the Bodhisatta sitting? 

3.   Who did Sujāta think she was offering food to?​
 

After the Bodhisatta had cleansed (tắm rửa, làm sạch) himself in the River Nerañjarā, 
he took forty-nine mouthfuls (49 miếng) of milk-rice. After he had the food, he placed the 
gold cup afloat (thả nổi) in the river, making the solemn resolution (lời nguyện trang 
nghiêm):​
 "If I shall become a Buddha today, may this gold cup float upstream (trôi ngược dòng)."​
 The gold cup floated upstream for eighty cubits (80 cubits ≈ 36m) and then sank down 
(chìm xuống). 

1.   How many mouthfuls of milk-rice did the Bodhisatta eat? 

2.   What did the Bodhisatta do with the gold cup after eating? 

81 



 

3.   What was the sign of his upcoming enlightenment?​
 

Then the Bodhisatta stayed (ở lại) the whole day in the Sal grove (rừng cây Sala) near 
Nerañjarā, reflecting (quán chiếu) on the constituent parts (các thành phần cấu tạo) of 
the body. In the evening, on the way to the Bodhi Tree, he accepted eight handfuls (nắm 
đầy tay) of grass offered by Sotthiya, the grass-cutter (người cắt cỏ). The Bodhisatta 
approached the Bodhi Tree from eastward (hướng đông), went around the tree clockwise 
(theo chiều kim đồng hồ) three times, and scattered (rải) the eight handfuls of grass at the 
foot of the tree. 

1.   What was the Bodhisatta reflecting on? 

2.   How many handfuls of grass did he receive from Sotthiya? 

3.   What direction did he approach the Bodhi Tree from? 

Thereupon, the magnificent (tráng lệ) jewelled throne (ngai báu) called Aparājita 
pallanka appeared marvellously (một cách kỳ diệu). He sat cross-legged (ngồi kiết già) 
on it, facing eastward with his back against the trunk (thân cây) of the Bodhi Tree. 

1.   What was the name of the throne that appeared? 

2.   How did the Bodhisatta sit on the throne? 

3.   Which direction was he facing?​
 

Then he made the solemn resolution:​
 "Let my flesh (thịt) and blood dry up, and let only my skin nerves (dây thần kinh), and 
bones remain! Never shall I unfold (mở ra) this cross-legged position until I attain (đạt 
được) Buddhahood!"​
 Then the Bodhisatta cultivated (tu tập) mindfulness (chánh niệm) of breathing-out and 
breathing-in and remained completely absorbed (chìm đắm) in the fourth jhānic ecstasy 
(trạng thái thiền định thứ tư). 

1.   What did the Bodhisatta vow not to do until he attained Buddhahood? 

2.   What kind of meditation did he practice? 

3.   Which jhāna did he reach?​
 

On seeing the Bodhisatta seated with firm and solemn resolution, Māra knew that the 
Bodhisatta would certainly attain Buddhahood on that day. So he disturbed (quấy phá) and 

82 



 

fought (chiến đấu với) him, riding Girimekhalā elephant and leading numerous (nhiều) 
fighting forces armed (được trang bị) with various weapons. 

1.   Who tried to stop the Bodhisatta? 

2.   What did Māra ride? 

3.   What were Māra’s forces armed with?​
 

The Māra attacked (tấn công) the Bodhisatta incessantly (liên tục) by creating violent 
storms (cơn bão dữ dội), by showering (rải xuống) weapons and hot ash (tro nóng), etc., 
as if the world were going to be destroyed (bị hủy diệt).​
 The Bodhisatta, however, vanquished (đánh bại) him by virtue of the power of 
Perfections (Ba-la-mật) which he had accomplished (đạt được) through four asaṅkheyyas 
(vô số kiếp) and one hundred-thousand worlds. 

1.   How did Māra try to stop the Bodhisatta? 

2.   How did the Bodhisatta defeat Māra? 

3.   How long had the Bodhisatta cultivated Perfections?​
 

The Bodhisatta repulsed (đẩy lùi) successfully the force of Māra before the sunset. 

1.   When did the Bodhisatta defeat Māra? 

2.   Was Māra successful in stopping him?​
 

D.    TRANSLATION 

Câu 1 Sujāta là con gái của một người giàu có. 

Sujāta was the daughter of a wealthy man. 

Câu 2 Cô ấy đã cúng dường thức ăn cho vị thần của cây đa. 

She offered food to the deva of the banyan tree. 

 Câu 3 Vào ngày rằm tháng Kason, Sujāta cúng cơm sữa và chiếc cốc vàng. 

On the full moon day of Kason, Sujāta offered milk-rice and a gold cup. 

Câu 4 Bồ Tát ngồi uy nghi dưới gốc cây đa. 

The Bodhisatta was sitting magnificently under the banyan tree. 

Câu 5 Sau khi ăn xong, Ngài thả chiếc cốc vàng xuống sông. 

After having the food, he placed the gold cup afloat in the river. 

83 



 

Câu 6 Ngài phát nguyện rằng nếu hôm nay thành Phật thì chiếc cốc sẽ trôi ngược dòng. 

He made a solemn resolution that if he became a Buddha that day, twould float . 

 Câu 7 Ngài nhận tám nắm cỏ từ người cắt cỏ tên Sotthiya. 

He accepted eandfuls of grass from Sotthiya, the grass-cutter. 

Câu 8 Ngài ngồi kiết già trên ngai báu dưới gốc cây Bồ đề. 

He sat cross-legged on the jewelled throne at the foot of the Bodhi Tree. 

Câu 9 Ma vương cưỡi voi Girimekhalā và dẫn đầu nhiều đạo quân tấn công Ngài. 

Māra rode the Girimekhalā elephant and led numerous armies to attack him. 

Câu 10: Cuối cùng, Bồ Tát đã đánh bại Ma vương trước khi mặt trời lặn. 

In the end, the Bodhisatta repulsed Māra before sunset. 

 

Đọc thêm: Đại Phật Sử (tập 2) 

B3(3): The Attainment of Buddhahood  
Video P1: https://www.youtube.com/live/n8Xy1Hk52rc?si=LljAxu0FSAbeqtk6 

 

Video P2: https://youtube.com/live/CgZJnA6ZCR4 

 

Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level) - (P.39) 

A.                 LISTENING 

Contemplating on mindfulness of breathing-out and breathing-in and remaining absorbed 
in the fourth Ānāpāna jhanic ecstasy, the Bodhisatta gained the Pubbenivāsānussatiñāṇa -- 
the higher psychic power to remember past existences of himself as well as of others -- 
during the first watch of the night. In the middle watch of the night, he attained 
Dibbacakkuñāṇa -- the power of supernormal vision to see penetratively things, big or small, 
far or near, fine or gross, like the divine eyes. In the last watch of the night, the Bodhisatta 
contemplated the "Law of Cause and Effect" and practised insight meditation. Then he fully 
realized the Four Noble Truths and attained Āsavekkhaya or Arahattamaggañāṇa -- the 
higher psychic power which enables one to eradicate defilements absolutely. 

84 

https://phuocson.org/wp-content/uploads/2024/07/dai-phat-su-tap-2.pdf
https://www.youtube.com/live/n8Xy1Hk52rc?si=LljAxu0FSAbeqtk6
https://youtube.com/live/CgZJnA6ZCR4
https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

As soon as the Bodhisatta gained the Arahatta-magga-ñāṇa, he also attained the 
Omniscience, Sabbaññuta-ñāṇa, the Fully Enlightenment. He attained Buddhahood at the 
age of 35. It was Wednesday, the fullmoon day of Kason, in the year 103 Mahā Era (589 
B.C). When he became the Enlightened One who was worthy of veneration of all living 
beings -- human beings, devas and brahmas -- and was incomparable by gaining 
Omniscience. All devas and brahmas from the ten-thousand worlds came to pay obeisance to 
the Buddha delightfully and happily. The earth vehemently trembled and resounded with the 
roll of thunder bursting loudly in the sky. All flowering plants of the whole world bloomed 
out of season, as if they were paying homage to the Buddha. 

  

B.                 PRONUNCIATION 

Original Text IPA Transcription 

Contemplating on mindfulness of 
breathing-out and breathing-in and 
remaining absorbed in the fourth Ānāpāna 
jhanic ecstasy, the Bodhisatta gained the 
Pubbenivāsānussatiñāṇa -- the higher 
psychic power to remember past 
existences of himself as well as of others 
-- during the first watch of the night. 

/ˈkɒntəmˌpleɪtɪŋ ɒn ˈmaɪndfʊlnəs əv ˈbriːðɪŋ 
aʊt ənd ˈbriːðɪŋ ɪn ənd rɪˈmeɪnɪŋ əbˈzɔːbd ɪn 
ðə fɔːθ ˌɑːnɑːˈpɑːnə ˈdʒænɪk ˈɛkstəsi, ðə 
ˌboʊdɪˈsʌtə ɡeɪnd ðə 
Pubbenivāsānussatiñāṇa – ðə ˈhaɪər ˈsaɪkɪk 
ˈpaʊər tə rɪˈmɛmbər pɑːst ɪɡˈzɪstənsɪz əv 
hɪmˈsɛlf æz wɛl æz əv ˈʌðərz – ˈdjʊərɪŋ ðə 
fɜːst wɒtʃ əv ðə naɪt./ 

In the middle watch of the night, he 
attained Dibbacakkuñāṇa -- the power of 
supernormal vision to see penetratively 
things, big or small, far or near, fine or 
gross, like the divine eyes. 

/ɪn ðə ˈmɪdl wɒtʃ əv ðə naɪt, hiː əˈteɪnd 
Dibbacakkuñāṇa – ðə ˈpaʊər əv 
ˌsuːpərˈnɔːrməl ˈvɪʒən tə siː ˈpɛnətreɪtɪvli 
θɪŋz, bɪɡ ɔː smɔːl, fɑːr ɔː nɪər, faɪn ɔː ɡroʊs, 
laɪk ðə dɪˈvaɪn aɪz./ 

In the last watch of the night, the 
Bodhisatta contemplated the "Law of 
Cause and Effect" and practised insight 
meditation. 

/ɪn ðə læst wɒtʃ əv ðə naɪt, ðə ˌboʊdɪˈsʌtə 
ˈkɒntəmpleɪtɪd ðə lɔː əv kɔːz ənd ɪˈfɛkt ənd 
ˈpræktɪst ˈɪnsaɪt ˌmɛdɪˈteɪʃən./ 

85 



 

Then he fully realized the Four Noble 
Truths and attained Āsavekkhaya or 
Arahattamaggañāṇa -- the higher 
psychic power which enables one to 
eradicate defilements absolutely. 

/ðɛn hiː ˈfʊli ˈrɪəlaɪzd ðə fɔːr ˈnoʊbl truːθs 
ənd əˈteɪnd Āsavekkhaya ɔːr ˌ 
Arahattamaggañāṇa – ðə ˈhaɪər ˈsaɪkɪk 
ˈpaʊər wɪtʃ ɪˈneɪblz wʌn tuː ɪˈrædɪkeɪt 
dɪˈfaɪlmənts ˈæbsəluːtli./ 

As soon as the Bodhisatta gained the 
Arahatta-magga-ñāṇa, he also attained 
the Omniscience, Sabbaññuta-ñāṇa, the 
Fully Enlightenment. 

/æz suːn æz ðə ˌboʊdɪˈsʌtə ɡeɪnd ði 
ˌɑːrəhʌtːə magga-ñāṇa, hiː ˈɔːlsoʊ əˈteɪnd ði 
ɒmˈnɪʃəns, Sabbaññuta-ñāṇa, ðə ˈfʊli 
ɪnˈlaɪtnmənt./ 

He attained Buddhahood at the age of 35. /hiː əˈteɪnd ˈbʊdəˌhʊd æt ði eɪdʒ əv ˈθɜːrti 
faɪv./ 

It was Wednesday, the fullmoon day of 
Kason, in the year 103 Mahā Era (589 B.C). 

/ɪt wəz ˈwɛnzdeɪ, ðə ˈfʊlmuːn deɪ əv 
ˈkɑːsɒn, ɪn ðə jɪr wʌn oʊ θriː Mahā ˈɪərə 
(faɪv eɪt naɪn ˈbiː siː)./ 

When he became the Enlightened One 
who was worthy of veneration of all living 
beings -- human beings, devas and 
brahmas -- and was incomparable by 
gaining Omniscience. 

/wɛn hiː bɪˈkeɪm ði ɪnˈlaɪtnd wʌn huː wəz 
ˈwɜːrði əv ˌvɛnəˈreɪʃən əv ɔːl ˈlɪvɪŋ ˈbiːɪŋz – 
ˈhjuːmən ˈbiːɪŋz, ˈdeɪvəz ənd ˈbrɑːməz – 
ənd wəz ɪnˈkɑːmprəbl baɪ ˈɡeɪnɪŋ 
ɒmˈnɪʃəns./ 

All devas and brahmas from the 
ten-thousand worlds came to pay 
obeisance to the Buddha delightfully and 
happily. 

/ɔːl ˈdeɪvəz ənd ˈbrɑːməz frʌm ðə 
tɛnˈθaʊzənd wɜːrldz keɪm tə peɪ oʊˈbiːsəns 
tuː ðə ˈbʊdə dɪˈlaɪtfəli ənd ˈhæpɪli./ 

The earth vehemently trembled and 
resounded with the roll of thunder bursting 
loudly in the sky. 

/ði ɜːrθ ˈviːəməntli ˈtrɛmbl̩d ənd rɪˈzaʊndəd 
wɪð ðə roʊl əv ˈθʌndər ˈbɜːrstɪŋ ˈlaʊdli ɪn 
ðə skaɪ./ 

86 



 

All flowering plants of the whole world 
bloomed out of season, as if they were 
paying homage to the Buddha. 

/ɔːl ˈflaʊərɪŋ plænts əv ðə hoʊl wɜːrld 
bluːmd aʊt əv ˈsiːzən, æz ɪf ðeɪ wɜːr ˈpeɪɪŋ 
ˈhɑːmɪdʒ tuː ðə Buddha./ 

  

C.            COMPREHENSION 

Contemplating on mindfulness of breathing-out and breathing-in and remaining absorbed 
in the fourth Ānāpāna jhanic ecstasy (trạng thái thiền an lạc thứ tư về hơi thở), the 
Bodhisatta gained the Pubbenivāsānussatiñāṇa (tha tâm thông – trí nhớ được tiền kiếp) -- the 
higher psychic power to remember past existences of himself as well as of others -- during 
the first watch of the night (canh đầu tiên trong đêm). 

1.      What meditation was the Bodhisatta practising? 

2.      What psychic power did he gain in the first watch of the night? 

3.      Did he remember only his own past lives or also others’? 

In the middle watch of the night (canh giữa đêm), he attained Dibbacakkuñāṇa (thiên 
nhãn minh – trí tuệ con mắt siêu nhiên) -- the power of supernormal vision (thần nhãn) to 
see penetratively things, big or small, far or near, fine or gross, like the divine eyes. 

1.      In which part of the night did the Bodhisatta attain Dibbacakkuñāṇa? 

2.      What does Dibbacakkuñāṇa mean? 

3.      Is this vision like ordinary human eyes? 

In the last watch of the night (canh cuối đêm), the Bodhisatta contemplated the "Law of 
Cause and Effect" (Luật Nhân Quả) and practised insight meditation (thiền minh sát). Then 
he fully realized the Four Noble Truths (Tứ Diệu Đế) and attained Āsavekkhaya or 
Arahatta-maggañāṇa (trí tuệ đoạn tận lậu hoặc, trí chứng đạo quả A-la-hán) -- the higher 
psychic power which enables one to eradicate defilements absolutely. 

1.      What did the Bodhisatta contemplate in the last watch of the night? 

2.      Which Truths did he fully realize? 

3.      What higher knowledge did he finally attain? 
87 



 

As soon as the Bodhisatta gained the Arahatta-magga-ñāṇa, he also attained the 
Omniscience (Sabbaññuta-ñāṇa — Nhất Thiết Trí), the Full Enlightenment. He attained 
Buddhahood at the age of 35. It was Wednesday, the fullmoon day of Kason (tháng Tư âm 
lịch), in the year 103 Mahā Era (589 B.C). 

1.​ What wisdom did the Bodhisatta attain together with Arahatta-magga-ñāṇa? 
2.​ At what age did he attain Buddhahood? 
3.​ On what day and month did this happen? 

When he became the Enlightened One who was worthy of veneration (đáng được tôn 
kính) of all living beings -- human beings, devas and brahmas -- and was incomparable by 
gaining Omniscience. All devas and brahmas from the ten-thousand worlds came to pay 
obeisance (đảnh lễ) to the Buddha delightfully and happily. The earth vehemently trembled 
and resounded with the roll of thunder bursting loudly in the sky. All flowering plants of the 
whole world bloomed out of season, as if they were paying homage (tôn kính, cúng dường) 
to the Buddha. 

1.      Who came to pay respect to the Buddha? 

2.      What happened to the earth and the sky? 

3.      What did the flowers of the whole world do? 

 

D.    TRANSLATION 

Câu 1: Trong lúc quán niệm hơi thở vào và hơi thở ra, Bồ Tát đã chứng đắc thần thông nhớ 
lại những kiếp sống trước. 

 

Câu 2: Trong canh giữa của đêm, Ngài chứng được thiên nhãn minh.​
 

Câu 3: Với thiên nhãn, Ngài thấy được sự vật dù lớn hay nhỏ, xa hay gần, vi tế hay thô.​
 

Câu 4: Trong canh cuối của đêm, Bồ Tát quán chiếu luật nhân quả và hành thiền tuệ.​
 

88 



 

Câu 5: Ngài hoàn toàn chứng ngộ Tứ Diệu Đế và đạt được đạo quả A-la-hán.​
 

Câu 6: Ngay khi đạt A-la-hán đạo trí, Ngài cũng chứng được Nhất thiết trí. 

 

Câu 7: Ngài thành Phật khi 35 tuổi, vào ngày rằm tháng Kason, năm 103 Phật lịch (589 TCN). 

 

Câu 8:  Tất cả chư thiên và phạm thiên từ mười ngàn thế giới đến để đảnh lễ Đức Phật.​
Đáp án: All devas and brahmas from the ten-thousand worlds came to pay obeisance to the 
Buddha. 

 

Câu 9: Đại địa rung động mạnh mẽ và vang tiếng sấm nổ vang trên bầu trời.​
 

Câu 10: Tất cả hoa trên thế gian nở trái mùa như để cúng dường Đức Phật.​
​
 

  

89 



 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194 

Sự chứng ngộ Tam minh: Pu, Di, Ā​
Sau khi chiến thắng Ma vương Vasavatti, cũng được gọi là Devaputta Māra, vào 
ngày rằm tháng tư, năm 103 Mahā Era, trước khi mặt trời lặn, Bồ tát lần lượt 
chứng ngộ Tam minh (vijja): Túc mạng minh (pubbenivasanussati-ñāṇa) trong 
canh đầu, Thiên nhãn minh (dibbacakkhu-ñāṇa) trong canh hai và Lậu tận minh 
(āsavakkhaya- ñāṇa) trong canh cuối của đêm, và chứng đắc Phật quả trong chính 
canh cuối ấy của đêm rằm tháng Vesakha. Những biến cố này được mô tả như 
sau: 

​
 Sự chứng đắc Túc mạng minh (Pubbenivasanussati-abhiññā)​
Những tiến trình danh sắc đã xảy ra trong quá khứ. Niết bàn được chứng ngộ từ 
những tiến trình danh sắc này; những tên riêng hay họ tộc của một người, v.v... chỉ 
là những từ chế định - Tất cả những điều này (thuộc về quá khứ) được gọi theo từ 
Pāḷi là ‘Pubbenivasa’. Thắng trí hay thần thông (abhiññā) đi chung với 
pubbenivasa thì được gọi là Pubbennivasanussati-abhiññā - Trí biết rõ những kiếp 
quá khứ. Đức Phật thuyết giảng loại trí này là Minh thứ nhất (Vijjā-ñāṇa). 

Vijjā-ñāṇa được các Chú giải sư tiền bối gọi tắt là Pu - hai mẫu tự đầu tiên của chữ 
Pubbennivasanussati-ñāṇa. Sau đây là bài mô tả chi tiết về cách giác ngộ Minh thứ 
nhất (Vijjā-ñāṇa) của Bồ tát : Khi Bồ tát ngồi trên Vô địch bảo tọa, đầy hân hoan 
và hạnh phúc sau khi chiến thắng Ma vương Vasavati, chư thiên và Phạm thiên 
trong mười ngàn thế giới, bao gồm chư thiên địa cầu đều đi đến Bồ tát hội họp và 
dõng dạc hô to rằng: “Này các bạn, chư thiên và Phạm thiên, sự chiến thắng của 
Bồ tát và sự thất bại của Ma vương đã rõ ràng. Chúng ta hãy cùng nhau tổ chức lễ 
tôn vinh chiến thắng của Bồ tát và sự chứng đắc Phật quả sắp đến của người.” 

Vào lúc ấy, mặt trời, rộng năm mươi do tuần, rực rỡ với ngàn tia sáng, sắp biến 
mất như bánh xe bằng vàng chìm vào dòng nước xoáy của đại dương. Bánh xe 
mặt trăng, rộng bốn mươi do tuần, đem lại sự mát mẻ, tỏa ra những chùm tia sáng, 
làm sáng rực toàn thể thế giới, đang chầm chậm đi lên từ đại dương có màu sữa ở 
về hướng đông, như bánh xe bằng bạc được ném lên không trung. Giữa trời đất 
bao la, Bồ tát trông rất rực rỡ, màu vàng trên thân của Ngài làm cho mô đất dưới 
cội cây bồ-đề và tất cả vạn vật ở quanh đó tựa như được thấm nhuần trong ánh sắc 

90 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194


 

vàng ấy. Ngồi kiết già ung dung trên Vô địch bảo tọa dưới cội cây bồ-đề được ví 
như cái lọng làm bằng những viên ngọc Indanila quý giá, Bồ tát quán xét về Pháp. 
(Chi tiết về sự quán Pháp của Bồ tát sẽ được trình bày sau). 

​
 Sự tôn vinh vĩ đại của chư thiên và Phạm thiên​
Lúc bấy giờ, tại cõi Ba-mươi-ba (Tāvatiṁsa deva), Sakka cầm cái tù-và 
Vijayuttara dài 120 do tuần và thổi vang để triệu tập chư thiên và Phạm thiên. Âm 
thanh chiếc tù-và của vị ấy có thể nghe xa đến mười ngàn do tuần trong cõi chư 
thiên. Khi thổi chiếc tù-và Vijayuttara liên tục, Đế thích vừa thổi vừa chạy nhanh 
đến cây bồ-đề. (Không chỉ Đế thích của vũ trụ này mà tất cả Đế thích của mười 
ngàn thế giới khác cũng liên tục thổi những chiếc tù-và của họ khi đang đi đến Bồ 
tát). 

Đại phạm thiên đến và tôn kính bằng cách cầm cái lọng trắng mà đã bị bỏ lại trên 
đỉnh núi Cakkavāla và đứng che trên đầu của Bồ tát. (Tất cả những vị Đại phạm 
thiên từ mười ngàn thế giới khác cũng đến và đứng cầm những chiếc lọng trắng 
của họ, chiếc này sát chiếc kia, dày đặc không có kẽ hở).  

Suyama, thiên vương của cõi Dạ-ma (yāmā) cũng đến và đứng gần Bồ tát, tôn 
kính Ngài bằng cách đứng quạt cho Ngài bằng chiếc quạt phất trần dài ba gavuta. 
(Tất cả chư thiên cõi yāmā từ mười ngàn thế giới khác cũng đến tôn vinh, mỗi vị 
cầm một cái phất trần, họ đứng đầy cả thế giới này).​
Santusita, thiên vương của cõi Đâu suất đà (Tusitā) cũng đến và tôn vinh Bồ tát 
bằng cách đứng quạt cho Ngài bằng cái quạt tròn được cẩn những viên hồng ngọc, 
cái quạt rộng ba gāvuta. (Tất cả chư thiên Tusitā từ mười ngàn thế giới khác cũng 
đến tôn vinh, mỗi vị cầm một cái quạt tròn bằng hồng ngọc, đứng đầy cả thế giới 
này). Vị thiên Pañcasika cũng đến mang theo cây đàn luýt Beluva cùng với nhóm 
vũ nữ chư thiên, và tôn vinh bằng cách múa hát và tấu nhạc. (Tất cả những vũ nữ 
chư thiên từ mười ngàn thế giới khác cũng đến và tôn vinh bằng cách múa, hát và 
tấu nhạc).​
 Hơn nữa, tất cả chư thiên nam nữ trú ngụ trong mười ngàn thế giới đều cu hội về 
thế giới này và đứng ở vùng chung quanh để làm lễ tôn vinh. Một số đứng cầm cái 
cổng hình cung bằng châu báu, số khác đứng vòng tròn tạo thành một nhóm riêng, 
một số mang đến những vật cúng dường được làm bằng bảy loại châu báu, một số 
cầm những cây chuối bằng vàng, một số cầm những lâu đài rực rỡ, một số cầm 

91 



 

những cái quạt bằng lông đuôi của con bò Tây tạng, một số cầm những chiếc gậy 
hích (để điều khiển voi), một số cầm những cặp cá chép, một số cầm những bông 
hoa Anh thảo (loại hoa dại màu vàng nhạt nở vào mùa xuân), những cái bệ tròn 
bằng vàng, những cái bát chứa đầy nước, những cái bình đầy nước, những cái tù 
và, những cái chân đèn dầu bằng hồng ngọc, những tấm gương bằng vàng, những 
tấm gương bằng loại đá studded, những tấm gương có cẩn bảy loại châu báu, 
những đèn dầu bằng đá hồng ngọc, các loại cờ phướn, và những cây như ý. Tất cả 
chư thiên trong mười ngàn thế giới đều đến, họ hóa ra những nghệ sĩ chư thiên, và 
cúng dường Bồ tát bằng điệu múa, bài ca, thiên hoa, trầm hương và bột thơm. Lúc 
bấy giờ, toàn thể không trung đầy những trận mưa hoa và vật thơm đang đổ xuống 
địa cầu. Lễ tôn vinh và cúng dường to lớn này được chư thiên và Phạm thiên tự 
nguyện thực hiện vì tâm của họ hân hoan với niềm tin rằng: “ Khi vị Bồ tát này 
chứng đắc Phật quả, chúng ta chắc chắn sẽ được cơ hội nghe Pháp từ nơi Ngài, và 
nhờ đó mà nhận được pháp siêu thế bất tử là Đạo Quả và Niết bàn; và chúng ta sẽ 
có được hỉ (pīti) nhờ trú tâm vào chín Pháp siêu thế (bốn Đạo, bốn Quả và Niết 
bàn). Chúng ta cũng sẽ chứng kiến tất cả những pháp thần thông, là những cảnh 
đem lại hoan hỉ cho mắt. Đức Phật, bằng cách thuyết giảng cho chúng ta Pháp Bất 
tử, sẽ đem lại cho chúng ta sự giải thoát khỏi sanh (jāti), già (jarā), bịnh (vyādhi), 
chết (marāṇa), sầu (soka), than (parideva), khổ (dukkha), ưu (domanassa) và não 
(upāyāsa). 

Dù chư thiên và Phạm thiên tôn vinh và cúng dường Ngài bằng sự tôn kính và đầy 
hoan hỉ, kín cả mười ngàn thế giới với lý do trên và Ngài tận mắt nhìn thấy những 
hành động tôn kính phi thường bằng đủ mọi cách. Tuy nhiên, Bồ tát không lấy đó 
mà vui sướng và luyến ái chút nào cả, Ngài hoàn toàn không chú ý đến tất cả 
những sự tôn kính ấy. Ngài chỉ trú trong Pháp là nơi nương tựa duy nhất của Ngài. 
Dãy núi Cakkavāla nâng đỡ cho Bồ tát khi Ngài đang ngồi như vậy, giống như tấm 
màng che và bầu trời bao la ở bên trên với vô vàn tinh tú giống như cái lọng được 
cẩn những ngôi sao bằng vàng và bạc. Mười ngàn thế giới với bảy cõi hạnh phúc 
của nó (sugati bhumi), giống như lâu đài lớn với bảy tầng. Gò đất cao dưới cội cây 
bồ-đề giống như cái lọng lớn được làm bằng bảy loại đá quý - tất cả đều ở bên 
trong cung điện bảy tầng này của mười ngàn thế giới. 

Trong khi Bồ tát đang ngồi trên Vô địch bảo tọa giống như đại pháp tọa, ở trên mô 
đất cao của cây đại bồ-đề giống như đại giảng đường, được che mát ở bên trên bởi 

92 



 

cây đại bồ-đề cao 100 hắc tay và rộng một trăm hắc tay, trông như chiếc lọng lớn 
được trang trí bởi các loại ngọc lục bảo, Ngài không chú ý đến chư thiên và Phạm 
thiên ở quanh Ngài đang đứng đầy cả mười ngàn thế giới và đang tôn kính cúng 
dường Ngài vì Ngài đang quán xét về Pháp, sự tinh tấn (viriya) của Ngài không 
thối giảm và rất kiên định, niệm (sati) của Ngài vững chắc và trong sáng, và thân 
tâm của Ngài rất an tịnh. Do đó, Ngài chứng và trú trong Sơ thiền sắc giới 
(rūpavacara).  

Dòng tâm của Bồ tát an trú trong sơ thiền, hoàn toàn thoát khỏi năm triền cái 
(nivarana) và xa lìa ngũ dục (vatthu-kāma), phiền não dục (kilesa-kāma); hỉ (pīti) 
và lạc (sukha) sanh khởi trong Ngài rất sung mãn. 

Lại nữa, khi Bồ tát chứng và trú trong nhị thiền sắc giới (rūpavacara), dòng tâm 
của Ngài thoát khỏi tầm và tứ (vitakka và vicara); nội tâm thanh tịnh và trong sáng 
và định của Ngài tuyệt đối vững chắc, pīti và sukha của Ngài được gia tăng. 

Lại nữa, khi Bồ tát chứng và trú trong tam thiền sắc giới (rūpavacara), ngay cả pīti 
mà đã hiện khởi trong dòng tâm của Ngài cũng biến mất và Ngài chỉ trú trong lạc 
thọ (sukha-vedanā). Hoàn toàn xa lìa cả lạc thọ ấy ở đỉnh cao của nó, Ngài được 
thấm nhuần trong trạng thái trung bình xả (tatramajjhattatā) hoặc thiền xả 
(jhānupekkhā). Niệm của Ngài trở nên trong sáng và tuệ của Ngài rất nhạy bén. 

Lại nữa, khi Bồ tát chứng trú trong tứ thiền sắc giới (rūpavacara), vì Ngài đã loại 
trừ khổ và lạc của thân và tâm ra khỏi dòng tâm của Ngài, Ngài trú trong xả thọ 
(upekkhā-vedanā) và nhìn ngắm ngũ dục với tâm an tịnh. Do năng lực của 
upekkhā-vedanā này và tatramajjhattatā, và các sở hữu tâm như niệm, v.v... là 
những chi pháp của Tứ thiền, trong sáng như ánh trăng rằm. 

  

  

 

 

 

 

93 



 

B4(3): The Virtue of Sabbaññuta-ñāṇa  
 

Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level) - (P.40,41) 
The Buddha gained the great Omniscience, Sabbaññutañāṇa, in his last existence as he had 
accomplished the Ten Perfections, the Three Noble Practices and the five Great Sacrifices. 
By the power of Omniscience, the Buddha knew all things that should be known. He fully 
realized every phenomenon -- both the conditioned and the unconditioned. 

Of all that should be known, the Buddha absolutely knew about each and everything from 
the beginning to the end. Here are the three attributes of the Omniscience: 

(1)   Knowing all things to be known without exception, 

(2) Knowing the natural tendencies of the person who is going to hear the discourse, and 

(3) Knowing how to expound the discourse. 

After achieving the supreme Enlightenment, the Buddha, rejoicing at his conquest, uttered 
the following Verse of Victory. 

Anekajāti saṃsāraṃ​
 sandhāvissaṃ anibbisaṃ​
 Gahakārakaṃ gavesanto​
 dukkhā jāti punappunaṃ. 

Gahakārakadiṭṭho si​
 Puna gehaṃ na kāhasi​

 Sabbā te phāsukā bhaggā​
 gahakutaṃ visaṃkhitaṃ​
 Visaṅkhāragataṃ cittaṃ​

 taṇhānaṃ khayam ajjhagā. 

 Through many a birth I wandered in Saṃsāra, seeking, but not finding, the builder of the 
house. Sorrowful is to be born again and again. 

  

O! house-builder! Thou art seen. Thou shalt build no house again. All thy rafters are broken. 
Thy ridge-pole is shattered. 

  

My mind has attained the unconditioned. 

Achieved is the end of craving. 
94 

https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

  

Văn bản gốc Phiên âm IPA 

The Virtue of Sabbaññuta-ñāṇa /ðə ˈvɜːrtʃuː əv Sabbaññuta-ñāṇa/ 

The Buddha gained the great 
Omniscience, Sabbaññutañāṇa, in his 
last existence as he had accomplished 
the Ten Perfections, the Three Noble 
Practices and the five Great Sacrifices. 

/ðə ˈbʊdə ɡeɪnd ðə ɡreɪt ɑmˈnɪʃəns, 
Sabbaññutañāṇa, ɪn hɪz læst ɪɡˈzɪstəns 
æz hi hæd əˈkɑmplɪʃt ðə tɛn 
pərˈfɛkʃənz, ðə θriː ˈnoʊbəl ˈpræktəsɪz 
ænd ðə faɪv ɡreɪt ˈsækrɪfaɪsɪz./ 

By the power of Omniscience, the 
Buddha knew all things that should be 
known. He fully realized every 
phenomenon -- both the conditioned 
and the unconditioned. 

/baɪ ðə ˈpaʊər əv ɑmˈnɪʃəns, ðə ˈbʊdə 
nuː ɔl θɪŋz ðæt ʃʊd bi noʊn. hi ˈfʊli 
ˈriəˌlaɪzd ˈɛvri fəˈnɑməˌnɑn — boʊθ 
ðə kənˈdɪʃənd ænd ði ˌʌnkənˈdɪʃənd./ 

Of all that should be known, the 
Buddha absolutely knew about each 
and everything from the beginning to 
the end. Here are the three attributes of 
the Omniscience: 

/ʌv ɔl ðæt ʃʊd bi noʊn, ðə ˈbʊdə 
ˈæbsəˌlutli nuː əˈbaʊt iːtʃ ænd ˈɛvriˌθɪŋ 
frəm ðə bɪˈɡɪnɪŋ tə ði ɛnd. hɪr ɑr ðə θriː 
ˈætrəˌbjuːts əv ði ɑmˈnɪʃəns:/ 

(1) Knowing all things to be known 
without exception, 

/(ˈwʌn) ˈnoʊɪŋ ɔl θɪŋz tə bi noʊn 
wɪˈðaʊt ɪkˈsɛpʃən,/ 

(2) Knowing the natural tendencies of 
the person who is going to hear the 
discourse, and 

/(tuː) ˈnoʊɪŋ ðə ˈnæʧ(ə)rəl ˈtɛndənsiz 
əv ðə ˈpɜrsən huː ɪz ˈɡoʊɪŋ tə hɪr ðə 
ˈdɪskɔrs, ænd/ 

(3) Knowing how to expound the 
discourse. 

/(θriː) ˈnoʊɪŋ haʊ tə ɪkˈspaʊnd ðə 
ˈdɪskɔrs./ 

After achieving the supreme 
Enlightenment, the Buddha, rejoicing 
at his conquest, uttered the following 
Verse of Victory. 

/ˈæftər əˈʧivɪŋ ðə səˈprim 
ɛnˈlaɪtənmənt, ðə ˈbʊdə, riˈʤɔɪsɪŋ ət 
hɪz ˈkɑŋkwɛst, ˈʌtərd ðə ˈfɑloʊɪŋ vɜrs 
əv ˈvɪktəri./ 

95 



 

Anekajāti saṃsāraṃ​
 sandhāvissaṃ anibbisaṃ​
 Gahakārakaṃ gavesanto​
 dukkhā jāti punappunaṃ. 

Gahakārakadiṭṭho si​
 Puna gehaṃ na kāhasi​

 Sabbā te phāsukā bhaggā​
 gahakutaṃ visaṃkhitaṃ​
 Visaṅkhāragataṃ cittaṃ​

 taṇhānaṃ khayam ajjhagā. 

  

Through many a birth I wandered in 
Saṃsāra, seeking, but not finding, the 
builder of the house. Sorrowful is to be 
born again and again. 

/θruː ˈmɛni ə bɜrθ aɪ ˈwɑndərd ɪn 
sʌmˈsɑrə, ˈsikɪŋ, bʌt nɑt ˈfaɪndɪŋ, ðə 
ˈbɪldər əv ðə haʊs. ˈsɔroʊfəl ɪz tə bi 
bɔrn əˈɡɛn ænd əˈɡɛn./ 

O! house-builder! Thou art seen. Thou 
shalt build no house again. All thy 
rafters are broken. Thy ridge-pole is 
shattered. 

/oʊ! haʊs-ˈbɪldər! ðaʊ ɑrt sin. ðaʊ ʃælt 
bɪld noʊ haʊs əˈɡɛn. ɔl ðaɪ ˈræftərz ɑr 
ˈbroʊkən. ðaɪ rɪʤ-poʊl ɪz ˈʃætərd./ 

My mind has attained the 
unconditioned. 

/maɪ maɪnd hæz əˈteɪnd ði 
ˌʌnkənˈdɪʃənd./ 

Achieved is the end of craving. /əˈʧivd ɪz ði ɛnd əv ˈkreɪvɪŋ./ 

  

  

The Buddha gained the great Omniscience (toàn tri), Sabbaññutañāṇa, in his last 
existence as he had accomplished the Ten Perfections (Thập Ba-la-mật), the Three 
Noble Practices (Tam học: Giới, Định, Tuệ) and the five Great Sacrifices (Ngũ đại thí). 

1.​ Q: What did the Buddha gain in his last existence?​
 

2.​ Q: What are the Ten Perfections?​
 

3.​ Q: Besides the Ten Perfections, what else had the Buddha accomplished?​
 

96 



 

By the power of Omniscience (toàn tri), the Buddha knew all things that should be 
known. He fully realized every phenomenon (pháp) — both the conditioned (hữu vi) 
and the unconditioned (vô vi, Niết-bàn). 

1.​ Q: By what power did the Buddha know all things?​
 

2.​ Q: What did the Buddha fully realize?​
 

3.​ Q: What does “the unconditioned” refer to in Theravāda Buddhism?​
​
 

Of all that should be known, the Buddha absolutely knew about each and everything 
from the beginning to the end. Here are the three attributes of the Omniscience (toàn 
tri):​
 (1) Knowing all things to be known without exception,​
 (2) Knowing the natural tendencies (khuynh hướng tâm) of the person who is going to 
hear the discourse (bài thuyết pháp), and​
 (3) Knowing how to expound (giảng giải) the discourse. 

1.​ Q: How many attributes of Omniscience are there?​
 

2.​ Q: What does the second attribute describe?​
 

3.​ Q: What is the third attribute of Omniscience?​
​
 

After achieving the supreme Enlightenment (Vô thượng Chánh giác), the Buddha, 
rejoicing at his conquest, uttered the following Verse of Victory (Kệ Chiến thắng). 

1.​ Q: What did the Buddha achieve?​
 

2.​ Q: What did the Buddha utter after Enlightenment?​
 

3.​ Q: How did the Buddha feel at his conquest?​
 

97 



 

Through many a birth I wandered in Saṃsāra, seeking, but not finding, the builder of 
the house. Sorrowful is to be born again and again. 

1.​ Q: What was the Buddha seeking during many births?​
 

2.​ Q: What is sorrowful according to this verse?​
 

3.​ Q: Where did the Buddha wander through many births?​
 

O! house-builder! Thou art seen. Thou shalt build no house again. All thy rafters are 
broken. Thy ridge-pole is shattered. 

1.​ Q: Who is addressed as the house-builder?​
 

2.​ Q: What will the house-builder no longer do?​
 

3.​ Q: What does “All thy rafters are broken” mean?​
 

My mind has attained the unconditioned.​
 Achieved is the end of craving. 

1.​ Q: What has the Buddha’s mind attained?​
​
 

2.​ Q: What is the end of craving called in Theravāda Buddhism?​
​
 

3.​ Q: What is the final result of ending craving? 

  

1. The Buddha gained the great Omniscience, Sabbaññutañāṇa, in his last 
existence. 

  

2.   He had accomplished the Ten Perfections, the Three Noble Practices and the 
five Great Sacrifices. 

  
98 



 

3.  By the power of Omniscience, the Buddha knew all things that should be 
known. 

  

4. He fully realized every phenomenon -- both the conditioned and the 
unconditioned. 

  

5.  Of all that should be known, the Buddha absolutely knew about each and 
everything from the beginning to the end. 

  

6.     Knowing all things to be known without exception. 

  

7. Knowing the natural tendencies of the person who is going to hear the 
discourse. 

  

8.  Through many a birth I wandered in Saṃsāra, seeking, but not finding, the 
builder of the house. 

  

9.     O! house-builder! Thou art seen. Thou shalt build no house again. 

  

10.  My mind has attained the unconditioned. Achieved is the end of craving. 

  

 

 

 

 

 

 

 

99 



 

B5(3): 49 ngày sau khi thành tựu Phật quả 
1.​ Đức Phật ngụ ở bảy chỗ 

Nguồn tài liệu: (Tham khảo) 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194 
 

(1) Tuần lễ trên vô địch bảo tọa (Pallaṅka Sattāha) 

Sau khi chứng đắc Phật quả như vậy, vào lúc rạng sáng của ngày mười sáu tháng Vesakha (tháng tư), Đức 
Phật xuất khỏi cảm hứng kệ (udāna) và trong khi đang ngồi trên Vô địch bảo tọa, Ngài khởi lên ý nghĩ: 

“Để đạt được Vô địch bảo tọa này, Ta đã phải đi từ kiếp này sang kiếp khác suốt bốn asaṅkhyeyya và một 
trăm ngàn đại kiếp, thực hành mười pháp Ba-la-mật một cách phi thường. Trong bốn asaṅkhyeyya và một 
trăm ngàn đại kiếp, để có được Vô địch bảo tọa này, đã nhiều lần Ta cho đi đầu của mình kèm theo vương 
miện quí báu; đã nhiều lần Ta cho tim và mắt của mình; đã nhiều lần Ta cho đến bất cứ ai xin đứa con trai 
yêu quý như Jāli, đứa con gái yêu quý như Kanhajinā và người vợ như Maddī, làm nô lệ. Đây là Bảo tọa mà 
khi ngồi trên nó, Ta đã hoàn toàn thắng phục Ngũ ma. Chỗ ngồi đầy oai lực và kiết tường. Khi ngồi trên bảo 
tọa này, tất cả mọi ước nguyện của Ta, cả ước nguyện thành Phật đều được thành tựu viên mãn. Ta sẽ không 
vội rời khỏi Bảo tọa này nơi mà Ta chịu ơn rất nhiều.” 

Như vậy, Đức Phật đã trải qua bảy ngày trên Vô địch bảo tọa, nhập vào tứ thiền dẫn đến chứng đắc 
Arahatta-phala với trên một trăm ngàn koṭi pháp chứng. 

Suốt ngày mười sáu tháng Vesakha, trú trong định của thiền quả như vậy, Đức Phật thọ hưởng sự an lạc của 
trạng thái giải thoát (vimutti - an lạc của đạo quả A-la-hán). Trong canh đầu của đêm, Ngài quán pháp 
Duyên khởi (Paṭiccasampuddā): “Avijjā paccayā saṅkhārā - do vô minh (avijjā), ba loại hành (saṅkhāra): 
phúc hành (puññābhi-saṅkhāra), phi phúc hành (apuññābhi-saṅkhāra), và bất động hành 
(anañjabhi-saṅkhāra) sanh khởi.” Bắt đầu bằng cách này, Đức Phật tiếp tục quán quá trình sanh khởi của 
vòng đau khổ theo thứ tự xuôi (thuận thứ). Ngài lại quán : “avijjāya tv’eva asesavirāganirodho saṅkhāra 
nirodhā - do sự diệt tắt của vô minh bởi A-la-hán đạo, ba loại hành: puññābhi-saṅkhāra, apuññābhi-saṅkhāra 
và anañjabhi-saṅkhāra cũng diệt.” Bắt đầu bằng cách quán như vậy, Đức Phật tiếp tục quán quá trình diệt 
của vòng đau khổ theo thứ tự nghịch (nghịch thứ). 

(Ở đây cần đặc biệt chú ý rằng, dầu Đức Phật đã liễu tri tất cả các Pháp, Ngài chỉ quán pháp Duyên khởi 
(Paticcasamuppāda) theo thứ tự xuôi và ngược bởi vì khi Ngài đi vào pháp thiền Quán, Ngài bắt đầu bằng 
pháp quán này và cũng vì giáo lý này rất vi tế thâm diệu và khó hiểu). 

Khi Đức Phật quán đi quán lại pháp Duyên khởi này theo thứ tự cả xuôi lẫn ngược, Ngài càng thấy rõ hơn, 
sâu rộng hơn quá trình sanh khởi của vòng khổ đau trong saṁsāra theo thứ tự xuôi như sau: do sự khởi sanh 
của các nguyên nhân như vô minh, v.v... thì khởi sanh liên tục các quả như hành, v.v... Dường thế ấy, Đức 
Phật cũng biết rõ quá trình diệt tắt của luân hồi khổ theo thứ tự nghịch như sau: do sự diệt tắt của các 
nguyên nhân như vô minh, v.v... thì có sự diệt tắt các kết quả như hành, v.v... Sự quán xét này làm khởi sanh 
liên tục trong dòng tâm của Đức Phật một loạt những đổng lực tâm đại hạnh, câu hành hỉ, tương ưng trí, vô 
trợ (mahā-kriyā somanassasahagata ñāṇasampayutta asaṅkhārika javana). 

100 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194


 

Khi một cái bình đựng bơ lỏng hoặc dầu đầy đến miệng thì lượng thừa sẽ tràn ra ngoài; tương tự, khi tâm 
của Đức Phật ngập tràn hỷ lạc do trí tuệ thông suốt pháp Duyên khởi càng lúc càng rõ rệt hơn thì tâm của 
Đức Phật cũng tràn đầy hoan hỉ kệ như sau: 

Yadā have pātubhavanti dhamma 

ātāpino jhāyato brāhmanassa 

Athassa kankhā vapayanti sabba 

Yato pājanāti sahetudhammaṁ. 

Khi ba mươi bảy Pháp trợ đạo (Bodhipakkhiya Dhamma) xuất hiện một cách sống động trong dòng tâm của 
vị arahat, bậc đã đoạn trừ tất cả điều ác, bậc có sự nỗ lực chân chánh để thiêu đốt một ngàn năm trăm 
phiền não, có pháp thiền vững chắc đến mức độ chứng đắc An chỉ định (Appanā-jhāna), nhờ pháp quán về 
ba đặc tánh vô thường, khổ và vô ngã của nhiều đề mục thiền chỉ như Hơi thở vô ra và Danh sắc uẩn. Do 
sự xuất hiện sống động của ba mươi bảy Pháp Trợ đạo, vị ấy liễu tri khổ uẩn bao gồm vô minh, v.v... là 
nhân và hành, là quả. Do thấy rõ pháp Duyên khởi (Paticcasamuppāda) này, tất cả mọi hoài nghi liên quan 
đến các pháp hoặc tất cả mười sáu hoài nghi liên quan đến danh sắc mà xảy ra trong ba thời (quá khứ, hiện 
tại và vị lai) do vô minh không thấy Paticcasamuppāda. Tất cả hoài nghi ấy đều biến mất trong dòng tâm 
của vị A-la-hán ấy, như những giọt sương tan biến theo sức nóng mạnh mẽ của ánh sáng ban mai. 

Đến canh giữa của đêm, Đức Phật quán đi quán lại Paticcasamuppāda theo thứ tự thuận nghịch suốt cả canh 
ấy. Khi Ngài quán như vậy thì trí tuệ liễu tri Niết bàn, sự diệt tắt của nguyên nhân, càng lúc càng rõ ràng 
hơn. Điều này dẫn đến sự sanh khởi trong dòng tâm của Ngài một loạt những đổng lực tâm đại hạnh, câu 
hành hỉ, tương ưng trí và vô trợ (mahā-kriyā somanassa-sahagata ñāṇasampayutta asaṅkhārika javana). Vì 
Ngài không thể kềm chế hỉ lạc ấy, Ngài lại thốt lên một bài kệ hoan hỉ tựa như hỉ lạc đang tuôn tràn ra 
ngoài: 

Yadā have pātubhavanti dhammā 

ātāpino jhāyato brāhmanassa. 

Atthassa kaṅkhā vapayanti sabha 

yato khayaṁ paccayānaṁ avedi. 

Khi ba mươi bảy Pháp Trợ đạo xuất hiện sống động trong dòng tâm của vị A-la-hán, bậc đã đoạn trừ tất cả 
điều ác, bậc có sự nỗ lực chân chánh, để thiêu đốt một ngàn năm trăm phiền não, có pháp thiền vững chắc 
đạt đến mức độ An chỉ định (Appanā-jhāna), nhờ pháp quán về ba đặc tánh vô thường, khổ và vô ngã của 
nhiều đề mục thiền như hơi thở vô ra và danh sắc uẩn. Do sự xuất hiện sống động của ba mươi bảy Pháp 
Trợ bồ đề, Ngài thông đạt Niết bàn vô vi, sự diệt tắt của tất cả các nhân như vô minh, v.v... Nhờ thấy rõ vô 
vi Niết bàn tối thượng, còn được gọi là sự diệt tắt các nhân (paccayakkhaya), tất cả mọi hoài nghi xảy ra 
trong ba thời do bởi vô minh không thấy Niết bàn đều biến mất trong dòng tâm của vị A-la-hán ấy, như 
những giọt sương tan biến theo sức nóng của mặt trời ban mai. 

Qua canh cuối của đêm, Đức Phật quán pháp Paticcasamuppāda lập đi lập lại theo thứ tự thuận nghịch suốt 
canh. Khi Ngài quán như vậy thì trí tuệ liễu tri thánh đạo của Ngài thấy thông suốt quá trình khởi sanh liên 
tục và sự diệt tắt của vòng khổ đau trở nên càng lúc càng rõ rệt. Điều này dẫn đến sự khởi sanh liên tục 
trong dòng tâm của Ngài một loạt những đổng lực tâm đại hạnh, câu hành hỉ, tương ưng trí và vô trợ 

101 



 

(mahā-kriyā somanassa-sahagata ñāṇasampayutta asaṅkhārika javana). Bởi vì Ngài không thể kềm chế hỉ 
lạc ấy, Ngài lại thốt lên bài cảm hứng kệ thứ ba tựa như hỉ lạc đang tuôn tràn ra ngoài. 

Yadā have pātubhavanti dhammā 

ātāpino jhāyato brahmanassa 

vidhūpayaṁ tiṭṭhati mārasenaṁ 

sūriyo va obhāsayaṁ antalikkhaṁ. 

Khi ba mươi bảy Pháp trợ đạo xuất hiện sống động trong dòng tâm của vị A-la-hán, bậc đã đoạn trừ tất cả 
điều ác, bậc có sự nỗ lực chân chánh để thiêu đốt một ngàn năm trăm phiền não, có pháp thiền vững chắc 
đạt đến An chỉ định, nhờ pháp quán về ba đặc tánh vô thường, khổ và vô ngã của nhiều đề mục thiền như 
hơi thở vô ra và danh sắc uẩn. Như mặt trời mọc trên đỉnh núi Yugandhara, chiếu sáng khắp bầu trời; cũng 
vậy, vị A-la-hán ấy nhờ ba mươi bảy Pháp Trợ đạo, đã đánh tan mười đạo binh ma như dục, v.v... và sáng 
chói bằng ngọn đuốc trí tuệ của vị ấy giống như mặt trời. 

(Trong bộ Udāna Pāḷi, có giải thích rằng suốt canh đầu của đêm, pháp Paticcasamuppāda được quán theo 
thứ tự xuôi; suốt canh giữa pháp được quán theo thứ tự ngược và suốt canh cuối của đêm pháp được quán 
theo thứ tự cả xuôi lẫn ngược. Lời giải thích này, ám chỉ sự quán pháp của Đức Phật vào đêm thứ bảy, đêm 
cuối cùng của tuần lễ ngụ trên Vô địch bảo tọa). 

Sau khi quán pháp Paticcasamuppāda thứ tự thuận và nghịch suốt cả ba canh của đêm trong ngày mười sáu 
tháng Vesakha, Đức Phật đã thốt lên ba bài cảm hứng kệ kể trên - thứ hai, thứ ba, thứ tư, thứ năm, thứ sáu 
và thứ bảy cũng vậy, Ngài vẫn ngồi trên Vô địch bảo tọa, thọ hưởng an lạc của Đạo A-la-hán. 

  

(2) Tuần lễ ngắm nhìn (Animisa Sattāha) 

(Bảy ngày Đức Phật nhìn chăm chú vào Đại thọ Bồ-đề và Vô- địch bảo tọa mà không hề nhắm mắt thì được 
gọi là Animisa sattāha) 

Sau khi chứng đắc Phật quả và thọ hưởng sự an lạc của Đạo Quả A-la-hán, Đức Phật vẫn ngồi trên Vô địch 
bảo tọa suốt bảy ngày trong tư thế ngồi kiết già. Trong dòng tâm của một số chư thiên và Phạm thiên còn 
phàm phu (khác với chư thiên và Phạm thiên bậc thánh biết được những ân đức của Đức Phật, một phần là 
do đã chứng đắc Đạo Quả trong thời kỳ của các vị Phật quá khứ), khởi sanh những hoài nghi rằng : “Đến 
giờ mà Đức Phật vẫn chưa rời khỏi bảo tọa. Ngoài những ân đức mà Ngài đã có, phải chăng vẫn còn những 
ân đức khác giúp Ngài có thể chứng đắc Phật quả?” 

Rồi đến ngày thứ tám, Đức Phật xuất khỏi thiền quả, ra khỏi sự thọ hưởng pháp giải thoát. Khi biết được 
những hoài nghi của chư thiên và Phạm thiên, Đức Phật bay vào không trung thị hiện Song thông gồm nước 
và lửa để đoạn diệt những hoài nghi của họ. (Song thông được thị hiện ở đây tại cây đại thọ Mahābodhi, 
song thông ấy cũng được thị hiện trước hội chúng quyến thuộc của Đức Phật tại kinh thành Kapilavatthu, và 
cũng được thị hiện trước hội chúng do ngoại đạo sư Pathikaputta dẫn đầu ở kinh thành Vesali, song thông 
này giống như song thông được thị hiện gần cây xoài Kandamba. Sự mô tả chỉ tiết của phần cuối sẽ được 
trình bày sau). 

Sau khi đoạn trừ các hoài nghi trong tâm của chư thiên và Phạm thiên bằng sự thị hiện Song thông gồm 
nước và lửa, Đức Phật từ không trung đi xuống và đứng thẳng như cột trụ bằng vàng tại chỗ ở hướng Đông 
Bắc của Vô địch Bảo tọa. Rồi với ý nghĩ: “Ta quả thực đã chứng đắc Nhất thiết trí trên Vô địch bảo tọa 

102 



 

này.” Ngài trải qua bảy ngày đứng thẳng không nhắm mặt, chỉ nhìn chăm chú vào Bảo tọa và Đại thọ Bồ-đề, 
nơi mà Ngài đã chứng đắc A-la-hán đạo trí (Arahatta-magga-ñāṇa) và Nhất thiết trí (sabbañuta-ñāṇa) do kết 
quả của những pháp Ba-la-mật mà Ngài đã thực hành suốt bốn asaṅkhyeyya và một trăm ngàn đại kiếp. Nơi 
đó được gọi là Animisa Cetiya. 

  

(3) Tuần lễ kinh hành (Cankama Sattāha) 

Đến tuần lễ thứ ba, Đức Phật đi kinh hành trên con đường châu báu do chư thiên và Phạm thiên tạo ra và 
trải dài từ đông sang tây nằm giữa Vô địch bảo tọa (Aparājita pallaṅka) và nơi Đức Phật đứng (Animissa 
cetiya), đồng thời Ngài cũng quán các pháp và nhập vào quả định (phala-samāpatti). Chỗ ấy được gọi là 
Ratanācankama Cetiya. 

  

(4) Tuần lễ tại Bảo ốc (Ratanāghara Sattāha) 

Vào tuần lễ thứ tư, Đức Phật quán pháp vi diệu Abhidhammā trong khi đang ngồi kiết già trong bảo ốc bằng 
vàng (Ratanāghara) do chư thiên và Phạm thiên tạo ra ở hướng đông bắc của đại thọ bồ-đề. Theo bộ 
Jinālaṅkāra Tīkā, khi Đức Phật ngồi kiết già trong Bảo ốc và quán pháp, dò xét những chúng sanh hữu 
duyên để tế độ, Ngài thông suốt quá trình của pháp hành bao gồm giới (sīla), định (simādhi) và tuệ (paññā). 
Những chúng sanh hữu duyên trong các cõi nhân loại, chư thiên và Phạm thiên chứng đắc đạo quả và Niết 
bàn nhờ an trú trong giới nhờ có tâm tập trung do định (sāmadhi) và nhờ nỗ lực tinh tấn trong pháp quán do 
tuệ (paññā). Do đó, Đức Phật trước hết quán về tạng Luật (Viniya Piṭaka) trong đó giảng dạy về giới (sīla), 
rồi đến tạng Kinh (Sutta Piṭaka) giảng dạy về định (samādhi), và cuối cùng quán về tạng Abhidhamma 
Piṭaka là tạng dạy về tuệ (paññā). Khi Ngài quán tạng Abhidhamma Piṭaka, trước hết Ngài quán sáu bộ có 
nội dung ít cao siêu hơn, đó là Dhammasaṅganī Vibhaṅga, Dhātukathā, Puggala Paññatti, Kathā Vatthu và 
Yamaka. Lúc ấy hào quang sáu màu của Ngài không phát ra vì Nhất thiết trí của Ngài rất quảng đại mà giáo 
lý trong đó thì tương đối hữu hạn. Nhưng khi Ngài quán về bộ thứ bảy, bộ Paṭṭhāna với vô số phương pháp 
(anantanaya samanta), Nhất thiết trí của Ngài tìm thấy cơ hội để phát ra hào quang cực mạnh của nó (như 
con cá khổng lồ Timiñgala, dài một ngàn yojana, có dịp vùng vẫy trong đại dương to lớn). 

Khi Đức Phật suy xét những điểm vi tế và thậm thâm nhất trong tất cả giáo lý Paṭṭhāna với vô số phương 
pháp thì dòng tâm của Đức Phật khởi sanh hỉ lạc to lớn. Do hỉ lạc như vậy, máu huyết của Ngài trở nên 
trong sáng hơn; do máu huyết trong sáng, da của Ngài tinh khiết hơn; do da tinh khiết, vầng hào quang có 
kích thước bằng một ngôi nhà hay một quả núi phát ra từ phần thân trước của Ngài và tỏa ra xuyên thấu vô 
số thế giới ở về hướng Đông, như voi chúa Chaddanta bay xuyên qua bầu trời. Tương tự vậy, hào quang 
xuất hiện từ phần thân sau của Đức Phật xuyên thấu vô số thế giới về hướng tây; hào quang từ bên phải của 
Đức Phật chiếu sáng vô số thế giới về hướng nam; hào quang phát ra từ bên trái chiếu sáng vô số thế giới về 
hướng bắc. Và từ dưới hai bàn chân của Đức Phật, hào quang màu san hô phát xuyên khoảng không gian 
bên dưới sau khi xuyên qua lớp đất, lớp nước, và lớp gió, như sợi dây chuyền bằng ngọc bích được làm cho 
quay tròn, những quả cầu của hào quang màu xanh nổi lên nối tiếp nhau từ trên đầu của Ngài thấu đến 
không gian ở bên trên sau khi đi xuyên qua sáu cõi chư thiên và hai mươi cõi Phạm thiên. Vào lúc ấy, vô số 
chúng sanh trong vô số thế giới đều ánh lên sắc vàng. 

Chú thích: Hào quang phát ra từ thân của Đức Phật, vào ngày Ngài quán giáo lý Paṭṭhāna, cho đến bây giờ 
vẫn còn tiếp tục đi sâu đến vô số thế giới như là chuỗi liên tục của sắc do thời tiết sanh (utujarūpa). Những 
bài kệ tán dương hào quang sáu màu (Chabbaṇa-raṁsi Buddha Vandanā) Về vấn đề này, những bài kệ tán 

103 



 

dương hào quang sáu màu của Đức Phật và những bản dịch của chúng do Mahāvisuddhārāma Sayadaw 
thực hiện sẽ được nêu ra để đem lại lợi ích cho những người muốn tầm cầu trí tuệ (sutakāmi). 

(1) Sāttasattāhamajjhambi​
 nātho yo sattā sammasi​

 patvā samantapaṭṭhānaṃ​
 okāsaṁ labhate tadā. 

Đức Phật, Đấng Thế Tôn sanh trong ba cõi, suy xét về bảy bộ Abhidhammā, đó là Dhammasaṅganī, 
Vibhaṅga, Dhātukathā, Puggala Paññatti, Kathāvatthu, Yamaka và Paṭṭhāna trong khi đang ngụ trong ngôi 
nhà bằng châu báu (ratanāghara) suốt tuần lễ thứ tư. Ngài suy xét bằng Nhất thiết trí - thậm thâm, vi tế và 
quảng đại vô song, là kết quả của những pháp Ba-la-mật phi thường được thực hành trải qua vô số đại 
kiếp. Sau đó, khi vận dụng trí tuệ Ngài thâm nhập vào giáo lý Paṭṭhāna, mà bằng nhiều phương pháp mới, 
sâu rộng hơn đại dương có kích thước tám mươi bốn ngàn do tuần, được bao quanh bởi rặng núi đá. Sau 
khi thâm nhập vào giáo lý Paṭṭhāna như vậy, Nhất thiết trí của Ngài, thậm thâm, vi tế và hùng mạnh vô 
song, là kết quả của những pháp Ba-la-mật phi thường đã được thực hành trải qua nhiều đại kiếp, có cơ hội 
để phô diễn tánh rực rỡ của nó. 

(2) Yojanānaṃ satāyāmo​
 pañca timirapiṅgalo​

 kīl’okāsaṁ samudd’eva​
 gambhīre labhate yathā. 

Đây là ví dụ chứng minh; có một con cá khổng lồ tên là Timirapiṅgala, dài năm trăm do tuần. Con cá này 
được dịp vẫy đuôi, bơi lội và nô giỡn trong đại dương sâu tám ngàn do-tuần, bao quanh bởi những dãy núi 
đá. Tương tự, Nhất thiết trí của Đức Phật, thậm thâm, vi diệu và hùng mạnh vô song, là kết quả của những 
pháp Ba-la- mật phi thường đã được tu tập trải qua nhiều đại kiếp liên tục, có cơ hội phô diễn tánh rực rỡ 
của nó. 

(3) Sammantassa taṁ 

tadā satthu sarīrato 

Taṁ taṁ dhāvanti chabbaṇṇā 

lohitādi-pasīdanā. 

Khi Ngài có dịp phô diễn như vậy, thì hào quang sáu màu – xanh, vàng, đỏ, trắng, hồng và màu hỗn hợp 
của những màu này trải phủ khắp các chỗ, bên phải và bên trái, phía trước và phía sau, bên trên và bên 
dưới, từ thân cao mười tám hắc tay của Đức Phật. Do bởi trạng thái trong suốt và phát sáng của máu huyết, 
v.v... của Đức Phật khi Ngài đang quán pháp Paṭṭhāna vi diệu như những hạt nguyên tử. Bậc đạo sư thốt ra 
những lời khuyến giáo đến chúng sanh trong ba cõi gồm nhân loại, chư thiên và Phạm thiên. 

(4) Nīlāyo nīlaṭṭhānehi 

pitodātā ca lohitā 

tamhā tamhā tu mañjeṭṭhā 

nikkhamiṁsu pabhassarā. 

104 



 

Từ những phần màu xanh trên thân của Đức Phật như tóc và con ngươi, phát ra những tia hào quang màu 
xanh có kích thước bằng ngôi nhà hay quả núi. Hào quang có màu hơi xám, hơi xanh và hơi xanh lục như 
màu của hạt đậu xanh, hoa sen xanh chiếu sáng rực rỡ làm cho toàn thể trời đất có màu xanh, hoặc xanh như 
những cái quạt bằng ngọc bích và những chiếc khăn đang phe phẩy nhẹ nhàng, êm ả, đã tỏa sáng liên tục từ 
ngày Đức Phật quán pháp Paṭṭhāna cho đến chiều hôm nay. Những phần màu vàng trên thân của Đức Phật 
như da của Ngài, phát ra những tia hào quang màu vàng có kích thước bằng ngôi nhà hay quả núi. Chiếu 
sáng rực rỡ, hào quang bao trùm khắp mười phương làm cho tất cả thân phủ vàng như những tấm vải vàng 
được trải ra trên một khu vực rộng lớn hay như bột nghệ và hoa kanikara bằng bạc khắp không trung, đã tỏa 
sáng liên tục từ ngày Đức Phật quán pháp Paṭṭhāna cho đến chiều hôm nay. Những phần màu trắng trên thân 
của Đức Phật như xương, răng và những phần trắng của hai con mắt, những tia hào quang màu trắng có kích 
thước bằng ngôi nhà hay quả núi. Chiếu sáng rực rỡ, những tia hào quang ấy giống như dòng sữa tuôn ra 
khắp quanh từ cái bình bằng bạc, hay như cái lọng bằng bạc che khắp bầu trời, hoặc như những chiếc quạt 
bằng bạc phe phẩy nhẹ nhàng và êm ả từ những đám mây ở trên cao, hay như hoa lài trắng, hoa maghya, 
hoa sen trắng, hoa sumana và muggara được trộn chung với nhau, đã chiếu sáng liên tục từ ngày Đức Phật 
quán pháp Paṭṭhāna cho đến chiều hôm nay. Những phần màu đỏ trên thân của Đức Phật như mắt, thịt và 
máu, phát ra những tia hào quang đỏ có kích thước bằng ngôi nhà hay quả núi. Chiếu sáng một cách rực rỡ, 
hào quang đỏ giống như bột chì đỏ, sơn dầu chảy, hoa hồng, hoa parijata của Ấn độ, làm cho mặt đất và mặt 
nước và toàn thể không gian được nhuộm màu đỏ, đã tỏa sáng liên tục từ ngày Đức Phật quán pháp Paṭṭhāna 
cho đến chiều hôm nay. 

Ngoài ra, từ những chỗ khác trên thân của Đức Phật phát ra những tia hào quang có những màu đậm và nhạt 
(mañjettha) do sự pha trộn của màu đen, đỏ và xanh và những tia hào quang có những màu óng ánh, lấp 
lánh và chói lọi (pabhassara) có kích thước bằng ngôi nhà hoặc quả núi. Chiếu sáng rực rỡ, hào quang giống 
như tia chớp trong trời suốt tháng Vesakha, hoặc như những tia lửa loé sáng, đã chiếu sáng từ ngày Đức 
Phật quán pháp Paṭṭhāna cho đến chiều hôm nay. 

(5) Evaṃ chabbaṇṇaraṁsiyo 

etā yāvajjavāsarā 

sabhā disā vidhāvanti 

pabhā nassanti tatthikā. 

Như vậy, hào quang sáu màu, gồm xanh, vàng, đỏ, trắng, xám và sáng lấp lánh đã chiếu khắp mười phương 
cho đến hôm nay - thời gian mà giáo pháp của Đức Phật vẫn còn chiếu sáng. Hào quang phát ra từ thân và 
hào quang của chư thiên và Phạm thiên chiếu sáng từ những cây Như ý hoặc những cây kapparukkha, 
những lạc viên, cung điện chiếu sáng toàn thể mười ngàn thế giới chỉ bằng mười ngón tay của họ, tất cả 
hào quang ấy đều biến mất khi chạm phải hào quang sáu màu của Đức Phật. 

(6) Iti chabbaṇṇaraṁsitā 

aṅgiraso ti nāmaso 

loke patthaṭagunaṃ taṁ 

vande Buddhaṁ namassiyaṁ. 

Đức Phật, Thế Tôn, bậc có danh hiệu Angirasa vì Ngài có hào quang sáu màu, bậc có danh tiếng thấu khắp 
ba cõi, xứng đáng được toàn thể thế gian tôn kính cúng dường, bậc thông suốt Tứ diệu Đế như thấy rõ viên 

105 



 

ngọc trong lòng bàn tay. Con với thân ba mươi hai thể trược, con xin cúi đầu đảnh lễ Ngài khi hồi tưởng lại 
thời gian Thế Tôn còn tại tiền. Giáo lý Paṭṭhāna với phương pháp chia chẻ nhiều vô số như bầu trời, rộng 
lớn như quả đất và sâu thẳm như đại dương. Tuy vậy, Đức Phật, bằng Nhất thiết trí rộng lớn và mẫn tiệp, 
Ngài đã thông đạt hết giáo lý ấy trong vòng bảy ngày. 

Chỗ mà Đức Phật quán pháp bảo trong bảy ngày được gọi Ratanaghara-cetiya. 

  

(5) Tuần lễ tại cây Ajapāla 

Sau khi trải qua bốn tuần lễ (hai mươi tám ngày) gần cây Đại thọ Bồ-đề và vào tuần thứ năm Đức Phật đi 
đến cội cây đa Ajapāla, ở hướng Đông của cây Bồ-đề và trú ngụ bảy ngày dưới cội cây ấy, quán pháp và 
nhập quả định (phala-samāpatti) (Cây đa này được gọi là Ajapāla bởi vì đây là nơi mà những người chăn dê 
đến tụ họp và trú mát). Lúc bấy giờ, một vị Bà-la-môn không rõ tên họ, tánh tình ngã mạn và thô bạo, đi đến 
Đức Phật và chuyện trò vui vẻ với Ngài. Sau khi trao đổi những lời thăm hỏi vui vẻ, đáng ghi nhớ, vị 
Bà-la-môn ngã mạn đứng ở nơi thích hợp và hỏi Đức Phật. “Kính bạch Đức Gotama, những ân đức nào tạo 
nên một vị Bà-la-môn thực sự trong thế gian này? Phải tu tập pháp môn nào để trở thành bậc Thánh?” Ở 
đây, vị Bà-la-môn ngã mạn sẽ không thông đạt Tứ Diệu Đế cho dù Đức Phật thuyết pháp cho ông ta. Thực 
ra, những người nghe pháp kệ của Đức Phật trước khi Ngài thuyết bài kinh Chuyển pháp luân chỉ được lợi 
ích là có ấn tướng trong tâm mà thôi, như trường hợp hai vị thương buôn Tapussa và Bhallika chỉ được lợi 
ích qua sự quy y mà thôi, họ không bao giờ thông đạt Tứ Diệu Đế để chứng đắc Đạo Quả. Đó là pháp tánh 
(dhammata) hay qui luật tự nhiên (Sārattha Dīpanī Ṭīkā). Do vị Bà-la-môn ngã mạn không thể thâm nhập 
giáo pháp được (vì không phải là người có khả năng giác ngộ Tứ Diệu Đế), nên Đức Phật không thuyết 
pháp đến ông ta. Nhưng vì hiểu rõ ý nghĩa trong câu hỏi của vị Bà-la-môn, Đức Phật nói lên cảm hứng kệ 
này: 

Yo brahmaṇo bāhitapāpadhammo 

nihuṅhutṅko nikkasāvo yatatto 

vedantagū vusitabrahmacariyo 

dhammena so brahmavādaṃ vadeyya 

yass’ ussadā n’athi kuhiṅci loke. 

Vị A-la-hán được gọi là Bà-la-môn, là bậc đã đoạn diệt tất cả điều ác, đã thoát khỏi tánh thô bạo và ngã 
mạn; vị ấy đã thoát khỏi ô nhiễm; vị ấy chuyên tâm hành thiền hoặc vị ấy đã chế ngự tâm bằng giới; hay vị 
ấy đã đạt đến Niết bàn, sự diệt tận các pháp hữu vi qua tứ Đạo Tuệ (magga-ñāṇa), hoặc vị ấy đã đạt đến 
arahatta-phala, đỉnh cao của tứ magga-ñāṇa. Vị ấy đã thành tựu pháp hành của bậc thánh về Đạo dẫn đến 
Niết bàn. Trong thế gian này, nơi mà các pháp khởi sanh và hoại diệt, tuyệt đối không có năm bất thiện tăng 
thịnh pháp (ussadā) trong con người của vị A-la-hán đối với năm vật dục. Năm bất thiện pháp tăng thịnh ấy 
là tham ái tăng thịnh (rāg’ussāda), sân tăng thịnh (dos’ussāda), si tăng thịnh (moh’ussāda), ngã mạn tăng 
thịnh (mān’usada) và tà kiến tăng thịnh (diṭṭh’ussāda). Vị A-la-hán mà được gọi Bà-la-môn ấy sẽ dũng cảm 
công bố rằng : “Ta đích thực là một vị Bà-la-môn !” 

(Có nghĩa là : người được gọi là Bà-la-môn có bảy ân đức sau đây: (1) đã đoạn tận các điều ác, (2) thoát 
khỏi tánh thô bạo và cống cao ngã mạn, (3) thoát khỏi các pháp ô nhiễm, (4) tâm được chế ngự bằng giới, 

106 



 

(5) giác ngộ Niết bàn, (6) thành tựu thực hành bậc thánh của con đường Đạo và (7) tâm không còn sanh 
khởi năm bất thiện pháp tăng thịnh (ussada)). 

Sự chấp nhận thất bại của Ma Vương Ma vương đã theo sát Đức Phật suốt bảy năm để chờ có dịp tìm thấy 
lỗi lầm nơi Ngài, nhưng không thể có được cơ hội như vậy dù nhỏ nhất. Do đó, y đi đến Đức Phật khi Ngài 
đang ngồi dưới gốc cây đa Ajapāla và nói lên câu kệ sau đây: “Này ông Sa-môn Gotama, phải chăng do bị 
phiền não nên ông mới ngồi ở đây trong khu rừng này? Phải chăng ông đã bị mất mát của cải trị giá đến 
hằng trăm, hằng ngàn? Hay phải chăng ông ngồi đây trong khu rừng này vì ông đã phạm phải lỗi lầm 
nghiêm trọng trong một ngôi làng hay thị trấn mà không dám gặp mặt mọi người? Tại sao ông không kết 
bạn với mọi người? Ông hoàn toàn không có sự thân thiện với mọi người!” 

Đức Phật trả lời: “Này Ma-vương, Ta đã đoạn tận tất cả nguyên nhân của phiền não, ngay cả một chút điều 
ác Ta cũng không có. Hoàn toàn thoát khỏi lo âu, ta an trú trong hai loại định (jhāna). Ta đã cắt đứt hữu ái 
(bhava-taṅhā). Ta không luyến ái bất cứ điều gì, Ta sống an lạc trong hai loại định. (Trái ngược với điều 
ngươi nghĩ, Ta ngồi suy nghĩ nơi đây không phải vì thương tiếc cho sự mất mát của cải hoặc vì muốn được 
nó). 

Ma vương lại nói: “Này ông Sa-môn Gotama, trong thế gian này có một số người và một số Sa-môn chấp 
thủ những đồ vật quí giá của họ như vàng và bạc và những vật dụng như y phục, v.v... Họ cho rằng : “Cái 
này là của ta. Nếu tâm của ông cũng như những người này và những Sa-môn này mà bám chấp vào vàng, 
bạc ấy và y phục, v.v... thì ông không thoát khỏi quyền kiểm soát của ta trong ba cõi.” 

Đức Phật : “Này Ma vương, Ta không chấp thủ chút nào đối với những vật quí giá như vàng, bạc, v.v... và 
những vật dụng như y phục, v.v... khi nói rằng “Cái này là của ta.” “Này Ma-vương, hãy biết Ta là con 
người như vậy! Bởi vì Ta đã khước từ ba cõi, ngươi sẽ không bao giờ thấy được con đường của ta trong 
những vùng kiểm soát của ngươi như ba cõi hữu (bhava), bốn hình thức tái sanh (yoni), năm sanh thú (gati), 
bảy thức trú (viññanaṭhiti), và chín trú xứ của chúng sanh hữu tình.” 

Ma vương: “Này Sa-môn Gotama, nếu ông biết được con đường an toàn, thánh thiện dẫn đến Niết bàn thì 
ông hãy đi một mình. Tại sao ông muốn giảng dạy cho kẻ khác và tiếp độ họ?” 

Đức Phật: “Này Ma vương (dầu ngươi ra sức ngăn cản Ta đến mấy chăng nữa), Ta vẫn cứ giảng dạy cho họ 
con đường chân chánh của bậc Thánh dẫn đến Niết bàn nếu chư thiên, nhân loại và Phạm thiên yêu cầu Ta 
giảng dạy về con đường thánh thiện dẫn đến Niết bàn, thoát khỏi tử sanh.” 

Khi nghe vậy, Ma vương đã hết phương quanh co như con cua bị bọn trẻ trong làng đập gãy càng, bèn nói 
lên hai câu kệ chấp nhận thất bại: 

Medāvaṇṇaṅ ca pāsānaṁ, vāyaso anuparrigā 

apettha muduṁ vindema, api assādanā siyā. 

Aladdha tattha assādaṁ, vāyasetto apakkame 

kāko’va selamāsajja nibbijjāpema Gotama. 

“Đức Phật, danh hiệu Gotama, hậu duệ của Đại vương Mahāsammata! Ví như con quạ đói ngây ngô nhảy 
quanh tám hướng, đi quanh một tảng đá trông giống như cục mỡ và dùng mỏ mổ vào tảng đá ấy, vì nó nghĩ 
rằng nó sẽ kiếm được một miếng mỡ mềm với một ít thịt, hương vị của nó sẽ thật sự thơm ngon và tràn ngập 
khắp châu thân. Nhưng không thể kiếm được hương vị thơm ngon từ tảng đá ấy, con quạ ngớ ngẩn rời bỏ 
tảng đá. Giống như con quạ ngu si ấy, chẳng thưởng thức được chút hương vị nào dù đã ra sức mổ quanh 

107 



 

tảng đá giống như cục mỡ ấy, phải rời bỏ cục đá mà đi; chúng tôi từ bỏ, chịu thất bại trong buồn bã và 
chán nản tột độ, vì không thể thành công điều gì sau khi quấy nhiễu, xúc phạm và ngăn cản Ngài, thưa Thế 
Tôn.” 

  

Những đứa con gái của Ma Vương đến mê hoặc Đức Phật 

Sau đó, Ma vương ngồi trầm ngâm suy nghĩ như vầy : “Tuy ta luôn theo sát Đức Phật để tìm lỗi của Ngài, ta 
không thể tìm thấy nơi thái tử Siddhattha một lỗi nhỏ nào đáng chê trách. Giờ đây, thái tử Siddhattha đã 
thoát khỏi quyền kiểm soát của ta trong ba cõi.” Như vậy, y đã ngồi ủ rũ, buồn bã cô độc trên con đường 
chính không xa Đức Phật mấy và vạch xuống đất mười sáu đường kẻ sau khi xuy xét mười sáu vấn đề sau 
đây: 

1. “Không như thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn pháp Bố thí Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta. Vì lý do này, ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này Ma vương vạch đường kẻ thứ 
nhất. 

2. “Không như thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Giới Ba-la-mật trong những kiếp quá khứ của 
ta. Vì lý do này, ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ hai. 

3. “Không như thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Xuất gia Ba-la-mật trong những kiếp quá khứ 
của ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ ba. 

4. “Không như thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Trí tuệ Ba-la-mật trong những kiếp quá khứ 
của ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ tư. 

5. “Không như Thái Tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Tinh tấn Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ năm. 

6. “Không như Thái Tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Nhẫn nại Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ sáu. 

7. “Không như Thái Tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Chân thật Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ bảy. 

8. “Không như Thái Tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Chí nguyện Ba-la-mật trong những kiếp 
quá khứ của ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ tám. 

9. “Không giống như Thái Tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Từ Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ chín. 

10. “Không như thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn Xả Ba-la-mật trong những kiếp quá khứ của 
ta. Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ mười. 

11. “Không như thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn mười pháp Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta để có được Căn thượng hạ trí (Indriya-paropariyatti-ñāṇa). Vì thế ta không thể sánh bằng Thái 
tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ mười một. 

12. “Không như thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn các pháp Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta để có được ý lạc Tuỳ miên trí (āsayanusaya-ñāṇa). Vì thế ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý 
nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ mười hai. 

108 



 

13. “Không như Thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn mười pháp Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta để có được Đại bi định trí (mahā-karunā-samāpatti-ñāṇa). Vì thế, ta không thể sánh bằng Thái 
tử.” Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ mười ba. 

14. “Không như Thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn mười pháp Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta để có được Song thông trí (yamaka-pāṭihāriya-ñāṇa). Vì thế, ta không thể sánh bằng Thái tử.” 
Với ý nghĩ này, Ma vương vạch đường kẻ thứ mười bốn. 

15. “Không như Thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn mười pháp Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta để có được Vô chướng trí (anāvaraṇa-ñāṇa). Vì thế, ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ 
này, Ma vương vạch đường kẻ thứ mười lăm. 

16. “Không như Thái tử Siddhattha, ta chưa thực hành viên mãn mười pháp Ba-la-mật trong những kiếp quá 
khứ của ta để có được Nhất thiết trí (sabbaññuta-ñāṇa). Vì thế, ta không thể sánh bằng Thái tử.” Với ý nghĩ 
này, Ma vương vạch đường kẻ thứ mười sáu. 

Lúc bấy giờ, ba người con gái của Ma vương: Taṅhā, Arati và Rāga, nhìn quanh suy nghĩ: “Chúng ta không 
nhìn thấy cha của chúng ta. Hiện giờ ông đang ở đâu?” và chúng thấy Ma vương đang ngồi ủ rũ, gạch 
những đường kẻ trên mặt đất. 

Bởi vậy, chúng vội vã đi đến Ma vương và hỏi rằng: “Thưa cha, tại sao cha trông có vẻ buồn bã và tuyệt 
vọng như thế?” “Này các con,” 

Ma vương đáp lại: “Vị Sa-môn Gotama này đã thoát khỏi quyền kiểm soát của chúng ta trong 3 cõi. Dù ta 
đã theo sát vị ấy suốt bảy năm để tìm lỗi nơi vị ấy, nhưng ta không thể tìm thấy cơ hội nhỏ nhất để chỉ trích 
lỗi lầm của vị ấy. Do đó, ta rất buồn chán và tuyệt vọng.” 

“Thưa cha, xin đừng lo. Chúng con sẽ mê hoặc Sa-môn Gotama này và đem vị ấy về trước mặt cha.” Ba 
người con gái đã hứa với Ma vương như thế. ưRồi Ma vương đáp lại: “Này các con, không ai trong thế gian 
này có thể mê hoặc được Sa-môn Gotama. Ngài đã khéo an trú trong niềm tin bất động.” 

“Thưa cha, chúng con là phái nữ. Chúng con sẽ đưa vị ấy vào trong cạm bẩy dục tình và nhanh chóng đem 
vị ấy đến trước mặt cha. Xin đừng ưu tư, tuyệt vọng.” 

Khi nói vậy, ba cô gái đi đến trước mặt Đức Phật và nói lời dụ dỗ với Ngài rằng: “Kính thưa Sa-môn, hãy 
cho phép chúng con được hầu hạ Ngài. Chúng con sẽ cung kính ngồi dưới chân Ngài và làm thỏa mãn tất cả 
mọi nhu cầu của Ngài.” Tuy nhiên, Đức Phật không để tâm đến chúng, mắt Ngài khép lại, thọ hưởng sự an 
lạc của Niết bàn qua sự an trú thiền quả (phala-samapatti). 

Rồi ba người con gái của Ma vương lại bàn bạc với nhau như vầy: “Đàn ông có những sở thích khác nhau. 
Một số thích những cô gái trẻ và dịu dàng, số khác thích đàn bà ở thời kỳ đầu, một số thích đàn bà ở thời kỳ 
giữa. Bởi vậy, chúng ta hãy hóa làm các nữ nhân đủ loại tuổi tác và chiêu dụ vị Sa-môn này.” 

Do đó, mỗi nàng trong bọn họ hóa ra một trăm nữ nhân: 

(1) Một số mang tướng mạo những cô gái trẻ, 

(2) Một số mang tướng mạo những cô gái ở thời kỳ đầu, 

(3) Một số mang tướng mạo những thiếu phụ một con, 

(4) Một số mang tướng mạo những thiếu phụ hai con, 

(5) Một số mang tướng mạo những công nương ở thời kỳ giữa, 
109 



 

(6) Một số mang tướng mạo những mệnh phụ phu nhân. Tất cả đều có vẻ đẹp riêng của từng lứa tuổi. Rồi 
chúng đi đến Đức Phật sáu lần và nói lời mê hoặc như lần trước: “Kính bạch Sa-môn, hãy cho phép chúng 
con được hầu hạ Ngài, chúng con sẽ tôn kính ngồi dưới chân Ngài và làm thỏa mãn tất cả mọi nhu cầu của 
Ngài.” 

Y như trước, Đức Phật không để ý đến chúng mà vẫn ngồi nhắm mắt, nhập thiền quả định và thọ hưởng sự 
an lạc của Niết bàn. Sau đó, Đức Phật nói rằng: “Hãy đi đi, này chư thiên. Các ngươi ra sức dụ dỗ ta để 
được lợi ích gì? Các ngươi có thể làm như vậy đối với những kẻ chưa thoát khỏi tham (rāga), sân (dosa) và 
si mê (moha). Còn về phần Ta, Ta đã hoàn toàn đoạn diệt tham; Ta đã hoàn toàn đoạn diệt sân; Ta đã hoàn 
toàn đoạn diệt si mê.” Rồi Đức Phật nói lên hai câu kệ sau đây như đã được nêu ra trong Pháp cú kinh 
(Dhammapada Sutta). 

Yassa jitam nāvajīyati 

Jitamassa no yāti kosi loke 

taṁ Buddhaṁ ananta gocaraṁ 

apadaṁ kena padena nessatha. 

Yassa jālinī visattikā 

taṅhā natthi kahin ci netave 

taṁ Buddhaṁ ananta gocaraṁ 

apadaṁ kena padena nessatha. 

Đức Phật, sau khi đã chiến thắng phiền não, không còn gì để chiến thắng nữa. 

Không phiền não nào đã bị đoạn diệt còn đi theo Ngài. 

Đức Phật với trí tuệ vô biên đã thông suốt tất cả. 

Các ngươi sẽ dẫn Đức Phật đi bằng cách nào? 

Đức Phật không còn những yếu tố như ái dục (taṅhā) - 

giống như cái lưới trói buộc chúng sanh trong luân hồi, có đặc tánh của chất độc cực mạnh, đặc biệt có khả 
năng bám dính vào mọi thứ. 

Đức Phật ấy, với trí tuệ vô biên Ngài đã thông suốt tất cả, 

Bậc không còn những phiền não như tham ái. 

Các ngươi sẽ dẫn Ngài đi bằng cách nào? 

Sau khi nói lời tán dương Đức Phật, chúng nói với nhau rằng: “Cha của chúng ta đã nói đúng sự thật. 
Sa-môn Gotama này có những ân đức như Ứng cúng (Arahaṁ) và Thiện Thệ (Sugata), Ngài không thể dễ 
dàng bị mê hoặc bằng tham ái.” Ba nàng con gái của Ma vương bèn trở về với cha của chúng. 

  

Ý định của Đức Phật là sống tôn kính Pháp 

Khi Đức Phật đang ngụ dưới cội cây đa Ajapāla, Ngài suy nghĩ : “Sống mà không có sự tôn kính đến kẻ 
khác (không có ai để tôn kính) quả thật là phiền muộn. Ta nên đi đến ai để bày tỏ sự tôn kính? Ai đã đoạn 

110 



 

diệt tất cả phiền não? Ai đã đoạn trừ tất cả mọi điều ác?” Rồi Ngài tiếp tục suy gẫm: “Ta nên sống gần 
người mà hơn Ta về giới, định, tuệ và giải thoát, nhờ vậy giới, định, tuệ và giải thoát của Ta chưa hoàn hảo 
sẽ được hoàn hảo và viên mãn.” Rồi Đức Phật dò xét bằng Nhất thiết trí để tìm có ai hơn Ngài về giới, định, 
tuệ và giải thoát. Khi thấy rằng chẳng có nhân vật nào như vậy trong cả ba cõi. Ngài suy nghĩ : “Thật tốt 
thay nếu Ta sống chỉ tôn kính Đức Pháp mà Ta đã chứng đạt.” 

Vào lúc ấy, biết được ý định của Đức Phật, Phạm thiên Sahampati ngay lập tức hiện diện trước Đức Phật và 
sau khi đắp vào chiếc khăn quàng bên vai trái, đầu gối phải chạm đất, vị ấy chấp tay tôn kính và bạch rằng: 
“Bạch Đức Phật vinh quang, điều mà Ngài suy nghĩ là đúng. Thưa Đức Thế Tôn, chư Phật quá khứ cũng đã 
sống tôn kính Pháp, chư Phật đương lai cũng sẽ sống tôn kính Pháp. Thưa Đức Phật vinh quang, Ngài là vị 
Phật của hiện tại sống tôn kính Pháp”. Vị ấy cũng nói thêm ba câu kệ sau đây: 

Ye ca atītā Sambuddhā, ye ca Buddhā anāgatā, 

yo ce tarahi Sambuddho, bahīnaṁ sokanāsano. 

Sabbe saddhammagaruno vihaṁsu viharanti ca, 

atho pi viharissanti esā Buddhāna dhammatā 

tasmā hi attakāmena mahāttaṁ abhikankhit, 

saddhammo garukātabbo saraṁ Buddhāna sāsanaṁ. 

Bạch Đức Thế Tôn, có những vị Phật đã xuất hiện trong quá khứ, có những vị Phật sẽ xuất hiện trong tương 
lai và Ngài, vị Phật đang xuất hiện trong hiện tại, Bậc đoạn trừ ưu não của nhân loại, chư thiên và Phạm 
thiên. Tất cả chư Phật trong ba thời đều sống tôn kính Pháp, đang và sẽ sống tôn kính Pháp. Sống tôn kính 
Pháp là tục lệ của chư Phật Chánh đẳng giác. Do đó, Ngài muốn được lợi ích và muốn làm người được tôn 
kính trọng vọng, thì ngày đêm Ngài nên tôn kính Pháp bảo - tài sản của những bậc giới đức, những bậc 
hằng ghi nhớ trong tâm ba khía cạnh của Giáo Pháp. 

Sau khi nói lên ba câu kệ này, Phạm thiên Sahampati cung kính đảnh lễ Đức Phật, đi quanh Đức Phật rồi 
biến mất tại chỗ ấy và trở về cõi Phạm thiên. Sau khi biết rõ lời thỉnh cầu của Phạm thiên Sahampati là thích 
hợp đối với Ngài, Đức Phật sống chỉ tôn kính đến Pháp mà Ngài đã giác ngộ. (Về sau, chúng Tăng được 
tròn đủ bốn pháp quảng đại (mahātta), đó là (1) quảng đại về số lượng các vị trưởng lão (rattaññu-mahātta), 
(2) quảng đại về số thành viên của Tăng (vepulla-mahātta), (3) quảng đại về phạm hạnh pháp 
(brahmacariya-mahātta) và (4) quảng đại về số lượng bốn món vật dụng (lābhagga-mahātta). Lúc bấy giờ, 
Đức Phật cũng tỏ sự tôn kính đến Tăng (Saṅgha). Vì lý do này, khi di mẫu của Ngài - bà Mahā Pajapati 
Gotamī, dâng hai xấp vải để may y. Đức Phật nói rằng : “Thưa Di mẫu, hãy cúng dường vải may y ấy đến 
Tăng. Cúng dường đến Tăng trong đó có cả Như Lai.” Như vậy, Đức Phật rõ ràng đã bày tỏ sự tôn kính của 
Ngài đến Tăng). 

  

(6) Tuần lễ tại hồ Mucalinda (Mucalinda Sattāha) 

Sau khi trải qua bảy ngày quán pháp dưới cội cây đa Ajapāla, Đức Phật rời khỏi cội cây ấy và đi đến cây 
Mucalinda ở về hướng đông gần cây đại thọ bồ đề. Dưới cội cây Mucalinda, Đức Phật trải qua bảy ngày 
ngồi kiết già thọ hưởng sự an lạc của đạo quả A-la-hán. Vào lúc ấy, một trận mưa lớn bất thường (trước mùa 
mưa) đổ xuống trong bảy ngày. (Cơn đại vũ như vậy chỉ xảy ra trong hai trường hợp: Trường hợp thứ nhất 
là khi vị Chuyển luân vương xuất hiện và trường hợp thứ hai là khi Đức Phật xuất hiện). 

111 



 

Khi cơn mưa đổ xuống thì một vị long vương (nāga) rất hùng mạnh, tên là Mucalinda, cai trị cõi rồng ở 
dưới hồ nước gần đó bèn suy nghĩ như vầy: “Cơn mưa sái mùa này đổ xuống ngay khi Đức Phật đang trú ở 
chỗ ngụ của ta. Thật tốt thay nếu chỗ ngụ dành cho Đức Phật được tìm thấy.” Vị nāga này có đủ thần lực để 
tự mình tạo ra một lâu đài to lớn bằng bảy báu; nhưng vị ấy suy xét rằng: “Sẽ không có lợi ích lớn nếu ta 
hóa ra một lâu đài to lớn bằng bảy báu và dâng nó đến Đức Phật. Ta sẽ đem thân của ta để che mưa cho 
Ngài.” 

Thế nên, nāga hóa thân ra to lớn và quấn quanh Đức Phật bảy vòng, còn cái đầu của vị ấy thì giương rộng ra 
để làm mái che Đức Phật, tránh khỏi lạnh, nóng, muỗi mòng, v.v... (Phía bên trong những vòng thân của 
long vương rộng lớn như tầng dưới của Thanh đồng điện (Lohapasada). Ý định của long vương là để Đức 
Phật được thoải mái trong bốn oai nghi đi, đứng, nằm và ngồi. Ở bên trong, trung tâm những vòng thân của 
long vương có đặt một bảo tọa bằng châu báu. Bên trên bảo tọa là chiếc lọng với những chuỗi hoa lơ lửng 
thơm ngát và những ngôi sao bằng vàng rất xinh đẹp được thả xuống từ viền quanh của chiếc lọng. Ở bốn 
góc có những cây đèn được thắp sáng bằng dầu thơm, những chiếc hộp đựng bột thơm chiên đàn được mở 
nắp và được đặt ở bốn hướng. Trên chiếc bảo tọa bằng châu báu ấy, Đức Phật ngồi thọ hưởng sự an lạc của 
Quả chứng ( Majjhima Aṭṭhakathā). Như vậy, Đức Phật đã ngụ bên trong bảy vòng thân của long vương 
Mucalinda và suốt bảy ngày thọ hưởng sự an lạc của giải thoát tựa như Ngài đang ở trong một hương phòng 
không quá hẹp. 

Khi long vương nhìn lên trời cao và thấy không còn mưa, vị ấy bèn bỏ thân long vương và hóa ra một chàng 
trai trẻ tuấn tú, đứng chấp tay trước Đức Phật. Rồi sau khi quán xét và thấy rằng “Với ai thọ hưởng sự an lạc 
Niết bàn, hạnh phúc sẽ hiện hữu bất cứ nơi nào người ấy lưu lại.” Và với tâm tràn ngập hoan hỉ, Đức Phật 
thốt lên những cảm hứng kệ sau đây: 

Sukho viveko tuṭṭhassa​
 sutadhammassa passato​

 Abyāpajjaṁ sukhaṁ loke,​
 pāṇabhutesu saṁyamo.​

 Sukhā virāgatā loke,​
 kāmānaṁ samatikkamo.​
 Asmimānassa yo vinayo​

 etaṁ ve paramani sukhaṁ. 

Niết bàn - sự trống vắng bốn hình thức tái sanh (upadhi), là tịnh lạc. Ngài không sân hận mà từ ái đối với 
nhân loại, chư thiên và Phạm thiên. Bậc hài lòng với thành quả của mình qua bốn đạo Tuệ. Bậc giác ngộ 
chánh pháp bằng tuệ nhãn của Ngài, hay Bậc đã thông đạt Pháp và Bậc bằng tuệ nhãn Ngài thấy Niết bàn, 
không có bốn hình thức tái sanh, thấy các Pháp nên thấy. Pháp từ ái của bậc như vậy là sự tịnh lạc trong 
thế gian này. Phát triển tâm bi mẫn - pháp hành của các vị Phạm thiên, tâm thoát khỏi sự độc ác cường 
bạo, là sự tịnh lạc. A-na-hàm đạo tuệ đoạn diệt ái, ly sân, ly dục là tịnh lạc. Đạo quả A- la-hán hoàn toàn 
đoạn tận ngã ‘Ta là’. Đạo quả A-la-hán quả thật là hạnh phúc tối thượng trong tất cả các pháp hữu vi. 

  

(7) Tuần lễ dưới cội cây Rājāyatana (Rājāyatana Sattāha) 

Sau khi trải qua bảy ngày thọ hưởng sự an lạc của đạo quả A- la-hán dưới cội cây Mucalinda và đến tuần lễ 
thứ bảy, Đức Phật rời khỏi chỗ đó và đi đến cội cây Rājāyatana ở về hướng nam của đại thọ bồ đề và ngồi 
dưới cội cây ấy thọ hưởng sự an lạc của đạo quả A-la- hán trong bảy ngày. (Suốt 49 ngày này, Đức Phật 

112 



 

không làm bất cứ công việc như súc miệng, rửa mặt, đại tiểu tiện, tắm, độ thực, uống nước và nằm. Ngài 
trải qua thời gian ấy chỉ thọ hưởng sự an lạc của thiền (jhāna) và quả). Khi 49 ngày kết thúc, đến ngày mồng 
năm tháng năm (tháng Āsaḷha, khi Đức Phật đang trú ở Rājāyatana, Sakka đến và dâng đến Ngài trái thuốc 
myrobalan vì vị ấy biết Đức Phật muốn rửa mặt và vệ sinh thân thể. Đức Phật nhận lấy trái myrobalan. Khi 
Ngài vừa độ xong trái myrobalan thì Ngài đi đại tiện và tiểu tiện. Sau đó Sakka dâng cây chà răng lấy từ cõi 
rồng, và nước từ hồ Anotatta (để rửa mặt). Đức Phật dùng cây chà răng, súc miệng và rửa mặt bằng nước ở 
hồ Anotatta và vẫn ngồi dưới cội cây Rājāyatana. 

 

  

2.​ The Six Heretics Who Claimed To Be Buddhas 
Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level) - (P.42 - 46) 

a.​ The Six Heretics Who Claimed To Be Buddhas 

The Buddha appeared as an incomparable Omniscient One in the world. There had 
been a rumour about the appearance of the Omniscient Buddha one thousand years 
beforehand. 

There had also appeared many branches of knowledge including the system for 
identifying the features of the Greatest Man. The people were eager to see the Buddha, the 
Exalted One. At that time, there appeared many impostors who claimed to be the Buddha. 
Among them were six prominent heretics who were roaming about with their followers 
proclaiming their own doctrines. 

They were: (1) Pūraṇa Kassapa, (2) Makkhali Gosāla,  

(3) Ajita Kesakambala, (4) Pakudha Kaccāyana,  

(5) Sañcaya Belaṭṭhaputta, and (6) Nigaṇṭha Nāṭaputta. 

They were, in fact, just impostors who appeared prior to the enlightenment of the Real 
Buddha. So the wise did not accept them as the real Buddhas. However, the ignorant 
majority went to them for refuge taking them to be the real Buddhas and got ensnared in 
their wrong views. 

  

b.​ Seven Days Each at Seven Places 

(1) Pallaṅka Sattāha: – After attaining the Buddhahood, the Buddha remained seated 
on the throne under the Bodhi Tree enjoying the blissful peace of Phalasamāpatti for the 
whole week. (This seven-day period is called Pallaṅka Sattāha.) 

113 

https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

(2) Animisa Sattāha – After rising from the throne, the Buddha went to the place 48 
cubits away to the northeast of the throne and stood there gazing back at the golden throne 
and the Bodhi Tree without closing his eyes for one whole week. (This seven-day period is 
called Animisa Sattāha.) 

(3) Caṅkama Sattāha – Next, he spent one whole week walking up and down a 
jewelled path which extended east to west 60 cubits between the Bodhi Tree and the place 
where he had formerly stood. (This seven-day period is called Caṅkamasattāha.) 

(4) Ratanāgara Sattāha – After that the Buddha went to the jewelled chamber, known 
as Ratanāgara, which was created by devas at a place 40 cubits away from the Bodhi Tree. It 
was situated to the north-west of the Bodhi Tree. There the Buddha contemplated his most 
profound teaching – Abhidhamma. When he contemplated the final portion of the 
Abhidhamma, known as Mahāpaṭṭhāna, his mind became very pure and consequently his 
blood and complexion also became very clear. Thereupon, the six coloured rays brilliantly 
emanated from every part of his sacred body and spread through the whole universe. (This 
seven-day period is called Ratanāgara Sattāha.) 

(5) Ajapāla Sattāha – The Buddha then went to the Ajapāla banyan tree where the 
goatherds used to rest. The banyan tree was situated, at the bank of the Nerañjarā River, 128 
cubits away to the east of the Bodhi Tree. Under the banyan tree, the Buddha enjoyed the 
blissful peace of Phalasamāpatti for seven days. During these days, the three daughters of 
Māra, who was in despair because he had lost the battle against the Bodhisatta, felt pity for 
their father. So they came to entice the Buddha in various seductive guises. As their enticing 
had no effect on the Buddha, they went away. (This seven-day period is called Ajapāla 
Sattāha.) 

(6) Mucalinda Sattāha - There was a barringtonis accutangula tree named Mucalinda, 
200 cubits away to the south-east of the Bodhi Tree. Near the tree there was also a lake 
called Mucalinda. The Buddha went to the tree and stayed the bliss of Nibbāna by entering 
upon Phalasamāpatti. At that time great showers of rain fell for seven successive days and 
thus the weather was very cold. The Dragon King, Mucalinda, of the lake sheltered the 
Buddha by winding his body seven times around the Buddha's body and holding his head 
over the Buddha's head. (This seven-day period is called Mucalinda Sattāha.) 

(7) Rājāyatana Sattāha – Finally the Buddha went to buchanania latifolia tree called 
Rājāyatana, which lay 160 cubits away from the Bodhi Tree. There he enjoyed the blissful 
peace of Nibbāna by entering upon Phalasamāpatti for seven days. (This seven-day period is 
called Rājāyatana Sattāha.) 

  

114 



 

3.​ Phonetic 
a. The Six Heretics Who Claimed To Be Buddhas 

/ðə sɪks ˈhɛrətɪks huː kleɪmd tə biː ˈbuːdəz 

The Buddha appeared as an incomparable 
Omniscient One in the world. 

/ðə ˈbʊdə əˈpɪəd æz æn ɪnˈkɒmpərəbl 
ˈɒmnɪʃənt wʌn ɪn ðə wɜːld/ 

There had been a rumour about the 
appearance of the Omniscient Buddha one 
thousand years beforehand. 

/ðeə hæd biːn ə ˈruːmə əˈbaʊt ði əˈpɪərəns 
əv ði ˈɒmnɪʃənt ˈbʊdə wʌn ˈθaʊzənd jɪəz 
bɪˈfɔːhænd/ 

There had also appeared many branches of 
knowledge including the system for 
identifying the features of the Greatest Man. 

/ðeə hæd ˈɔːlsəʊ əˈpɪəd ˈmɛni ˈbrɑːnʧɪz 
əv ˈnɒlɪʤ ɪnˈkluːdɪŋ ðə ˈsɪstəm fə 
aɪˈdɛntɪfaɪɪŋ ðə ˈfiːʧəz əv ðə ˈgreɪtɪst 
mæn/ 

The people were eager to see the Buddha, 
the Exalted One. 

/ðə ˈpiːpl wər ˈiːgə tə siː ðə ˈbʊdə, ði 
ɪgˈzɔːltɪd wʌn/ 

At that time, there appeared many impostors 
who claimed to be the Buddha. 

/æt ðæt taɪm, ðeər əˈpɪəd ˈmɛni ɪmˈpɒstəz 
huː kleɪmd tə biː ðə ˈbʊdə/ 

Among them were six prominent heretics 
who were roaming about with their 
followers proclaiming their own doctrines. 

/əˈmʌŋ ðəm wə sɪks ˈprɒmɪnənt ˈhɛrətɪks 
huː wə ˈrəʊmɪŋ əˈbaʊt wɪð ðeə ˈfɒləʊəz 
prəʊˈkleɪmɪŋ ðeər əʊn ˈdɒktrɪnz/ 

They were: /ðeɪ wəː/ 

(1) Pūraṇa Kassapa /(wʌn) Pūraṇa Kassapa/ 

(2) Makkhali Gosāla /(tuː) Makkhali Gosāla/ 

(3) Ajita Kesakambala /(θriː) Ajita Kesakambala/ 

(4) Pakudha Kaccāyana /(fɔː) Pakudha Kaccāyana/ 

(5) Sañcaya Belaṭṭhaputta /(faɪv) Sañcaya Belaṭṭhaputta/ 

115 



 

(6) Nigaṇṭha Nāṭaputta /(sɪks) Nigaṇṭha Nāṭaputta/ 

They were, in fact, just impostors who 
appeared prior to the enlightenment of the 
Real Buddha. 

/ðeɪ wə, ɪn fækt, ʤʌst ɪmˈpɒstəz huː 
əˈpɪəd ˈpraɪə tə ði ɪnˈlaɪtnmənt əv ðə ˈrɪəl 
ˈbʊdə/ 

So the wise did not accept them as the real 
Buddhas. 

/səʊ ðə waɪz dɪd nɒt əkˈsɛpt ðəm æz ðə 
ˈrɪəl ˈbuːdəz/ 

However, the ignorant majority went to them 
for refuge taking them to be the real 
Buddhas and got ensnared in their wrong 
views. 

/haʊˈɛvə, ði ˈɪɡnərənt məˈʤɒrɪti wɛnt tə 
ðəm fə ˈrɛfjuːʤ ˈteɪkɪŋ ðəm tə biː ðə ˈrɪəl 
ˈbuːdəz ənd ɡɒt ɪnˈsneəd ɪn ðeə rɒŋ vjuːz/ 

  

  

b. Seven Days Each at Seven Places 

/ˈsɛvn deɪz iːʧ æt ˈsɛvn ˈpleɪsɪz/ 

(1) Pallaṅka Sattāha: – After attaining the 
Buddhahood, the Buddha remained seated 
on the throne under the Bodhi Tree enjoying 
the blissful peace of Phalasamāpatti for the 
whole week. (This seven-day period is 
called Pallaṅka Sattāha.) 

/(wʌn) Pallaṅka Sattāha – ˈɑːftə əˈteɪnɪŋ ðə 
ˈbʊdəhʊd, ðə ˈbʊdə rɪˈmeɪnd ˈsiːtɪd ɒn ðə 
θrəʊn ˈʌndə ðə ˈbəʊdiː triː ɪnˈʤɔɪɪŋ ðə 
ˈblɪsfʊl piːs əv Phalasamāpatti fə ðə həʊl 
wiːk. (ðɪs ˈsɛvn deɪ ˈpɪəriəd ɪz kɔːld 
Pallaṅka Sattāha)/ 

(2) Animisa Sattāha – After rising from 
the throne, the Buddha went to the place 48 
cubits away to the northeast of the throne 
and stood there gazing back at the golden 
throne and the Bodhi Tree without closing 
his eyes for one whole week. (This 
seven-day period is called Animisa 
Sattāha.) 

/(tuː) Animisa Sattāha – ˈɑːftə ˈraɪzɪŋ frəm 
ðə θrəʊn, ðə ˈbʊdə wɛnt tə ðə pleɪs ˈfɔːti eɪt 
ˈkjuːbɪts əˈweɪ tə ðə ˌnɔːθˈiːst əv ðə θrəʊn 
ənd stʊd ðeə ˈgeɪzɪŋ bæk ət ðə ˈgəʊldən 
θrəʊn ənd ðə ˈbəʊdiː triː wɪˈðaʊt ˈkləʊzɪŋ 
hɪz aɪz fə wʌn həʊl wiːk. (ðɪs ˈsɛvn deɪ 
ˈpɪəriəd ɪz kɔːld Animisa Sattāha)/ 

116 



 

(3) Caṅkama Sattāha – Next, he spent one 
whole week walking up and down a 
jewelled path which extended east to west 
60 cubits between the Bodhi Tree and the 
place where he had formerly stood. (This 
seven-day period is called Caṅkama 
Sattāha.) 

/(θriː) Caṅkama Sattāha – nɛkst, hi spɛnt 
wʌn həʊl wiːk ˈwɔːkɪŋ ʌp ənd daʊn ə 
ˈʤuːəld pɑːθ wɪʧ ɪksˈtɛndɪd iːst tə wɛst 
ˈsɪksti ˈkjuːbɪts bɪˈtwiːn ðə ˈbəʊdiː triː ənd 
ðə pleɪs weə hi hæd ˈfɔːməli stʊd. (ðɪs ˈsɛvn 
deɪ ˈpɪəriəd ɪz kɔːld Caṅkama Sattāha)/ 

(4) Ratanāgara Sattāha – After that the 
Buddha went to the jewelled chamber, 
known as Ratanāgara, which was created by 
devas at a place 40 cubits away from the 
Bodhi Tree. It was situated to the north-west 
of the Bodhi Tree. There the Buddha 
contemplated his most profound teaching – 
Abhidhamma. When he contemplated the 
final portion of the Abhidhamma, known as 
Mahāpaṭṭhāna, his mind became very pure 
and consequently his blood and complexion 
also became very clear. 

Thereupon, the six coloured rays brilliantly 
emanated from every part of his sacred 
body and spread through the whole 
universe. (This seven-day period is called 
Ratanāgara Sattāha.) 

/(fɔː) Ratanāgara Sattāha – ˈɑːftə ðæt ðə 
ˈbʊdə wɛnt tə ðə ˈʤuːəld ˈʧeɪmbə, nəʊn æz 
Ratanāgara, wɪʧ wəz kriˈeɪtɪd baɪ ˈdeɪvəz æt 
ə pleɪs ˈfɔːti ˈkjuːbɪts əˈweɪ frəm ðə ˈbəʊdiː 
triː. ɪt wəz ˈsɪtjʊeɪtɪd tə ðə ˌnɔːθˈwɛst əv ðə 
ˈbəʊdiː triː. ðeə ðə ˈbʊdə ˈkɒntɛmpleɪtɪd hɪz 
məʊst prəˈfaʊnd ˈtiːʧɪŋ – Abhidhamma. 
wɛn hi ˈkɒntɛmpleɪtɪd ðə ˈfaɪnl ˈpɔːʃən əv 
ði Abhidhamma, nəʊn æz Mahāpaṭṭhāna, 
hɪz maɪnd bɪˈkeɪm ˈvɛri pjʊə ənd 
ˈkɒnsɪkwəntli hɪz blʌd ənd kəmˈplɛkʃən 
ˈɔːlsəʊ bɪˈkeɪm ˈvɛri klɪə. 

ˈðeərəpɒn, ðə sɪks ˈkʌləd reɪz ˈbrɪljəntli 
ˈɛmənətɪd frəm ˈɛvri pɑːt əv hɪz ˈseɪkrɪd 
ˈbɒdi ənd sprɛd θruː ðə həʊl ˈjuːnɪvɜːs. (ðɪs 
ˈsɛvn deɪ ˈpɪəriəd ɪz kɔːld Ratanāgara 
Sattāha)/ 

117 



 

(5) Ajapāla Sattāha – The Buddha then 
went to the Ajapāla banyan tree where the 
goatherds used to rest. The banyan tree was 
situated, at the bank of the Nerañjarā River, 
128 cubits away to the east of the Bodhi 
Tree. Under the banyan tree, the Buddha 
enjoyed the blissful peace of Phalasamāpatti 
for seven days. During these days, the three 
daughters of Māra, who was in despair 
because he had lost the battle against the 
Bodhisatta, felt pity for their father. So they 
came to entice the Buddha in various 
seductive guises. As their enticing had no 
effect on the Buddha, they went away. (This 
seven-day period is called Ajapāla Sattāha.) 

/(faɪv) Ajapāla Sattāha – ðə ˈbʊdə ðen wɛnt 
tə ði Ajapāla ˈbænjən triː weə ðə ˈgəʊthɜːdz 
juːzd tə rɛst. ðə ˈbænjən triː wəz ˈsɪtjʊeɪtɪd, 
æt ðə bæŋk əv ðə Nerañjarā ˈrɪvə, wʌn 
ˈhʌndrəd ænd ˈtwɛnti eɪt ˈkjuːbɪts əˈweɪ tə 
ði iːst əv ðə ˈbəʊdiː triː. ˈʌndə ðə ˈbænjən 
triː, ðə ˈbʊdə ɪnˈʤɔɪd ðə ˈblɪsfʊl piːs əv 
Phalasamāpatti fə ˈsɛvn deɪz. ˈdjʊərɪŋ ðiːz 
deɪz, ðə θriː ˈdɔːtəz əv Māra, huː wəz ɪn 
dɪsˈpeə bɪˈkɒz hi hæd lɒst ðə ˈbætl əˈgeɪnst 
ðə Bodhisatta, fɛlt ˈpɪti fə ðeə ˈfɑːðə. səʊ 
ðeɪ keɪm tuː ɪnˈtaɪs ðə ˈbʊdə ɪn ˈveərɪəs 
sɪˈdʌktɪv ˈgwaɪzɪz. æz ðeər ɪnˈtaɪsɪŋ hæd 
nəʊ ɪˈfɛkt ɒn ðə ˈbʊdə, ðeɪ wɛnt əˈweɪ. (ðɪs 
ˈsɛvn deɪ ˈpɪəriəd ɪz kɔːld Ajapāla Sattāha)/ 

(6) Mucalinda Sattāha – There was a 
barringtonis accutangula tree named 
Mucalinda, 200 cubits away to the 
south-east of the Bodhi Tree. Near the tree 
there was also a lake called Mucalinda. The 
Buddha went to the tree and stayed the bliss 
of Nibbāna by entering upon 
Phalasamāpatti. At that time great showers 
of rain fell for seven successive days and 
thus the weather was very cold. The Dragon 
King, Mucalinda, of the lake sheltered the 
Buddha by winding his body seven times 
around the Buddha's body and holding his 
head over the Buddha's head. (This 
seven-day period is called Mucalinda 
Sattāha.) 

/(sɪks) Mucalinda Sattāha – ðeə wəz ə 
ˌbærɪnˈtəʊnɪs ˌækjʊˈtæŋɡjʊlə triː neɪmd 
Mucalinda, ˈtuː ˈhʌndrəd ˈkjuːbɪts əˈweɪ tə 
ðə ˌsaʊθˈiːst əv ðə ˈbəʊdiː triː. nɪə ðə triː 
ðeə wəz ˈɔːlsəʊ ə leɪk kɔːld Mucalinda. ðə 
ˈbʊdə wɛnt tə ðə triː ənd steɪd ðə blɪs əv 
Nibbāna baɪ ˈɛntərɪŋ əˈpɒn Phalasamāpatti. 
æt ðæt taɪm greɪt ˈʃaʊəz əv reɪn fɛl fə ˈsɛvn 
səkˈsɛsɪv deɪz ənd ðʌs ðə ˈwɛðə wəz ˈvɛri 
kəʊld. ðə ˈdrægən kɪŋ, Mucalinda, əv ðə 
leɪk ˈʃɛltəd ðə ˈbʊdə baɪ ˈwaɪndɪŋ hɪz ˈbɒdi 
ˈsɛvn taɪmz əˈraʊnd ðə ˈbʊdəz ˈbɒdi ənd 
ˈhəʊldɪŋ hɪz hɛd ˈəʊvə ðə ˈbʊdəz hɛd. (ðɪs 
ˈsɛvn deɪ ˈpɪəriəd ɪz kɔːld Mucalinda 
Sattāha)/ 

118 



 

(7) Rājāyatana Sattāha – Finally the 
Buddha went to buchanania latifolia tree 
called Rājāyatana, which lay 160 cubits 
away from the Bodhi Tree. There he 
enjoyed the blissful peace of Nibbāna by 
entering upon Phalasamāpatti for seven 
days. (This seven-day period is called 
Rājāyatana Sattāha.) 

/(ˈsɛvn) Rājāyatana Sattāha – ˈfaɪnəli ðə 
ˈbʊdə wɛnt tə buːkaˈneɪniə ˌlætɪˈfəʊliə triː 
kɔːld Rājāyatana, wɪʧ leɪ wʌn ˈhʌndrəd ənd 
ˈsɪksti ˈkjuːbɪts əˈweɪ frəm ðə ˈbəʊdiː triː. 
ðeə hi ɪnˈʤɔɪd ðə ˈblɪsfʊl piːs əv Nibbāna 
baɪ ˈɛntərɪŋ əˈpɒn Phalasamāpatti fə ˈsɛvn 
deɪz. (ðɪs ˈsɛvn deɪ ˈpɪəriəd ɪz kɔːld 
Rājāyatana Sattāha)/ 

  

4.​ Vocabulary 
The Six Heretics (lục sư ngoại đạo) Who Claimed (tuyên bố, cho là) To Be Buddhas 
(chư Phật) 

The Buddha appeared as an incomparable (vô song, không gì sánh bằng) Omniscient 
(toàn tri, biết hết mọi sự) One in the world. There had been a rumour (tin đồn) about the 
appearance of the Omniscient Buddha one thousand years beforehand (từ trước). 

There had also appeared many branches (ngành, lĩnh vực) of knowledge including the 
system for identifying the features (đặc điểm) of the Greatest Man. The people were eager 
to see the Buddha, the Exalted (tôn quý, cao cả) One. At that time, there appeared many 
impostors (kẻ giả mạo) who claimed to be the Buddha. Among them were six prominent 
(nổi bật, có tiếng) heretics (tà giáo, ngoại đạo) who were roaming (rong ruổi, đi lang thang) 
about with their followers proclaiming (tuyên bố, rao giảng) their own doctrines (giáo lý). 

They were: (1) Pūraṇa Kassapa, (2) Makkhali Gosāla, 

(3) Ajita Kesakambala, (4) Pakudha Kaccāyana, 

(5) Sañcaya Belaṭṭhaputta, and (6) Nigaṇṭha Nāṭaputta. 

They were, in fact, just impostors who appeared prior to (trước khi) the enlightenment 
(sự giác ngộ) of the Real Buddha. So the wise did not accept them as the real Buddhas. 
However, the ignorant (ngu muội, thiếu hiểu biết) majority (đa số) went to them for refuge 
(nương tựa, quy y), taking them to be the real Buddhas and got ensnared (mắc bẫy, bị cuốn 
vào) in their wrong views. 

 

Seven Days Each at Seven Places 

(1) Pallaṅka Sattāha – After attaining the Buddhahood (quả vị Phật), the Buddha 
remained seated (ngồi yên) on the throne under the Bodhi Tree enjoying the blissful (an lạc, 

119 



 

hạnh phúc) peace of Phalasamāpatti (quả định / thiền quả) for the whole week. (This 
seven-day period is called Pallaṅka Sattāha.) 

(2) Animisa Sattāha – After rising from the throne, the Buddha went to the place 48 
cubits (thước cubit – đơn vị đo chiều dài cổ, khoảng 45,7cm) away to the northeast of the 
throne and stood there gazing (nhìn chăm chú) back at the golden throne and the Bodhi Tree 
without closing his eyes for one whole week. (This seven-day period is called Animisa 
Sattāha.) 

(3) Caṅkama Sattāha – Next, he spent one whole week walking up and down a 
jewelled (trang hoàng bằng ngọc) path which extended east to west 60 cubits between the 
Bodhi Tree and the place where he had formerly stood. (This seven-day period is called 
Caṅkama Sattāha.) 

(4) Ratanāgara Sattāha – After that the Buddha went to the jewelled chamber (bảo 
ốc), known as Ratanāgara, which was created by devas (chư thiên, chư thần) at a place 40 
cubits away from the Bodhi Tree. It was situated to the northwest of the Bodhi Tree. There 
the Buddha contemplated (quán chiếu, tư duy sâu) his most profound (sâu xa, thâm diệu) 
teaching – Abhidhamma (Vi Diệu Pháp). When he contemplated the final portion (bộ) of 
the Abhidhamma, known as Mahāpaṭṭhāna (bộ duyên hệ/ bộ vị trí), his mind became very 
pure and consequently his blood and complexion (sắc diện) also became very clear. 
Thereupon, the six coloured rays brilliantly emanated (toả sáng rực rỡ, phát ra) from every 
part of his sacred body and spread through the whole universe. (This seven-day period is 
called Ratanāgara Sattāha.) 

(5) Ajapāla Sattāha – The Buddha then went to the Ajapāla banyan tree where the 
goatherds (người chăn dê) used to rest. The banyan tree was situated at the bank of the 
Nerañjarā River, 128 cubits away to the east of the Bodhi Tree. Under the banyan tree, the 
Buddha enjoyed the blissful peace of Phalasamāpatti for seven days. During these days, the 
three daughters of Māra (Ma vương), who was in despair (tuyệt vọng) because he had lost 
the battle against the Bodhisatta, felt pity for their father. So they came to entice (dụ dỗ, 
quyến rũ) the Buddha in various seductive guises (hình dạng khiêu gợi). As their enticing 
had no effect on the Buddha, they went away. (This seven-day period is called Ajapāla 
Sattāha.) 

(6) Mucalinda Sattāha – There was a barringtonis accutangula tree (tên khoa học, 
loài cây ven sông) named Mucalinda, 200 cubits away to the southeast of the Bodhi Tree. 
Near the tree there was also a lake called Mucalinda. The Buddha went to the tree and stayed 
[in] the bliss of Nibbāna (Niết-bàn) by entering upon Phalasamāpatti. At that time great 
showers of rain fell for seven successive (liên tiếp) days and thus the weather was very cold. 
The Dragon King (long vương), Mucalinda, of the lake sheltered the Buddha by winding 

120 



 

(quấn) his body seven times around the Buddha's body and holding his head over the 
Buddha's head. (This seven-day period is called Mucalinda Sattāha.) 

(7) Rājāyatana Sattāha – Finally the Buddha went to buchanania latifolia tree (tên 
khoa học, loài cây gỗ nhiệt đới) called Rājāyatana, which lay 160 cubits away from the 
Bodhi Tree. There he enjoyed the blissful peace of Nibbāna by entering upon Phalasamāpatti 
for seven days. (This seven-day period is called Rājāyatana Sattāha.) 

  

1.     The Buddha appeared as an incomparable Omniscient One in the world.​
 

2.  There had been a rumour about the appearance of the Omniscient Buddha one thousand 
years beforehand.​
 

3.     The people were eager to see the Buddha, the Exalted One.​
 

4.     At that time, there appeared many impostors who claimed to be the Buddha.​
 

5.  Among them were six prominent heretics who were roaming about with their followers.​
 

6. They were: Pūraṇa Kassapa, Makkhali Gosāla, Ajita Kesakambala, Pakudha Kaccāyana, 
Sañcaya Belaṭṭhaputta, and Nigaṇṭha Nāṭaputta.​
 

7.  They were, in fact, just impostors who appeared prior to the enlightenment of the Real 
Buddha.​
 

8.     So the wise did not accept them as the real Buddhas.​
 

9.     However, the ignorant majority went to them for refuge.​
 

10. They got ensnared in their wrong views. 

 

 

 

121 



 

B6(3): Hai anh em thương buôn Tapussa và Bhallika quy y 
Nhị Bảo 
1. Hai anh em thương buôn Tapussa và Bhallika quy y Nhị Bảo 

Nguồn tài liệu: (Tham khảo) 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194 
Hai anh em thương nhân, Tapussa và Bhallika đang đi trên đường từ quê nhà của họ ở 
Ukkalājanapada đến xứ Majjhimadesa với năm trăm cổ xe của họ để buôn bán. Họ đang đi theo con 
đường chính khi đến gần cây Rājāyatana, những cỗ xe bỗng nhiên dừng lại tựa như chúng bị dính 
trong bùn, dù mặt đất vẫn bằng phẳng và không có nước. Khi họ hỏi nhau: “Do nguyên nhân gì?” 
và đang bàn bạc thì một vị thiên, đã từng là quyến thuộc của hai anh em thương buôn trong kiếp 
quá khứ, hiện hình ra trên nhánh cây và nói rằng : “Này các bạn trẻ, sau khi chứng đắc Phật quả 
không lâu, Đức Phật đã trú trong sự an lạc của đạo quả A-la-hán và hiện đang ngồi dưới cội cây 
Rājāyatana, Ngài đã không thọ thực suốt 49 ngày rồi. Này các bạn trẻ, hãy tôn kính Đức Phật bằng 
sự cúng dường vật thực. Điều này sẽ đem lại lợi ích và hạnh phúc lâu dài cho các bạn.” 

Nghe qua những lời này, hai vị thương buôn rất hoan hỉ và nghĩ rằng: “Nếu nấu cơm sẽ mất nhiều 
thời gian.” Họ bèn đi đến Đức Phật mang theo những miếng bánh nướng bằng bột gạo và những 
viên vật thực có tẩm mật ong mà họ đã mang theo trên đường đi. Sau khi đến Đức Phật, họ tôn kính 
đảnh lễ Ngài, ngồi xuống ở nơi phải lẽ và bạch với Ngài rằng: “Bạch Đức Thế Tôn, cầu xin Ngài 
thọ lãnh những chiếc bánh nướng và những viên mật ong này để chúng con được lợi ích và hạnh 
phúc lâu dài.” 

Nhân đó, Đức Phật suy xét: “Chư Phật quá khứ không bao giờ thọ lãnh vật thực bằng đôi tay của 
các Ngài. Như vậy, Ta sẽ dùng cái gì để nhận lấy những miếng bánh và những viên mật ong do hai 
vị thương nhân này dâng đến?” (Vì cái bát bằng đất do Phạm thiên Ghaṭikāra dâng tặng vào lúc 
Ngài xuất gia đã biến mất từ ngày Ngài thọ lãnh món cơm sữa của nàng Sujātā). Biết được ý nghĩ 
của Đức Phật, bốn vị Thiên vương - Dhataraṭṭa, Viruḷhaka, Virūpakkha và Kuvera bèn dâng đến 
Ngài bốn cái bát bằng ngọc bích. Tuy nhiên, Đức Phật từ chối nhận chúng. Bốn vị Thiên vương lại 
dâng đến Ngài bốn cái bình bát khác bằng đá tự nhiên có màu lục. Đức Phật nhận lấy bốn cái bát 
này. Và do lòng bi mẫn đến Tứ đại thiên vương, Đức Phật đặt bốn cái bát chồng lên nhau và chú 
nguyện: “Hãy biến thành chỉ một cái.” Và ngay lập tức, bốn cái bát tự biến thành một cái bát với 
bốn đường viền tròn. 

Đức Phật thọ lãnh vật thực bằng cái bát ấy và độ thực rồi ban lời phúc chúc đến hai vị thương nhân. 
Sau đó hai vị thương nhân xin quy y Phật và Pháp ( vì lúc bấy giờ chưa có Tăng bảo) và vì vậy họ 
trở thành hai cận sự nam (Devācika-saraṇa) quy y Nhị bảo bằng lời nói tự nguyện: “Bạch Đức Thế 
Tôn, chúng con xin quy y Đức Thế Tôn và giáo pháp của Ngài - Ete mayhaṁ bhante, Bhagavantaṃ 
saranaṃ gacchāma dhammañ ca.” (Đây là hai vị thiện nam đầu tiên quy Nhị bảo). Sau đó hai anh 

122 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194


 

em thương nhân nói lời thỉnh cầu: “Bạch Đức Thế Tôn, xin Đức Thế Tôn vì lòng bi mẫn đến chúng 
con mà ban cho chúng con một vật gì đó để chúng con tôn thờ về sau.” 

Đức Phật dùng bàn tay phải thoa lên đầu của Ngài và lấy xuống những sợi tóc của Ngài và ban tặng 
họ. Khi có được những sợi tóc, hai anh em thương nhân vô cùng vui sướng, tựa như nước cam lồ 
được tưới lên người của họ. Bán xong hàng hóa, họ trở về thị trấn Pukkharavatī của họ tại xứ 
Ukkalā, và tại đó, họ dựng lên một bảo tháp thờ Tóc xá-lợi, được đựng trong một cái hộp bằng 
vàng. 

  

2. Offering the First Alms-food (P.46-48) 
Tài liệu: The Teaching of the Buddha (basic level) - (P.46 - 48) 

After the Rājāyatana Sattāha the Buddha ate myrobalan fruit offered by the Sakka and 
got defecated. He also cleaned his teeth and mouth by chewing liquorice wood, also offered 
by the Sakka, and washed his face with the pure water of Lake Anotatta. Indeed, he did not 
have any food during those 49 days. The nutritive essence of milk-rice of Sujāta sustained 
him through that long period. His complexion was radiant and his face was calm and 
peaceful. 

While the Buddha was staying under the Rājāyatana tree, the two merchant-brothers, 
Tapussa and Bhallika, citizens of Pokkharavati of Ukkalā Division, were on their way to 
Majjhima desa (Middle Region) with 500 carts loaded with goods. They were informed 
about the appearance of the Buddha by a deva who had been one of their relatives in their 
past existence. Thus they came to venerate the Buddha. 

The merchant-brothers went to the Buddha and offered him rice-cake and 
honey-comb. The Buddha blessed them and let them take refuge in the Buddha and the 
Dhamma. They were the very first devotees to have taken refuge in the two Sacred Gems. 
Afterwards, they pleaded the Buddha to give them something to be worshipped for ever. 
Thus the Buddha touched his head with his right hand and gave them some hair. When they 
arrived back in Ukkalā, they built a shrine called Tikumba on the Singuttara Hill and 
enshrined the hair relics. It is traditionally believed that that shrine is the Shwedagon pagoda 
in Myanmar now. 

  

3. Phonetic 

Offering the First Alms-food (P.46–48) ˈɒfərɪŋ ðə fɜːst ɑːmz fuːd 

123 

https://phuocson.org/wp-content/uploads/2025/08/The-Teaching-of-the-Buddha-basic-level.pdf


 

After the Rājāyatana Sattāha the Buddha ate 
myrobalan fruit offered by the Sakka and got 
defecated. 

ˈɑːftə ðə Rājāyatana Sattāha ðə Buddha eɪt 
ˈmaɪrəˌbælən fruːt ˈɒfəd baɪ ðə Sakka ænd 
ɡɒt ˈdefəkeɪtɪd 

He also cleaned his teeth and mouth by 
chewing liquorice wood, also offered by the 
Sakka, and washed his face with the pure 
water of Lake Anotatta. 

hiː ˈɔːlsəʊ kliːnd hɪz tiːθ ænd maʊθ baɪ 
ˈʧuːɪŋ ˈlɪkərɪʃ wʊd ˈɔːlsəʊ ˈɒfəd baɪ ðə 
Sakka ænd wɒʃt hɪz feɪs wɪð ðə pjʊə ˈwɔːtə 
əv leɪk Anotatta. 

Indeed, he did not have any food during 
those 49 days. 

ɪnˈdiːd hiː dɪd nɒt hæv ˈeni fuːd ˈdjʊərɪŋ 
ðəʊz ˈfɔːtiː naɪn deɪz 

The nutritive essence of milk-rice of Sujāta 
sustained him through that long period. 

ðə ˈnjuːtrətɪv ˈɛsns əv mɪlk raɪs əv Sujāta 
səˈsteɪnd hɪm θruː ðæt lɒŋ ˈpɪərɪəd 

His complexion was radiant and his face 
was calm and peaceful. 

hɪz kəmˈplɛkʃən wəz ˈreɪdiənt ænd hɪz feɪs 
wəz kɑːm ænd ˈpiːsfl̩ 

While the Buddha was staying under the 
Rājāyatana tree, the two merchant-brothers, 
Tapussa and Bhallika, citizens of 
Pokkharavati of Ukkalā Division, were on 
their way to Majjhima desa (Middle Region) 
with 500 carts loaded with goods. 

waɪl ðə ˈbʊdə wəz ˈsteɪɪŋ ˈʌndə ðə 
Rājāyatana triː ðə tuː ˈmɜːʧənt ˈbrʌðəz 
Tapussa ænd Bhallika ˈsɪtɪznz əv 
Pokkharavati əv Ukkalā dɪˈvɪʒən wə rɒn 
ðeə weɪ tə Majjhima desa ˈmɪdl̩ ˈriːʤən 
wɪð ˈfaɪv ˈhʌndrəd kɑːts ˈləʊdɪd wɪð ɡʊdz 

They were informed about the appearance of 
the Buddha by a deva who had been one of 
their relatives in their past existence. 

ðeɪ wə ɪnˈfɔːmd əˈbaʊt ði əˈpɪərəns əv ðə 
Buddha baɪ ə ˈdeɪvə huː hæd biːn wʌn əv 
ðeə ˈrɛlətɪvz ɪn ðeə pɑːst ɪɡˈzɪstəns 

Thus they came to venerate the Buddha. ðʌs ðeɪ keɪm tə ˈvɛnəreɪt ðə Buddha 

The merchant-brothers went to the Buddha 
and offered him rice-cake and honey-comb. 

ðə ˈmɜːʧənt ˈbrʌðəz wɛnt tə ðə Buddha 
ænd ˈɒfəd hɪm raɪs keɪk ænd ˈhʌnɪ kəʊm 

The Buddha blessed them and let them take 
refuge in the Buddha and the Dhamma. 

ðə Buddha blɛst ðəm ænd lɛt ðəm teɪk 
ˈrɛfjuːʤ ɪn ðə Buddha ænd ðə Dhamma 

124 



 

They were the very first devotees to have 
taken refuge in the two Sacred Gems. 

ðeɪ wə ðə ˈvɛri fɜːst ˌdɛvəˈtiːz tə hæv 
ˈteɪkən ˈrɛfjuːʤ ɪn ðə tuː ˈseɪkrɪd ʤɛmz 

Afterwards, they pleaded the Buddha to give 
them something to be worshipped for ever. 

ˈɑːftəwədz ðeɪ ˈpliːdɪd ðə Buddha tə ɡɪv 
ðəm ˈsʌmθɪŋ tə biː ˈwɜːʃɪpt fɔːr ˈɛvə 

Thus the Buddha touched his head with his 
right hand and gave them some hair. 

ðʌs ðə Buddha tʌʧt hɪz hɛd wɪð hɪz raɪt 
hænd ænd ɡeɪv ðəm sʌm heə 

When they arrived back in Ukkalā, they 
built a shrine called Tikumba on the 
Singuttara Hill and enshrined the hair relics. 

wɛn ðeɪ əˈraɪvd bæk ɪn Ukkalā ðeɪ bɪlt ə 
ʃraɪn kɔːld Tikumba ɒn ðə Singuttara hɪl 
ænd ɪnˈʃraɪnd ðə heə ˈrɛlɪks 

It is traditionally believed that that shrine is 
the Shwedagon pagoda in Myanmar now. 

ɪt ɪz trəˈdɪʃnəli bɪˈliːvd ðæt ðæt ʃraɪn ɪz ðə 
Shwedagon pəˈɡəʊdə ɪn ˈmjænmɑː naʊ 

  

  

4. Vocabulary 
After the Rājāyatana Sattāha the Buddha ate myrobalan fruit (quả myrobalan – loại quả 
thuốc) offered by the Sakka (Trời Sakka/Đế Thích) and got defecated (đi ngoài/đại tiện). 
He also cleaned his teeth and mouth by chewing liquorice wood (rễ cây cam thảo), also 
offered by the Sakka, and washed his face with the pure water of Lake Anotatta (hồ 
Anotatta). Indeed, he did not have any food during those 49 days. The nutritive essence 
(tinh chất dinh dưỡng) of milk-rice (cháo sữa) of Sujāta sustained (nuôi dưỡng, duy trì) 
him through that long period. His complexion (nước da) was radiant (rạng rỡ, sáng ngời) 
and his face was calm (bình thản) and peaceful (an lạc, yên bình). 

  

  

While the Buddha was staying under the Rājāyatana tree, the two merchant-brothers (anh 
em thương nhân), Tapussa and Bhallika, citizens of Pokkharavati of Ukkalā Division, were 
on their way to Majjhima desa (Middle Region – vùng trung Ấn) with 500 carts loaded 
with goods. They were informed (được báo tin) about the appearance (sự xuất hiện) of 

125 



 

the Buddha by a deva who had been one of their relatives (người thân/ thân quyến) in their 
past existence (tiền kiếp). Thus they came to venerate (tôn kính, đảnh lễ) the Buddha. 

​
 The merchant-brothers went to the Buddha and offered him rice-cake (bánh gạo) and 
honey-comb (tổ ong mật/ viên mật ong). The Buddha blessed them (phúc chúc) and let 
them take refuge (quy y, nương tựa) in the Buddha and the Dhamma. They were the very 
first devotees (Phật tử) to have taken refuge in the two Sacred Gems (Hai Ngôi Báu – 
Phật và Pháp). Afterwards, they pleaded (thỉnh cầu) the Buddha to give them something to 
be worshipped (tôn thờ) for ever. Thus the Buddha touched his head with his right hand 
and gave them some hair. 

​
 When they arrived back in Ukkalā, they built a shrine (Bảo tháp) called Tikumba on the 
Singuttara Hill and enshrined (thờ phụng, cất giữ trong tháp) the hair relics (xá lợi tóc). It 
is traditionally believed (theo truyền thống tin rằng) that that shrine is the Shwedagon 
pagoda in Myanmar now. 

 

1.     The Buddha ate myrobalan fruit offered by the Sakka and washed his face with the 
pure water of Lake Anotatta.​
​
 

2.     His complexion was radiant and his face was calm and peaceful.​
​
 

3.     The two merchant-brothers, Tapussa and Bhallika, were on their way to Majjhima 
desa with 500 carts loaded with goods.​
​
 

4.     They were informed about the appearance of the Buddha by a deva who had been 
one of their relatives in their past existence. 

  

5.     The merchant-brothers offered the Buddha rice-cake and honey-comb and took 
refuge in the Buddha and the Dhamma.​
​
 

126 



 

6.     Đức Phật được nuôi dưỡng bởi tinh chất dinh dưỡng của cháo sữa do Sujāta dâng 
cúng.​
​
 

7.     Hai anh em thương nhân là những cư sĩ đầu tiên quy y Tam Bảo.​
​
 

8.     Sau đó, họ khẩn cầu Đức Phật ban cho họ một vật để thờ phụng mãi mãi.​
​
 

9.     Khi trở về Ukkalā, họ xây một ngôi tháp tên là Tikumba trên đồi Singuttara.​
​
 

10. Theo truyền thống, ngôi tháp ấy chính là chùa Shwedagon tại Myanmar ngày nay.​
​
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

​
​
 

  

 

 

127 



 

 

 

 

 

B7(3): Đại Phạm thiên Sahampati thỉnh cầu Đức Phật giảng Pháp 
 

1. Đức Phật quán xét tính chất cao siêu của Pháp​
Nguồn tài liệu: (Tham khảo) 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194 
Sau khi trải qua bảy tuần lễ thọ hưởng sự an lạc của giải thoát trong khu vực gần cây Đại thọ bồ-đề, 
đến ngày thứ năm mươi, Đức Phật rời khỏi chỗ ngồi dưới cội cây Rājāyatana và lại trở về cội cây 
đa Ajapāla. Sau khi ngồi kiết già dưới cội cây ấy trong cảnh vắng vẻ như vậy, Đức Phật suy xét: 
“Pháp uẩn, Tứ Diệu Đế mà Ta đã giác ngộ bằng Tự tại trí (sayambhū-ñāṇa) quả thật thậm thâm vi 
diệu (như khối nước nâng đỡ quả đất từ bên dưới). Pháp ấy quả thật khó thấy (như hạt cải chìm sâu 
trong ngọn núi Meru); pháp ấy quả thật khó hiểu (khó như việc phân chẻ sợi lông đuôi của con thú 
ra thành một trăm sợi nhỏ); pháp ấy quả thật tịch tịnh; pháp ấy quả thật cao quý. (Hai thuộc tánh 
này chỉ pháp Siêu thế gian – Lokuttara Dhamma). Đó không phải là pháp dành cho những người 
duy lý, truy cứu bằng trí suy luận (vitakka). (Pháp chỉ được lãnh hội bằng Trí tu – Ñāṇa-paññā). 
Pháp ấy quả thật vi tế; đó là Pháp chỉ được giác ngộ bởi những Bậc trí có pháp hành đúng đắn. Tuy 
nhiên, tất cả những chúng sanh này lại thấy vui thích trong hai hình thức của sự tham luyến, đó là 
tham luyến năm loại vật dục (kāmālaya) và tham luyến sự thọ hưởng năm loại dục lạc (taṇhālya). 
Những chúng sanh vui thích trong hai hình thức tham luyến này, thực sự không thể lãnh hội được 
pháp Duyên Khởi (Paṭiccasamuppāda), mối liên hệ Nhân Quả. Càng khó hơn cho họ là sự giác ngộ 
Niết bàn, là pháp diệt tắt tất cả pháp hữu vi (saṅkhāra), sự loại bỏ hoàn toàn mọi y trú (upadhi) bao 
gồm: dục y trú (kām’upadhi), uẩn y trú (khandh’upadhi), phiền não y trú (kiles’upadhi), và hành y 
trú (abhisaṅkhār’upadhi), là sự khô kiệt 108 loại ái dục (taṇhā), là sự tắt lịm một ngàn năm trăm 
hình thức phiền não và tham ái (kilesarāga) và là sự chấm dứt tất cả đau khổ. Cũng vậy, nếu Ta 
thuyết pháp thậm thâm, vi diệu như thế thì chư thiên và nhân loại có ngũ quyền (indriya) chưa 
trưởng thành, chưa được tu tập đầy đủ để giải thoát sẽ không thấy hoặc hiểu được pháp ấy. Thuyết 
Pháp đến chư thiên và nhân loại như vậy chỉ hoài công cho Ta thôi. 

Hơn nữa, hai câu kệ rất vi diệu mà chưa được nghe trước kia, đã xuất hiện trong dòng tâm của Đức 
Phật như sau: 

(1) Kicchena me adhigataṁ 

halaṁ dāni pakāsituṃ 

rāgadosaparetehi 

128 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194


 

ñāyaṁ Dāmma Susambuddho. 

(2) Paṭisotagāmiṁ nipuṇaṁ 

gambhīraṁ duddasam aṇuṁ 

rāgarattā na dakkhanti 

tamokhandhena āvutā. 

(1) Quả thật chưa có cơ hội để thuyết đến chư thiên và nhân loại pháp Tứ đế mà Ta đã chứng đạt 
qua nỗ lực tu tập Ba-la-mật (pāramī) . Ngay thời điểm này, khi mà trong Ta, tâm bi mẫn đang hiện 
diện là nhơn duyên nội tại (ajjhattika-nidāna), nhưng chưa có lời thỉnh cầu của Đại phạm thiên, bậc 
được thế gian tôn kính (lokagaru), là nhơn duyên ngoại tại (bāhira-nidāna). Pháp Tứ đế này không 
dễ hiểu, không dễ tỏ ngộ đối với những người lòng còn đầy tham sân. 

(2) Tất cả chư thiên và nhân loại bị che án bởi bóng tối của vô minh (avijja), dày đặc đến nỗi họ 
không có con mắt trí tuệ, họ khao khát dục lạc (kāma-rāga), tiếp tục sanh hữu (bhava-rāga) và tà 
kiến (diṭṭhi-rāga) nên họ sẽ không thấy được pháp Tứ thánh đế - pháp vi diệu, thậm thâm (như khối 
nước nâng đỡ quả đất từ bên dưới), khó thấy (như hạt cải bị vùi lấp trong ngọn núi Tu di to lớn), 
tinh tế như vi thể nguyên tử, là pháp dẫn đến Niết bàn chấm dứt luân hồi sanh tử. (Ý nghĩa này vốn 
là pháp tánh (dhammatā), tu tập xảy đến với tất cả chư Phật). 

Đức Phật sau khi đã suy xét như vậy, Ngài không có ý muốn thuyết pháp ngay vì ba lý do sau đây: 
(1) Tâm của chúng sanh dẫy đầy phiền não, (2) Giáo pháp rất thậm thâm, và (3) Đức Phật rất kính 
trọng Diệu pháp. Cách suy nghĩ của Đức Phật giống như cách suy nghĩ của vị lương y khi chữa 
bệnh nhiều căn bịnh khác nhau, ông ta suy nghĩ : “ Người bịnh này nên được chữa trị bằng cách nào 
và bằng loại thuốc nào mới khỏi bịnh?” 

Đức Phật cũng thế, một mặt Ngài biết chúng sanh mang nhiều căn bịnh phiền não khác nhau; mặt 
khác, diệu pháp rất thâm sâu, không dễ dàng thấy biết. Ngài suy xét: “Nên dạy pháp nào đến những 
chúng sanh này và nên ứng dụng phương pháp trình tự nào để giảng dạy cho họ.” 

Một bản dịch khác: Có hai nguyên nhân (nidāna) để Đức Phật thuyết giảng Pháp : (1) Tâm bi mẫn 
đối với chúng sanh khởi sanh trong dòng tâm của chư Phật, tức là Đại bi tâm (Mahā-karuṇā) là 
yếu tố nội tại (ajjhattika), (2) Hành động của Đại Phạm thiên - bậc được thế gian tôn kính, thỉnh 
cầu Đức Phật thuyết giảng Pháp, tức là lời thỉnh cầu của Đại Phạm thiên (Brahmayācana) là yếu 
tố ngoại tại (bāhira). Thời điểm Đức Phật suy xét tánh chất thâm sâu của Pháp và sự dẫy đầy phiền 
não (kilesa) trong chúng sanh; lúc ấy tâm đại bi (mahā-karuṇā) của Đức Phật - yếu tố nội tại 
(ajjhanttika-nidāna) đã sanh lên rồi, nhưng vẫn còn thiếu yếu tố ngoại tại (bāhira-nidāna) vì Đại 
phạm thiên chưa thỉnh cầu. Chỉ cần yếu tố ngoại tại là lời thỉnh cầu của Đại phạm thiên, thì Đức 
Phật sẽ thuyết giảng Pháp. 

Sự thuyết giảng Pháp khi có lời thỉnh cầu của Đại phạm thiên là thông lệ của mỗi vị Phật. Lý do 
Đức Phật thuyết pháp chỉ khi nào có lời thỉnh cầu của Đại phạm thiên là như thế này: Trước khi 
Đức Phật xuất hiện trong thế gian, những người được xem là bậc giới đức, bất kể họ là cư sĩ, đạo sĩ, 
Sa-môn hay Bà-la-môn chỉ sùng bái Đại phạm thiên. Nếu Đại phạm thiên - bậc được thế gian sùng 

129 



 

kính tỏ sự tôn kính đến Đức Phật của vị này bằng cách chấp tay, cúi đầu trước Ngài thì toàn thể thế 
gian cũng sẽ làm như vậy, sẽ khởi tâm tịnh tín đến Đức Phật. Vì lý do này nên chư Phật có thông lệ 
là chỉ thuyết pháp khi Đại phạm thiên đến thỉnh cầu như vậy. Chỉ khi nào nhơn duyên ngoại tại 
(bāhira-nidāna) - sự thỉnh cầu của Đại phạm thiên, được thực hiện, khi ấy Đức Phật mới bắt đầu 
thuyết Pháp. 

  

Đại phạm thiên Sahampati thỉnh cầu Đức Phật giảng Pháp 

(Đại phạm thiên Sahampati trong thời kỳ giáo pháp của Đức Phật Kassapa là một vị thánh Trưởng 
lão tên là Sahaka. Trong thời kỳ ấy, Sahaka đã chứng đắc sơ thiền sắc giới (rūpavacara) và khi 
mạng chung mà không bị hoại thiền, vị ấy tái sanh vào cõi sơ thiền và trở thành Đại phạm thiên với 
thọ mạng là 64 trung kiếp (antara-kappa), tương đương một a-tăng-kỳ kiếp (assaṅkhyeyya-kappa). 
Vị ấy được các vị Phạm thiên ở cõi sơ thiền ấy gọi tên là Sahampati Brahmā. (Theo Chú giải 
Saṃyutta và Sāraṭṭha Tīkā). 

Khi dòng tâm của Đức Phật còn do dự, chưa muốn thuyết pháp thì ý nghĩ sau đây xảy đến với Đại 
phạm thiên Sahampati: “Nassati vata bho loko! Vimassati vato bho loko! - Ôi, các bạn, thế gian sắp 
hủy diệt rồi! Ôi, các bạn, thế gian sắp hủy diệt rồi! Đức Phật, bậc đáng được chư thiên và nhân loại 
đặc biệt tôn kính vì Ngài đã thông suốt tất cả các pháp trong thế gian, nhưng Ngài không có ý muốn 
thuyết giảng Chánh pháp!” Rồi tương đương sát na mà người lực sĩ co cánh tay lại hay duỗi cánh 
tay ra, Đại phạm thiên Sahampati cùng với mười ngàn Đại phạm thiên khác biến mất từ cõi Phạm 
thiên và nhanh chóng xuất hiện trước mặt Đức Phật. 

Lúc bấy giờ, Đại Phạm thiên Sahampati đắp chiếc khăn quàng bên vai trái của vị ấy và đầu gối phải 
quỳ xuống trên đất, vị ấy chấp tay kính lễ Đức Phật và tác bạch rằng: “Kính bạch Đấng Đại giác 
tôn, cầu xin Ngài nhủ lòng bi mẫn thuyết Pháp đến tất cả chúng sanh gồm nhân loại, chư thiên và 
Phạm thiên. Kính bạch Đức Phật, Bậc có thiện ngôn, xin Đức Phật nhủ lòng bi mẫn thuyết pháp đến 
tất cả chúng sanh gồm nhân loại, chư thiên và Phạm thiên. Có nhiều chúng sanh chỉ có chút bụi 
phiền não trong con mắt trí tuệ của họ. Nếu những chúng sanh này không có được cơ hội nghe pháp 
của Đức Phật, thời họ sẽ chịu sự mất mát to lớn do không đạt được pháp siêu thế là đạo quả 
(magga-phala) mà họ xứng đáng được như vậy. Bạch Đức Thế Tôn, chắc chắn sẽ có những chúng 
sanh có khả năng thông hiểu giáo pháp do Đức Thế Tôn thuyết giảng.” 

Lại nữa, sau khi bạch Phật bằng văn xuôi như vậy, Đại phạm thiên Sahampati cũng thỉnh cầu bằng 
kệ ngôn như sau: “Bạch Đức Thế Tôn, trong quá khứ, trước khi Ngài xuất hiện trong thế gian, tại 
xứ Magadha đã tồn tại tà thuyết bất tịnh do sáu ngoại đạo sư như Purāṇa Kassapa là những kẻ bị 
lem lấm bởi bợn nhơ của phiền não. Vì thế, xin hãy mở rộng cánh cửa đi vào Niết bàn bất tử (mà 
cánh cửa này đã đóng lại kể từ khi giáo pháp của Đức Phật Kassapa biến mất). Hãy cho tất cả 
chúng sanh được nghe Tứ thánh đế do Đức Thế Tôn, bậc Giác ngộ đã thoát khỏi bụi phiền não. 

“Đức Phật cao quý và sáng suốt, Bậc có con mắt trí tuệ có thể nhìn thấy khắp nơi! Như một người 
có khả năng quan sát tinh tường đứng trên núi cao và nhìn xuống tất cả mọi người bên dưới. Đức 
Phật cũng vậy, vì đã thoát khỏi mọi sầu khổ, bước lên tháp cao của trí tuệ và nhìn xuống tất cả 

130 



 

chúng sanh, nhân loại, chư thiên và Phạm thiên còn ở trong vực sâu của khổ não (bị bức bách bởi, 
sanh, già, bịnh, chết, v.v...) 

“Đức Phật có sự tinh cần vĩ đại, cao quý và dũng cảm, Bậc chỉ biết chiến thắng, không hề chiến bại 
trong tất cả mọi trận chiến! Đức Phật, Bậc đã thoát khỏi món nợ dục trần, Bậc sẽ giải thoát tất cả 
chúng sanh - những kẻ đang tha thiết muốn được nghe và thực hành theo giáo pháp của Đức Phật, 
thoát ra khỏi những chặng đường gai góc của sanh, già, v.v... và như người lãnh đạo của đoàn 
thương buôn, đưa họ đến nơi an toàn của Niết bàn! Xin hãy nhủ lòng bi mẫn đi vào thế gian để 
gióng lên tiếng trống của Chánh pháp. Kính bạch Đức Thế Tôn, xin hãy nhủ lòng bi mẫn thuyết 
pháp Tứ Diệu Đế đến tất cả chúng sanh gồm nhân loại, chư thiên và Phạm thiên. Bạch Đức Thế 
Tôn, sẽ có những chúng sanh có khả năng hiểu được Pháp do Thế Tôn thuyết giảng. 

(Sự thực là Phạm thiên đến thỉnh Đức Phật thuyết pháp vào lúc Ngài suy xét về tánh chất thâm diệu 
của giáo pháp và về trạng thái phiền não đầy dẫy trong chúng sanh, và tâm của Ngài vẫn chưa có ý 
định thuyết pháp, là pháp tánh (dhammatā) dành cho mỗi vị Phật. Bài trình bày về 30 dhammatā 
trong bộ Chú giải Buddhavaṃsa). Đức Phật dò xét thế giới hữu tình chúng sanh. 

Khi Phạm thiên Sahampati thỉnh cầu Đức Phật thuyết pháp thì hai điều kiện là nhân duyên nội tại 
(ajjihattika-nidāna) và nhân duyên ngoại tại (bāhira-nidāna) được thành tựu. Nhân đó, Đức Phật dò 
xét thế giới hữu tình chúng sanh bằng Phật nhãn (Buddhacakkhu). Trí biết rõ sở thích tiềm ẩn của 
chúng sanh (āsayānusaya-ñāṇa - Tuỳ miên trí) và Trí biết rõ căn cơ cao thấp của chúng sanh 
(indriya-paropariyatta- ñāṇa - Thượng căn hạ trí). Khi dò xét như vậy, Ngài thấy rõ nhiều loại 
chúng sanh khác nhau (ví như bốn loại sen). Trong hồ có hoa sen sanh, sen đỏ hoặc sen trắng. 
Trong số hoa sen này có bốn loại: (1) loại sen còn nụ trong nước, mọc lên và phát triển trong nước 
nhưng vẫn còn chìm dưới nước; (2) loại sen ra nụ trong nước, lớn lên trong nước và cao ngang mặt 
nước; (3) loại sen ra nụ trong nước, lớn lên trong nước và vươn cao khỏi mặt nước (trong ba loại 
sen này, loại thứ ba vươn lên khỏi mặt nước, sẽ nở hoa trong ngày hôm ấy; loại thứ hai cao ngang 
mặt nước, sẽ nở hoa trong ngày hôm sau; loại thứ nhất đã phát triển nhưng vẫn còn ở bên dưới mặt 
nước, sẽ nở hoa vào ngày thứ ba). Khác với ba loại sen trên, còn có (4) loại sen không vươn lên 
khỏi mặt nước cũng không nở hoa, loại sen này bị bịnh và sẽ làm vật thực cho cá, rùa. Giống như 
bốn loại sen này, những chúng sanh chỉ dính chút ít bụi phiền não (kilesa) trong con mắt trí tuệ của 
họ; những chúng sanh có nhiều bụi phiền não trong con mắt trí tuệ của họ; những chúng sanh có 
ngũ căn: tín, tấn, niệm, định, tuệ được trưởng thành và nhạy bén; những chúng sanh có ngũ căn u 
trệ và chưa trưởng thành; những chúng sanh có căn tánh như tín, tấn, v.v... thiện hoặc không thiện; 
những chúng sanh hiểu Pháp được thuyết giảng dễ dàng và những chúng sanh chậm hiểu; những 
chúng sanh thấy các vấn đề thế tục như các uẩn, các hình thức phiền não, các ác nghiệp sẽ tạo ra 
những kiếp sống mới là đáng kinh hãi, như kẻ thù đang cầm thanh kiếm hai lưỡi bén nhọn, sẵn sàng 
tấn công, và những chúng sanh không có cái nhìn như vậy. 

(Ở đây, khi Đức Phật dò xét tất cả chúng sanh trong thế gian bằng Phật nhãn (Buddhacakkhu), Ngài 
đã thấy bốn hạng chúng sanh như vầy: (1) Chúng sanh hiểu pháp Tứ thánh đế dầu chỉ nghe một câu 
mở đầu ngắn gọn (mātikā udesa) và trở thành bậc Thánh, như những nụ sen vươn cao khỏi mặt 
nước và nở hoa trong chính ngày hôm ấy khi mặt trời vừa mọc (uggātitaññū puggala - Lược khai trí 

131 



 

giả); (2) Chúng sanh chưa thể giác ngộ pháp Tứ thánh đế khi nghe câu mở đầu của bài kệ nhưng sẽ 
hiểu và chứng đắc thánh quả khi pháp Tứ thánh đế được thuyết giảng và giải thích chi tiết (vitthāra 
niddesa padabhājanī), như những nụ sen cao ngang mặt nước và nở hoa vào ngày hôm sau 
(vipañcitaññū-puggala - Quảng viễn trí giả); (3) Chúng sanh nghe pháp được thuyết tóm gọn và chi 
tiết không thể giác ngộ nhưng sẽ giác ngộ Tứ thánh đế và chứng đắc đạo quả sau một ngày hoặc 
một tháng hoặc một năm nhờ chuyên tâm thực hành thiền quán, như những nụ sen ở trong nước sẽ 
nở hoa vào ngày thứ ba (ñeyya- puggala - Sở dẫn đạo giả); (4) Hạng chúng sanh không thể chứng 
đắc đạo quả (magga-phala) dù họ nghe pháp và thực hành pháp trong kiếp sống hiện tại 
(padaparama-puggala - Văn cú vị tối giả) nhưng có được lợi ích là tích luỹ được vốn liếng về Pháp 
(vāsanā) cho những kiếp tương lai. Họ sẽ chết trong phiền não giống như những hoa sen bị bịnh, 
không thể nổi lên khỏi mặt nước cũng không thể nở hoa, cuối cùng trở thành vật thực cho rùa cá). 

(Khi trông thấy bốn hạng chúng sanh và suy xét về pháp môn nào đem lại lợi ích từng hạng chúng 
sanh, Đức Phật phát triển ý muốn tha thiết thuyết pháp độ sinh. Rồi Ngài tiếp tục phân chia tất cả 
chúng sanh thành hai loại: loại chúng sanh có thể giác ngộ các Thánh đế và giải thoát 
(bhabba-puggala) và loại chúng sanh không thể giác ngộ các Thánh đế và giải thoát 
(abhabba-puggala). Trong hai loại chúng sanh này, loại abhabba-puggala bị xếp qua một bên và 
không được xét đến, Ngài chỉ soi xét hạng chúng sanh bhabba-puggala và phân chia họ thành sáu 
nhóm như vầy: “Những chúng sanh đầy tham (rāga) nhiều như vậy. Những chúng sanh đầy sân 
(dosa) nhiều như vậy. Những chúng sanh đầy si (moha) nhiều như vậy. Những chúng sanh có tánh 
tầm cầu (vitakka) nhiều như vậy. Những chúng sanh đầy đủ đức tin (saddhā) nhiều như vậy. Những 
chúng sanh đầy đủ trí tuệ (paññā) nhiều như vậy.” Và rồi, Ngài biểu lộ ý định như vầy: “Quả nhiên, 
Ta sẽ thuyết pháp.”) 

Sau khi suy xét và nhận rõ như vậy, Đức Phật chấp thuận lời thỉnh cầu của Đại Phạm thiên 
Sahampati bằng kệ ngôn như sau: 

Apārutā tessam amatassa dvārā, 

ye sotavanto pamuncantu saddham. 

Vihimsasaññī pagunaṃ na bhāsiṃ, 

Dhammaṃ panītaṃ manujesu Brahme. 

“Này Đại phạm thiên Sahampati, Như lai không đóng lại tám cửa magga đi vào Niết bàn bất tử đối 
với chư thiên và nhân loại có đủ khả năng giải thoát (tám cửa này luôn được rộng mở). Vậy chư 
thiên và nhân loại có tai để nghe (sotapasāda) hãy tin tưởng vào Như Lai.” (Điều ở đây có nghĩa là 
chỉ những kẻ có sotapasāda mới có khả năng nghe Pháp của Đức Phật giảng dạy. Và chỉ khi họ đặt 
niềm tin nơi Ngài, họ sẽ cố gắng thực hành pháp dựa vào niềm tin ấy và cánh cửa Niết bàn sẽ được 
mở ra. Nếu họ không có niềm tin nơi Đức Phật thì cho dù họ có sotapasāda, họ cũng không tin vào 
Pháp và sẽ không cố gắng thực hành Pháp. Và trong trường hợp như vậy, cánh cửa Niết bàn sẽ 
không mở ra. Bởi vậy, những chúng sanh có sotapasāda nên đặt niềm tin nơi Đức Phật và lắng nghe 
Pháp. 

132 



 

Nói cách khác, thời gian kể từ khi giáo pháp của Đức Phật Kassapa diệt mất cho đến hiện tại, thì 
không thể tìm thấy một vị Phật xác thực và giáo pháp xác thực. Vì thế, suốt thời gian ấy không có 
niềm tin xác thực trong dòng tâm của chúng sanh, viên ngọc đức tin nên được giữ và nắm chắc 
trong bàn tay của họ. Sự tin tưởng vào các ngoại đạo sư trong thời bấy giờ không phải là niềm tin 
xác thực. Đó chỉ là sự sanh khởi của tâm bất thiện (akusala citt’uppāda - bất thiện tâm sanh khởi), 
lầm tưởng cái sai là đúng (micchādhimokkha – tà thắng giải). Xét thấy rằng một vị Phật xác thực đã 
xuất hiện, nên chư thiên và nhân loại, những kẻ có sotapasāda hãy mở nắm tay của họ và mở ra viên 
ngọc đức tin mà đã được niêm phong, kể từ khi giáo pháp (sāsana) của Đức Phật Kassapa diệt mất. 

“Này Đại phạm thiên Sahampati, Như Lai đã không thuyết giảng thánh pháp đến nhân loại, chư 
thiên và Phạm thiên mà Ta đã đạt được trong những ngày trước đây. Vì thời điểm đó hai nhân 
duyên (nidāna) để thuyết pháp chưa tròn đủ và vì thế, Như lai biết rõ rằng cho dù pháp được thuyết 
giảng, cũng sẽ không có lợi ích cho họ mà chỉ làm nhọc công Như Lai.” Nhân đó, Đại phạm thiên 
Sahampati rất hân hoan và thốt lên rằng: “Đức Phật đã cho con lời đồng ý thuyết giảng Pháp.” Rồi 
sau khi làm lễ Đức Phật và nhiễu quanh Ngài ba vòng, vị ấy biến mất từ chỗ ấy và trở về cõi Phạm 
thiên. Đức Phật đi đến khu rừng Nai (Migadaya) để thuyết bài kinh Chuyển Pháp luân 
(Dhammacakka). 

Sau khi Đại phạm thiên Sahampati rời đi, Đức Phật suy xét : “ Ta nên thuyết pháp đến ai? Ai sẽ 
nhanh chóng hiểu Pháp do Ta thuyết giảng?” Rồi ý nghĩ khởi lên với Ngài : “Giáo chủ Ālāra của bộ 
tộc Kālāma là người có ba loại trí tuệ, đó là sanh tuệ (jāti-paññā), tu tập tuệ (bhāvanā-paññā) và 
kiên cố tuệ (parihāriya-paññā). Vị ấy cũng là người có con mắt trí, đã hết bụi phiền não 
(apparajakkha-punggala) trong một thời gian rất dài. Lành thay, nếu Ta thuyết pháp cho vị ấy trước 
tiên. Vị ấy sẽ nhanh chóng thấu hiểu giáo pháp do Ta thuyết giảng.” Nhân đó, một vị thiên, không 
hiện hình báo tin với Đức Phật rằng : “Bạch Đức Thế Tôn, giáo chủ Ālāra của bộ tộc Kālāma đã 
chết cách đây bảy ngày rồi.” Tuy nhiên Đức Phật không chấp nhận ngay những lời nói của vị thiên, 
qua Nhất thiết trí (sabbaññuta-ñāṇa), Ngài thấy rằng Ālāra đã chết cách đây bảy ngày đúng như lời 
nói của vị thiên và vị ấy đã tái sanh vào cõi Vô sở hữu xứ (ākiñcaññāyatana), cõi thiền thứ ba trong 
bốn cõi Phạm thiên vô sắc. 

Sau khi nhận định rằng: “Quả thật một sự mất mát to lớn cho giáo chủ Ālāra của bộ tộc Kālāma vì 
đã đánh mất cơ hội để giác ngộ magga-phala mà vị ấy đáng được như vậy. Nếu vị ấy có thể nghe 
Pháp do Ta thuyết giảng thời vị ấy sẽ nhanh chóng giác ngộ Tứ thánh đế.” Đức Phật lại suy xét 
thêm: “Vậy bây giờ Ta nên thuyết pháp đến ai? Ai sẽ nhanh chóng hiểu pháp do Ta thuyết giảng?” 
Rồi Ngài nghĩ đến: “Giáo chủ Udaka, con trai của Rāma, cũng có được ba loại tuệ. Vị ấy cũng là 
bậc thiểu trần cấu (apparajakkha-puggala), con mắt trí tuệ của vị ấy đã sạch bụi phiền não trong thời 
gian rất lâu. Thật tốt thay nếu Ta thuyết pháp đến vị ấy trước tiên, vị ấy sẽ nhanh chóng thông hiểu 
Pháp do Ta thuyết giảng.” Nhân đó, một vị thiên khác không hiện hình, báo tin đến Đức Phật rằng: 
“Bạch Đức Thế Tôn, giáo chủ Udaka ̧con trai của Rāma, đã chết ngày hôm qua vào lúc nửa đêm.” 
Tuy nhiên, Đức Phật không chấp nhận ngay chỉ bấy nhiêu lời nói của vị thiên, bằng Nhất thiết trí, 
Ngài thấy rằng giáo chủ Udaka quả thật đã chết vào lúc nửa đêm hôm qua đúng như những lời nói 
của vị thiên và vị ấy đã tái sanh vào cõi Phi tưởng phi phi tưởng thiên (nevasaññā-nāsaññāyatana), 

133 



 

cõi thứ tư của bốn cõi Phạm thiên vô sắc. Nhân đó, Đức Phật nhận định: “Quả thật một sự mất mát 
lớn cho giáo chủ Udaka, con trai của Rāma, đã đánh mất cơ hội giác ngộ magga-phala mà vị ấy 
đáng được như vậy. Nếu giáo chủ Udaka được nghe pháp do Ta thuyết giảng, thời vị ấy nhanh 
chóng giác ngộ Tứ thánh đế.” Ngài lại suy xét thêm: “Ta nên thuyết pháp đến ai trước. Ai sẽ nhanh 
chóng hiểu pháp do ta thuyết giảng?” Rồi Đức Phật suy nghĩ: “Nhóm năm vị Sa-môn (Pañcavaggī), 
đã giúp ích cho Ta rất nhiều. Họ đã ở lại và hầu hạ phục vụ Ta khi Ta đang thực hành pháp khổ 
hạnh sáu năm trong khu rừng Uruvela. Bởi vậy, sẽ tốt thay nếu Ta thuyết pháp đến họ trước tiên.” 
Rồi Ngài suy xét: “Năm vị Sa-môn hiện đang sống ở đâu?” và bằng thiên nhãn thắng trí 
(dibbacakkhu-abhiññā), Ngài thấy họ đang trú ngụ ở Migadāya, một khu rừng nai to lớn, cũng được 
gọi là Isipatana, gần thành phố Bārāṇasī. 

(Về vấn đề này, Đức Phật nghĩ đến nhóm năm vị Sa-môn đã phục vụ cho Ngài vì Ngài đặc biệt nhớ 
ơn những người mà Ngài đã thọ ơn. Không phải Ngài không muốn thuyết pháp đến những người 
chưa phục vụ đến Ngài). 

Sau khi khởi lên ý định : “Ta sẽ đi đến khu vườn Nai và thuyết bài kinh Chuyển pháp luân,” rồi 
Ngài đi khất thực quanh khu vực Bodhimaṇḍala, chỗ cây Bồ-đề, Ngài ở lại đó cho đến hết ngày 
mười bốn của tháng Āsālha. Và vào sáng sớm ngày rằm, sau khi đắp y mang bát và suy nghĩ: “Ta sẽ 
đi đến kinh thành Bārāṇasī,” và Ngài bắt đầu chuyến hành trình đi bộ dài mười tám do tuần. 
(Khoảng cách giữa Mahābodhi và Gayā (Buddhagayā) là 3 gāvuta. Khỏang cách giữa Mahābodhi 
và thành phố Bārānasī là 18 yojana. Chư Phật quá khứ thường đi đến Migadāya bằng thần thông, 
các Ngài đi xuyên qua hư không, để thuyết bài kinh Chuyển pháp luân (Dhammacakka). Còn Đức 
Phật của chúng ta, Ngài đi bộ suốt 18 do tuần vì Ngài biết trước sẽ có một vị đạo sĩ tên Upaka sẽ 
sớm trở thành vị thánh A-na-hàm (anāgāmī) nhờ phước duyên quá khứ của vị ấy. Ngài biết rằng: 
“Upaka hiện đang đi cùng con đường. Đạo sĩ Upaka ấy sẽ gặp Ta, trò chuyện với Ta rồi bỏ đi. Về 
sau, do yểm ly thế gian, vị ấy sẽ trở lại trước mặt Ta, nghe Pháp và chứng đắc quả thánh anāgāmī 
trong kiếp hiện tại và đắc đạo quả arahatta trong kiếp thứ hai của vị ấy, sau khi sanh về cõi Vô 
phiền thiên (Avihā bhūmi), cõi Phạm thiên hữu sắc thứ mười hai) 

  

2. Request to Expound the Dhamma (P.48-50) 

After staying at the seven places for seven days each, the Buddha went back to the 
Ajapāla banyan tree from Rājāyatana, contemplated the dhamma which he had gained and 
pondered thus: 

"I have already attained Omniscience and have already done what is to be done at the 
foot of the Bodhi Tree for my own sake. But, in the life of Sumedhā, I proclaimed that: 

Buddho bodheyyaṁ = As I know the Four Noble Truths, so shall I make others know 
them; 

Mutto moceyyaṁ = As I am free from the fetters binding me to existences, so shall I 
make others free from the fetters; 

134 



 

Tiṇṇo Tāreyyaṁ = As I cross over the whirlpool of Saṁsara, so shall I make others 
cross over it. 

In accordance with these proclamations, it is now the right time to expound the 
Dhamma. 

But the Dhamma that I have realized is indeed profound, subtle and difficult to 
comprehend. All beings in the world will not be able to understand the dhamma as they are 
grossly overwhelmed by greed, anger and ignorance. It will be merely wearisome for me if I 
were to expound the dhamma. Reflecting thus, the Buddha became hesitant to teach the 
dhamma. 

Knowing the Buddha's tendency, the Brahma named Sahampati, together with devas 
and brahmas, came and requested the Buddha to expound the Dhamma. 

It is the nature of the Buddhas to teach the Dhamma only after being requested. To 
teach the Dhamma only after being requested makes the Dhamma more virtuous and more 
respectable. Moreover in those days the Brahma was regarded as the Buddha and venerated 
by the whole world. As the Brahma himself requested the Buddha to teach the dhamma, it 
became the most respectable and venerable Dhamma. 

The Buddha himself actually knew, although the whole world was veiled with 
ignorance, that there were some persons who were wise enough to understand his Teachings 
and that they would lose the chance of being librated from the whirlpool of Saṃsārā if they 
did not hear the Teachings (the Dhamma). 

 

3. Phonetic 

After staying at the seven places for seven 
days each, the Buddha went back to the 
Ajapāla banyan tree from Rājāyatana, 
contemplated the dhamma which he had 
gained and pondered thus: 

/ˈæftər ˈsteɪɪŋ æt ðə ˈsɛvən ˈpleɪsɪz fɔːr 
ˈsɛvən deɪz iːtʃ, ðə ˈbʊdə wɛnt bæk tuː ðiː 
ˌɑːdʒəˈpɑːlə ˈbænjən triː frɒm 
ˌrɑːˈdʒɑːjətənə, ˈkɒntəmˌpleɪtɪd ðə 
dhamma wɪtʃ hi hæd ɡeɪnd ənd ˈpɒndərd 
ðʌs:/ 

"I have already attained Omniscience and 
have already done what is to be done at the 
foot of the Bodhi Tree for my own sake. But, 
in the life of Sumedhā, I proclaimed that: 

/aɪ hæv ɔːlˈrɛdi əˈteɪnd ði ɑːmˈnɪʃəns ənd 
hæv ɔːlˈrɛdi dʌn wɒt ɪz tuː bi dʌn æt ðə fʊt 
əv ðə Bodhi Triː fɔːr maɪ oʊn seɪk. bʌt, ɪn 
ðə laɪf əv suːˈmeɪdɑː, aɪ proʊˈkleɪmd ðæt:/ 

135 



 

Buddho bodheyyaṁ = As I know the Four 
Noble Truths, so shall I make others know 
them; 

/ˈbʊdhoʊ boʊˈdhejjəm/ = /æz aɪ noʊ ðə 
fɔːr ˈnoʊbəl truːθs, soʊ ʃæl aɪ meɪk ˈʌðərz 
noʊ ðɛm;/ 

Mutto moceyyaṁ = As I am free from the 
fetters binding me to existences, so shall I 
make others free from the fetters; 

/ˈmʊttoʊ moʊˈcejjəm/ = /æz aɪ æm friː 
frəm ðə ˈfɛtərz ˈbaɪndɪŋ miː tuː 
ɪɡˈzɪstənsɪz, soʊ ʃæl aɪ meɪk ˈʌðərz friː 
frəm ðə ˈfɛtərz;/ 

Tiṇṇo Tāreyyaṁ = As I cross over the 
whirlpool of Saṁsara, so shall I make others 
cross over it. 

/ˈtɪɳɳoʊ ˈtɑːrejjəm/ = /æz aɪ krɔːs ˈoʊvər 
ðə ˈwɜːrlpuːl əv Saṃsārā, soʊ ʃæl aɪ meɪk 
ˈʌðərz krɔːs ˈoʊvər ɪt./ 

In accordance with these proclamations, it is 
now the right time to expound the Dhamma. 

/ɪn əˈkɔːrdəns wɪð ðiːz ˌprɒkləˈmeɪʃənz, ɪt 
ɪz naʊ ðə raɪt taɪm tuː ɪkˈspaʊnd ðə 
Dhamma./ 

But the Dhamma that I have realized is 
indeed profound, subtle and difficult to 
comprehend. All beings in the world will not 
be able to understand the dhamma as they 
are grossly overwhelmed by greed, anger 
and ignorance. It will be merely wearisome 
for me if I were to expound the dhamma. 
Reflecting thus, the Buddha became hesitant 
to teach the dhamma. 

/bʌt ðə Dhamma ðæt aɪ hæv ˈriəlaɪzd ɪz 
ɪnˈdid prəˈfaʊnd, ˈsʌtl ənd ˈdɪfɪkəlt tuː 
ˌkɒmprɪˈhɛnd. ɔːl ˈbiːɪŋz ɪn ðə wɜːrld wɪl 
nɒt bi ˈeɪbəl tuː ˌʌndərˈstænd ðə dhamma 
æz ðeɪ ɑːr ˈɡroʊsli ˌoʊvərˈwɛlmd baɪ ɡriːd, 
ˈæŋɡər ənd ˈɪɡnərəns. ɪt wɪl bi ˈmɪərli 
ˈwɪrisəm fɔːr miː ɪf aɪ wɜːr tuː ɪkˈspaʊnd 
ðə dhamma. rɪˈflɛktɪŋ ðʌs, ðə ˈbʊdə 
bɪˈkeɪm ˈhɛzɪtənt tuː tiːʧ ðə dhamma./ 

Knowing the Buddha's tendency, the Brahma 
named Sahampati, together with devas and 
brahmas, came and requested the Buddha to 
expound the Dhamma. 

/ˈnoʊɪŋ ðə ˈbʊdəz ˈtɛndənsi, ðə ˈbrɑːmə 
neɪmd Sahampati, təˈɡɛðər wɪð ˈdeɪvəz 
ənd ˈbrɑːməz, keɪm ənd rɪˈkwɛstɪd ðə 
ˈbʊdə tuː ɪkˈspaʊnd ðə Dhamma./ 

136 



 

It is the nature of the Buddhas to teach the 
Dhamma only after being requested. To 
teach the Dhamma only after being 
requested makes the Dhamma more virtuous 
and more respectable. Moreover in those 
days the Brahma was regarded as the 
Buddha and venerated by the whole world. 
As the Brahma himself requested the 
Buddha to teach the dhamma, it became the 
most respectable and venerable Dhamma. 

/ɪt ɪz ðə ˈneɪʧər əv ðə ˈbʊdəz tuː tiːʧ ðə 
Dhamma ˈoʊnli ˈæftər ˈbiːɪŋ rɪˈkwɛstɪd. 
tuː tiːʧ ðə Dhamma ˈoʊnli ˈæftər ˈbiːɪŋ 
rɪˈkwɛstɪd meɪks ðə Dhamma mɔːr 
ˈvɜːrtʃuəs ənd mɔːr rɪˈspɛktəbəl. 
ˌmɔːrˈoʊvər ɪn ðoʊz deɪz ðə ˈbrɑːmə wəz 
rɪˈɡɑːrdɪd æz ðə ˈbʊdə ənd ˈvɛnəreɪtɪd baɪ 
ðə hoʊl wɜːrld. æz ðə ˈbrɑːmə hɪmˈsɛlf 
rɪˈkwɛstɪd ðə ˈbʊdə tuː tiːʧ ðə dhamma, ɪt 
bɪˈkeɪm ðə moʊst rɪˈspɛktəbəl ənd 
ˈvɛnərəbl Dhamma./ 

The Buddha himself actually knew, although 
the whole world was veiled with ignorance, 
that there were some persons who were wise 
enough to understand his Teachings and that 
they would lose the chance of being librated 
from the whirlpool of Saṃsārā if they did 
not hear the Teachings (the Dhamma). 

/ðə ˈbʊdə hɪmˈsɛlf ˈækʧuəli njuː, ɔːlˈðoʊ 
ðə hoʊl wɜːrld wəz veɪld wɪð ˈɪɡnərəns, 
ðæt ðɛr wɜːr sʌm ˈpɜːrsənz huː wɜːr waɪz 
ɪˈnʌf tuː ˌʌndərˈstænd hɪz ˈtiːʧɪŋz ənd ðæt 
ðeɪ wʊd luz ðə ʧæns əv ˈbiːɪŋ ˈlaɪbreɪtɪd 
frəm ðə ˈwɜːrlpuːl əv Saṃsārā ɪf ðeɪ dɪd 
nɒt hɪər ðə ˈtiːʧɪŋz (ðə Dhamma)./ 

  

4. Vocabulary 

After staying at the seven places for seven days each, the Buddha went back to the 
Ajapāla banyan tree from Rājāyatana, contemplated (quán chiếu) the dhamma which he had 
gained and pondered (suy nghĩ kỹ lưỡng) thus: 

"I have already attained (chứng đạt) the Omniscience (Toàn trí) and have already done 
what is to be done at the foot of the Bodhi Tree for my own sake. But, in the life of 
Sumedhā, I proclaimed (tuyên bố) that: 

Buddho bodheyyaṁ = As I know the Four Noble Truths (Tứ Diệu Đế), so shall I make 
others know them; 

Mutto moceyyaṁ = As I am free from the fetters (xiềng xích, trói buộc) binding me to 
existences (luân hồi), so shall I make others free from the fetters; 

Tiṇṇo Tāreyyaṁ = As I cross over the whirlpool (vòng xoáy) of Saṁsara (luân hồi), 
so shall I make others cross over it. 

137 



 

In accordance with these proclamations (lời nguyện/tuyên bố), it is now the right time 
to expound (thuyết giảng, giảng giải) the Dhamma. 

But the Dhamma that I have realized is indeed profound (thâm sâu), subtle (vi diệu, 
tinh tế) and difficult to comprehend (hiểu thấu). All beings in the world will not be able to 
understand the dhamma as they are grossly overwhelmed (bị bao trùm) by greed (tham), 
anger (sân) and ignorance (si). It will be merely wearisome (mệt mỏi, nặng nề) for me if I 
were to expound the dhamma. Reflecting thus (suy nghĩ như vậy), the Buddha became 
hesitant (do dự) to teach the dhamma. 

Knowing the Buddha's tendency (khuynh hướng, tâm ý), the Brahma named 
Sahampati, together with devas (chư thiên) and brahmas (phạm thiên), came and requested 
(thỉnh cầu) the Buddha to expound the Dhamma. 

It is the nature (bản chất) of the Buddhas to teach the Dhamma only after being 
requested. To teach the Dhamma only after being requested makes the Dhamma more 
virtuous (cao quý) and more respectable (đáng kính). Moreover in those days the Brahma 
was regarded as the Buddha and venerated (tôn kính) by the whole world. As the Brahma 
himself requested the Buddha to teach the dhamma, it became the most respectable and 
venerable (tôn quý) Dhamma. 

The Buddha himself actually knew, although the whole world was veiled (bị che phủ) 
with ignorance (vô minh), that there were some persons who were wise enough to 
understand his Teachings and that they would lose the chance of being liberated (giải thoát) 
from the whirlpool of Saṃsārā (luân hồi) if they did not hear the Teachings (the Dhamma). 

  

1. The Buddha stayed at the seven places for seven days each. 

  

2. He went back to the Ajapāla banyan tree from Rājāyatana.​
 

3. The Buddha contemplated the dhamma he had gained. 

  

4. He thought: "I have attained Omniscience." 

  

5. Sumedhā once proclaimed: "Buddho bodheyyaṁ." 

  

138 



 

6. "As I am free from fetters, so shall I free others."​
 

7. The Dhamma is profound and difficult to comprehend. 

  

8. Beings are overwhelmed by greed, anger and ignorance. 

  

9. Brahmā Sahampati requested the Buddha to expound the Dhamma. 

  

10. The Buddha knew some people were wise enough to understand. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
139 



 

 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194 

  

Nội dung cần đọc thêm: Đại Phật Sử tập 2: 

-        Chương 11 (p.325 - 345) 

-        Chương 12 (p.347 - 365) 

-        Chương 13 (p.367 - 379) 

-        Chương 14 (p.381 - 399) 

  

 

B1(2026). Turning the Wheel of Dhamma 
He arrived at Isipatana Deeer Park on the evening of the full moon day of Waso. He 

revealed himself as a Buddha to the five ascetics and expounded the first discourse known as 
Dhammacakkappavattana Sutta. This teaching consists of the two extremes to be avoided, 
the Middle Path to be followed and the Four Noble Truths to be realized. After hearing the 
discourse, Venerable Koṇḍañña and eighteen crores of devas and brahmas became 
Stream-Enterer (Sotāpannas). A powerful earthquake occurred – a great rejoicing of the 
devas and the brahmas over the preaching of the Dhamma. 

The Buddha delivered this Sutta in the evening, as the sun had set and the moon began 
to rise. It was a Saturday, the full moon day of Waso (around May) in the year 103 of the 
Mahā Era (588 B.C.). Numerous devas and brahmas came to listen to His teachings. Flowers 
bloomed out of season and the entire world shone brilliantly in the radiance of these celestial 
beings. Then, the Buddha explained the Sutta in detail to the other four ascetics who had not 
yet realized the Noble Truths. 

Vappa, Bhaddiya, Mahānāma and Assaji practised according to the Wheel of Dhamma 
for four days, from the first to the fourth day of the waning moon. One after another, they 
entered the stream of Noble Path (Ariya Magga). On the fifth day of the waning moon of 
Waso, the Buddha preached the Anattalakkhaṇa Sutta (The Discourse on the mark of 
Non-self) to the group of five bhikkhus. By the end of this sermon, they all became 
Arahants, having eradicated all defilements. 

From then on, the Order of Saṃgha was established in the world. 

  

140 

https://tailieuphathoc.com/tai-lieu/dai-phat-su-tron-bo-223?viewpdf=194


 

--------------- 

Turning the Wheel of Dhamma 

He arrived at Isipatana Deer Park on the evening of the full moon day of Waso. He 
revealed (/rɪˈviːld/ - hé lộ/tự xưng) himself as a Buddha to the five ascetics (/əˈsetɪks/ - 
những vị tu sĩ khổ hạnh) and expounded (/ɪkˈspaʊndɪd/ - thuyết giảng chi tiết) the first 
discourse (/ˈdɪskɔːrs/ - bài pháp thoại) known as Dhammacakkappavattana Sutta. This 
teaching consists of the two extremes (/ɪkˈstriːmz/ - cực đoan) to be avoided, the Middle Path 
to be followed and the Four Noble Truths to be realized (/ˈriːəlaɪzd/ - chứng ngộ). After 
hearing the discourse, Venerable Koṇḍañña and eighteen crores (/krɔːrz/ - đơn vị 10 triệu) of 
devas and brahmas became Stream-Enterer (/striːm ˈentərər/ - Bậc Tu-đà-hoàn/Nhập lưu). A 
powerful earthquake occurred – a great rejoicing (/rɪˈdʒɔɪsɪŋ/ - sự hoan hỷ/vui mừng) of the 
devas and the brahmas over the preaching (/ˈpriːtʃɪŋ/ - sự thuyết giảng) of the Dhamma. 

The Buddha delivered (/dɪˈlɪvərd/ - thuyết) this Sutta in the evening, as the sun had set 
and the moon began to rise. It was a Saturday, the full moon day of Waso (around May) in 
the year 103 of the Mahā Era (/məˈhɑː ˈɪərə/ - Đại Kỷ Nguyên). Numerous 
(/ˈnjuːmərəs//ˈnuːmərəs/ - vô số) devas and brahmas came to listen to His teachings. 
Flowers bloomed (/bluːmd/ - nở rộ) out of season and the entire world shone brilliantly 
(/ˈbrɪliəntli/ - rực rỡ) in the radiance (/ˈreɪdiəns/ - hào quang/sự sáng chói) of these celestial 
(/səˈlestʃl/ - thuộc về cõi trời) beings. Then, the Buddha explained the Sutta in detail to the 
other four ascetics who had not yet realized the Noble Truths. 

Vappa, Bhaddiya, Mahānāma and Assaji practised according to the Wheel of 
Dhamma for four days, from the first to the fourth day of the waning moon (/ˈweɪnɪŋ muːn/ - 
trăng khuyết). One after another, they entered the stream of Noble Path (/ˈnoʊbl pæθ/ - 
Thánh Đạo). On the fifth day of the waning moon of Waso, the Buddha preached the 
Anattalakkhaṇa Sutta (The Discourse on the mark of Non-self (/mɑːrk əv nɒn-self/ - tướng 
Vô Ngã)) to the group of five bhikkhus. By the end of this sermon (/ˈsɜːrmən/ - bài giảng 
(đạo)), they all became Arahants having eradicated (/ɪˈrædɪkeɪtɪd/ - diệt trừ hoàn toàn) all 
defilements (/dɪˈfaɪlmənts/ - phiền não/lậu hoặc). 

From then on, the Order of Saṃgha (/ˈɔːrdər əv ˈsʌŋɡə/ - Tăng đoàn) was established 
(/ɪˈstæblɪʃt/ - thiết lập/hình thành) in the world. 

  

---------------------- 

  

BẢNG 1: PHÂN TÍCH CẤU TRÚC (CHIA THEO LOẠI CÂU) 

141 



 

Bảng này giúp nhận diện "khung xương" và cách kết nối ý trong văn bản. 

STT Câu nguyên văn Loại câu Phân tích thành phần (S - V - 
O/A) 

1 He arrived at Isipatana Deer 
Park on the evening... 

Đơn S: He / V: arrived / A: at Isipatana... 
(nơi chốn & thời gian) 

2 He revealed himself as a 
Buddha... and expounded... 

Đơn (vế 
ghép) 

S: He / V: revealed... and 
expounded... (2 hành động cùng chủ 
ngữ) 

3 This teaching consists of the 
two extremes... 

Phức (rút 
gọn) 

S: This teaching / V: consists of / 
O: danh sách 3 đối tượng. 

4 After hearing the discourse, 
Koṇḍañña... became... 

Phức Phụ: After hearing... / Chính: 
Koṇḍañña (S) + became (V). 

5 A powerful earthquake 
occurred – a great 
rejoicing... 

Đặc biệt S: Earthquake / V: occurred / Dấu 
(–): Phần giải thích thêm. 

6 The Buddha delivered this 
Sutta in the evening... 

Đơn S: The Buddha / V: delivered / O: 
this Sutta / A: in the evening. 

7 The sun had set and the moon 
began to rise. 

Ghép Mệnh đề 1: The sun set / And / 
Mệnh đề 2: The moon rose. 

8 It was a Saturday, the full 
moon day of Waso... 

Đơn S: It / V: was / C: a Saturday (thông 
tin ngày tháng). 

9 Numerous devas and 
brahmas came to listen... 

Đơn S: Numerous devas and brahmas / 
V: came / To-V: to listen. 

10 Flowers bloomed out of 
season... 

Đơn S: Flowers / V: bloomed / A: out of 
season. 

11 The entire world shone 
brilliantly in the radiance... 

Đơn S: The world / V: shone / A: 
brilliantly (trạng từ). 

142 



 

12 The Buddha explained the 
Sutta... to those who... 

Phức Chính: Buddha explained... / Phụ: 
who had not yet realized... 

13 Vappa, Bhaddiya, Mahānāma 
and Assaji practised... 

Đơn S: Nhóm 4 vị (Chủ ngữ phức hợp) / 
V: practised. 

14 One after another, they 
entered the stream... 

Đơn A: One after another / S: they / V: 
entered. 

15 By the end..., they all became 
Arahants, having... 

Phức Chính: they became Arahants / 
Phụ: having eradicated... 

16 From then on, the Order of 
Saṃgha was established. 

Đơn (Bị 
động) 

A: From then on / S: The Order / V: 
was established. 

  

  

BẢNG 2: PHÂN TÍCH TỪ LOẠI (WORD FORMS) 

Bảng này giúp hiểu bản chất các từ đơn lẻ trong câu. 

Từ loại Các từ xuất hiện trong bài Chức năng & Vị trí 

Danh từ 

(Noun) 

Buddha, Park, Discourse, 
Earthquake, Sun, Moon, 
Flowers, Arahants, Defilements 

Chỉ người, sự vật, địa điểm. Đứng 
làm S hoặc O. 

Động từ 

(Verb) 

Arrived, Revealed, Consists, 
Delivered, Bloomed, Shone, 
Practised, Preached 

Chỉ hành động. Đứng sau S (chia ở 
quá khứ: -ed hoặc bất quy tắc). 

Tính từ (Adj) Full, Powerful, Noble, 
Numerous, Entire, Celestial, 
Waning 

Miêu tả tính chất. Đứng trước Danh 
từ (Powerful earthquake). 

Trạng từ 

(Adv) 

Brilliantly, In detail, Not yet, 
Out of season 

Bổ nghĩa cho động từ. Đứng sau V 
hoặc cuối câu (Shone brilliantly). 

Liên từ (Conj) And, As Nối các từ hoặc vế câu (Sun and 
Moon). 

143 



 

Đại từ quan hệ Who Nối mệnh đề chính và phụ trong câu 
phức. 

  

  

HƯỚNG DẪN CHI TIẾT 

1.    Cách dùng Bảng 1: nhìn vào cột "Loại câu". Nếu thấy câu dài mà có chữ And, 
hãy xác định đó là Câu Ghép. Nếu có Who hoặc After/Having, đó là Câu Phức. 

2.    Cách dùng Bảng 2: Khi làm bài tập điền từ, nhớ quy tắc: 

o   Sau Chủ ngữ là Động từ. 

o   Trước Danh từ là Tính từ. 

o   Sau Động từ thường là Trạng từ (đuôi -ly). 

3.    Lưu ý đặc biệt: Bài văn này kể về quá khứ, nên tất cả các Động từ đều được chia 
ở thì Quá khứ. Đây là cơ hội tốt để các em học bảng động từ bất quy tắc (ví dụ: 
shone là quá khứ của shine). 

  

  

2.​ The Ordination of Yasa and His Friends 

The Buddha observed the rain-retreat with the five bhikkhus. During that time, in 
Varanasi, a young man named Yasa, the son of a wealthy man and his wife, Sujāta, lived a 
life in ease and luxury. One day, however, he felt a deep sense of detachment from sensual 
pleasures and secretly left his home for the Deer Park at midnight. 

He arrived before dawn and met the Buddha, who preached several discourses to him. 
After hearing the dhamma, he became a Stream-Enterer. Yasa's father while searching for his 
son, also came to the Buddha. The Buddha expounded the Dhamma to him, and he too 
became a Stream-Enterer. Consequently, he was the very first layman to take refuge in the 
Tripple Gems (Tevācika). 

Yasa attained Arahantship while listening to the discourse the Buddha preached to his 
father. The next day, the Buddha and the Venerable Yasa visited his parents' house for 
alms-food. The Buddha preached again, and Yasa's mother and wife also became 
Stream-Enterers. They were the first laywomen to take refuge in the Triple Gems. 

144 



 

Upon hearing of Yasa's ordination, fifty-four of his friends reflected: “The Teachings 
followed by someone like Yasa must be extraordinary.”. They went to the Buddha and 
were all ordained as monks. 

-------------- 

  

The Ordination of Yasa and His Friends 

The Buddha observed (/əbˈzɜːrvd/ - trải qua) the rain-retreat (/reɪn rɪˈtriːt/ - kỳ an cư 
kiết hạ) with the five bhikkhus. During that time, in Varanasi, a young man named Yasa, the 
son of a wealthy man and his wife, Sujāta, lived a life in ease and luxury (/iːz ənd ˈlʌkʃəri/ - 
nhàn hạ và xa hoa). One day, however, he felt a deep sense of detachment (/dɪˈtætʃmənt/ - sự 
lìa bỏ/buông xả) from sensual pleasures (/ˈsenʃuəl ˈpleʒərz/ - dục lạc ngũ trần) and secretly 
(/ˈsiːkrətli/ - bí mật) left his home for the Deer Park at midnight. 

He arrived before dawn (/dɔːn/ - bình minh/rạng đông) and met the Buddha, who 
preached several discourses to him. After hearing the Dhamma, he became a Stream-Enterer 
(/striːm ˈentərər/ - Bậc Tu-đà-hoàn). Yasa's father while searching for his son, also came to 
the Buddha. The Buddha expounded the Dhamma to him, and he too became a 
Stream-Enterer. Consequently (/ˈkɒnsɪkwəntli/ - do đó), he was the very first layman 
(/ˈleɪmən/ - nam cư sĩ) to take refuge (/teɪk ˈrefjuːdʒ/ - quy y) in the Triple Gems (/ˈtrɪpl 
dʒemz/ - Tam Bảo) (Tevācika). 

Yasa attained Arahantship while listening to the discourse the Buddha preached to his 
father. The next day, the Buddha and the Venerable Yasa visited his parents' house for 
alms-food (/ˈɑːmz fuːd/ - vật thực cúng dường). The Buddha preached again, and Yasa's 
mother and wife also became Stream-Enterers. They were the first laywomen (/ˈleɪˌwɪmɪn/ - 
các nữ cư sĩ) to take refuge in the Triple Gems. 

Upon hearing of Yasa's ordination (/ˌɔːrdɪˈneɪʃn/ - sự xuất gia/thọ giới), fifty-four of 
his friends reflected (/rɪˈflektɪd/ - suy ngẫm): “The Teachings followed by someone like Yasa 
must be extraordinary (/ɪkˈstrɔːrdnəri/ - phi thường/đặc biệt).” They went to the Buddha and 
were all ordained (/ɔːrˈdeɪnd/ - được cho xuất gia) as monks. 

  

  

BẢNG 1: PHÂN TÍCH CẤU TRÚC (CHIA THEO LOẠI CÂU) 

Bảng này giúp hiểu cách kết nối các ý tưởng và nhận diện loại câu. 

145 



 

TT Câu nguyên văn Loại câu Phân tích thành phần (S - V - 
O/A) 

1 The Buddha observed the 
rain-retreat with the five 
bhikkhus. 

Đơn S: The Buddha / V: observed / O: 
the rain-retreat / A: with the five 
bhikkhus. 

2 During that time... a young man 
named Yasa... lived a life in ease 
and luxury. 

Đơn A: During that time / S: a young 
man named Yasa / V: lived / O: a 
life in ease... 

3 One day, however, he felt a deep 
sense... and secretly left his 
home... 

Đơn (vế 
ghép) 

S: he / V: felt... and left... (2 hành 
động cùng chủ ngữ). 

4 He arrived before dawn and met 
the Buddha... 

Đơn (vế 
ghép) 

S: He / V: arrived... and met... 

5 ...who preached several 
discourses to him. 

Phức (Nối tiếp câu 4) Mệnh đề phụ: who 
(S) / preached (V) / discourses (O). 

6 After hearing the dhamma, he 
became a Stream-Enterer. 

Phức A: After hearing the dhamma / S: 
he / V: became. 

7 Yasa's father while searching for 
his son, also came to the 
Buddha. 

Phức (rút 
gọn) 

S: Yasa's father / Phụ: while 
searching for his son / V: came. 

8 The Buddha expounded the 
Dhamma to him, and he too 
became a Stream-Enterer. 

Ghép MĐ1: Buddha expounded... / Liên 
từ: and / MĐ2: he too became... 

9 Consequently, he was the very 
first layman to take refuge in the 
Triple Gems. 

Đơn S: he / V: was / C: the first layman / 
A: to take refuge... 

10 Yasa attained Arahantship while 
listening to the discourse... 

Phức S: Yasa / V: attained / Phụ: while 
listening to... 

146 



 

11 The next day, the Buddha and the 
Venerable Yasa visited his 
parents' house... 

Đơn A: The next day / S: Buddha and 
Yasa / V: visited / O: house. 

12 The Buddha preached again, and 
Yasa's mother and wife also 
became Stream-Enterers. 

Ghép MĐ1: Buddha preached / Liên từ: 
and / MĐ2: mother & wife 
became... 

13 They were the first laywomen to 
take refuge in the Triple Gems. 

Đơn S: They / V: were / C: the first 
laywomen. 

14 Upon hearing of Yasa's 
ordination, fifty-four of his 
friends reflected: “...” 

Phức A: Upon hearing... / S: fifty-four of 
his friends / V: reflected. 

15 The Teachings followed by 
someone like Yasa must be 
extraordinary. 

Phức (rút 
gọn) 

S: The Teachings (followed by...) / 
V: must be / Adj: extraordinary. 

16 They went to the Buddha and 
were all ordained as monks. 

Đơn (vế 
ghép) 

S: They / V: went... and were 
ordained (bị động). 

  

  

BẢNG 2: PHÂN TÍCH TỪ LOẠI (WORD FORMS) 

Bảng này giúp hiểu vị trí và chức năng của từng từ. 

Từ loại Các từ tiêu biểu trong bài Vị trí & Chức năng 

Danh từ (N) Rain-retreat, Luxury, Dawn, 
Discourses, Layman, 
Alms-food, Ordination, 
Monks 

Làm Chủ ngữ (S) hoặc Tân ngữ (O). 
Đứng sau giới từ. 

Động từ (V) Observed, Felt, Arrived, 
Preached, Expounded, 
Attained, Visited, Reflected 

Chỉ hành động. Đứng sau S. (Chia 
quá khứ: -ed hoặc bất quy tắc). 

147 



 

Tính từ (Adj) Wealthy, Deep, Sensual, 
Secret, Extraordinary, Triple 

Đứng trước Danh từ để miêu tả tính 
chất (Wealthy man). 

Trạng từ (Adv) Secretly, Consequently, 
Again 

Bổ nghĩa cho động từ. Thường đứng 
sau V hoặc đầu câu (Secretly left). 

Liên từ (Conj) And, However Dùng để nối các từ hoặc các mệnh đề. 

Từ nối phụ (Sub) While, Who, After, Upon Dùng để mở đầu một mệnh đề phụ 
trong câu phức. 

  

  

  

HƯỚNG DẪN CHI TIẾT 

Để hiểu và tự phân tích được như bảng trên, hãy nhớ: 

1.    Xác định "Động từ chính" (V): Trong bài kể chuyện này, hầu hết động từ đều ở 
thì quá khứ (đuôi -ed như preached hoặc biến đổi như felt, met, went). Hãy tìm nó 
trước, người thực hiện hành động ngay phía trước sẽ là Chủ ngữ (S). 

2.    Nhận diện loại câu: 

o   Nếu thấy từ AND nối 2 câu đầy đủ $\rightarrow$ Câu Ghép. 

o   Nếu thấy có WHO, WHILE, AFTER, UPON $\rightarrow$ Câu Phức. 

3.    Vị trí từ loại: 

o   Tính từ (Adj) luôn đi kèm để "trang điểm" cho Danh từ: Deep (Adj) + sense 
(N). 

o   Trạng từ (Adv) thường mô tả "cách thức": Left (V) + secretly (Adv) (Rời đi 
một cách âm thầm). 

  

  

Next Week 

3.​ The First Bhikkhus Spreading the Dhamma 

(The First Dhammaduta Bhikkhus) 

148 



 

At that time there were sixty-one Arahants (including the Buddha), in the world. Their 
cankers (defilements) had already been extinguished. The Group of Five and fifty-five 
Arahants led by Yasa were 'Ehi-Bhikkhu' Arahants, that is, their layman appearances 
vanished and they were transformed into monks the moment they were called by the 
Buddha. "Come, bhikkhus!". 

They spent the first rain-retreat at Issipatana Deer Park in Varanasi. At the end of this 
period, the Buddha sent for the sixty Arahants and exhorted them: "Oh, Bhikkhus! I am free 
from all shackles, and so are you. Go forth in all directions to propagate the Dhamma, which 
is excellent in the beginning, excellent in the middle, and excellent in the end, for the 
welfare of humans and devas out of compassion for the word. Let not two of you go together 
on the same journey. 

Afterwards, the Buddha himself went to the Uruvela grove to teach the Dhamma to 
one thousand ascetics led by the three Kassapa brothers: Uruvela Kassapa, Nadī Kassapa 
and Gayā Kassapa. 

While the Buddha was resting at the foot of a tree on His way to Uruvela, He met the 
thirty Bhaddavaggiya princes who were searching for a woman who had stolen their 
valuables. They happened to come across the Buddha and asked whether He had seen a 
woman passing by. In response, the Buddha asked them: "Which is better: searching for a 
lost woman or searching for oneself?". All the princes replied that searching for oneself was 
better. The Buddha then expounded the Dhamma to them, and they all became 
Stream-Enterers. The Buddha then ordained them as bhikkhus. 

  

-------------- 

  

The First Dhammaduta Bhikkhus & The Bhaddavaggiya Princes 

At that time there were sixty-one Arahants (including the Buddha), in the world. Their 
cankers (/ˈkæŋkərz/ - lậu hoặc) (defilements /dɪˈfaɪlmənts/ - phiền não) had already been 
extinguished (/ɪkˈstɪŋɡwɪʃt/ - dập tắt/đoạn tận). The Group of Five and fifty-five Arahants 
led by Yasa were 'Ehi-Bhikkhu' Arahants, that is, their layman appearances (/ˈleɪmən 
əˈpɪərənsɪz/ - diện mạo người phàm) vanished (/ˈvænɪʃt/ - biến mất) and they were 
transformed (/trænsˈfɔːrmd/ - biến hóa/chuyển thành) into monks the moment they were 
called by the Buddha: "Come, bhikkhus!". 

They spent the first rain-retreat at Isipatana Deer Park in Varanasi. At the end of this 
period, the Buddha sent for (/sent fɔːr/ - triệu tập) the sixty Arahants and exhorted 

149 



 

(/ɪɡˈzɔːrtɪd/ - khuyến tấn/giáo huấn) them: "Oh, Bhikkhus! I am free from all shackles (/ˈʃæk 
lz/ - xiềng xích/trói buộc), and so are you. Go forth (/ɡoʊ fɔːrθ/ - hãy đi tới) in all directions 
to propagate (/ˈprɒpəɡeɪt/ - truyền bá/lan tỏa) the Dhamma, which is excellent in the 
beginning, excellent in the middle, and excellent in the end, for the welfare (/ˈwelfeər/ - sự 
lợi lạc/hạnh phúc) of humans and devas out of compassion (/kəmˈpæʃn/ - lòng bi mẫn) for 
the world. Let not two of you go together on the same journey. 

Afterwards, the Buddha himself went to the Uruvela grove (/ɡroʊv/ - lùm cây/khu 
rừng nhỏ) to teach the Dhamma to one thousand ascetics led by the three Kassapa brothers: 
Uruvela Kassapa, Nadī Kassapa and Gayā Kassapa. 

While the Buddha was resting at the foot of a tree on His way to Uruvela, He met the 
thirty Bhaddavaggiya princes who were searching for a woman who had stolen their 
valuables (/ˈvæljuəblz/ - đồ quý giá/trang sức). They happened to come across (/kʌm əˈkrɒs/ 
- tình cờ gặp) the Buddha and asked whether He had seen a woman passing by. In response, 
the Buddha asked them: "Which is better: searching for a lost woman or searching for 
oneself?". All the princes replied that searching for oneself was better. The Buddha then 
expounded (/ɪkˈspaʊndɪd/ - thuyết giảng chi tiết) the Dhamma to them, and they all became 
Stream-Enterers (/striːm ˈentərər/ - bậc Tu-đà-hoàn). The Buddha then ordained (/ɔːrˈdeɪnd/ 
- cho xuất gia) them as bhikkhus. 

  

  

  

4.​ Converting the One Thousand Ascetics to the Right Way 

The Buddha then proceeded to the Uruvela forest where one thousand ascetics lived. 
When he arrived at sunset, he asked the chief of the ascetics for permission to spend the 
night in their ceremonial fire chamber. Kassapa, the chief warned Him that a fierce dragon 
lived there. The Buddha requested permission three times and finally was allowed to stay. 
He entered the chamber, and when the dragon spat flames at Him, the Buddha sent back a 
more powerful radiance, subduing the dragon. He then placed the dragon in His alms-bowl 
and showed it to Kassapa. 

Kassapa was astonished and invited the Buddha to remain with them. The following 
night, Kassapa witnessed the four Great Heavenly Kings, the king of devas (Sakka), and the 
brahmas paying their respects to the Buddha. Nevertheless, the ascetic thought: "Gotama is 
mighty and powerful, but he has not attained Arahantship as I have.". It was only after the 
Buddha performed one thousand five hundred and six types of miracles that the ascetics 
truly admired Him and requested to be ordained as bhikkhus. 

150 



 

Finally, the Buddha traveled to Gayāsisa with one thousand monks. There, He 
delivered the Ādittapariyāya Sutta (the Fire Sermon), explaining how the world and the 
body are ‘on fire’ – burning with the fire of lust, hatred, delusion, birth, aging, death, sorrow, 
and despair. At the conclusion of this discourse, all one thousand monks attained Arahatship. 

-------------- 

  

  

Converting the One Thousand Ascetics 

The Buddha then proceeded (/prəˈsiːdɪd/ - tiến bước/đi đến) to the Uruvela forest 
where one thousand ascetics lived. When he arrived at sunset (/ˈsʌnset/ - hoàng hôn), he 
asked the chief of the ascetics for permission to spend the night in their fire house (/faɪər 
haʊs/ - hỏa đường). Kassapa, the chief, warned Him that a fierce dragon (/fɪərs ˈdræɡən/ - 
con rồng hung dữ) lived there. The Buddha requested permission three times and finally was 
allowed to stay. He entered the chamber, and when the dragon spat flames (/spæt fleɪmz/ - 
phun lửa) at Him, the Buddha sent back a more powerful radiance (/ˈreɪdiəns/ - hào quang 
rực rỡ), subduing (/səbˈduːɪŋ/ - khuất phục) the dragon. He then placed the dragon in His 
alms-bowl (/ˈɑːmz boʊl/ - bình bát) and showed it to Kassapa. 

Kassapa was astonished (/əˈstɒnɪʃt/ - kinh ngạc) and invited the Buddha to remain 
with them. The following night, Kassapa witnessed (/ˈwɪtnəst/ - chứng kiến) the four Great 
Heavenly Kings (/ɡreɪt ˈhevnli kɪŋz/ - Tứ Đại Thiên Vương), the king of devas (Sakka), and 
the brahmas paying their respects (/rɪˈspekts/ - sự tôn kính) to the Buddha. Nevertheless 
(/ˌnevəðəˈles/ - tuy nhiên), the ascetic thought: "Gotama is mighty (/ˈmaɪti/ - hùng mạnh) and 
powerful, but he has not attained Arahantship as I have." It was only after the Buddha 
performed one thousand five hundred and six types of miracles (/ˈmɪrəklz/ - thần thông/phép 
màu) that the ascetics truly admired (/ədˈmaɪərd/ - ngưỡng mộ) Him and requested to be 
ordained (/ɔːrˈdeɪnd/ - thọ giới/xuất gia) as bhikkhus. 

Finally, the Buddha traveled to Gayāsisa with one thousand monks. There, He 
delivered the Ādittapariyāya Sutta (the Fire Sermon (/faɪər ˈsɜːrmən/ - Bài thuyết giảng về 
Lửa)), explaining how the world and the body are "on fire" – burning with the fire of lust 
(/lʌst/ - tham dục), hatred (/ˈheɪtrɪd/ - sân hận), delusion (/dɪˈluːʒn/ - si mê), birth, aging, 
death, sorrow (/ˈsɒroʊ/ - sầu muộn), and despair (/dɪˈspeər/ - tuyệt vọng). At the conclusion 
(/kənˈkluːʒn/ - sự kết thúc) of this discourse, all one thousand monks attained Arahantship. 

  

  

151 



 

  

  

  

  

  

  

  

  

 

152 


	Bài 01: PHỤ MẪU CỦA ĐỨC PHẬT 
	 
	Bài 2. ĐẢN SINH  
	Birth 
	Bài 3: BỒ TÁT VÀ ĐẠO SĨ KĀLADEVALA 
	Bài 4. THÁI TỬ SIDDHATTHA 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	Bài 5: Mong muốn của Phụ Vương 
	Bài 6: NĂM TUỔI 
	Bài 7: MƯỜI SÁU TUỔI 
	7. At the age of sixteen 
	Bài 8: Tài bắn cung: Cuộc thi bắn cung của các hoàng tử 
	Bài 9. HÔN NHÂN VỚI CÔNG CHÚA YASODHARĀ 
	Marriage with Yasodharā  
	I. Paragraph 
	II. GRAMMAR ANALYSIS 
	Bài 10. MỘT NGƯỜI GIÀ 
	An old man 
	I. Paragraph 
	II. ​GRAMMAR ANALYSIS  
	2 → 7 → 4 → 6 → 8 → 3 → 9 → 5 → 1 
	 
	Bài 11. MỘT NGƯỜI BỆNH 
	I. PARAGRAPH  
	II. GRAMMAR ANALYSIS 
	1. TRUE / FALSE 
	2. Multiple Choice 
	3. Fill in the blanks 
	Bài 12. A DEAD BODY  
	Bài 13. A MONK 
	Bài 14. RĀHULA 
	Bài 15. WAKE UP FROM SLEEP AT MIDNIGHT 
	Bài 16. RENUNCIATION 
	Bài 17. MONKHOOD 
	Bài 18. THE BODHISATTA AND KING BIMBISĀRA 
	19. TO ĀḶĀRA AND UDDAKA 
	20. NHÓM NĂM VỊ ẨN SĨ 
	B1(3): Thực hành khổ hạnh: Chư Thiên nghĩ Siddhattha đã chết 
	Practising austerities: Devas Thought that Siddhattha was dead 
	B2(3): Sujāta's Offering of Milk-Rice - Vanquishing the Māra 
	Câu 1 Sujāta là con gái của một người giàu có. 
	Sujāta was the daughter of a wealthy man. 
	Câu 2 Cô ấy đã cúng dường thức ăn cho vị thần của cây đa. 
	She offered food to the deva of the banyan tree. 
	 Câu 3 Vào ngày rằm tháng Kason, Sujāta cúng cơm sữa và chiếc cốc vàng. 
	On the full moon day of Kason, Sujāta offered milk-rice and a gold cup. 
	Câu 4 Bồ Tát ngồi uy nghi dưới gốc cây đa. 
	The Bodhisatta was sitting magnificently under the banyan tree. 
	Câu 5 Sau khi ăn xong, Ngài thả chiếc cốc vàng xuống sông. 
	After having the food, he placed the gold cup afloat in the river. 
	Câu 6 Ngài phát nguyện rằng nếu hôm nay thành Phật thì chiếc cốc sẽ trôi ngược dòng. 
	He made a solemn resolution that if he became a Buddha that day, twould float . 
	 Câu 7 Ngài nhận tám nắm cỏ từ người cắt cỏ tên Sotthiya. 
	He accepted eandfuls of grass from Sotthiya, the grass-cutter. 
	Câu 8 Ngài ngồi kiết già trên ngai báu dưới gốc cây Bồ đề. 
	He sat cross-legged on the jewelled throne at the foot of the Bodhi Tree. 
	Câu 9 Ma vương cưỡi voi Girimekhalā và dẫn đầu nhiều đạo quân tấn công Ngài. 
	Māra rode the Girimekhalā elephant and led numerous armies to attack him. 
	Câu 10: Cuối cùng, Bồ Tát đã đánh bại Ma vương trước khi mặt trời lặn. 
	In the end, the Bodhisatta repulsed Māra before sunset. 

	B3(3): The Attainment of Buddhahood  
	B4(3): The Virtue of Sabbaññuta-ñāṇa  
	B5(3): 49 ngày sau khi thành tựu Phật quả 
	2.​The Six Heretics Who Claimed To Be Buddhas 
	3.​Phonetic 
	4.​Vocabulary 
	B6(3): Hai anh em thương buôn Tapussa và Bhallika quy y Nhị Bảo 
	2. Offering the First Alms-food (P.46-48) 
	3. Phonetic 
	4. Vocabulary 
	B7(3): Đại Phạm thiên Sahampati thỉnh cầu Đức Phật giảng Pháp 
	B1(2026). Turning the Wheel of Dhamma 

