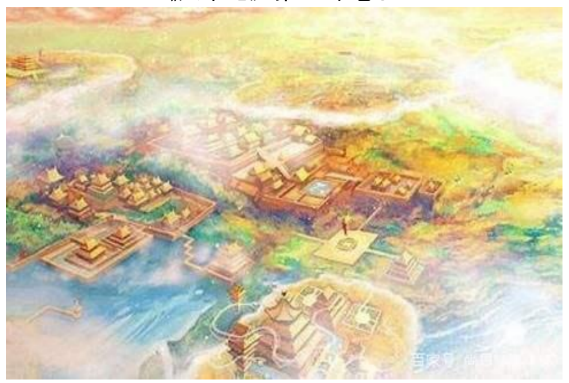
### 《入中论》第64课笔录



诸法等性本基法界中,自现圆满三身游舞力, 离障本来怙主龙钦巴,祈请无垢光尊常护我。

为度化一切众生, 请大家发无上的菩提心!

发了菩提心之后,今天继续宣讲诠释第二大佛陀吉祥怙主龙树究竟意趣的《入中论》。《入中论》分了四个科判宣讲:名义、译礼、论义和末义。现在在宣讲第三个科判论义,分三:造论分支、所造论体和造论究竟。现在正在宣讲第二个科判所造论体,分二:暂时地和究竟地。

现在在讲第二个科判究竟地,分三:最初得正觉之相、所得正觉之本体和得正觉后以幻化度众之相。现在在讲第二个科判所得正觉之本体,分二:所依之身相和能依之功德差别。现在在讲第一个科判所依之身相,分三:法身、受用身和等流身。现在讲的是第三个科判等流身,分三:身之一毛孔现示自一切行、于彼现示其余一切行和随欲自在圆满。现在在讲第三个科判随欲自在圆满,分二:欲境自在和欲时自在。

第一个科判欲境自在已经讲完,是从境的角度讲,佛陀可以让世界显现在一个微尘上面,也可以让一个微尘周遍于一切世界,这是因为对于境的大小已经完全获得自在的缘故。现在讲第二个科判。

辛贰、欲时自在

佛无分别尽来际,——刹那现众行, 尽赡部洲—切尘,犹不能及彼行数。

"佛无分别", 佛陀相续中已经完全息灭所有的分别, 此处可以理

解成无有时间的分别。时间也是一种假立的概念,我们认为刹那、秒、分、小时,乃至于天、月、年、劫等时间是存在的,因为在钟表上面可以指示出来,但实际上时间是众生的分别。对于刹那也好,过去、现在、未来也好,实际上是从色法或者从其他方面,安立的一个所谓时间概念,众生就认为时间是实有的。总的来讲,时间的分别有过去、现在、未来三世,还有最小的刹那和最长的劫,在证悟佛果或圣道之前,所谓劫非常地长、刹那非常地短,二者都有各自的本体和作用。但是佛陀已经证悟了无分别智慧,完全证悟了所谓时间长短等概念都是平等性。

"尽来际", 从现在乃至于尽未来际当中。"一一刹那现众行,"在每一个刹那当中,都可以示现种种妙行,比如前面讲的这些显现、清净行、本生事,或者度化众生的事业等,每个刹那中都可以完全地示现,可以现众行。

"尽赡部洲一切尘,"一刹那当中所显现的众行数量有多少?此处以比喻说明,是整个南瞻部洲、整个地球当中的一切微尘,"犹不能及彼行数。"佛一刹那当中所示现的种种妙行数量,已经超过了乃至所有南瞻部洲微尘数量,这就是时间自在。

从我们的分别念来看,显现这么多的行为,必须要很长时间,几个劫或无数个劫。但是,佛陀对于刹那或劫的时间执著已经泯灭了,二者完全是平等的自性,所以,在一刹那当中,可以显现乃至于一个劫的所有事情或种种妙行,所以时间也是一种假立。

从佛的境界再反观我们的见解和修行,对我们是有所启发的。有时觉得时间太长,一天的时间不知道怎么打发;有时太急,觉得时间不够用,在某段时间一定要获得什么样的果。我们在分别当中,要么偏懈怠,要么偏急躁,不能够在中道当中去寻找实相,不能够在平时去发现或现证万法的本体与实相。实际上一切万法的实相就是在当下这样体现或呈现,但是我们的心如果偏左或者偏右、过于懈怠或者急躁,都是没办法发现万法本质的。

本质就是这样如是地安住,在这个当中,我们应以怎样的心态去认知它呢?从发菩提心的角度来讲,要泯灭这样的概念。从现在到成佛要三个无数劫,一方面说明要积累很多的资粮,一方面也说明菩萨的修行要刻意泯灭很快成就的想法,泯灭对时间的概念,已经发愿要三个无数劫了,还有什么可以急躁的呢?该做什么就去做什么,修法也好,利益有情也好,在当下就去做。佛陀在修行时,也是跟随这样的见趣入菩萨行,在修行当中既不会懈怠,也不会急躁,按照善知识的开示按部就班,该修什么就修什么,慢慢地修下去,万法实相肯定会现前的。

在佛陀等流身当中,欲时自在,对于时间方面是自在的。这其中还可以讲很多佛不可思议的功德,在一刹那中,可以完全示现过去、现在、未来所有的行为,也是因为对时间方面已经自在的缘故。第一个问题所依之身相讲完了。

戊贰(能依功德差别)分三:一、功德之主十力;二、一切功德说

不能尽:三、了知彼等功德之利益。

己壹(功德之主十力):一、略说;二、广说。

佛陀的功德无量无边,不能说尽,无法完全了知,但是在所有的功德当中,最不共的主要从十力进行安立。上师在注释当中讲到,力就是佛陀的智慧对于所有境无有障碍地转入、通达,障碍和违品障已经全部消尽。

对于十种境,可以无碍转入称之为十力。佛陀的智慧不管是从最极甚深的角度,还是从尽所有法的广大方面来讲,全部都已经了知,这种智慧称之为力。虽然其他相似的也称之为智,但是还没有做到随境而转的缘故,多少都会有点障碍,所以虽然是了知,不能叫做力。真正的力是遣除、胜伏一切违品,没有障碍,才可以叫做力。佛陀对一切甚深、广大的所有的法,都能够没有阻碍地趋入,称之为佛陀的主要功德。

庚壹、略说

处非处智力,如是业报智,知种种胜解,种种界智力,知根胜劣智,及知遍趣行,静虑解脱定,等至等智力,宿住随念智,如是死生智,诸漏尽智力,是谓十种力。

这三个颂词略说了十力。在《般若经》、《宝性论》、《华严经》 等很多地方,都宣讲了佛陀的十种力。十种力是哪些呢?

第一,处非处智力;

第二, 业报智, 对业和异熟之间的智慧:

第三,**知**种种胜解,胜解就是意乐,佛陀对有情的种种意乐都了知:

第四,种种界智力,佛陀对于种种的界完全了知;

第五, 知根胜劣智, 了知根的胜劣;

第六. 知遍趣行. 通达什么样的道趋向于什么样的果:

第七, 静虑解脱定等至等智力, 或染污清净智力, 因为对禅定也有发心、本体方面的染污, 可以理解为清净发心杂染的智力;

第八, 宿住随念智, 相当于宿命通;

第九, 如是死生智, 和天眼通有点相似, 了知有情什么地方死、什么地方转生, 大概可以这样理解, 但是与天眼通的本体不完全相同:

第十, 诸漏尽智力, 是从佛相续当中一切诸漏永尽方面讲的, 不仅仅是烦恼, 而且连习气也全部断尽。而且也了知弟子烦恼断尽、习气未断的差别, 对于这些漏尽的差别也完全了知。

庚贰、广说

广说,次第对于十种力当中的每一力,以一个颂词进行安立。 第一个,处非处智力。麦彭仁波切在论典当中有广讲,因为处非 处智力是十力当中一个主要的智慧,通过处非处智力可以知道佛陀 智慧的殊胜处。

### 彼法定从此因生,智者说此为彼处, 违上非处无边境,智无碍著说名力。

上师的注释中也分了"境"和"力"两个方面,因为这个力是佛陀的智慧缘境无碍转入的。对于什么样的境转入叫做力呢?所以首先安立境,"彼法定从此因生,智者说此为彼处,违上非处",违上非处之前都是境,即处和非处。"无边境,智无碍著说名力。"是讲佛陀的智慧对处和非处能够无碍转入,这种智慧称之为力。

首先,所谓的境就是处、非处。"彼法定从此因生,智者说此为彼处,"这两句是讲处,从一个角度讲,处是因的意思;另外一个角度,处是应理的意思。非处就是不应理。佛陀知道应理和不应理之间的差别。

"彼法定从此因生,"彼法,就是果法。定从此因生,这个果法一定是从这个因而产生的。"智者说此为彼处,"智者,佛陀;说此为彼处,佛陀讲这个因就是这个果法的处,此是因的意思,彼是果的意思,这个果一定是从这个因而产生的,这个叫做处。这个因叫做果的生处,或果的处,这种处就是应理的。此因和彼果之间正确的关系,佛都能够看得到,叫做佛了知处。

"违上非处",违上,和前面相违背就叫做非处。这个因产生另外一个相反的果,不应道理,不符合缘起,叫做非处。为了便于理解,注释当中举了几对例子,比如,今生当中守戒律,后世升天,升天的果一定是从守戒这个因当中产生的,佛陀了知这个因果的关系,而不是其余的因果的关系,叫做了知了处。如果认为通过守戒堕地狱,就是非处,不符合道理,或有些外道认为杀生可以升天,佛陀完全了知这是非处,根本不是正确的因果,不是应理之处,这个方面就是处和非处。

在三界轮回当中,业网非常广大、复杂。外道之所以认为杀生、吃草,或做一些牛的行为等可以升天,就是对于处、非处不了知。有些外道获得一些神通,看到牛升天,升天以前吃草,他就觉得吃草能够升天,他只是看到非常粗浅的一些现象,对于很深很微细的因果根本看不到。

还有,以前佛在舍卫城讲法,当时很多人都发誓戒杀,有个人却自愿报名要杀生,大家就呵斥他。他说,杀生能够升天,我有宿命通,可以回忆前世,前世我通过杀生升天了,从天上下来之后现在我又要做杀生,所有的牛羊都归我杀,杀的越多得到的善报就越大。国王很怀疑,就问佛。佛说,是的,他能够回忆前世,但是他并不是通过杀生而升天的,而是七世之前他供养过一个独觉,通过此善根,七世当中享受天上天下的乐受,这一世是最后一世,他的福报已经受尽,恶业已经成熟了,杀生肯定会堕地狱。这就是非常典型的了知处、非处的差别。这个屠夫不了知处非处,他以为杀生和升天之间是处,是合理的因果,但是他看不到很微细的地方。而佛陀的殊胜智慧,不仅了知浅层次的现象,也了知深层次的因果关系。

一些外道通过神通观察到有些仙鹤升天,就观察这个仙鹤怎么回事,这个仙鹤以前老是金鸡独立,他就认为这就是升天的法,导致很多外道经常一只脚站着。诸如此类的很多问题,就是只看到粗浅的现象,看不到微细的因果。

为什么我们说处非处智力是十力中最主要的功德,就是因为因果确实太微细了,现在的有些果追溯前因可以追溯到几十个劫之前,当时做的善业现在成熟了。如果不是遍智谁看得到这么远、这么细呢?处非处的例子非常多,只有佛陀的遍智才能看得清微细因果,了知处非处。

这些问题也关系到我们的修行方式,我们怎样修行能够得到解脱果,绝对与处非处有关系。比如,你修持清净戒律、修持空性、修持正道,叫做解脱的因,通过这个因获得解脱果,这个处就是应理之处。佛陀看到这一点,所以制定戒律,应该这样做,不能那样做。如果我们这样做了,就能够得到合理的果,如果不这样做,而是按照自己的想法去做,就是非处了。比如在注释当中讲到,有些人认为业障不清净可以证道,或者戒律破掉了还可以成就,这就完全是非处,不应道理的。

我们学道的时候,虽然无法像佛这样了知处非处,但是跟随佛陀处非处智力所抉择安立的道来修,就能够相合于处,这就是处。虽然现在我们的果还没有现前,但是我们的因可以安立成处了,它是合理的缘起。从这个方面进行观察,我们要跟随佛陀的教言去学习,因为只有佛对道的问题才看得清楚,我们的分别念看不到,最多看到一些现象,有时我们还不如这些外道、屠夫,我们的肉眼凡胎连一些表层的现象也是观察不到,何况很微细的东西。

我们在修道时总会产生这样或那样的疑惑,我这样修到底可不可以?我这样修是不是浪费时间?我这样修对不对?其实很多都是我们的瞎分别,是自己欺骗自己的分别念,不相信佛语而相信自己的一种分别念,我们的分别念绝对是不可靠的。我们觉得,虽然佛没开许这样修,我这样修可以成就,或者,佛虽然开示这样修,我违背了也可以成就,这都是不了知处非处,或者是没有跟随处去修行,到最后往往会入歧途。这方面就是境"违上非处"。

"无边境,智无碍著说名力。"无边境,是讲处和非处的境非常广大,佛不仅能够看到一个因果、一个处非处,而是整个法界当中的处非处、关系到每个众生的处非处,都看得很清楚。智无碍著,对无边的境,佛陀的智慧没有阻碍、没有执著。说名力,叫做力。

在《宝性论》当中, 无著和无碍是分开讲的, 此处可以直接从无著碍方面去解释, 是没有障碍的意思。无著, 主要是没有烦恼障, 烦恼是一种执著的状态。无碍, 是离开所知障, 因为碍是一种障碍, 如果有障碍就见不到所知的本体。无著无碍可以从两个方面讲, 也可以从一个方面讲。佛陀的智慧对于无边的境没有碍著而转, 就叫做处非处智力。

第二个, 业报智力, 或者业异熟智力。是说业和报之间的因果关

系,可以从上面的处非处分下来,是处非处当中的一个分支,只是关系到业报,至于其他的处非处并不侧重讲。业报智力或者业和异熟的智力,佛陀也完全具备。

# 爱与非爱违上相,尽业及彼种种果,智力无碍别别转,遍三世境是为力。

"爱与非爱违上相,尽业及彼种种果,"尽业之前是业报中的业。及彼种种果,是业报中的报即果。然后是境,"智力无碍别别转,"佛陀的智慧对于业报没有阻碍,别别而转。"遍三世境是为力。"佛陀的智慧周遍三世,叫做知业报智力。

下面再进一步解释业和报。爱和非爱, 月称论师的注释当中, 爱和非爱称之为纯业, 是纯粹的意思。违上相, 是指杂业。尽业, 就是无漏业。业分这三类: 纯业、杂业和无漏业。

单独的善和恶叫纯。爱,是可爱业的简称。什么业是可爱业呢?善业是可爱业,因为善业可以引发可爱之果,把果放在因上面安立成一种可爱业,就是善业的意思。非爱,是恶业引发的非可爱之果,把果上面非可爱的苦受安立在因上面,叫做非爱业。爱和非爱叫做纯业,因为不夹杂,是纯粹的善、纯粹的恶。

违上相,就是和前面纯业相违,不是单独的善,也不是单独的恶,是一种善恶夹杂的业。在造业的时候,一般都会出现杂业,比如,在造一个恶法时,突然产生一念善心,或者在听法时突然产生一念烦恼。一般众生很容易造杂业,单纯的善和单纯的恶几乎没有,基本上每个众生的相续当中都是杂业。此处的杂,并不是说在一个相续当中既有善根又有恶业的种子,而是说在一个行为当中,既有善又有恶的成分,是善恶夹杂。

一般来讲, 地狱等的业, 纯粹是恶业的成熟, 是纯粹的苦受; 天界的业是纯粹的善业, 是安乐的乐受; 人间是一种杂业, 善恶业、苦受乐受都有。

尽业, 就是无漏业, 这种业可以灭尽生死流转, 是圣者相续当中的业, 所以叫做尽业。

及彼种种果,是讲种种业的种种果,比如单独的善业引发的可爱果,单独的恶业引发的痛苦果,杂业引发苦乐交杂的果,还有尽业引发的果。尽业引发什么果呢?《俱舍论》当中讲,尽业不引发异熟果,因为异熟果的因必须是异熟因,异熟因是善和恶的自性,引发异熟果有两种业,一是恶业,一是有漏善,还有善恶杂业,引发的异熟果是一种有为。尽业不是成熟异熟果的业,那圣者相续当中的无漏业不就白费了吗?圣者相续中的尽业或无漏业成熟的是离系果,是从无为的角度来讲的,是一种假立的果。比如通过无漏业将障碍消除后,从小乘的角度讲是显现抉择灭,从大乘的角度是显现法性。

"智力无碍别别转,"不管是通过有漏善、恶业、杂业来成熟异熟果,还是通过尽业来成熟离系果,佛陀的智慧力无碍别别转,对于每一种业、每一种果别别而转,全部能够了知,而且不是只盯着现在或现世看。

"遍三世境是为力。"完全通达三世的境,所以称为遍知。比如,多少多少劫之前曾经造过的一个什么善根,现在成熟了什么果,在《贤愚经》当中比比皆是。为什么会这样,为什么会那样,佛陀一个一个都能解释,这个是以前造的什么业,那个是以前造什么业,现在造了这个业,以后成熟什么果。佛陀有遍三世境的智慧力,这个就称之为业报智力。

为什么只有佛才能制戒?为什么佛陀制定的戒律谁也不能改动呢?因为只有佛才能够看清楚业和报之间的关系。佛陀说你造这个行为或这个业,以后会成熟什么果,除佛之外谁都没办法这么肯定地宣讲,因为只有佛能现见一切因果关系。其他的要么是跟随佛语,要么是大概猜测和推理,而佛陀是现见的,乃至于最微细的一个行为、一个起心动念,佛陀都知道引发什么果,可以清清楚楚地讲出来。所以,在律藏之前要顶礼一切智智,佛陀是遍智,能够知道因果,才能安立学处,这也是佛陀非常大的一个特点。

第三个, 智慧力, 或知种种胜解之力。

#### 贪等生力之所发,有劣中胜种种欲, 余法所覆诸胜解,智遍三世名为力。

第一、二句是境,后面两句是力。这个境就是种种胜解,胜解也叫做意乐或兴趣。每一个众生都有他的意乐,有时是明显的,有时是隐藏的,佛都能知道。佛能够知道众生的意乐就能够跟随众生的意乐而传法,众生就可以得到救度,就可以真正地成就,这和了知根很相似,但此处主要是从意乐的角度讲,后面的根是从增上力、自在的角度讲的。佛知道根性以及各自的本体,知道他的种种意乐,可以随根性和意乐而度化,所以佛陀度化众生任运自成、任运自在,因为具有种种胜解智慧的缘故。

"贪等生力之所发,有劣中胜种种欲,"贪等,是讲相续当中的贪嗔痴嫉慢,以及信心等。生力之所发,生是种子的意思,比如以贪心等种子的能力所引发的欲。有劣中胜种种欲,这个欲就是胜解或意乐,通过相续当中贪心、信心等种子力,所生发的欲,有劣中胜种种。

有些众生相续当中的贪心重,通过贪心引发信解,对有情界、器世界、财富等有兴趣或者胜解、意乐。有些众生是通过信心作为种子力引发,对解脱道、菩萨道、依止上师等有信解或意乐。所以贪等生力之引发有劣中胜,这种因或种子有下劣、中等和超胜,所引发的信解或胜解也有劣中胜。

劣,可以理解成对轮回、恶业方面很有兴趣,叫做劣蕴,劣的信解或意乐;中,可以理解成世间当中比较崇尚高尚道德,或者小乘道想解脱的一种心或欲乐;胜,是通过菩提心等,引发利益有情的一种信解。

"余法所覆诸胜解,"余法,是指现在显现的状态,就是前面我们所分析的这些胜解、意乐,是比较明显的。比如有些人菩提心已经现前了,对弘法利生和修大乘很有兴趣,这就是他的意乐已经现前。所

覆诸胜解,还有一些信解和意乐是余法所覆的,隐藏在相续当中没有显现出来,是一种隐伏的方式,就好像灰下面盖住了火,在外表是看不到的,是这样的自性。

"智遍三世名为力。"佛能够看到隐藏在余法之下的种种意乐和胜解,可以通过种种方便,让他的种性和信解爆发、显现出来,进入修道当中。这在经典当中,佛陀反复通过比喻、引导等方式让其种性苏醒、对佛法产生信心,针对不同的意乐而传不同的法。有些贪心比较重,或者明显或隐藏的,佛陀给他宣讲不净观的修法;大乘种姓比较利的,给他宣讲如梦如幻,让他看破一切轮回世间,趣入大乘,等等,这方面有很多随理说法的案例。佛陀的这种智慧周遍三世,完全无碍而转,叫做知种种胜解力。

第四个, 种种界智力, 对种种界能够无碍而转的智慧力叫做界智力。

#### 诸佛善巧界差别,眼等本性说名界, 正等觉智无边际,遍诸界别说名力。

首先,前两句是境,后两句是力,对境无碍转就是他的力。

"诸佛善巧界差别,"佛陀对界有善巧的了知,而且界和界之间的本性差别完全了达。

"眼等本性说名界,"什么是界呢?在不同的地方界的意义不相同,有些地方界的意思是十八界的种种差别;有些地方界是种子或种性;还有,界的意思是本性,比如法性也可以叫法界,因为一切诸法的本性就叫法界,以前我们学的《法界赞》也叫《法性赞》,法性和法界是一个意思。

所以,有时可以从界上理解;有时可以从性上理解,一切诸法之性就叫做法界;有时是从了义、本性、实相的角度讲,说法界是空性的。实际上一切法的本性就是如是如是的一种实相。比如十八界当中的法界,不是前面我们讲胜义谛的法界或法性的意思,而是种子义,或者差别义。在《辩中边论》中讲,种子义名界。有些地方讲,差别义名界。有的说本性、自性、无我、空性叫界。

这里月称论师按照性来解释, 自性、本性、空性, 这个方面叫做界, 所以叫做眼等本性说名界。在《自释》当中, 把眼耳等的内空等讲得非常清楚, 把本性、空性、无我这方面就说为界了。在演培法师的注释当中, 是从理和事两个方面讲, 从差别义的角度来讲, 种种差别叫界, 理就是本性。两个方面都可以安立, 是从不同的侧面安立。此处侧重的是它的空性、本性方面安立成界的。佛陀很善巧这些差别。这是讲境。

"正等觉智无边际, 遍诸界别说名力。"正等觉就是佛, 佛陀的智慧无边无际, 周遍一切界的差别, 内空外空等, 乃至于名言谛当中的种性, 或者种子差别义, 都能够了知, 叫做种种界智力。

第五个,了知根胜劣智力。

遍计等利说名胜,处中钝下说名劣, 眼等互生皆了达,种智无碍说名力。 第一、二句是讲境,第三、四句讲力。境是根胜劣,首先是根,然后是胜根和劣根。什么是根呢?根的意思有很多种,有些是自在的意思,对一个法能够自在叫做根;有些是增上的意思,对某个法有一种增上的含义叫做根。

"遍计等",这里讲的根是遍计,因为遍计是一种虚妄的增益。在注释当中讲,虚妄增益或遍计,对生起烦恼等有自在的作用,有一种自在力和增上,这个就叫做根。《俱舍论》当中对根也是这样安立的,遍计或虚妄增益对于产生贪嗔痴等有一种自在和增上,是产生烦恼的根。

等,是讲其他的信心、清净意乐等,也是根,对产生功德法有一种自在和增上,如果你的相续中有了这些,就会产生佛法当中的功德。这种信心、智慧、大悲、戒律等(当然二十二根当中不一定包括这些,但根的范围非常广。)对修道的本体、道心产生增上和自在,所以信心等也叫根。了知根的意思之后,我们再解释胜根和劣根。

"利说名胜",什么是胜呢?根利叫胜。什么是劣呢?"处中钝下名为劣,"这是胜根和劣根的差别。利,是能够得到利益,或者对得到利益非常有用,叫胜根。比如涅槃五根,对产生涅槃法有很大的利益作用。其他的比如遍计等,处于中等乃至于下劣或很钝的根,叫做劣根。

胜和劣也有解释为能否产生清净法。如果能能够产生清净法的叫胜根,否则叫劣根。劣根又分两种,中和钝,中就是中等的,钝是最下等、下劣的根性。所以,总的来讲可以分为胜劣两类,或者胜中下三类。

还一种解释, 对善和恶都有力量的, 叫做胜根, 利故, 说名胜。不管你产生善法还是恶业, 力量都非常强, 叫做胜; 如果是中等的善和恶的力量, 在相续当中好像都差不多, 不是非常强也不是很弱, 叫做中根: 如果善和恶的力量都很弱, 叫做劣根。

比如大善大恶之人,以前造恶业时,拿起刀就可以杀人,但一旦趣入佛法后,放下屠刀就能成佛,这就是利根,上根利智,大善大恶之人容易成道,他对善对恶都有很强的力量。有些是中等的,对于善和恶都是差不多。有些是下等的,让他去造恶业也不行,让他去修善法也不行,是一种黏黏嗒嗒的状况,这样的属于劣根。所以,通过能力两个方面对比,可以安立胜和劣之间的差别。

还有,二十二根是从种类方面分的,注释当中提到二十二根的差别,我们现在讲一下二十二根。在很多经典当中提到二十二根,《俱舍论》根品当中也比较详细地分析了二十二根,二十二根是观待某类根性讲的,这个数字不是确定的,《俱舍论》注释当中把这个问题讲得很清楚,当时有一类众生,他只能够接受二十二种数量,所以佛就给他讲二十二种根,但实际上众生的意乐无量无边,不能肯定唯有二十二根。

首先, 眼耳鼻舌身意六根。然后, 男人有男根, 女人有女根, 有些同时具备两根。还有命根, 是生命的所依处, 平时我们说命根断了

就死了,所以命根也是根。然后五种受根,乐苦喜忧舍,苦和乐是身乐受和身苦受,从身体方面安立的;喜和忧是心的苦受和乐受,内心很安乐叫做喜,心的苦叫做忧;还有舍受,舍受不分身体和心,就是一种不苦不乐的状态。然后是五涅槃根,信进念定慧,在三十七道品中也提到。最后三种是无漏三根,第一是未知当知根,第二是已知根,第三是具知根,分别是见道、修道、无学道,在讲《俱舍论》时小乘是这样的。

在无漏三根当中,第一未知当知根,当处于十五刹那见道位时,他虽然已经生起圣道的本体,但是对于四谛的本性未知当知,当他一旦从十五刹那到十六刹那(到修道了)时,以前不知道的四谛的本性在第十六刹那肯定会知道,叫未知当知根,见道安立的。第二是已知根,对前面未知当知的到修道时已经了知四谛的本性了,所以叫已知根,这是修道安立的无漏根。第三是具知根,无学道阿罗汉已具知,在修道时对四谛的境界反复再再串习,到了无学道时他已经了知所做以外的一切障碍全部消尽,再没有什么可修的了,具知根都有真正的作用。上面是只是略说,只是把二十二根的名字讲了一下,实际内部当中还有很多复杂的分类。

不管是从能力分胜根劣根, 还是从种类分二十二根, 等等, 佛陀全部都了知。

下面讲力。"眼等互生皆了达,"眼等互生,是两层意思。眼等,佛陀对于眼耳鼻等根全部了知。互生,互相之间可以成为因果,互相可以增上,这是眼等的本性。皆了达,佛陀对于这些自性皆了达,都是通达的。

"种智无碍说名力。"种智对于这些方面是无有障碍地了知,缘这些是无有障碍而转,叫做力。

第六个, 智遍趣行力。

# 有行趣佛亦行趣, 独觉声闻二菩提, 天人鬼畜地狱等, 智无障碍说名力。

首先是境, 前三句"有行趣佛亦行趣, 独觉声闻二菩提, "乃至于 "天人鬼畜地狱等, "这些都叫境。最后一句"智无障碍说名力。"是讲 力。

遍趣行, 遍是周遍、普遍的意思; 趣是所趣、趣向; 行, 上师注释当中讲是行趣的意思, 通过什么样的道趣向什么样的果, 安立什么样的行为, 这是行趣或者趣行的意思。

"有行趣佛", 行就是道的意思, 有些道能够趋向于佛果, 比如大乘菩萨道能够趋向于佛, 相续当中的发菩提心、空性、六度四摄等等诸如此类的道能够趋向于佛。

"亦行趣,独觉声闻二菩提,"佛果、独觉和声闻称之为三菩提果,其中第一个佛果大菩提已经讲了,后面是独觉菩提和声闻菩提。趋向于独觉和声闻菩提的道,叫做第二种趣行。如果在佛面前听法之后发起独觉心,或是在入道之前已经能够进入小乘的加行道,最后一生不需要善知识,在尸陀林中顺观、逆观十二缘起,就可以证悟

独觉, 这是一种独觉种性。还有一种是声闻菩提, 发起出离心, 守持清净戒律, 在僧团当中和合修行, 最后就可以从初果到四果次第证得。这两种道分别可以趋向两种菩提。

还有, 天人鬼畜地狱等。通过天人道, 比如修十善法可以趋向天人的果;通过鬼的道可以堕饿鬼, 比如悭吝心、中等烦恼, 或者贪欲, 能够趋向于鬼;还有畜即旁生, 通过愚痴等下等烦恼, 可以趋向于畜生;通过嗔恨心, 或者上品烦恼, 就堕地狱。通过这种道就可以趋向于这种果, 有很多很多的道、趋向于不同的果。

在天人、鬼、旁生、地狱等当中,每一种又分了很多类,每一种不同的分类都有不同的道,乃至于人,其本体都有不同的行为,有不同的道,趋向不同的果,这是总说,别说还有无量。佛陀对于这些没有障碍而转,说名力。通过什么样的道,趋向什么样的果,佛陀周遍了知,叫遍趣行力。

今天讲到这个地方。

所南德义檀嘉热巴涅 此福已得一切智 托内尼波札南潘协将 摧伏一切过患敌 杰嘎纳其瓦隆彻巴耶 生老病死犹波涛 哲波措利卓瓦卓瓦效 愿度有海诸有情