Domingo XVIII. (C) EL SENTIDO DE LO PROVISIONAL Y LO DEFINITIVO

I. Felipe Fernandez Caballero

Il. Guia para lectura y predicaciéon del CEC (SEC)
lll. Sagrada Congregacién para el Clero

IV. Radio Vaticano

TEMA GENERAL

El hombre que busca los bienes de arriba concibe su actividad en el mundo como
una participacién de la obra creadora de Dios. En vez de amasar riquezas para si llevado
por la codicia, procura compartirlas con los demas para ser rico ante Dios.

LECTURAS

1. ¢ Qué saca el hombre de todo su trabajo?
Qo 1,2; 2,21-23:

La escucha de esta reflexion biblica, podria llevarnos a pensar que hay que
desentenderse del trabajo y del progreso. Lo que se propone en realidad es una
valoracion equilibrada del mismo. El trabajo no debe serlo todo en nuestra vida. Solo vale
atesorar la riqueza que perdura para siempre.

La primera lectura de hoy tiene como tema comun con el evangelio la riqueza
adquirida con el trabajo, con esta ensefianza: que «la vida de un hombre no depende de
sus riquezas». Pero el rico de la parabola es un loco, mientras que Qohélet es un sabio:
aconseja, desde luego, «comer, beber y trabajar» (2,24), pero sin olvidar nunca que la
muerte esta en el horizonte y que entonces cada uno tendra que rendir cuentas (11,9)

El sabio que escribe este libro, alrededor del 250 a.C., en una ficcidn literaria ocupa
el lugar de Salomon que hace el balance de su vida (1,12). Cohélet lo emplea para emitir
su veredicto sobre toda pretension y actividad humana: ¢ qué provecho saca el hombre de
todos los afanes que persigue?, qué queda de una vida gloriosa y cumplida?, ¢ para qué
penar tanto para amasar riquezas, ya que la muerte hace que dejemos todo? Incluso
durante la vida, el éxito no recompensa forzosamente a los que trabajan duramente. El
poner todo en el trabajo y el beneficio, como un fin en si mismo, no puede hacer olvidar la
fragilidad de la condicion humana (Salmo 89).

La anterior reflexion, de corte pesimista, podria llevarnos a pensar que hay que
desentenderse del trabajo y del progreso, lo que seria comprender mal el pensamiento del
autor. Lo que propone en realidad es una valoracion equilibrada del mismo. El trabajo no
debe serlo todo en nuestra vida, que debe estar, ante todo, orientada hacia Dios.

2. Buscad los bienes de arriba
(Col 3, 1-5.9-11)

La actitud equilibrada del cristiano de hoy y de siempre, le viene dictada por la
nueva realidad que ha surgido en él con su bautismo. Resucitado con Cristo, debe buscar
los bienes de arriba. Ahi reside el sentido de su vida



El cristiano es un hombre nuevo, rehecho sin cesar por el Creador a su imagen y
semejanza para irle conduciendo al verdadero conocimiento.

Si hay que hacer desaparecer lo vicios que S. Pablo enumera, entre los que
subraya el deseo de placer y el culto a los idolos, es para lograr el conocimiento
verdadero que conduce a la gloria. Buscar las realidades de arriba no es unicamente un
consejo moralizante del Apostol, sino una consecuencia de toda una ontologia nueva:
pertenecemos al Reino de arriba; es por tanto normal que estemos libres de las
convulsiones y preocupaciones del hombre viejo.

Buscar las cosas de arriba, aspirar a ellas, no es evadirse de las realidades
terrenas no es cerrar los ojos a la adversidad y sufrimientos del presente. Cuando no hay
separacion entre fe y vida entramos en el mundo nuevo inaugurado por Cristo. Hacer
morir al hombre viejo y revestirse del nuevo es participar en el misterio pascual de Cristo.

Evangelio. Lo que has acumulado ;de quién sera?
Lc12,13-21:

El rico de esta parabola propia de Lucas no se interroga sobre su vida; no piensa mas que
en invertir y en engrandecerse. Se cree inmortal, y su unico fin es descansar, comer y
beber. Pero la muerte y, por lo tanto, el juicio vienen a detener esta carrera en acaparar
beneficios. Y Jesus, el verdadero sabio, le hace la pregunta: «¢ Para quién va a ser todo lo
que has acaparado?»

El discipulo de Jesus debe adoptar la debida posicion frente a los bienes de la tierra.
Jesus se niega a hacer de arbitro en una cuestién de reparticion de herencia (12,13-14),

pone en guardia contra la avidez y la codicia (12,15) y con una parabola muestra_ como
se asegura verdaderamente la vida (12, 16-21).

Jesus se niega a intervenir para poner orden en las condiciones perturbadas de este
mundo y a decidir con su autoridad en favor de éste o de otro orden social. Su mision, y la
conciencia de su vocacién que le da la voluntad de Dios, la dejé bien establecida
reiteradamente al comienzo de su actividad en Nazaret. Ha sido enviado para anunciar a
los pobres el Evangelio, para traer al mundo la vida divina.

Toda ansia de aumentar los bienes la enjuicia como un peligro: descubre la ilusion
de creer que la vida se asegura con los bienes o con la abundancia de los mismos. La
vida es un don de Dios, no es fruto de la posesion de la riqueza.

Con un ejemplo, Jesus presenta graficamente lo que se ha expresado
anteriormente: la vida no se asegura con los bienes. El rico labrador revela su ideal de
vida en el didlogo que entabla consigo mismo: vivir es disfrutar de la vida: comer, beber y
pasarlo bien; vivir es disponer de una larga vida asegurada. ;Cdomo puede alcanzarse
este ideal de vida? Almacenaré: hay que asegurar el porvenir. El hombre es insensato si
piensa asi, como si la seguridad de su vida estuviera en su mano o en sus posesiones. La
muerte pone al descubierto que la vida no se asegura con la propiedad. Te van a reclamar
tu alma: los angeles de la muerte, Satan por encargo de Dios. jEsta misma noche!: el rico
habia contado con muchos anos...



La riqueza que el hombre acumula para si, con la que quiere asegurarse la
existencia terrena, no le aprovecha nada. Sélo el que se hace rico ante Dios, el que
acumula tesoros que Dios reconoce como verdadera riqueza del hombre, saca provecho.
El querer el hombre asegurar nerviosamente su vida por si mismo lleva a perder la vida;
sélo la entrega a Dios y a su voluntad la preserva.

HOMILIA

El evangelio de hoy hace referencia a un hecho frecuente: un litigio familiar por
cuestiones de herencia.

Lo sabemos de sobra. Hay herencias que no enriquecen, que solo traen vacio y
desolacion. Dineros y ambiciones acaban frecuentemente con algo que es mas valioso
que todo el oro del mundo: la armonia y la unidad de la vida familiar. jCuantas familias
conocemos divididas, rotas, por causa de la herencia!

Jesus no entra en la disputa, pero formula una norma fundamental en relacién con
los bienes econdmicos: “Guardaos de toda clase de codicia; pues aunque uno ande
sobrado, la vida no depende de los bienes”. Y, a continuacion, propone una parabola, que
viene a ser como una version narrativa de esta otra afirmacion evangélica: ;De qué le
sirve al hombre ganar todo el mundo si se pierde a si mismo?

Codicia, dice el diccionario, es “apetito desordenado de riquezas”. Es hacer de la
posesion de bienes materiales el valor absoluto de la existencia. Este anhelo es
insaciable, todo nos parece poco. Desde este afan de riquezas organizamos nuestra vida:
tiempo, familia, amistades, trabajo, la misma vida religiosa, todo esta en funcion de
acumular mas y mas.

El ambicioso de bienes materiales sufre un grave error de perspectiva. El unico
valor absoluto del hombre es la busqueda del Reino de Dios y de su justicia... y todo lo
demas se le dara por anadidura. ;Donde queda Dios para el que actua de aquella
manera? Con razon dice San Pablo que la codicia es una idolatria. ¢ Donde esta, ademas,
el verdadero sentido de la vida para quien no es capaz de advertir que su existencia
terrena solo tiene caracter transitorio? ;Qué saca un hombre asi “de todos los trabajos y
preocupaciones que lo fatigan bajo el sol? De dia su tarea es sufrir y penar, de noche no
descansa su mente. Todo esto es vanidad”

El salmo que hemos recitado insiste en la fugacidad de las cosas de esta vida: “mil
anos en tu presencia son un ayer que paso”, somos como ‘la hierba que florece por la
mafiana y por la tarde se seca”. Hay, por tanto, que “saber calcular nuestros afos para

que adquiramos un corazon sensato”

Al hombre rico de la parabola, simbolo del ser humano obsesionado por el tener,
Jesus lo califica de “necio”. jPor qué? No por haber trabajado “con sabiduria, ciencia y
acierto” y haber tenido una buena cosecha, ni por haberse preocupado de asegurar su
futuro, sino porque no tuvo otra preocupacién que él mismo: mi cosecha, mis graneros,
mis bienes, mis anos. “Tumbate, come, bebe y date buena vida”. No hay el menor atisbo
de consideracion de los problemas, la situacion y las necesidades de los demas. Se cerr6
en si mismo. Por eso “amasoé riquezas para si y no fue rico ante Dios”.



Pablo, en la segunda lectura, se dirige hoy a nosotros, los bautizados: “Ya que
habéis resucitado con Cristo, buscad los bienes de alla arriba, aspirad a los bienes de
arriba, no a los de la tierra”. “Dad muerte a la codicia, que es una idolatria”. Despojaos del
hombre viejo, y trabajad por un orden nuevo donde todos los hombres sean reconocidos
como imagenes del Creador, hermanos, e iguales en dignidad y derechos.

O bien:

Comentario al texto evangélico

Il. Guia para lectura y predicacion del CEC (SEC)

LA FE DE LA IGLESIA

En materia econdmica el respeto de la dignidad humana exige la practica de la virtud de la
templanza, para moderar el apego a los bienes de este mundo; de la justicia, para
preservar los derechos del projimo y darle lo que le es debido; y de la solidaridad,
siguiendo la regla de oro y segun la generosidad del Sefior que «siendo rico, por vosotros
se hizo pobre a fin de que os enriqueciérais con su pobreza» (2 Co 8,9) (2407).

«Los bienes de la creacion estan destinados a todo el género humano. El derecho a la
propiedad privada no anula el destino universal de los bienes» (2452).

TESTIMONIO CRISTIANO

«Cuando damos a los pobres las cosas indispensables no les hacemos liberalidades
personales, sino que les devolvemos lo que es suyo. Mas que realizar un acto de caridad,
lo que hacemos es cumplir un deber de justicia» (S. Gregorio Magno) (2446).

«El hombre, al servirse de esos bienes, debe considerar las cosas externas que posee
legitimamente no sélo como suyas, sino también como comunes, en el sentido de que
han de aprovechar no sélo a él, sino también a los demas» (Vaticano Il, GS, 69) (2404).

SUGERENCIAS PARA EL ESTUDIO DE LA HOMILIA
A. Apunte biblico-liturgico

El libro del Eclesiastés recoge las enseianzas de los antiguos sabios de Israel sobre la
inutilidad de las riquezas materiales cuando se confia totalmente en ellas. Jesus
desarrolla una catequesis acerca del uso de los bienes materiales, a partir de una
pregunta sobre un pleito de herencia.

Llega a su fin la lectura de la carta a los Colosenses: el Bautismo es el principio de una
vida nueva que
compromete a seguir una conducta pura, digna de ser vivida en Cristo resucitado.

B. Contenidos del Catecismo de la Iglesia Catélica
La fe:

El destino universal de los bienes: 2402-2406.
La doctrina social de la Iglesia: 2419-2425.



La respuesta:
El respeto de las personas y sus bienes: 2407-2418.
La actividad econdmica y la justicia social: 2426-2436.

C. Otras sugerencias

A Jesus se le pone como juez de un pleito de herencia para repartir los bienes. Ante el
Sefior hemos de

plantearnos el lugar que tienen los bienes materiales y la actividad econdmica en nuestra
vida: la avaricia y codicia por ellos, las justas relaciones laborales, el uso de los bienes
comunes, el abuso de los bienes propios...

Los bienes materiales son un medio para vivir con dignidad, nunca un fin en si mismos. El
Evangelio, como la primera lectura, relativizan su importancia. En nuestra viday en
nuestra sociedad se

absolutizan.

El dinero y el «tener», que es bueno y necesario para la dignidad de la persona, puede,
sin embargo, convertirse en un idolo. Solo Dios es el origen y meta de todo lo que
hacemos y queremos en la vida.

lll: Sagrada Congregacion para el Clero

NEXO ENTRE LAS LECTURAS

Los textos liturgicos de este domingo nos proponen dos modos de vivir y estar en el
mundo. Esta el modo de vivir del hombre viejo y esta el propio del hombre nuevo
(segunda lectura), existe el hombre que busca las cosas de la tierra y el que busca las
cosas del cielo (segunda lectura), aquel para quien todas las cosas son vanidad y para
quien todo es providencia de Dios (primera lectura). El evangelio, por su parte, opone la
vida de quien cifra todo en el tener, y atesora riquezas para si, y la vida de quien funda su
existencia en el ser, y atesora riquezas delante de Dios.

MENSAJE DOCTRINAL
Vivir para si.

Es un modo de estar en el mundo, de realizar la existencia en el arco de afios entre el
nacimiento y la muerte. Es un modo de pensar, de actuar, de relacionarse con los
hombres y con las cosas. El punto de referencia de todo es el yo. El saber, el trabajo, el
esfuerzo con sus buenos resultados aparecen, ante el yo, caducos y vanos. Si el hombre
es un ser abocado al morir, ja qué le sirve su saber, su trabajo, si no puede vencer su
destino mortal, su inmersién en la nada? Todo es vanidad, humo que se lleva el viento.
Cuando el yo es el centro de la vida, tenemos al hombre viejo, incapaz por si mismo de
salir de la tiniebla de su hermetismo, cada vez mas sumergido en el fondo del vicio y del
pecado, con la mirada cada vez mas puesta en las cosas de la tierra sin la posibilidad de
alzarla hacia las alturas. Hombre viejo, porque en cierta manera repite en su vida la
historia antiquisima del primer Adan, del gusto del pecado y de la caida original. Por otra
parte, el yo es sumamente pobre dejado en sus propias manos, porque privilegia el tener
y el aparecer. ;Hay algo mas efimero y labil que esas dos realidades? ;Como se puede
fundar una existencia sobre algo que hoy es y mafana desaparece? ;Como se puede
mirar de frente a la muerte, cuando los grandes valores que han regido la vida han sido
los bienes materiales y las apariencias, a quienes esta prohibido pasar el umbral del mas
alla? Con razén se puede aplicar a quien vive para si las palabras de Jesus en la parabola



del texto evangélico: "jInsensato! Esta misma noche te reclamaran el alma. Las cosas que
has acumulado, ¢para quién seran?". Asi es quien atesora riquezas para si, quien centra
en si su propio vivir y actuar entre los hombres.

Vivir delante de Dios.

Dios no es, a decir verdad, el antagonista del yo, de la realizacién personal. jDe ninguna
manera! Pero la sabiduria eterna nos ensefia que la propia realizacion consiste y se lleva
a cabo por el camino del vivir para Dios, de vivir a los ojos de Dios. El trabajo y el saber, a
los ojos de Dios, tienen un sentido y un destino providenciales, mas alla de los limites de
la esfera mundana. Todo lo que uno hace por Dios en este mundo lo trasciende y habita,
purificado y elevado, en la eterna morada de Dios. Vive ante Dios y para Dios el hombre
nuevo, que ha sido rehecho por Cristo mediante el bautismo a su imagen y semejanza,
que ha sido circuncidado no en su carne sino en su corazon, y viviendo delante de Dios
vive sin miedo a la muerte, que considera, mas que un final absurdo y sin sentido, una
puerta a una existencia nueva de la que ya se participa, aunque sea de modo muy pobre
y elemental. Por eso, el hombre nuevo tiene los pies bien puestos en la tierra y en los
quehaceres de este mundo, pero su mirada y su corazon estan puestos arriba, en el cielo,
hacia donde camina con confianza y esperanza. Quien vive para Dios no se enajena del
mundo, no lo desprecia ni lo odia, porque es la casa que el Padre le ha dado para que en
ella habite. Trabaja como todos los demas, gasta sus fuerzas para producir riqueza, pero
tiene un corazéon puro y desprendido y sabe muy bien que los bienes de este mundo
tienen un destino universal, y no pueden ser injustamente acaparados en pocas manos.
En vez de decirse a si mismo: "Descansa, come, bebe, banquetea”, piensa mas bien en
cdmo ayudar para que los hombres todos, sobre todo quienes estan mas cerca de su
vida, tengan su oportuno descanso, dispongan de alimentos y puedan sanamente
disfrutar de lo necesario para un banquete de fiesta.

SUGERENCIAS PASTORALES
El homo oeconomicus no tiene futuro.

Solemos con frecuencia clasificar al hombre segun algun aspecto que lo caracteriza. Asi,
por ejemplo, se habla de "homo faber" para subrayar su capacidad manual, u "homo
cogitans" para resaltar su vocacion de pensador. Con la expresién "homo oeconomicus"
se pone de relieve el tipo de hombre centrado en el dinero y en el bienestar. Pues bien,
hemos de afirmar que este hombre carece de futuro. Hay gente que dice: "Con el dinero
puedes hacer todo lo que quieras; abre todas las puertas". No es verdad. Con dinero no
puedes comprar la felicidad, aunque a ratos te pueda hacer feliz. Con dinero no puedes
comprar el amor, a lo mas una noche de pasion o un amorio efimero y frustrante. El
dinero no te hace virtuoso, mas bien abre con no poca frecuencia la puerta al antro del
vicio. Lo reconozcamos o no, todos pretendemos un futuro mas feliz, pero ese futuro no lo
encontraras en una cuenta bancaria boyante. Lo encontraras dentro de ti, en el sagrario
de tu conciencia, en la paz interior ante ti mismo y ante Dios. Sobre todo, no tiene futuro,
porque el "homo oeconomicus" no es ciudadano del cielo, le falta el pasaporte y ante la
muerte y el juicio de Dios la cuenta bancaria no cuenta para nada. ¢ Por qué no cambiar el
"homo oeconomicus" en "homo pneumaticus", en hombre iluminado, guiado y configurado
por la accion del Espiritu Santo? No es facil, pero es posible, deseable. Son muchos
quienes lo han hecho. Inténtalo, si no lo has hecho todavia. Invita a otros a intentarlo.

¢ Tiene sentido cambiar de sentido?

Los dos modos de vivir de que hemos hablado son como una autopista, con las dos vias
separadas, sin posibilidad de maniobra para cambiar de direcciébn cuando uno quiera.
Unos carriles van sélo en una direccidn y otros en la direccion contraria. Esto da mucha



mayor seguridad a los conductores, hace mas facil y menos cansado el conducir, se
puede ir a mayor velocidad... se viaja a gusto en general, aunque habra que tener cuidado
en las curvas, no excederse en la velocidad, no dejarse vencer por la fatiga. Avanzo,
progreso hacia Babilonia, veo que no voy solo sino que muchos van por la misma
direccion que yo. Pienso que he elegido bien la ciudad de mis suefos y que sera una
gozada vivir en ella, con gente per bene. De vez en cuando observo que hay un letrero en
el que esta escrito: "cambio de sentido". He visto que alguno que otro ha dejado la pista y
ha buscado cambiar de direccion. Mi primera reaccion ha sido: "jPero qué tonto! ¢ Tiene
sentido cambiar de sentido?", y he seguido adelante. Luego, ante otros letreros iguales, o
en momentos inesperados, me ha venido la imagen de quienes salian de la autopista.
¢Por qué lo haran? ;Sera gente rara? jPensaran que se han equivocado de direccion?
¢Habran comprendido que Babilonia no es una isla de felicidad? La verdad es que la
espinita de la duda se me ha clavado dentro. ;Qué hacer? Te animo a cambiar de
direccidon, a tomar el carril que se dirige a Jerusalén; a hacerlo en el proximo cambio de
sentido, sin esperar al ultimo... No creas que son pocos los que van en esa direccion. Al
cambiar de sentido, te daras cuenta de que el trafico es también intenso. jJerusalén, la
ciudad del gran Dios! jJerusalén, la ciudad en que Jesucristo dio su vida por nosotros!
jJerusalén, la ciudad de los hijos de Dios! jJerusalén, simbolo de verdad y de justicia,
simbolo de amor y solidaridad! jJerusalén, la ciudad fundada por Dios para que tu habites
en ella!

IV Radio Vaticano

El hombre de los graneros llenos

Recuerdan la sabia pero escéptica frase “Vanidad de vanidades, todo es vanidad”. La
encontramos en las lecturas de este domingo 18 del tiempo ordinario, en el libro del
Eclesiastés. Y justamente el libro empieza con esa frase, a la que sigue “;Qué saca el
hombre de toda la fatiga con que se afana bajo el sol?”. Pregunta demoledora para quien
se la tome en serio; refleja una experiencia de la vaciedad de las cosas de abajo que a
muchos les ha provocado la conversion hacia las cosas de arriba. Nos afanamos tanto por
tener, por poseer cosas y bienes que cuando nos damos cuenta hemos de dejarlas
porque nos ha llegado la hora de la muerte. ;Y todo esto para qué? En el capitulo
segundo de este mismo libro sapiencial de la Biblia leemos: “Pues ¢ qué le queda a aquel
hombre de toda su fatiga y esfuerzo con que se fatigo bajo el sol?

Para la sabiduria humana el objetivo ultimo es escudrifiar el universo y sacar partido o
beneficios a las riquezas que esconde. Esto ha posibilitado el desarrollo y la prosperidad
de los pueblos, hasta llegar a la Luna o a Marte. La pega que tiene esta sabiduria es que
no se preocupa de que esos beneficios extraidos de la Tierra se repartan entre todos sus
habitantes, y lo que podia ser bueno se convierte en objeto de discordia y de guerra. Es
una sabiduria, la de la razén, la de la ciencia, que ve frustrado su objetivo, porque no
ayuda a que los hombres seamos mas humanos; pensemos en la bomba atoémica y su
efecto en Hiroshima.

Por eso el filésofo, o tal vez tedlogo, de la Biblia, el Eclesiastés, se pregunta si vale la
pena fatigarse tanto para acabar en el hoyo. Digo que tal vez sea tedlogo, aunque no lo
parece, porque después de dedicar 12 capitulos en este libro biblico, acaba diciendo:
“Componer muchos libros es nunca acabar, y estudiar demasiado dana la salud. Basta de
palabras. Todo esta dicho. Teme a Dios y guarda sus mandamientos, que eso es ser
hombre cabal’. Esto si, esto nos suena a sabiduria de la buena. Si comenz6 hablando de
la vaciedad de las cosas de abajo acaba orientandonos hacia las cosas de arriba.



Esto es lo que nos propone San Pablo en la segunda lectura, el gran convertido: hemos
de buscar lo que buscod Cristo, las cosas de arriba, las cosas de dentro donde esta
nuestra verdadera riqueza, las cosas a las que aspiramos desde el corazon. Hay que vivir
muriendo a lo terrenal, despojarse del “hombre viejo”. Lo dice mejor el Apdstol:
‘Despojaos de la vieja condicion humana, con sus obras, y revestios de la nueva
condicidn, que se va renovando como imagen de su Creador, hasta llegar a conocerlo. En
este orden nuevo no hay distincion entre judios y gentiles, circuncisos e incircuncisos,
esclavos y libres, sino que Cristo es la sintesis de todo y esta en todos”.

Hemos hablado de sabiduria humana y sabiduria divina pero nos habiamos olvidado del
hombre de los graneros. Es el retratado por Cristo en la parabola del hombre rico que tuvo
una gran cosecha. Podriamos traducir hoy por el hombre afortunado en la ruleta, en la
loteria, que después de haberle caido la suerte del dinero, se duerme en él, como si fuera
su salvacion para siempre y solo duré unas horas. Por la noche de ese mismo dia se
murio.

El hombre de los graneros llenos puede ser el de las grandes fortunas, de los que hay
pocos en este mundo, o puede ser el de los pequefos ahorros que, siendo tan pobre,
tiene puesta su esperanza en ahorrar mas. Ya decia el gran Séneca, el tutor de Neron,
“‘No es pobre el que tiene poco, sino el que mucho desea”. Bien, pues a estos se refiere
Jesus en el evangelio de este domingo. Cuenta la parabola del rico del hombre de los
graneros llenos con motivo de la interpelacion que le hizo un del publico: “Maestro, dile a
mi hermano que reparta la herencia conmigo”, y Jesus respondié: “;Quién me ha
nombrado juez o arbitro entre vosotros? Y dijo a la gente: guardaos toda clase de
codicia...”

Jesus quiere ir a la raiz del problema, el problema que esta en el corazén del ser humano
y que le impide mirar hacia las cosas de arriba, las que le permitirian crecer y disfrutar con
lo verdaderamente humano, hasta renovar nuestra vieja condicion humana en la nueva, la
que es imagen de nuestro Creador.

Muertos y resucitados con Cristo debemos buscar la vida que Cristo buscé, y aunque ya
la llevamos dentro por el bautismo, estda como recién sembrada, escondida en Dios. Esa
vida es la que no se arruga con el paso del tiempo, ni la polilla la puede corroer, porque es
la vida misma de Dios por el Espiritu que se nos ha dado.



