
memoria della natura                                                                               nota di JP 
  
La teosofia o saggezza divina fu una filosofia mistica (tardo XIX e inizio XX 
secolo) che cercava di mettere insieme diverse tradizioni religiose in cerca di una 
verità universale. Sebbene i suoi praticanti fossero europei, attinsero copiosamente 
dalle tradizioni religiose indù. Alcuni teosofisti scrissero di ricordi universali 
chiamati memorie acasiche. Akasha è una parola sanscrita che si riferisce al primo 
elemento materiale creato dal mondo astrale, prima di aria, fuoco, acqua e terra. 
Significa qualcosa come spazio o cielo, ed è considerato come la base o il substrato 
dell'esistenza fisica. I teosofisti hanno unito questo termine con l'idea indù che si 
potrebbero ricordare perfettamente gli avvenimenti delle vite passate. Le memorie 
akasiche furono così concepite come una sorta di enciclopedia o biblioteca mistica, 
che conteneva tutto ciò che era stato sperimentato nella storia del cosmo. Esse 
erano immagazzinate sul piano fisico astrale dell'esistenza che subentrava dopo la 
morte e potevano essere accessibili anche in alcuni stati da vivi (meditazione 
profonda, proiezione astrale, ipnosi).  
In Eolo Stephen pensa a Vestigia akasiche di tutto ciò che dovunque sempre mai 
fu. 
https://books.google.it/books?id=tDoTDAAAQBAJ&pg=PA611&lpg=PA611&dq
=akasic+meaning+-akashic&source=bl&ots=O5lrCjGbDg&sig=iOkF8lr5c8VH3G
-E5IKdC5U3vIA&hl=it&sa=X&ved=0ahUKEwj_qIjv6sHTAhXDUhQKHc2uASE
Q6AEIJjAA#v=onepage&q=akasic%20meaning%20-akashic&f=false 
 
La frase che usa in Telemaco, la memoria della natura, sembra provenire dalla 
Growth of the soul (1896), opera scritta dall'eminente teosofista Alfred Percy 
Sinnett. Ulysses di James Joyce (1930) di Stuart Gilbert, citato in Thornton, riporta 
un passaggio di Sinnett che usa le stesse parole. 
Ancora altri testi teosofici hanno parlato di queste memorie come plasmatiche. In 
Mandrie del Sole si legge di una memoria plasmatica che si basa su una sostanza 
plasmatica che sola si può dire essere immortale. Gifford la glossa così: In 
Teosofia, il ricordo totale della metempsicosi dell'anima, viaggio attraverso 
incarnazioni successive da forme inferiori attraverso una successione di forme 
umane verso il superumano.  

http://m.joyceproject.com/notes/010079akasicrecords.html
https://books.google.it/books?id=tDoTDAAAQBAJ&pg=PA611&lpg=PA611&dq=akasic+meaning+-akashic&source=bl&ots=O5lrCjGbDg&sig=iOkF8lr5c8VH3G-E5IKdC5U3vIA&hl=it&sa=X&ved=0ahUKEwj_qIjv6sHTAhXDUhQKHc2uASEQ6AEIJjAA#v=onepage&q=akasic%20meaning%20-akashic&f=false
https://books.google.it/books?id=tDoTDAAAQBAJ&pg=PA611&lpg=PA611&dq=akasic+meaning+-akashic&source=bl&ots=O5lrCjGbDg&sig=iOkF8lr5c8VH3G-E5IKdC5U3vIA&hl=it&sa=X&ved=0ahUKEwj_qIjv6sHTAhXDUhQKHc2uASEQ6AEIJjAA#v=onepage&q=akasic%20meaning%20-akashic&f=false
https://books.google.it/books?id=tDoTDAAAQBAJ&pg=PA611&lpg=PA611&dq=akasic+meaning+-akashic&source=bl&ots=O5lrCjGbDg&sig=iOkF8lr5c8VH3G-E5IKdC5U3vIA&hl=it&sa=X&ved=0ahUKEwj_qIjv6sHTAhXDUhQKHc2uASEQ6AEIJjAA#v=onepage&q=akasic%20meaning%20-akashic&f=false
https://books.google.it/books?id=tDoTDAAAQBAJ&pg=PA611&lpg=PA611&dq=akasic+meaning+-akashic&source=bl&ots=O5lrCjGbDg&sig=iOkF8lr5c8VH3G-E5IKdC5U3vIA&hl=it&sa=X&ved=0ahUKEwj_qIjv6sHTAhXDUhQKHc2uASEQ6AEIJjAA#v=onepage&q=akasic%20meaning%20-akashic&f=false


I Joyce's Ulysses Notebooks in the British Museum di Philip P. Herring (University 
of Virginia Press, 1972) registrano il fatto che Joyce menzionò la frase memoria 
plasmatica nelle note sullo sviluppo embriologico compilato durante la 
pianificazione di Mandrie e l'ascolto di Lucia nel grembo di Nora (171). 
 
In King Vidor, americano (University of California Press, 1988), Raymond Durgnat 
e Scott Simmon descrivono un film muto perduto in cui il regista aveva fatto 
interpretare a sua moglie Florence un doppio ruolo di americana e indiana che, in 
qualche modo, condividono la stessa anima. Quando l'americana dorme, la sua 
anima va verso l'India, ma lei sperimenta l'altra sua vita in forma di sogni, o 
attraverso una sorta di memoria plasmatica, per usare il termine dei Teosofisti, 
che avevano fatto molto per diffondere in America nozioni orientali di 
metempsicosi (38). 
 
Joyce allude frequentemente alle credenze teosofiche in Ulisse, di solito per 
ridicolizzarle. In Ciclopi, un Paddy Dignam influenzato dal sanscrito riporta sul 
piano vivente le cose che ha scoperto sul piano spirituale oltre la morte. Invece di 
conoscenza universale, è lieto di aver scoperto tutti i comfort della vita urbana 
moderna, tra i quali tālāfānā, ālāvātār, hātākāldā, wātāklāsāt.  
Ma anche se Stephen partecipa a quella derisione, sembra disposto a intrattenere 
idee teosofiche in passaggi come quello in cui immagina sua madre piegata e 
messa via nella memoria della natura. La sua vita è diventata il piacere fantasma, 
piegato e messo via profumato di muschio non solo nel senso che i suoi manufatti 
restano incipriati di muschio in un cassetto, ma anche perché i suoi ricordi sono 
stati ripiegati nella vasta biblioteca dell'esperienza umana. Da qualche parte, 
continua a giocare con i suoi ventagli di piume e i carnets di ballo con le nappe. 
 
La teosofia non fu il primo movimento nella religione e nella filosofia occidentale 
ad immaginare una mente universale alla quale gli esseri umani potessero accedere 
in stati straordinari. Quando Dante comincia ad entrare nella mente di Dio, la 
descrive come simile alla visione di pagine aperte di un libro in cui vengono 
registrate tutte le sostanze e incidenti che sono stati sparsi nell'universo. 

https://drive.google.com/open?id=1ZhR_kidnvD5xbscB7XAqTurg-75e2S16R6jmCjoYPvk
https://drive.google.com/open?id=1caXktFvy6ym3nXqJ22Ef9Zo6F6-NZoj3cZF07csXBOk


In Nestore Stephen pensa al musulmano Averroè e all'ebreo Mosè Maimonide, 
uomini scuri nel volto e nel gesto, che facevano balenare nei loro specchi 
beffardi l'anima buia del mondo, un’oscurità splendente nella luce, che la luce 
non poteva comprendere. In quell'episodio, egli pensa anche all'ispirazione di 
Averroè, il filosofo greco Aristotele, che teorizzò qualcosa come un'anima 
universale: Tranquilla luminosità. L’anima è in certo modo tutto ciò che è: 
l’anima è la forma delle forme. Tranquillità subitanea, vasta, incandescente: 
forma delle forme.  
Un altro filosofo occidentale che teorizzava una specie di anima mondiale, 
Giordano Bruno, fu importante per Joyce. La sua influenza sull'organizzazione di 
Ulisse (così come quelle di Aristotele e Dante) è discussa da Theoharis Constantine 
Theoharis in Ulysses di Joyce: un'anatomia dell'anima (University of North 
Carolina Press, 1988). 
 
JH 2011 
 
 


