
 
 

T E M A   19 
 

LA IGLESIA Y EL CREDO CRISTIANO 
 
La Iglesia forma parte del credo cristiano; es objeto y sujeto de fe. 

Fundada por Jesucristo, constituye el nuevo Pueblo de Dios, uno y 
católico, pueblo sacerdotal, profético y regio. Tiene como fin, el dilatar 
más y más el Reino de Dios hasta el final de los tiempos (LG 9b). 

 
Esquema 

 
1.​ INTRODUCCIÓN 
 
2.​ LA FE EN LA IGLESIA 
 

2.1​ El Credo Ecclesiam 
-​ La Iglesia: objeto de fe 
-​ La Iglesia: sujeto de fe 

​  
3.​ JESUCRISTO, ORIGEN Y FUNDAMENTO DE LA IGLESIA 

Elementos constitutivos de la Iglesia: 
3.1.- Jesús e Israel: el Reino de Dios 
3.2.- Jesús, la comunidad de discípulos y los Doce 
3.3.- La última cena 
3.4.- La resurrección de Jesús y el don del Espíritu 
 

4. LA IGLESIA, PUEBLO DE DIOS 
​  
​  
4.​ LA IGLESIA, UNA Y CATÓLICA 

Característica o rasgos: 
​ 5.1 Una sola Iglesia 
​ 5.2 Iglesia Católica 
​ ​  
5.  UN PUEBLO SACERDOTAL, PROFÉTICO Y REGIO 
​ ​  
6.  EL REINO DE DIOS, MISIÓN DE LA IGLESIA 

​  
 
 
 
 
 
 
 

T E MA  XIX 
 



2 
 

 
LA IGLESIA Y EL CREDO CRISTIANO 

​   
 

La Iglesia forma parte del Credo cristiano; es objeto y sujeto de fe. Fundada 
por Jesucristo, constituye el Nuevo Pueblo de Dios, uno y católico; pueblo 
sacerdotal, profético y regio. Tiene como fin el dilatar más y más el reino de 
Dios hasta el final de los tiempos (L.G.,9b) 
 

 
​ ​ 1. INTRODUCCIÓN 

Para este tema partimos del “creo en la Iglesia”, o, lo que es lo mismo, de la 
Iglesia como objeto y sujeto de fe. La Iglesia encuentra en Jesús de Nazaret el 
fundador y fundamento de sí misma. De las imágenes que tiene el N.T. sobre la 
Iglesia, la de Pueblo de Dios nos muestra un carácter social de la misma. 

De entre las características de la Iglesia: una, santa, católica y apostólica, nos 
vamos a centrar en las categorías de unidad y de catolicidad, las cuales no podemos 
separar y en las que se apoya la misión de la Iglesia. Esta misión se realiza 
participando en el triple oficio de Cristo: Sacerdote, profeta y Rey, consistiendo esta 
misión en la instauración del Reino de Dios y en la restauración del orden temporal 
según el Evangelio. 

 
 

2.- LA FE EN LA IGLESIA 
​ El estudio de la Iglesia puede plantearse a distintos niveles: 

●​ La Iglesia puede ser objeto de un simple conocimiento fenoménico o 
empírico, donde la descubrimos como comunidad religiosa. La Iglesia se 
estudia como un hecho social e histórico, sin que se capte su originalidad ni 
su especificidad. 

●​ Puede ser objeto de estudio a nivel filosófico y entonces se estudia la Iglesia 
con aquella actitud que reflexiona más allá, sobre los primeros principios y 
sobre la finalidad última. 

●​ Puede ser objeto de conocimiento para la mirada creyente. Este es el nivel de 
la fe, en el que el hombre llega a descubrir y a afirmar que la Iglesia es la 
comunidad religiosa fundada y constituida sobre la revelación divina, sobre 
el advenimiento de Cristo, sobre la encarnación, sobre el misterio de la cruz 
y sobre la efusión del Espíritu. En este nivel, Dios mismo revela qué es la 
Iglesia, ya que para el creyente la Iglesia es un misterio cuyo conocimiento 
alcanza su plenitud cuando lo tratamos como objeto de fe. 

 
2.1 El Credo Ecclesiam 
​ Para poder comprender la realidad de la Iglesia, se adopta como punto de partida 
el “Credo Ecclesiam”, el creo en la Iglesia, que incluye tanto el contenido mistérico 
como los aspectos sociológicos de la Iglesia. 
​ Con la expresión “credere Ecclesiam”, lo que fundamentalmente confesamos es 
nuestra fe en la realidad y en la existencia de la Iglesia como misterio. 
​ También hay que tomar en consideración la autoconciencia que la Iglesia tiene 
de sí misma, como objeto y sujeto de fe. 



3 
 

​ Desde los tiempos apostólicos, la comunidad creyente ha manifestado su fe en la 
Iglesia, incluyendo en el símbolo de fe la autocomprensión de su propio misterio. El 
que la realidad eclesial se objeto de fe –la Iglesia como misterio es el objeto de 
nuestra fe- tiene unas implicaciones fundamentales: 
 

●​ Por ser la Iglesia una realidad que, ante todo, debe ser creída, transciende 
toda reflexión dentro de lo puramente sociológico, ya que sólo en parte puede 
ser comparada con sociedades inmanentes y mundanas. 
●​ El que la Iglesia sea una realidad que debe ser creída por los fieles, 
significa que los creyentes profesan su fe en el Dios Uno y Trino, que se ha 
comunicado a los hombres y que está presente en la Iglesia con su acción 
salvífica. 
●​ Implica un radical compromiso, por su parte, de abrirse a la acción de 
Dios y de presentarse ante el mundo como el lugar de encuentro salvífico del 
hombre con Dios. 

 
​ Un segundo aspecto es el de la Iglesia como comunidad de creyentes, como 
reunión de muchos sujetos que creen en la revelación de Dios y que constituyen un 
sujeto social de la fe –los que formamos la Iglesia histórica-. 
​ Los aspectos fundamentales del ser y de la misión de esta comunidad de 
creyentes, son: 
 

* La Iglesia nace como comunidad de creyentes por la autocomunicación de 
Dios a la humanidad, quedando toda ella vinculada al misterio del Verbo 
encarnado. El destinatario primero de esta comunicación escatológica es la 
comunidad, mientras que el sujeto participa del mensaje salvífico a través de 
ella.  El individuo llega ala salvación “por “ y “en” la comunidad. 
* La doble dimensión del misterio eclesial: por ser la Iglesia objeto de fe, debe 
realizar su ser y misión en cuanto comunidad de creyentes en la doble dimensión 
del misterio eclesial, siendo a la vez humana y divina, visible y dotada de 
elementos invisibles. 
* La dimensión comunitaria de la Iglesia: la Iglesia se constituye mediante la fe; 
no existe en sí misma, sino en los hombres creyentes concretos. No nace 
simplemente porque Dios la crea, sino también porque los hombres han tomado 
la radical decisión por Dios y por su Reino. Esta decisión es la fe. 
​ El credo de la comunidad es el medio a través del cual el individuo llega a la 
fe y a la salvación. Por otra parte, la índole comunitaria de la Iglesia no implica 
la desvalorización o el olvido de su carácter personal. 
​ En la Iglesia, como sujeto de fe, se refleja la igualdad que une a todos los 
creyentes, la cual debe traducirse en una vida de comunión de todos los fieles 
entre sí. 
*  La estructura sacramental de la Iglesia: el ser íntimo y la misión de la Iglesia 
exigen de ella que se presente ante el mundo como sacramento de Cristo, que, a 
su vez, es la palabra epifánica de Dios. La Iglesia es consciente de la eficacia de 
la mediación sacramental de la comunidad cristiana. Pero esta acción del 
Espíritu no exime al creyente de su responsabilidad, de la responsabilidad de 
toda la comunidad eclesial. La Iglesia debe dar testimonio auténtico y fehaciente 
de su fe y proclamar el mensaje revelado de la salvación con hechos y palabras, 



4 
 

en la ininterrumpida autocomunicación de Dios a los hombres a lo largo de la 
historia, haciéndola eficazmente presente hasta la segunda venida del señor. 
 

 
3.- JESUCRISTO, ORIGEN Y FUNDAMENTO DE LA IGLESIA (L.G.,5) 

​ Para plantearnos la relación que existe entre Jesucristo y el nacimiento de la 
Iglesia, nos basamos en los escritos del N.T. 
​ Para la teología católica tradicional y la escolástica, era un hecho evidente que el 
Jesús histórico había fundado la Iglesia. Actualmente y en la reflexión sobre la 
aparición de la Iglesia, se hace necesaria la inclusión del planteamiento histórico crítico. 
​ Es a partir de la Ilustración y de la disputa modernista, a comienzos del s.XX, 
cuando el tema del nacimiento de la Iglesia se centra en la cuestión de su origen 
histórico, llegando a afirmarse, como resultado de la utilización del método histórico 
crítico, que el Jesús histórico no había fundado la Iglesia, aunque ésta fuese el resultado 
de su vida y de su obra, además de que la tradición apostólica relaciona la Iglesia más 
con el Cristo resucitado que con el Jesús histórico. 
​ Los documentos oficiales de la Iglesia condenaron esta doctrina, pero a partir del 
V.II se ha realizado una revisión del tema: 
​ . Hay exegetas y teólogos contemporáneos que afirman que la Iglesia no se 
remonta a Jesús, sino que es el resultado de los acontecimientos postpascuales. 
​ . Hay otros que incluso afirman que Jesús no pretendió fundar iglesia alguna, 
sino que se limitó a proclamar el reino de Dios como algo inminente. Que fueron los 
discípulos quienes, tras Pentecostés, se reconocieron como la nueva comunidad de 
salvación. Por tanto, la Iglesia no proviene de la voluntad de Jesús, sino de la decisión 
de sus seguidores. 
​ . La reacción de la teología católica tradicional fue la de afrontar el problema 
tratando de demostrar que Jesús efectivamente fundó la Iglesia. 
​ El planteamiento no tiene mucha solidez. El término fundar, en sentido 
jurídico-institucional aplicado a los evangelios, resulta anacrónico. No debemos pensar 
en la fundación de la Iglesia como si se tratara de la constitución de una sociedad 
humana, en un momento determinado. Vista así, la Iglesia es entendida más como 
sociedad que como la prolongación, en el tiempo, de la presencia de Cristo en el mundo; 
es decir, como sacramento. 
​ . No es fácil encontrar un momento concreto en el que Jesús haya fundado la 
Iglesia. El nacimiento de la Iglesia no está relacionado sólo con Jesús de Nazaret o sólo 
con el Cristo glorioso; el nacimiento de la Iglesia está relacionado con Jesucristo: Jesús 
y Cristo son inseparables. Por ello, se puede decir que la Iglesia no tiene su origen  
simplemente en el mandato de Jesús, sino en toda la acción de Dios en Jesucristo 
–encarnación, predicación, elección de los discípulos, muerte, resurrección y envío del 
Espíritu-. 
​ En resumen, cuando utilizamos los términos “fundar/fundación” para referirnos 
a la relación que existe entre la Iglesia y Jesús de Nazaret, es preciso entenderlo en el 
sentido de “estar en el origen” de la misma; y, si los unimos al término”fundamento”, 
indican la total relación de la Iglesia con Jesucristo: Cristo es origen y fundamento de 
la Iglesia”. 
​ Jesucristo constituye en el Espíritu, no sólo el origen histórico de la Iglesia, sino 
también y al mismo tiempo, su origen permanente: 

●​ En el pasado ha dado origen a la Iglesia 
●​ En el presente se manifiesta en ella y a través de ella. 



5 
 
​ Por todo esto,  “Jesucristo debe ser creído y reconocido al mismo tiempo como 
el fundador y el fundamento de la Iglesia”. 
 
3.1. Jesús e Israel: El reino de Dios 
​ La predicación de Jesús y su actuación presuponen el A.T. y pretenden llevar a 
cumplimiento las promesas de salvación hechas a Israel; por lo tanto, hay que entender 
la aparición de Jesús y su predicación centrada en el próximo advenimiento del reino de 
Dios en este clima de espera y de esperanza. 
​ La expresión “Reino de Dios” tuvo diversos significados a lo largo de la 
historia de Israel. Jesús no dio una definición precisa del Reino de Dios, por eso, para 
los teólogos, caben diversas interpretaciones, destacando –tanto como para católicos 
como para protestantes- la que considera el Reino como “un acontecimiento 
escatológico en la historia de la salvación”. 
​ Vinculado al Reino de Dios, el Mesías se concibe bajo figuras muy diversas, 
entre las cuales predomina la del Mesías-Rey. Sin embargo, Jesús se aleja de esta 
figura. 
​ El Reino anunciado por Jesús trae la gracia y la salvación por parte de Dios. Es 
la salvación en todas sus dimensiones. Esta salvación es universal y ya se ha hecho 
presente en la historia, pero sólo alcanzará su plenitud al final de los tiempos. Este 
Reino no se puede separar de la comunidad de Israel. A través de ella y en ella se realiza 
la constitución del nuevo Pueblo de Dios; se entrevé así una dimensión eclesial en la 
predicación de Jesús. Cuando la Iglesia nazca, lo hará motivada y urgida por la 
necesidad de hacer presente el Reino de Dios. Si el Reino de Dios fue el eje de la vida 
de Jesús, también lo será de la vida de la Iglesia. 
 
3.2 Jesús, la comunidad de discípulos y los Doce 
​ Jesús convoca a una comunidad de discípulos a quienes hace partícipes de su 
misma misión y a quienes enviará con el mismo mensaje que Él trae: el Reino de Dios. 
​ Todo el pueblo, sin distinción, es destinatario de la invitación que Jesús hace 
para que acojan el Reino. 
​ En esta perspectiva, es necesario ver la elección de los discípulos por parte de 
Jesús. Es el que llama a los discípulos para que compartan una experiencia y una 
comunidad de vida con el “Maestro”. Por eso, los discípulos pueden ser enviados a la 
misión para difundir el anuncio y las obras de Jesús. 
​ De entre la comunidad de discípulos, Jesús convocó a un grupo más reducido 
con quienes mantuvo una relación especial: los doce. El objetivo de la misión de los 
doce coincide con la de Jesús: anunciar el reino de Dios y hacer signos con poder que 
acrediten que el reino está presente. 
​ A Pedro se le atribuye un papel especial en el grupo de los doce: Jesús quiere 
fundar la comunidad del nuevo Pueblo de Dios –símbolo de la Nueva Alianza- sobre 
Pedro, que tiene la misión de hacer presente a Jesucristo como último fundamento de la 
Iglesia. La acción de Jesús hace así referencia a una función permanente en una Iglesia 
que no deja de ser edificada. 
 
3.3 La última cena 
​ La última cena es un momento importante en el proceso de constitución de la 
Iglesia. De ahí que algunos autores consideren la última cena “como un verdadero acto 
fundacional de la Iglesia”. 
​ El sentido de la última cena es doble: 



6 
 

●​ Expiación: en la cena, Jesús relaciona sus palabras y gestos con su propia 
persona ante una muerte inminente. Identifica pan/vino con cuerpo/sangre,; de 
esta forma vincula la cena con su muerte, interpretándola como sacrificio por 
todos y como comunión con Él, comunión que supone la comunión con su vida. 

●​ Símbolo: las palabras y los gestos de Jesús realizan simbólicamente su propia 
muerte y, con ella, el establecimiento de una nueva alianza que da origen a un 
nuevo pueblo capaz de pactar con Dios de un modo nuevo. Esta nueva alianza 
representa una relación con Dios fundad en el corazón. La cena de Jesús, 
además,  apunta hacia el acontecimiento escatológico de la llegada del reino. 
Jesús ha pensado en una comunidad de creyentes unida con Él, más allá de la 
muerte. 
 

3.4 La resurrección de Jesús y el don del Espíritu 
​ La Iglesia tiene sus raíces en la predicación y en la actuación de Jesús y ya se 
encuentra formada de antemano en el grupo de los discípulos. Pero sólo podemos hablar 
de la Iglesia, en plenitud, después de la muerte  de Jesús, cuando el grupo de discípulos 
se reúne de nuevo para  constituir la comunidad cristiana tras las experiencias de la 
Resurrección y de la efusión del Espíritu. 
​ A partir de la Resurrección, podemos decir que comienza la manifestación 
histórica de la Iglesia; en este momento Jesús se manifiesta como Mesías y seño, y es 
reconocido como tal –aquí ya podemos hablar de fe cristiana-. De la experiencia de la 
resurrección brota la misión confiada a los doce y, por tanto, la dimensión eclesial del 
anuncio de la resurrección. 
​ Así, la resurrección es el fundamento de la Iglesia porque en ella se hace 
realidad la fe cristiana, la fe en Jesús como Cristo y Señor. 
​ Pero, para que esto se haga realidad plena, es necesario el don del Espíritu, 
cofundador de la Iglesia; don que realiza plenamente la revelación de Cristo y que desde 
entonces pertenece a la Iglesia  como la realidad y el lugar de su permanente eficacia y 
actuación. A través del Espíritu se determina una nueva pertenencia de los cristianos a 
Cristo. 
​ Por lo tanto, Jesucristo constituye en el espíritu no sólo el origen histórico de la 
Iglesia, sino también y al mismo tiempo su origen permanente. 
 
 
​ 4.- LA IGLESIA, PUEBLO DE DIOS 
​ La realidad de la Iglesia no es fácil de definir; de hecho, tampoco encontramos 
en la historia de la teología una verdadera, única y auténtica definición de la Iglesia. 
​ La dificultad de dar una definición de la Iglesia se explica por el hecho de que 
ésta es un misterio que no se puede explicar tan sólo por medio de realidades humanas. 
En cambio, el rico valor simbólico de las imágenes que poseemos sobre ella permite al 
creyente obtener un conocimiento más vivo, rico y exacto de la naturaleza íntima de la 
Iglesia. 
​ Esta es la razón por la que, en la enseñanza de los Padres, se utilizan numerosas 
imágenes del N.T. 
​ Este es también el lenguaje utilizado por el Vaticano II. En el cap. I de la Lumen 
Gentium, el misterio de la Iglesia, dedica todo un párrafo a diferentes símbolos tomados 
de la Sagrada Escritura. 
​ La imagen de la Iglesia como Pueblo de Dios ha adquirido últimamente toda la 
importancia que revistió en el pasado. Las raíces de esta imagen se encuentran en la 



7 
 
presentación veterotestamentaria de Israel como Pueblo elegido por Dios y es 
desarrollada en el N.T., especialmente por Pablo. 
​ La enseñanza sobre la Iglesia como Pueblo de Dios se encuentra también en los 
Padres, que la toman de la Biblia. El dato más interesante es el de la realidad del 
sacerdocio universal de todos los bautizados, que se funda en esa enseñanza. 
​ La imagen de Pueblo de Dios pone de relieve la continuidad de ambos 
testamentos, y la adopta el Concilio como clave fundamental para la comprensión del 
aspecto humano de la Iglesia. Esta imagen, al mismo tiempo que pone de manifiesto el 
aspecto social de la Iglesia, aparece como un aspecto complementario de la idea de 
Cuerpo Místico, armonizando así los dos aspectos esenciales de la Iglesia, institución 
visible y realidad interior. 
​ La imagen de Pueblo de Dios pone manifiesto la continuidad del plan salvífico 
de Dios. Jesús, el fundador de la Iglesia, es presentado como el Mesísas esperado. Pero 
es preciso tener en cuenta que el Nuevo Pueblo de Dios no está exclusivamente formado 
por el Pueblo de Israel. Se fundamenta en la fe de Jesús, el Hijo de Dios, y nos hace 
partícipes de su sacerdocio. 
​ Precisamente debido a esta realidad, la Iglesia es misionera y católica, teniendo 
el cometido de llevar la salvación a todos los pueblos de cualquier tiempo y latitud. Por 
su naturaleza, la Iglesia está abierta de par en par a la pluralidad. Sólo se opone al 
“mundo”, entendiendo por tal todo aquello que es compatible con el plan de Dios. 
 
​ 5.- LA IGLESIA, UNA Y CATÓLICA 
​ La Iglesia es santa, porque está íntimamente ligada a la Trinidad según el 
designio salvífico de Dios Padre. Pero la santidad de la Iglesia, que procede de Dios, no 
excluye la presencia del pecado en la comunidad que continuamente está necesitada de 
conversión. 
​ La Iglesia es apostólica, porque, desde la fe, los sacramentos y el misterio de la 
Iglesia apostólica hasta la Iglesia de todos los tiempos, existe una continuidad 
sustancial. 
 
​ 5.1 Una sola Iglesia: El N.T. presenta a la Iglesia difundiéndose por el mundo: 
surgen nuevas Iglesias locales y todas se reconocen como parte de la única Iglesia 
fundada por Cristo. Esto supone que, a pesar de desarrollarse en el tiempo y en el 
espacio, la Iglesia permanece siempre idéntica a sí misma. 
​ Jesús mismo se refiere a la unidad de la Iglesia con las imágenes del “único rebaño” 
(Jn.10,16), y la petición del Padre en la Última Cena  para que conserve su unidad 
(Jn.17,20ss). 
​ Recientemente, el C.V.II replantea que la unidad de la Iglesia, que es don de la 
Trinidad –un único Padre, un único señor Jesús y un único Espíritu- se verifica en Cristo 
y por medio de Cristo, se funda en un solo bautismo y la Eucaristía, en los ministerios 
del papa y, por lo que concierne a las Iglesias locales, en el de los obispos. Esta unidad 
es una realidad dinámica que se consumará al final de los tiempos, cuando haya un solo 
Dios presente en todos. 
 
​ 5.2 La Iglesia católica: La unidad de la Iglesia no puede separarse de su 
universalidad, de su catolicidad. Cristo ha fundado una sola Iglesia, a la cual le ha 
confiado la misión de predicar a todos los pueblos su evangelio. Afirmar que la Iglesia 
es católica, es decir que está abierta a todos los pueblos. 



8 
 
​ Según el Concilio, la Iglesia es universal no solamente porque reúne en ella a todos 
los hombres, sino también porque sabe acoger, coordinar y sublimar las cualidades de 
cada pueblo –LG 13-. En esta perspectiva presente en todas las Iglesias Particulares, se 
muestra con mayor evidencia la catolicidad de la única Iglesia –LG 23-.El V.II pone de 
relieve la catolicidad de la Iglesia al considerar el cometido misionero que Cristo le ha 
confiado de anunciar el reino en todo el mundo –A-G. 1- 
 
​  
​ 6.- UN PUEBLO SACERDOTAL, PROFÉTICO Y REGIO 
​ La misión de la Iglesia consiste en atraer a la humanidad entera para que todos los 
hombres participen de su misma comunión. La comunión  y la misión de la Iglesia tiene 
su fundamento en el Bautismo, que hace a los creyentes miembros del Pueblo de Dios y 
continuadores de la misión salvadora de Cristo, mediante la participación en su triple 
función sacerdotal, profética y real. Todos los creyentes participan, según el modo que 
les es propio, de este triple oficio. En este sentido: 
 

●​ El pueblo de Dios es profético, pues tiene como misión anunciar el 
Evangelio con la palabra y el testimonio de vida, en un mundo marcado por la 
increencia y la injusticia, haciendo emerger el amor absoluto, gratuito y 
misericordiosos de Dios, prefigurando la futura resurrección y la gloria del Reino 
celestial. 
●​ El Pueblo de Dios es sacerdotal, porque los creyentes, movidos y 
vivificados por el Espíritu, ejercen un culto espiritual para gloria de Dios y 
salvación de los hombres y encarnan y proclaman la santidad del amor 
misericordioso de Dios como la más poderosa fuerza de perfección personal y de 
transformación del mundo. 
●​ El Pueblo de Dios participa en el oficio real de Cristo, Señor y rey del 
universo, sirviendo al reino de Dios y difundiéndolo en la historia. 
 
7.- EL REINO DE DIOS, MISIÓN DE LA IGLESIA 

​ Cualquiera que sea el modo de entender la misión de la Iglesia, lo cierto es que 
-a lo largo de la historia- la Iglesia ha predicado siempre el Evangelio, por considerar 
que la evangelización es su cometido esencial. 
​ Pero la Iglesia sabe que sólo puede ser signo de la vida de Dios en Cristo en la 
medida en que su propio testimonio haga creíble la revelación de Jesucristo; en la 
medida en que su propia vida sea la respuesta visible del Pueblo de Dios a su llamada a 
la santidad y a aquella comunión con Dios y con el hombre que hace presente la 
salvación. 
​ Dado que la instauración del Reino de Dios afecta a la vida concreta, personal y 
social del hombre, la misión evangelizadora de la Iglesia no se puede desentender de 
una restauración del orden temporal, que suponga la liberación de toda injusticia y de 
toda alineación. 
​ Sobre la instauración del Reino de Dios y la restauración del orden temporal, 
tanto los documentos conciliares como los postconciliares, afirman claramente que: 

●​ Es cometido de la Iglesia trabajar para que el orden temporal se ajuste 
cada vez más al espíritu evangélico. 
●​ No se pueden defender posiciones radicales que pongan de relieve de 
forma unilateral uno solo de los dos cometidos de la Iglesia –evangelización y 
promoción humana-,  porque con ello se desfigura su misión. 



9 
 

●​ El mundo es visto con optimismo, pero sin olvidar que la actividad 
humana está viciada por el pecado. Por eso, la Iglesia, iluminada por el 
Evangelio de Cristo y ayudad por su gracia, puede contribuir a una actuación 
adecuada en el mismo esfuerzo de liberación. 
●​ La Iglesia se diferencia del mundo en tanto que conoce el amor de Dios a 
la humanidad en Jesucristo, pero al tiempo también es mundo tanto en sus 
aspectos positivos como negativos. Por ello, tiene una función de carácter 
profético en el sentido de crítica y esperanza, pero es también Iglesia que 
siempre se tiene que reformar, que se ha de mantener atenta a la conversión. 
●​ La Iglesia está persuadida de que no sólo puede ayudar a la humanidad, 
sino que también ella puede recibir ayuda del mundo para un mejor 
cumplimiento de su cometido, lo que supone una llamada a un continuo diálogo 
entre ellos. 

_____________ 


