
Chuyên đề 12:​
NÂNG CAO CHẤT LƯỢNG ĐỜI SỐNG VĂN HÓA NÔNG THÔN, BẢO TỒN 

CÁC GIÁ TRỊ VĂN HÓA TRUYỀN THỐNG 

 

I. CÁC KHÁI NIỆM LIÊN QUAN ĐẾN VĂN HÓA, GIÁ TRỊ VĂN HÓA, 
VĂN HÓA TRUYỀN THỐNG VÀ VĂN HÓA MỚI 

1. Văn hóa và giá trị văn hóa 

 Khi nghiên cứu về nhân loại và lịch sử loài người, C.Mác và Ph.Ăngghen đã 
khẳng định, văn hóa là kết quả phát triển, tiến hóa của nhân loại; coi văn hóa là tất cả 
mọi sản phẩm “nhân hóa tự nhiên” của loài người trong lịch sử; văn hóa được hình 
thành và phát triển trong các mối quan hệ tương tác giữa con người với tự nhiên, giữa 
con người với con người, giữa con người với xã hội; văn hóa là toàn bộ những sản 
phẩm do con người sáng tạo ra trong quá trình phát triển. Con người là chủ thể sáng 
tạo ra các giá trị văn hóa, đồng thời vừa là sản phẩm môi trường văn hóa. 

Năm 1943, Hồ Chí Minh đưa ra quan niệm về văn hóa: “Vì lẽ sinh tồn cũng 
như mục đích của cuộc sống, loài người mới sáng tạo và phát minh ra ngôn ngữ, chữ 
viết, đạo đức, pháp luật, khoa học, tôn giáo, văn học, nghệ thuật, những công cụ cho 
sinh hoạt hàng ngày về mặc, ăn, ở và các phương thức sử dụng. Toàn bộ những sáng 
tạo và phát minh đó tức là văn hóa. Văn hóa là sự tổng hợp của mọi phương thức sinh 
hoạt cùng với biểu hiện của nó mà loài người đã sản sinh ra nhằm thích ứng những 
nhu cầu đời sống và đòi hỏi của sự sinh tồn”(1). 

Năm 1982, Liên hợp quốc (UNESCO) có định nghĩa: “Văn hóa là tổng thể 
sống động các hoạt động sáng tạo (của cá nhân và của cộng đồng) trong quá khứ và 
trong hiện tại. Qua các thế kỷ, hoạt động sáng tạo ấy đã hình thành nên hệ thống các 
giá trị, các truyền thống và các thị hiếu – những yếu tố xác định đặc tính riêng của 
từng dân tộc”(2). Đến năm 2002, UNESCO đã bổ sung thêm như sau: “Văn hóa là một 
tập hợp của những đặc trưng về tâm hồn, vật chất, tri thức và xúc cảm của một xã hội 
hay một nhóm người trong xã hội và nó chứa đựng, ngoài văn học và nghệ thuật, cả 
cách sống, phương thức chung sống, hệ thống giá trị, truyền thống và đức tin…”(3). 

Từ những quan niệm trên, có thể khái quát nội hàm văn hóa với tư cách vừa là 
mục tiêu, vừa là động lực của phát triển. Văn hóa là phạm trù người, nó chỉ toàn bộ đời 
sống con người trong quan hệ giữa chính mình và với thế giới bên ngoài, ở đó kết tinh 
toàn bộ các giá trị, phương thức sống, năng lực hoạt động và trình độ phát triển của 
con người. Với nhận thức này, văn hóa bao trùm toàn bộ đời sống con người: 

Thứ nhất, văn hóa là toàn bộ các giá trị (thế giới sản phẩm) do con người (loài 
người) sáng tạo ra, bao gồm: (1) sản phẩm vật chất – văn hóa vật thể (công cụ lao 
động, tiện nghi sống, cảnh quan lịch sử, công trình kiến trúc…); (2) sản phẩm tinh thần 
– văn hóa phi vật thể (hệ thống ký hiệu, biểu trưng như ngôn ngữ, chữ viết, tôn giáo, lễ 

3() Tuyên bố chung của UNESCO về tính đa dạng của văn hóa 
2() Bộ Văn hóa Thông tin và Thể thao: Thập kỷ văn hóa và phát triển, NXB Văn hóa-Thông tin, H. 1992, tr. 23. 
1() Hồ Chí Minh: Toàn tập, NXB Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2011, tập 3, tr. 458. 

1 



nghi, phong tục, tập quán, lối sống, các chuẩn mực pháp lý, các chuẩn mực đạo đức, 
các chuẩn mực thẩm mỹ...). 

Thứ hai, văn hóa là trình độ hoạt động của con người: phương thức và trình độ 
hoạt động, khả năng tổ chức và điều hành xã hội, cải tạo thiên nhiên, sáng tạo khoa 
học, nghệ thuật… Chung quy lại, đó là khả năng nội lực hóa - năng lực chiếm hữu thế 
giới, trang bị tri thức, kỹ năng hoạt động; và khả năng ngoại lực hóa - năng lực phân 
thân chủ thể văn hóa trong hoạt động sống, hóa thân chủ thể vào sản phẩm do mình tạo 
ra trong quá trình sáng tạo các giá trị chân - thiện - mỹ. Trình độ hoạt động của con 
người là khía cạnh thể hiện sức mạnh bản chất Người với tư cách là chủ thể lịch sử. 

Thứ ba, văn hóa là trình độ phát triển của chính bản thân con người, bao gồm: 
a) Sự tự nâng cao và hoàn thiện các phẩm chất Người - thể, đức, trí, mỹ trong con 
người với tư cách là chủ thể phát triển toàn diện - hài hòa; b) Sự phát triển nhân cách 
của mỗi cá nhân - các thang bậc tiến triển về phẩm chất và trình độ làm người trong 
thế giới (tự nhiên và xã hội) với tư cách là chủ thể văn hóa. 

Với bản chất và cấu trúc như vậy, văn hóa có các chức năng cơ bản là nhận 
thức, giáo dục, thẩm mỹ, giải trí, giao tiếp và chức năng kinh tế. 

Giá trị văn hóa là kết quả sáng tạo, tích lũy của một cộng đồng, dân tộc, được 
phản ánh trong các di sản, tài sản văn hóa vật thể, phi vật thể, được cộng đồng lựa 
chọn, thừa nhận và khao khát hướng tới, thông qua sự trải nghiệm lịch sử. 

Giá trị văn hóa khi được hình thành có tính bền vững, ổn định tương đối, có 
chức năng định hướng, đánh giá và điều chỉnh hành vi của cá nhân và cộng đồng thông 
qua các nguyên tắc, khuôn mẫu, chuẩn mực, trở thành lối sống, thói quen, phong tục, 
tập quán của cộng đồng. Nó chi phối các loại giá trị khác và cuộc sống con người; quy 
phạm hóa con người; tạo điều kiện cho con người phát triển theo các chuẩn nhất định, 
tạo thành nề nếp, kỷ cương trật tự của xã hội, hướng con người đến sự hoàn thiện. 

2. Giá trị văn hóa truyền thống 

Truyền thống không phải là khái niệm dùng để chỉ một giai đoạn giả định cụ thể 
nào đó trong lịch sử của một xã hội, bởi không thể xác định được trong thực tế thời 
điểm lịch sử khi xã hội truyền thống kết thúc và xã hội hiện đại bắt đầu. Khái niệm 
truyền thống, theo nghĩa là cách hành xử và lối sống truyền thống khá giống với khái 
niệm “tập tính”, là thực hành văn hóa - xã hội (thói quen mang tính tập tục) mà các cá 
nhân hay cộng đồng tiến hành lặp đi, lặp lại một cách tự nhiên. Tuy nhiên các thói 
quen này không tồn tại một cách bất biến mà có thể thay đổi ở mức độ và trong những 
bối cảnh nhất định (4). 

Hệ giá trị văn hóa truyền thống là hệ giá trị dựa trên các chuẩn mực, thói quen, 
tập tính đó, được mọi cá nhân, cộng đồng, dân tộc lấy làm khuôn mẫu sống, làm hệ 
chuẩn và tiêu chí cho việc đánh giá các phẩm chất của con người (cá nhân, cộng đồng) 
và cho trình độ cũng như chất lượng phát triển của xã hội. Chúng được khẳng định, 

4() Nguyễn Thị Phương Châm (chủ nhiệm): Giải pháp nâng cao hiệu quả hoạt động văn hóa trong xây dựng nông 
thôn mới giai đoạn 2021-2025. Báo cáo tổng hợp Đề tài thuộc Chương trình KHCN phục vụ xây dựng nông thôn mới giai 
đoạn 2016-2021.  

2 



được bảo vệ, lưu truyền và không ngừng lan tỏa trong đời sống xã hội. Hệ giá trị văn 
hóa truyền thống không ngừng được kế thừa, bổ sung, phát huy, phát triển… làm cho 
chúng ngày càng phong phú, hoàn thiện và đậm đà thêm theo tiến trình phát triển của 
con người, của cộng đồng và dân tộc.  

3. Giá trị văn hóa mới 

Văn hóa bao giờ cũng được hình thành trong xã hội, trong hoạt động sống của 
con người - xã hội, trong các đặc điểm tự nhiên của môi trường sống, như: các điều 
kiện tự nhiên, điều kiện xã hội, đặc điểm con người… Vì vậy, mỗi thời đại mới lại làm 
nảy sinh và phát triển các hệ giá trị văn hóa mới, phản ánh bản chất và đặc điểm riêng 
của thời đại đó.  

Những giá trị văn hóa mới phản ánh và mang bản chất của đời sống xã hội mới, 
thể hiện các nhu cầu phát triển và tiến bộ của con người theo các đòi hỏi mới, thỏa 
mãn các hoạt động kinh tế - xã hội - văn hóa của cuộc sống mới. Nhưng cái “hiện nay” 
cũng có nghĩa là cái sẽ tiến tới cái “hôm qua”, cái sẽ đi qua – cái truyền thống. Cho 
nên, giá trị văn hóa mới, sản phẩm của ngày mai lại nhập ngay vào thế giới của các giá 
trị truyền thống. Với biện chứng vận động và phát triển, ngày hôm qua đã là phạm trù 
của truyền thống, thuộc về cái truyền thống. Các giá trị văn hóa mới của ngày hôm nay 
đã chuyển thành các giá trị truyền thống trong ngày mai. 

4. Văn hóa trong xây dựng nông thôn mới 

a) Nông thôn mới bền vững từ góc nhìn văn hóa 

 NTM bền vững là nông thôn được xây dựng và phát triển đồng bộ, hài hòa các 
yếu tố kinh tế, xã hội, văn hóa: Phát triển kinh tế, để không ngừng nâng cao đời sống 
vật chất cho nông dân. Phát triển các lĩnh vực xã hội để nâng cao lối sống, nếp sống, 
cách sống cho nông dân. Phát triển văn hóa để nâng cao trình độ dân trí cho nông dân. 
Giữa xây dựng kinh tế, xã hội và văn hóa có mối quan hệ biện chứng với nhau: Xây 
dựng kinh tế là nền tảng cho phát triển xã hội và văn hóa. Xây dựng xã hội là hệ quả 
và mục tiêu cho phát triển kinh tế và văn hóa. Xây dựng văn hóa là nền tảng tinh thần, 
hệ điều chỉnh và động lực cho phát triển NTM bền vững. 

Phát triển bền vững không thể chỉ phát triển kinh tế, nâng cao đời sống vật chất, 
mà quan trọng là phát triển đời sống tinh thần. Xây dựng và phát triển NTM theo 
hướng tiên tiến, hiện đại, giàu bản sắc và đạt các tiêu chuẩn bền vững phải là nông 
thôn có nền tảng tinh thần bền vững và phong phú; đây cũng là yếu tố bảo đảm yêu 
cầu phát triển cho hiện tại và cả trong tương lai của nông thôn. 

b) Các giá trị văn hóa với xây dựng con người và môi trường văn hóa 

Nông thôn muốn phát triển nhanh và bền vững, trước hết cần có nguồn nhân lực 
và môi trường văn hóa lành mạnh. Nguồn lực con người là nhân tố có ý nghĩa quyết 
định đến việc sử dụng thành công các nguồn lực khác, như: tài nguyên thiên nhiên, 
nguồn vốn vật chất, nguồn lực khoa học và công nghệ… Nguồn lực con người không 
chỉ phụ thuộc vào trình độ tri thức, thể lực, kỹ năng lao động, mà còn liên quan đến 
đạo đức nghề nghiệp, ý thức trách nhiệm, tình cảm và khát vọng trong lao động, tinh 
thần hợp tác, giúp đỡ lẫn nhau trong sản xuất, kinh doanh, dịch vụ. Việc phát huy các 

3 



giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới sẽ góp phần quan 
trọng khơi dậy lòng tự hào về gia đình và quê hương, ý thức bảo vệ bản sắc văn hóa 
dân tộc, khát vọng làm giàu thay đổi cuộc sống. Đồng thời, việc phát huy các giá trị 
văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới, sẽ góp phần xây dựng môi 
trường văn hóa lành mạnh của NTM bền vững. Môi trường văn hóa đó được bắt đầu từ 
gia đình, nhà trường, các cơ quan, đơn vị, doanh nghiêp, các khu vực không gian công 
cộng… Môi trường văn hóa nông thôn lành mạnh là tiền đề và động lực quan trọng 
cho phát triển kinh tế - xã hội. Đây là một trong bốn trụ cột của NTM bền vững: Kinh 
tế, xã hội, môi trường và văn hóa. 

c) Các giá trị văn hóa với xây dựng đời sống tinh thần của cư dân 

Cùng với những thành tựu trong quá trình đổi mới, đời sống vật chất của các 
tầng lớp dân cư nông thôn nước ta ngày càng được nâng cao. Mức sống vật chất gia 
tăng kéo theo nhu cầu về văn hóa tinh thần ngày càng phát triển ở mọi lứa tuổi. Việc 
phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới ở nông 
thôn gắn liền với các hoạt động văn hóa phong phú, đa dạng, góp phần quan trọng 
nâng cao mức sống văn hóa tinh thần của người dân, nhất là trong bối cảnh công 
nghiệp hóa, hiện đại hóa và hội nhập quốc tế, thu hẹp khoảng cách thụ hưởng văn hóa 
giữa đô thị và nông thôn, giữa đồng bằng và miền núi, vùng xa, vùng sâu, vùng đồng 
bào các dân tộc thiểu số. 

d) Các giá trị văn hóa với phát triển kinh tế - xã hội ở nông thôn 

Hiện nay, nhận thức về chức năng xã hội của văn hóa đã có sự bổ sung và phát 
triển phù hợp với thời kỳ phát triển kinh tế thị trường. Văn hóa không chỉ góp phần 
vào thỏa mãn nhu cầu tinh thần, giáo dục, bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người, 
mà còn là nguồn lực, nguồn vốn, là động lực để phát triển kinh tế - xã hội. Nhiều lĩnh 
vực hoạt động văn hóa, như: nghệ thuật biểu diễn, quảng cáo, thời trang, nghệ thuật 
ẩm thực, thiết kế, điện ảnh, âm nhạc, truyền thông, du lịch và dịch vụ văn hóa… đã trở 
thành những lĩnh vực đầu tư sản xuất, kinh doanh, trở thành các ngành công nghiệp 
văn hóa. Đặc biệt, du lịch văn hóa là lĩnh vực đột phá để phát triển kinh tế- xã hội. Vì 
vậy, phát huy các giá trị văn hóa truyền thống, phát triển các giá trị văn hóa mới trong 
xây dựng NTM chính là tạo tiền đề quan trọng để phát triển kinh tế nông thôn, nâng 
cao mức sống người dân, kể cả ở những vùng khó khăn, vùng xa, vùng sâu, vùng đồng 
bào dân tộc thiểu số. 

đ) Vai trò các giá trị văn hóa trong giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa dân tộc, 
mở rộng hội nhập quốc tế 

 Trong quá trình đổi mới toàn diện, mở rộng hội nhập quốc tế hiện nay, bên 
cạnh những tác động tích cực, bản sắc văn hóa dân tộc đang đứng trước những thách 
thức không nhỏ do xu hướng sùng ngoại gia tăng, nhất là trong lớp trẻ. Các hiện tượng 
lệch chuẩn văn hóa, đạo đức, lối sống diễn ra không chỉ ở đô thị, mà còn ở nông thôn. 
Việc khôi phục và bảo vệ các giá trị văn hóa truyền thống tốt đẹp của dân tộc, phát 
triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng NTM bền vững có ý nghĩa hết sức quan 
trọng, giúp giữ gìn bản sắc làng quê trong kết nối hài hòa nông thôn – đô thị, chống lại 
các tiêu cực xã hội, giữ vững trật tự, kỷ cương của cộng đồng. Mặt khác, phát huy các 

4 



giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng NTM 
cũng chính là điều kiện để mở rộng giao lưu và hợp tác giữa các vùng, miền trên phạm 
vi cả nước, mở rộng hợp tác quốc tế, tăng cường quảng bá các giá trị đặc sắc của văn 
hóa địa phương ra thế giới, tiếp thu tinh hoa văn hóa của thế giới để phát triển. 

II. BẢO TỒN VÀ PHÁT HUY CÁC GIÁ TRỊ VĂN HÓA TRUYỀN 
THỐNG CÙNG VỚI PHÁT TRIỂN CÁC GIÁ TRỊ VĂN HÓA MỚI TRONG 
XÂY DỰNG NÔNG THÔN MỚI 

1. Bảo tồn và phát huy các giá trị văn hóa truyền thống trong xây dựng 
nông thôn mới 

a) Bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa truyền thống 

Bảo tồn là bảo vệ, duy trì sự tồn tại của các sự vật, hiện tượng ở trạng thái vốn 
có của nó, không để bị biến dạng. Bảo tồn các giá trị văn hóa truyền thống là giữ gìn, 
khôi phục các giá trị văn hóa truyền thống, tránh các tác nhân làm nó thay đổi. 

Phát huy được hiểu là làm cho cái hay, cái đẹp, cái tốt tỏa tác dụng và tiếp tục 
nảy nở từ ít đến nhiều, từ hẹp đến rộng, từ thấp đến cao, từ đơn giản đến phức tạp(5).  

Phát huy các giá trị văn hóa dân tộc là sàng lọc, duy trì, làm phong phú thêm 
những nét đẹp văn hóa dân tộc; là những hành động đưa các giá trị văn hóa vào thực 
tiễn xã hội, trở thành tiềm năng và nội lực, góp phần thúc đẩy phát triển kinh tế-xã hội, 
mang lại những lợi ích cả về phương diện vật chất và tinh thần cho cá nhân và cộng 
đồng dân tộc. Phát huy các giá trị văn hóa dân tộc là phát huy những giá trị di sản văn 
hóa vật thể, phi vật thể của cộng đồng dân tộc; làm cho những giá trị văn hóa lan tỏa 
trong xã hội. Phát huy các giá trị văn hóa là một trong những cơ sở quan trọng của việc 
phát triển văn hóa quốc gia, đáp ứng yêu cầu phát triển trong bối cảnh hiện nay. 

Nội dung bảo tồn và phát huy các giá trị văn hóa truyền thống gồm các quá 
trình, như: nghiên cứu về giá trị văn hóa truyền thống; kiểm kê, tư liệu hóa; lập hồ sơ 
xếp hạng các giá trị văn hóa truyền thống; tu bổ, tôn tạo các giá trị văn hóa truyền 
thống; tuyên truyền quảng bá các giá trị văn hóa; khai thác các giá trị văn hóa để phục 
vụ cộng đồng và phát triển du lịch, dịch vụ.  

Bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa truyền thống là tiến hành các quá trình 
trên trong các lĩnh vực và khía cạnh văn hóa khác nhau, như: 

- Trong trang phục: ý thức, thị hiếu, sở thích, phong cách, kiểu mẫu, cách trang 
trí hoa văn, cách mặc và trang trí… 

- Trong ẩm thực: nguồn ẩm thực, sở thích, khẩu vị, các loại sản phẩm, cách pha 
chế, cách ăn uống, thưởng thức, giá trị dinh dưỡng, sức khỏe… 

- Trong văn nghệ dân gian: truyền thuyết, sử thi, ca dao, tục ngữ… 

- Trong âm nhạc, vũ đạo, 

- Trong kiến trúc, hội họa… 

5() Hoàng Phê (chủ biên): Từ điển tiếng Việt, Nxb Đà Năng-Trung tâm Từ điển học, 1998, tr.37, 742. 

5 



- Trong tôn giáo, lễ hội, trong phong tục, tập quán tốt đẹp của cộng đồng, trong 
các sinh hoạt văn hóa, văn nghệ dân gian khác.. 

 Các chủ thể phát huy các giá trị văn hóa truyền thống là người lãnh đạo, người 
quản lý, cộng đồng cư dân địa phương, các tổ chức chính trị - xã hội, cộng đồng doanh 
nghiệp… 

b) Nhận diện các giá trị văn hóa truyền thống Việt Nam 

Truyền thống dân tộc đã để lại cho chúng ta nhiều di sản quý, nếu biết khai thác 
và phát huy tốt, chúng ta không chỉ có được những giá trị cao quý để chiêm ngưỡng, 
để tự hào, mà còn tạo lợi thế trong phát triển KTXH và cạnh tranh quốc tế. 

Cái gốc của các hệ giá trị văn hóa truyền thống Việt Nam có sức mạnh ăn sâu 
ngay từ thời kỳ xa xưa các vua Hùng, làm nền móng cho quá trình tiếp biến văn hóa 
của nhiều nền văn hóa tiền Đông Sơn (như văn hóa lưu vực sông Hồng, sông Mã, sông 
Lam…), tiếp đến là sự giao lưu với các nền văn hóa Sa Huyền, Óc Eo, Tây Ninh…(6) 

Một nghìn năm Bắc thuộc dưới ách thống trị của nền văn hóa xâm lược, nhưng 
không Hán hóa được văn hóa Việt Nam. Điều đó chứng tỏ sức sống mạnh mẽ của 
những giá trị văn hóa truyền thống người Việt, là ngọn lửa âm ỷ hun đúc tinh thần bất 
khuất, được bùng lên từ Bà Trưng, Bà Triệu cho đến Phùng Hưng, Mai Hắc Đế, Lý Bí, 
Ngô Quyền… 

Thời kỳ độc lập tự chủ Lý, Trần đã tạo điều kiện cho văn hóa dân tộc thực sự 
trở về với chính mình, nhưng ở cấp độ cao hơn, vừa phát huy tiềm lực của mình, vừa 
tiếp thu những nhân tố hợp lý của văn hóa Trung Hoa và một số nước khác, làm cho 
văn hóa Việt Nam có tính phục hưng. Ví như những giá trị hợp lý của văn hóa Nho, 
Phật, Lão... khi ở lại nước ta thẩm thấu qua lăng kính của chủ nghĩa yêu nước Việt 
Nam, trở thành những thành tố mang những mầu sắc mới trong văn hóa người Việt. 

Những thế kỷ độc lập, người Việt phấn đấu nêu cao lòng tự cường dân tộc, phát 
huy mọi khả năng, tài trí, bản lĩnh, khai thác mọi mặt của dân tộc. Đây là thời kỳ nở rộ 
những thành tựu văn hóa nghệ thuật, văn chương và triết học, thiền học với việc sử 
dụng chữ Nôm, xây dựng những công trình kiến trúc, nhất là sự phát triển văn hóa dân 
gian của các tộc người trên đất Việt. 

Sau thời chống Minh, Bình Ngô đại cáo do Nguyễn Trãi soạn thảo là tuyên 
ngôn về thắng lợi của nền văn hóa Việt Nam, khẳng định lòng nhân nghĩa là một giá 
trị văn hóa vĩ đại và cốt yếu của Nhân dân Việt Nam. Giá trị đó là động lực, nguyên 
nhân thắng lợi trước âm mưu đồng hóa văn hóa của phong kiến Trung Quốc. 

Trong giai đoạn đất nước thịnh trị, những giá trị đích thực nhân đạo, dân chủ, 
tự hào dân tộc… đã được phản ánh ở những tác phẩm chịu nhiều ảnh hưởng của đời 
sống xã hội, như: Truyện Kiều của Nguyễn Du, Lục Văn Tiên của Nguyễn Đình 
Chiểu, nhiều truyện nôm khuyết danh, truyện kể, truyền thuyết, sân khấu tuồng, chèo, 
kiến trúc đình chùa thời Lý, Trần, Lê, các tượng Phật, tượng La Hán thời Tây Sơn… 

6() Hà Văn Tấn: Giao lưu văn hóa ở người Việt cổ - Nghiên cứu Nghệ thuật, số 4, 1981. 

6 



Việc tiếp xúc trong lịch sử lâu dài với các dân tộc Chăm, Chân Lạp, Khơme, 
ảnh hưởng của Ấn Độ với các dân tộc khác ở phía Nam, Tây Nguyên, Lào, Cămpuchia 
đã liên tục làm giàu thêm văn hóa truyền thống Việt Nam bằng những yếu tố mới khỏe 
khoắn, đa dạng về tinh thần quật cường, khao khát tự do, trọng lẽ phải… 

Thời chống thực dân Pháp xâm lược, đặc biệt là thời chống đế quốc Mỹ, văn 
hóa Việt Nam một lần nữa được nâng cao những giá trị văn hóa truyền thống, như: 
lòng yêu nước, yêu độc lập, tự do, chính nghĩa, tinh thần đoàn kết dân tộc và bất khuất 
trước kẻ thù.  

Thời kỳ xây dựng xã hội mới xã hội chủ nghĩa, các giá trị văn hóa truyền thống 
Việt Nam được bổ sung thêm nhiều giá trị văn hóa mới đặc trưng xã hội chủ nghĩa. 
Chúng vừa là những giá trị có tính hiện đại, vừa là những giá trị mới. Tuy nhiên, nhìn 
từ hệ giá trị văn hóa truyền thống, các giá trị đó đã làm phong phú, đa dạng và sâu sắc 
thêm những giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc. Các giá trị truyền thống trong 
thời kỳ này đựơc nâng lên ở tính chất và tầm cao mới.  

Trần Văn Giàu đã tổng kết các giá trị tinh thần truyền thống của dân tộc Việt 
Nam gồm 07 giá trị cốt lõi là: Yêu nước; Cần cù; Anh hùng; Sáng tạo; Lạc quan; 
Thương người; Vì nghĩa(7).  

Tác giả Vũ Khiêu cũng cho rằng, trong những truyền thống văn hóa quý báu 
của dân tộc, nổi bật lên nhất là: lòng yêu nước, truyền thống đoàn kết, lao động cần cù 
và sáng tạo; tinh thần nhân đạo, lòng yêu thương và quý trọng con người, trong đó yêu 
nước là bậc thang cao nhất trong hệ thống giá trị đạo đức của dân tộc(8).  

Bước sang thời kỳ Đổi mới toàn diện, với những chuyển biến to lớn về mọi 
mặt, vấn đề hệ giá trị văn hoá và con người Việt Nam được đề cập ngày càng đa dạng 
với nhiều góc tiếp cận, có giá trị cả về lý luận và thực tiễn.  

Trần Đình Hượu trên cơ sở những nghiên cứu sâu về lối sống, quan niệm sống, 
văn hóa Việt Nam đã đi tới khẳng định: “Nhìn vào lối sống, quan niệm sống, ta có thể 
nói, người Việt Nam có nền văn hóa của mình. Những cái thô dã, những cái hung bạo 
đã bị xóa bỏ để có cái nền nhân bản. Tinh thần chung của văn hóa Việt Nam là thiết 
thực, linh hoạt, dung hòa. Không có khát vọng để hướng đến những sáng tạo lớn, mà 
nhạy cảm, tinh nhanh, khôn khéo gỡ các khó khăn, tìm được sự bình ổn”(9).  

Tiếp nối nghiên cứu trước đó của mình(10), Nguyễn Hồng Phong tiếp tục khẳng 
định lòng yêu nước, yêu quê hương là giá trị cơ bản nhất trong văn hóa truyền thống 
Việt Nam, bên cạnh những giá trị khác, như: gắn bó cộng đồng; lòng nhân ái; trọng 
đạo đức; trọng học thức; và yêu cái đẹp. Đặc biệt, tác giả cũng đã sớm nhìn nhận được 
giá trị mới, đang hình thành và ngày càng rõ nét trong xã hội Việt Nam, đó là khát 
vọng dân chủ lấy dân làm gốc; sự bình đẳng và công bằng xã hội; và vai trò của cá 
nhân và sự thành đạt(11). Đây là những giá trị hoàn toàn mới mẻ, chỉ xuất hiện và được 

11() Nguyễn Hồng Phong (1999), Văn hoá và phát triển, in trong Những vấn đề văn hoá Việt Nam hiện đại. Lê 
Quang Trang - Nguyễn Trọng Hoàn tuyển chọn và giới thiệu. Nxb Giáo dục. 

10() Nguyễn Hồng Phong (1963), TLđd 
9() Trần Đình Hượu, Đến hiện đại từ truyền thống, Nxb Văn hóa thông tin, H., 1996, tr.239-249. 
8() Vũ Khiêu (chủ biên): Đạo đức mới, Nxb.KHXH, H., 1974, tr.74-86 
7() Trần Văn Giàu (2011): Giá trị tinh thần truyền thống của dân tộc Việt Nam, Nxb Chính trị Quốc gia, tr.94 

7 



vun trồng từ sau Cách mạng tháng Tám và đặc biệt là trong công cuộc Đổi mới và 
chuyển sang nền kinh tế thị trường định hướng xã hội chủ nghĩa. 

Tác giả Trần Ngọc Thêm trong khi đi tìm bản sắc văn hóa Việt Nam bằng cái 
nhìn hệ thống-loại hình đã đưa ra hệ thống 05 giá trị đặc trưng, mang tính bản sắc của 
văn hóa Việt Nam, đó là: (1) Tính cộng đồng (làng xã); (2) Tính ưa hài hoài; (3) Tính 
trọng âm; (4) Tính tổng hợp; (5) Tính linh hoạt(12). 

Tiếp cận từ góc độ lịch sử, Nguyễn Quang Ngọc cũng tổng kết các nội dung 
được coi là các giá trị, chuẩn mực đạo đức tạo nên bản sắc dân tộc Việt Nam với 
những giá trị cốt lõi, đó là tinh thần yêu nước, ý chí tự lực tự cường, truyền thống đoàn 
kết vì đại nghĩa dân tộc. Bên cạnh đó, lịch sử còn hun đúc nên truyền thống lao động 
cần cù, sáng tạo, tính thích nghi và hội nhập, lối ứng xử mềm mỏng, truyền thống hiếu 
học, trọng học vấn, trọng nghĩa khí, tính cộng đồng và tinh thần nhân ái, khoan dung 
“thương người như thể thương thân”(13). 

Ngô Đức Thịnh cũng đã có một nghiên cứu về các giá trị văn hóa truyền thống 
Việt Nam trong Đổi mới và hội nhập. Ông đã tổng kết 19 giá trị văn hóa truyền thống, 
cốt lõi của dân tộc Việt Nam được định hình từ bao đời, để từ đó thực hiện khảo sát 
quan niệm của người dân về các giá trị văn hóa truyền thống bao gồm(14): Yêu nước; 
Đoàn kết; Cần cù; Anh hùng; Yêu gia đình/làng xóm; Hiếu học; Thương người; Chịu 
khó/nhẫn nhục; Sáng tạo; Trung thực; Giản dị trong lối sống; Ý chí tự cường; Ý thức 
cộng đồng; Chí công vô tư; Rộng lượng/mến khách; Khoan dung tôn giáo; Tinh tế 
trong ứng xử; Lạc quan; Vì nghĩa). 

Cũng nghiên cứu về bản sắc văn hóa dân tộc, tác giả Phạm Xuân Nam đã tổng 
kết được những giá trị văn hóa truyền thống tiêu biểu của Việt Nam và khẳng định, 
đây là “hệ giá trị tinh thần cốt lõi (còn được tiếp tục vun đắp mãi về sau), đó chính là 
lòng yêu nước nồng nàn, ý thức cộng đồng sâu sắc, đạo lý “thương người như thể 
thương thân”, tinh thần đoàn kết rộng rãi, đức tính cần cù, thiết thực, linh hoạt, sáng 
tạo trong lao động sản xuất, tổ chức cuộc sống, xây dựng và bảo vệ đất nước”(15). 

c) Các giá trị văn hóa truyền thống cần phát huy trong xây dựng nông thôn 
mới 

- Lòng yêu nước. Lòng yêu nước là giá trị chung của nhân loại, đều tồn tại ở tất 
cả các quốc gia trên thế giới và được biểu hiện ở những mức độ khác nhau. Đối với 
dân tộc Việt Nam, lòng yêu nước là một giá trị căn bản, nổi bật nhất, là “sợi chỉ đỏ” 
xuyên suốt chiều dài lịch sử dân tộc, trở thành giá trị cơ bản chi phối các giá trị khác. 
Hồ Chí Minh đã khái quát: “Dân ta có một lòng nồng nàn yêu nước. Đó là một truyền 
thống quý báu của ta… Mỗi khi Tổ quốc bị xâm lăng, thì tinh thần ấy lại sôi nổi, nó kết 
thành một làn sóng vô cùng mạnh mẽ, nó lướt qua mọi sự nguy hiểm khó khăn, nó 
nhấn chìm tất cả lũ bán nước và lũ cướp nước”(16). Tinh thần yêu nước, lòng tự tôn dân 

16() Hồ Chí Minh: Toàn tập, Nxb Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2011, t. 7, tr. 38. 

15() Phạm Xuân Nam (1999): Bản sắc văn hóa dân tộc trong quá trình giao lưu với thế giới, in trong Những vấn đề 
văn hoá Việt Nam hiện đại. Lê Quang Trang - Nguyễn Trọng Hoàn tuyển chọn và giới thiệu. Nxb Giáo dục. tr.148 

14() Ngô Đức Thịnh: Bảo tồn, làm giàu và phát huy các giá trị văn hóa truyền thống Việt Nam trong đổi mới và hội 
nhập, Nxb KHXH, H., 2010, tr.46 

13() Nguyễn Quang Ngọc (chủ biên), Tiến trình lịch sử Việt Nam, tái bản lần thứ bảy, Nxb GDVN, H., 2007, tr.398 
12() Trần Ngọc Thêm, Tìm về bản sắc văn hóa Việt Nam: Cái nhìn hệ thống – loại hình, Nxb Tp.HCM, 1996 

8 



tộc, kết tinh thành chủ nghĩa yêu nước Việt Nam. 

- Tinh thần đoàn kết: Đoàn kết là một truyền thống quý báu của dân tộc Việt 
Nam, được hình thành từ rất sớm, là một nhu cầu tự nhiên để tồn tại và phát triển. 
Đoàn kết đã trở thành tình cảm tự nhiên của mỗi con người Việt Nam, thành phép ứng 
xử và triết lý sống của người Việt, giúp cho dân tộc ta chiến thắng những đội quân xâm 
lược hùng mạnh. Hồ Chí Minh nhận định: “Đoàn kết là lực lượng mạnh nhất”, “Đoàn 
kết là sức mạnh vô địch”, “Đoàn kết là sức mạnh, là then chốt của thành công”. 

- Tinh thần lao động cần cù xây dựng cuộc sống và đất nước. Yêu nước thì phải 
chống giặc, bảo vệ đất nước, cũng có nghĩa là xây dựng và bảo vệ nền hòa bình. Người 
Việt xưa có truyền thống lao động cần cù, triệt để tiết kiệm, vượt qua mọi khó khăn, 
gian khổ để sản xuất, đắp đê, ngăn biển, phát nương, cấy trồng, chăn nuôi trong những 
điều kiện hết sức khó khăn, vắt đất ra nước, thay trời làm mưa, lao động nặng nhọc, 
kiên trì với phương tiện lạc hậu, kém kỹ thuật, nhưng vẫn lạc quan, yêu đời, giữ mình 
trong sáng, tin tưởng, thủy chung. Tác giả Trần Văn Giàu nhận định: “Mọi cơ năng 
của con người Việt Nam đều được dùng để làm việc: đầu đội, vai gánh, lưng cõng, tay 
nhanh nhẹn và khéo léo, chân chạy như bay”(17). Đó là những đức tính bản chất, tạo 
thành những giá trị văn hóa truyền thống của người Việt nói chung, người nông dân 
Việt Nam nói riêng. 

- Lòng nhân ái, ý thức về lẽ phải, công lý. Tình thương người, tính ưu ái thấm 
đượm toàn bộ lịch sử dân tộc, từ những truyền thuyết thời Hùng Vương, cho đến các 
truyện cổ tích, các trang sử cổ, cận và hiện đại. Lòng nhân ái là bản chất gốc của người 
Việt xuất phát từ thực tiễn nhiều gian khổ, hy sinh và đau thương, thương người như 
thể thương thân… Đồng thời, lòng nhân ái ngày càng được củng cố khi tiếp nhận các 
giá trị văn hóa ngoại sinh, như: văn hóa Phật giáo, văn hóa Nho giáo, văn hóa Thiên 
Chúa giáo...  Lòng nhân ái chính là cơ sở của tinh thần đoàn kết dân tộc lâu dài trong 
đại gia đình 54 dân tộc Việt Nam, của lòng hiếu khách với bạn bè thân thích và cả với 
người xa lạ trên thế giới. Nó cũng chính là giá trị chống lại cái ác, cái bất lương, thô 
thiển, dối trá. Lòng nhân ái Việt Nam là bạn đồng hành với các giá trị cao cả, thiện 
tâm, cao thượng trong các quan hệ người – người. Đó cũng là giá trị gốc của chân lý 
và lẽ phải. Thương người và trọng lẽ phải là hai phẩm chất truyền thống, làm nền tảng 
cho đạo lý Việt Nam. 

- Quan niệm lối sống, phong cách sống. Người Việt Nam thích sống giản dị. 
Khi có điều kiện và giàu có cũng không cầu kỳ, xa hoa, buông thả. Giản dị nhưng giàu 
tính thẩm mỹ, yêu cái đẹp, gần thiên nhiên, cây cỏ, sông nước, trong sáng, thanh khiết. 
Sở thích đó tạo nên các giá trị có đạo lý, nền nếp, tôn trọng những phong tục, tập quán 
phù hợp với con người có truyền thống ngàn năm nông nghiệp. Trong cuộc sống, 
người Việt không ưa những gì thái quá, cực đoan, có thái độ, triết lý lạc quan trước 
những biến thiên của hoàn cảnh, thời cuộc, trước cái sống, cái chết. Người Việt cũng 
không thiên về trừu tượng và siêu hình, không cuồng tín. Nhiều người không có tôn 
giáo rõ rệt, nhưng có niềm tin mạnh mẽ vào cuộc sống, con người. 

Thái độ ứng xử mềm dẻo, có tình có lý, lúc nhẹ nhàng thuyết phục, lúc cứng rắn 

17() Trần Văn Giàu: Giá trị tinh thần truyền thống của dân tộc Việt Nam, Nxb Chính trị QG, H. 2011, tr. 243.  

9 



quyết liệt, vừa nhu vừa cương, làm cho người Việt dễ dàng thích nghi với các hoàn 
cảnh éo le, vượt qua các thử thách nghiệt ngã của số phận, khắc phục một cách mưu trí 
các trở lực trong cuộc sống. Nhiều người đánh, giá đây là phẩm chất lưỡng tính của 
cây tre, của nước, là đặc trưng của con người mang bản chất nông nghiệp lúa nước. 

2. Phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới 

a) Phát triển các giá trị văn hóa mới 

Phát triển là thay đổi về bản chất theo hướng tiến bộ đi lên nhờ những nội dung 
mới và hình thức mới phù hợp. UNESCO quan niệm về phát triển như sau: “Khái niệm 
phát triển phải bao gồm các nhân tố kinh tế và xã hội, cũng như các giá trị đạo đức và 
văn hóa, quy định sự nảy nở và phẩm giá con người trong xã hội. Nếu như con người 
là nguồn lực của sự phát triển nếu như con người vừa là tác nhân lại vừa là người 
được hưởng, thì con người phải được coi chủ yếu như là sự biện minh và là mục đích 
của sự phát triển”(18). 

Như vậy, phát triển là một bước tiến tương đối toàn diện và đồng bộ của một 
cộng đồng, quốc gia trong một thời kỳ nhất định của đời sống kinh tế, chính trị, xã hội 
và văn hóa tinh thần. Phát triển bao hàm cả tăng trưởng về kinh tế, gắn liền với bảo 
đảm tiến bộ và công bằng xã hội, phát triển đời sống văn hóa tinh thần lành mạnh, 
phong phú của con người, bảo vệ môi trường sinh thái. Phát triển bền vững đòi hỏi 
phải phát triển toàn diện cả kinh tế, văn hóa, xã hội, môi trường, ổn định về chính trị. 

Phát triển giá trị văn hóa mới trong xây dựng xã hội mới ở nông thôn bao gồm 
hệ giá trị và các chuẩn mực, như khoa học, pháp lý, đạo đức, thẩm mỹ, tâm lý, sinh 
hoạt, lối sống theo hướng phát triển bền vững và cần sự kết hợp giữa các giá trị văn 
hóa truyền thống với các giá trị văn hóa mới. Phát triển các giá trị văn hóa mới ở nông 
thôn gắn liền với phát triển các giá trị văn hóa hiện đại được hình thành trên cơ sở phát 
triển kinh tế, xã hội, con người hiện đại với trình độ khoa học - công nghệ hiện đại. 
Đồng thời, các giá trị văn hóa hiện đại luôn được hình thành, phát triển trên nền tảng 
các hệ giá trị văn hóa truyền thống của quốc gia dân tộc và của giá trị văn hóa truyền 
thống nông thôn các vùng, miền, địa phương, dân tộc thiểu số (tộc người). 

b) Tác động của kinh tế thị trường đến văn hóa nông thôn Việt Nam 

Kinh tế thị trường làm thay đổi một bước rất quan trọng về nhận thức, đánh giá 
theo nhận thức và đánh giá truyền thống của nông dân. Lối suy nghĩ tiểu nông manh 
mún hàng nghìn năm cũ, kiểu tư duy của kinh tế hiện vật đang được thay thế bằng tư 
duy năng động của kinh tế thị trường vận hành theo quy luật cung – cầu.  

Quá trình đẩy mạnh công nghiệp hóa, hiện đại hóa và đô thị hóa đã thúc đẩy 
phát triển tư duy duy lý, khoa học, chú trọng tới năng suất lao động và hiệu quả sản 
xuất, đẩy mạnh ứng dụng tiến bộ khoa học vào mọi lĩnh vực đời sống xã hội. Từ đó 
góp phần xây dựng nếp sống văn minh, tác phong công nghiệp và tính kỷ luật, kỷ 
cương, tôn trọng thời gian, tiếp nhận nhiều thành tựu văn minh công nghiệp trong xây 
dựng nông thôn mới bền vững. 

18() Nguyễn Hồng Phong: Một số công trình nghiên cứu khoa học xã hội và nhân văn, t.3 “Văn hóa và Phát triển”, 
Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội, 2005, tr. 390. 

10 



Quá trình mở cửa, đa phương hóa, đa dạng hóa các quan hệ quốc tế đã tác động 
mạnh mẽ đến đời sống kinh tế, văn hóa, xã hội ở nông thôn nước ta. Việc mở rộng sản 
xuất, kinh doanh, dịch vụ và giao lưu văn hóa với thế giới đã làm giúp đời sống văn 
hóa của nhân dân ta ngày càng phong phú, đa dạng hơn. Tuy nhiên, tác động mặt trái 
của quá trình này cũng để lại những hệ lụy không nhỏ, như tình trạng sùng bái nước 
ngoài, lối sống hưởng lạc, sa đọa, coi nhẹ bản sắc truyền thống văn hóa dân tộc…  

c) Những giá trị văn hóa mới cần phát triển trong xây dựng nông thôn mới 

- Các giá trị chân - thiện - mỹ. Đây là hệ giá trị phổ quát của dân tộc mà trước 
đây chưa thể hiện rõ nét. Trong quá trình Đổi mới và xây dựng nông thôn mới nước ta 
hiện nay, các giá trị chân – thiện – mỹ đã được đặc biệt quan tâm. Ranh giới giữa hệ 
giá trị này ở nông thôn không còn quá cách xa ở thành thị và các vùng công nghiệp. 

- Các giá trị thể hiện đúng - sai trước đây là chủ đạo trong xã hội nông nghiệp, 
thì giờ đây chuyển mạnh sang chuẩn giá trị xấu - đẹp; chuẩn mực giá trị lý - tình - 
trọng tình nay chuyển sang trọng lý, kết hợp hài hòa lý và tình.  

- Hệ giá trị chuẩn của chất lượng sống trong xã hội bây giờ đang chuyển mạnh 
sang Nông thôn xanh, Nông thôn sạch, Nông thôn đẹp, Nông thôn đặc sắc, độc đáo. 

- Hệ giá trị lợi ích đang ngày càng chi phối các hoạt động KTXH nông thôn là: 
Lợi nhuận; Hiệu lực và hiệu quả; Cạnh tranh lành mạnh; Làm giàu lành mạnh, đúng 
pháp luật; Hợp tác, liên kết trong lao động, sản xuất, kinh doanh; Sản xuất sản phẩm 
nông nghiệp giá trị cao. 

- Các giá trị nổi bật: Dân chủ, Công bằng, Bình đẳng; Thượng tôn pháp luật; 
Hợp lý, thỏa thuận, hợp tác và hỗ trợ, tương tác để cùng phát triển; Chính xác, khoa 
học (khác với tùy tiện trong truyền thống); Độc lập, tự chủ gắn liền với liên kết, kế 
thừa, sáng tạo; Ý chí và bản lĩnh vươn lên làm giàu không giới hạn. 

1.5. Mối quan hệ giữa phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và phát 
triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới 

a) Sự chuyển hóa giá trị văn hóa truyền thống và giá trị văn hóa mới ở nông 
thôn 

Có hai xu thế chuyển hóa giữa các giá trị văn hóa truyền thống và giá trị văn 
hóa mới trong quá trình tiếp biến văn hóa của các quốc gia, dân tộc. Tốc độ và lưu 
lượng chuyển hóa giữa hai hệ giá trị văn hóa này đặc trưng cho tính mở, khả năng hội 
nhập của quốc gia, dân tộc và bối cảnh thế giới ở từng thời kỳ. 

Thứ nhất, các giá trị văn hóa truyền thống đã và đang chuyển dần sang các giá 
trị văn hóa mới trong quá trình phát triển liên tục. Đó là quá trình bản thân hệ giá trị 
văn hóa truyền thống được bảo tồn, phát huy và bổ sung từ các giá trị văn hóa mới. 
Nhờ sự chuyển tiếp này, các giá trị văn hóa mới không khác, không mâu thuẫn, không 
xung đột với giá trị văn hóa truyền thống. Thực chất, các giá trị văn hóa mới chính là 
những giá trị được kế thừa, bổ sung, phát triển từ các giá trị văn hóa truyền thống. 

Thứ hai, các giá trị văn hóa mới đang chuyển sang giá trị văn hóa truyền thống 
trong quá trình tiếp biến văn hóa. Ở nông thôn, các giá trị văn hóa mới được hình 

11 



thành trong thời đại mới, phản ánh đời sống xã hội mới, mang bản chất của kinh tế - xã 
hội hiện tại, theo nhu cầu phát triển và tiến bộ của con người với những khát vọng 
mới. Nhưng “cái hiện tại” cũng có nghĩa là cái sẽ chuyển đến “cái hôm qua” (cái sẽ 
qua). Cho nên, giá trị văn hóa mới hôm nay, sản phẩm mới của ngày mai sẽ nhập vào 
giá trị truyền thống (cái ngày hôm qua). 

b) Phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và các giá trị văn hóa mới trong 
xây dựng nông thôn mới bền vững 

Phát huy các giá trị văn hóa truyền thống với các giá trị văn hóa mới, có nghĩa 
là kết hợp truyền thống với hiện đại. Trong các hệ giá trị văn hóa truyền thống nông 
nghiệp ở nước ta, trước hết phải nói đến các giá trị tín ngưỡng và tôn giáo.  

Các hệ giá trị tín ngưỡng, tôn giáo mặc dù có những yếu tố tâm linh, nhưng 
đồng thời chứa đựng niềm tin mãnh liệt của người dân nói chung, của nông dân nói 
riêng. Niềm tin là yếu tố có sức sống và sức mạnh vô biên của con người, là chất để 
con người vượt qua các khó khăn thách thức. Trong thời đại khoa học công nghệ hiện 
nay, xây dựng nông thôn mới không thể thiếu vắng các hệ giá trị đặc sắc đó. Dường 
như các giá trị đó mâu thuẫn và xung đột với các giá trị khoa học trong đời sống tinh 
thần, song chúng lại là nhân tố mạnh mẽ để các chủ thể của nông thôn mới bảo vệ 
mình. Không phải khoa học và công nghệ phát triển thì niềm tin tôn giáo mất đi. Thực 
tế, ở các nước phát triển có nền khoa học công nghệ dẫn đầu, tôn giáo vẫn là yếu tố 
tinh thần chủ yếu trong đời sống tinh thần. Ở Việt Nam, quy luật đó cũng thể hiện rất 
rõ. Trong xây dựng nông thôn mới, việc kết hợp các hệ giá trị với các giá trị tín 
ngưỡng, tôn giáo sẽ làm cho nông thôn phát triển vừa phong phú, hiện đại, vừa đậm đà 
bản sắc của làng quê Việt Nam. 

Hệ giá trị của các lễ hội. Ở Việt Nam, vùng miền, địa phương nào cũng có các 
lễ hội riêng, rất đặc sắc. Lễ hội là sự hiện thực hóa, vật chất hóa các nhu cầu tinh thần 
cao đẹp, thể hiện khát vọng hoàn thiện và nhân văn, vươn tới các giá trị cao cả của con 
người Việt Nam nói chung, người nông dân nói riêng. Các lễ hội trong thời hiện đại 
thực chất đã kết hợp các yếu tố truyền thống với các yếu tố mới. Sự tích, câu chuyện 
của các lễ hội chỉ là một khía cạnh của vấn đề, song cách tổ chức và ý nghĩa của các lễ 
hội mới đang được bổ sung, phát triển, làm sâu sắc thêm phù hợp hơn với nhu cầu tinh 
thần mới của người dân các địa phương. Kết hợp các giá trị văn hóa truyền thống lễ 
hội với các cách tổ chức và các hành lễ hiện đại sẽ làm giàu, đậm đà thêm bản sắc văn 
hóa các vùng miền, địa phương nông thôn. Chúng cũng làm xuất hiện thêm những giá 
trị văn hóa mới, giúp đời sống tinh thần ở nông thôn phát triển bền vững. 

Kiến trúc của nhà ở, đình, đền, chùa, miếu mạo ở nông thôn là kho tàng hiện 
vật vô cùng phong phú, đặc sắc, đầy giá trị. Trong xây dựng nông thôn mới, các giá trị 
văn hóa kiến trúc cổ truyền, bản sắc vùng miền, tộc người cần có chỗ đứng trong kiến 
trúc làng xã nông thôn mới, cần được bảo tồn, ứng dụng, cải tiến hình dạng, kết cấu 
mới, để đáp ứng hài hòa các tiêu chuẩn kiến trúc nông thôn mới. Kết hợp hài hòa và 
hiệu quả các hệ giá trị kiến trúc truyền thống và các giá trị kiến trúc hiện đại trong xây 
dựng nông thôn mới, sẽ tạo ra được vóc dáng và diện mạo kiến trúc nông thôn mới hết 
sức độc đáo cả mặt thực dụng, cả mặt thẩm mỹ của làng quê Việt Nam. 

12 



Văn hóa thời trang cổ xưa, như khăn xếp, áo the, áo tứ thân, áo bà ba, áo dài… 
được các nhà thiết kế thời trang cải tiến, đưa vào nhiều đường nét, yếu tố mới theo 
hướng hiện đại, vừa giữ được dáng vẻ truyền thống mềm mại, yểu điệu, vừa tạo những 
nét khỏe khoắn, sang trọng và hợp thời. Điều này rất quan trọng, có ý nghĩa thực tiễn 
to lớn trong tạo xu hướng thời trang phục cổ, đưa chúng vào cuộc sống hàng ngày của 
người dân, chứ không chỉ trong các lễ hội dân gian. 

Văn hóa ẩm thực nước ta gần đây đã được phát huy tốt, khiến thị hiếu trong 
nước và quốc tế đặc biệt quan tâm, đạt những kết quả ngoạn mục, thu hút ngày càng 
đông thực khách, giúp văn hóa ẩm thực Việt Nam trở thành một trong những nền ẩm 
thực hấp dẫn và nổi tiếng trên thế giới. Việc tạo ra nền ẩm thực mới, vừa truyền thống, 
vừa hiện đại của các vùng miền, tộc người, làm cho nông thôn mới vừa giàu đẹp, vừa 
cuốn hút khách thập phương. 

Văn hóa nghệ thuật dân gian làng, bản, thôn, xóm làm nên giá trị văn hóa 
truyền thống dân gian của dân tộc Việt Nam. Xây dựng nông thôn mới theo các tiêu 
chí nông thôn mới bền vững chỉ thành công khi khơi dậy, phát huy tổng hợp và đồng 
bộ các giá trị văn hóa truyền thống trong văn hóa dân gian. Khơi dậy, phát huy các giá 
trị văn hóa dân gian, như: các truyền thuyết, truyện cổ tích, ca dao, dân ca, tục ngữ ở 
các vùng miền, tộc người, chính là cách thức khôi phục các giá trị con người tiêu biểu, 
như: lòng thương người, tình yêu quê hương đất nước, khí phách anh hùng và ý chí lao 
động cần cù của người dân mỗi vùng miền, địa phương, làm phong phú và sâu đậm 
thêm các giá trị văn hóa mới của nông thôn mới.  

Phát huy các danh lam thắng cảnh của quê hương, đất nước ở các vùng miền, 
địa phương với tư cách là các niềm tự hào riêng của dân tộc, là công việc hết sức quan 
trọng và hiệu quả trong xây dựng nông thôn mới. Danh lam thắng cảnh vừa là cảnh 
đẹp thiên nhiên, vừa là văn hóa, bởi từ đờì này qua đời khác, chúng trở thành tình cảm, 
thành cái đẹp, thành các chuẩn mực thẩm mỹ của con người, của dân địa phương, vừa 
là nguồn lực mềm cho phát triển kinh tế nông thôn thông qua du lịch nông nghiệp, 
nông thôn, du lịch cộng đồng. 

Con người là chủ thể của văn hóa, người sáng tạo ra các giá trị văn hóa, đồng 
thời là chủ thể mang toàn bộ các giá trị văn hóa. Với tư cách là những người được phát 
triển và hoàn thiện từ sự chuyển hóa các giá trị truyền thống sang giá trị hiện đại, từ cũ 
sang mới, chủ thể văn hóa sẽ là người chủ trong quá trình vận dụng chính xác và hiệu 
quả quá trình kết hợp các giá trị văn hóa truyền thống và các giá trị văn hóa mới trong 
xây dựng nông thôn mới. Các chủ thể văn hóa là các cá nhân và tập thể cấp ủy, cấp 
chính quyền, các tổ chức chính trị - xã hội, là người dân và cộng đồng nông thôn sẽ 
chủ động xác định chính sách, chương trình, kế hoạch xây dựng nông thôn mới. Chủ 
thể văn hóa ở các vùng miền, địa phương là những người nắm chắc hơn ai hết các thế 
mạnh, nguồn vốn văn hóa, vốn xã hội của địa phương mình.  

Thiết chế văn hóa có vai trò vô cùng quan trọng trong phát huy tổng hợp các giá 
trị văn hóa truyền thống và các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới bền 
vững. Việc bảo tồn và phát huy di sản văn hóa truyền thống luôn gắn với việc tôn tạo, 
bảo vệ và phát huy vai trò của các thiết chế văn hóa cổ truyền. Đồng thời, việc sáng 

13 



tạo, xây dựng và phát triển các giá trị văn hóa mới cũng gắn với xây dựng và hoàn 
thiện thể chế và thiết chế văn hóa mới ở nông thôn, đáp ứng nhu cầu văn hóa đa dạng 
của xã hội, phù hợp với thời kỳ phát triển kinh tế thị trường và hội nhập quốc tế.  

Nông thôn mới phát triển bền vững là nông thôn năng động, sáng tạo, cởi mở, 
thân thiện, giàu bản sắc, có năng lực đổi mới, sáng tạo để phát triển bền vững trong bối 
cảnh cách mạnh công nghiệp lần thứ tư và chuyển đổi số. Đó là nông thôn mới dựa 
trên nền tảng các thiết chế văn hóa bền vững. 

II. THỰC TRẠNG VÀ TÍNH CẤP THIẾT CỦA VIỆC PHÁT HUY CÁC 
GIÁ TRỊ VĂN HÓA TRONG PHÁT TRIỂN KINH TẾ - XÃ HỘI NÔNG THÔN 

1. Nhận thức còn nhiều bất cập 

Đến nay, lãnh đạo một số cơ quan quản lý từ trung ương đến cấp xã chưa chú ý 
đúng mức đến phát huy vai trò của các giá trị văn hóa truyền thống và văn hóa mới 
trong xây dựng nông thôn mới bền vững. Thậm chí, hiểu biết còn chưa nhiều về các 
giá trị văn hóa truyền thống và giá trị văn hóa mới hiện nay. Một số sai lệch trong nhận 
thức ở các địa phương chủ yếu là: 

Thứ nhất là xu hướng nệ cổ, chưa phân tách rõ ràng và cụ thể những yếu tố tích 
cực (các giá trị cần phát huy) và tiêu cực (các phản giá trị cần khắc phục) của các tập 
tục, tập trung nhiều vào bảo tồn và phát huy cứng nhắc văn hóa truyền thống, đầu tư 
vào khôi phục các thiết chế văn hóa truyền thống, như: đình, chùa, đền, miếu, phục 
dựng các hoạt động lễ hội dân gian, các vũ điệu, các trò chơi truyền thống, khôi phục 
các phong tục, tập quán cổ truyền, như: đồng môn, đồng học, đồng tuế, xây dựng từ 
đường, nhà thờ họ, xây dựng, tôn tạo mồ mả... Khôi phục các nghi lễ rườm rà trong tổ 
chức đám cưới, đám tang, lên lão, làm các nghi lễ cho trẻ em trưởng thành... trong khi 
ít quan tâm đến khuyến khích hình thành, phát triển các giá trị văn hóa mới, tạo động 
lực mới cho hội nhập và phát triển. 

Thứ hai là xu hướng chuộng mới, tập trung vào xây dựng các giá trị văn hóa 
mới, coi nhẹ việc bảo tồn và phát huy các giá trị văn hóa truyền thống. Sai lệch này 
thường diễn ra ở nông thôn ven đô hoặc nông thôn đang đô thị hoá ở khu vực đồng 
bằng. Một số lãnh đạo, quản lý ở đây thường chạy theo các dự án đầu tư xây dựng 
thiết chế văn hóa mới, như nhà văn hóa, câu lạc bộ, thư viện, sân vận động; tổ chức 
các hoạt động văn hóa, các sự kiện gắn với nhu cầu của thanh niên, thị hiếu thị trường. 
Nhiều di sản văn hóa vật thể và phi vật thể truyền thống không được quan tâm bảo tồn 
và phát huy. Sự thiên lệch này dẫn đến hệ lụy là thanh thiếu niên ngày càng ít biết đến 
truyền thống của quê hương, thậm chí có tâm lý tự ti, coi thường các giá trị văn hóa 
dân tộc, chạy theo, bắt chước, rập khuân các mô hình văn hóa bên ngoài, kể cả trong 
và ngoài nước, không chú ý tới bản sắc truyền thống văn hóa độc đáo của địa phương. 

Thứ ba là xu hướng rập khuôn sơ cứng, hành chính hóa, nhận thức về phát huy 
tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và văn hóa mới trong xây dựng nông thôn 
mới chưa đầy đủ, thiếu biện chứng, làm theo chỉ thị, mệnh lệnh hoặc rập khuôn, chưa 
nhận biết sâu sắc các giá trị truyền thống cần bảo tồn, phân biệt với những tập tục cũ 
cần loại bỏ, khiến bản sắc văn hóa đặc thù ở một số nơi bị mai một, hoặc cấm đoán 

14 



thực hiện. Nhiều địa phương nhận ra sự cấp thiết phải phát huy tổng hợp các giá trị 
văn hóa truyền thống và văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới, nhưng khi tổ 
chức triển khai thì các nhiệm vụ giữa “cũ” và “mới” bị tách rời nhau, giao cho các chủ 
thể khác nhau chịu trách nhiệm thực hiện. Do đó, nảy sinh mâu thuẫn, thậm chí xung 
đột về nhận thức, quan niệm giữa các lớp người, ngăn cản sự chia sẻ và phát triển các 
giá trị chung của cộng đồng. 

2. Biến đổi phức tạp của các giá trị văn hóa 

Trong quá trình đổi mới toàn diện đất nước, các giá trị văn hóa truyền thống 
đang biến đổi mạnh mẽ ở chính cội nguồn hình thành chúng, cùng với sự xuất hiện các 
giá trị văn hóa mới, tạo nên nhiều thay đổi, tác động đến nếp sống, lối sống nông thôn. 
Sự biến đổi của các giá trị văn hóa truyền thống ở nông thôn diễn ra khá phổ biến, đa 
dạng do tác động của kinh tế thị trường, công nghiệp hóa, hiện đại hóa, đô thị hóa và 
hội nhập quốc tế.  

Nhiều nghiên cứu gần đây đã chỉ ra sự chuyển đổi giá trị truyền thống của cư 
dân nông thôn hiện nay theo 05 xu hướng: (i) Từ đề cao giá trị cộng đồng, sang đề cao 
giá trị cá nhân; (ii) Từ đề cao giá trị mang tính lý tưởng, sang đề cao giá trị thực tiễn, 
thực dụng; (iii) Từ đề cao giá trị tinh thần, sang đề cao giá trị vật chất; (iv) Từ đề cao 
giá trị kinh nghiệm, sang đề cao giá trị khoa học kỹ thuật và công nghệ; (v) Từ đề cao 
quan hệ khép kín của cộng đồng làng xã, sang đề cao quan hệ xã hội mở rộng gắn với 
thị trường trong nước và quốc tế... 

Sự biến đổi các giá trị văn hóa truyền thống, sự nảy sinh các giá trị văn hóa mới 
ở nông thôn đã có tác động cả tích cực và tiêu cực đến phát huy tổng hợp các giá trị 
văn hóa truyền thống và mới trong phát triển nông thôn bền vững. Tính bền vững 
trong phát triển nông thôn tập trung đáp ứng ba yêu cầu cơ bản: 

Thứ nhất, sự phát triển hiện tại không phương hại đến sự phát triển của các thế 
hệ sau, đặc biệt là khai thác, sử dụng tài nguyên thiên nhiên phải hợp lý, đảm bảo các 
nguồn dự trữ tài nguyên cho thế hệ sau, chống ô nhiễm môi trường sinh thái; 

Thứ hai, phát triển nông thôn bền vững là phát triển tổng thể và toàn thể các hộ 
gia đình và các nhóm xã hội khác nhau, không để ai ở lại phía sau, nhất là các đối 
tượng dễ bị tổn thương, người dân ở vùng dân tộc thiểu số, biên giới, hải đảo; 

Thứ ba, đảm bảo quyền phát triển của người dân nông thôn. Nhà nước thông 
qua chính quyền cơ sở, phải trao quyền phát triển cho người dân, nâng cao năng lực và 
mở rộng cơ hội để họ tiếp cận các nguồn lực vật chất, nguồn vốn xã hội và văn hóa, 
tham gia chủ động vào quá trình phát triển theo năng lực của mình. 

Khả năng đáp ứng các yêu cầu cơ bản này một phần quan trọng tùy thuộc vào 
kết quả tiếp biến văn hóa, nhất là văn hóa nông thôn. Bản thân các yêu cầu xây dựng 
nông thôn mới bền vững cũng đặt ra yêu cầu mới cho những biến đổi cần thiết các giá 
trị văn hóa, nhằm hỗ trợ cho các trụ cột cơ bản của nó là phát triển kinh tế bền vững – 
nền tảng văn hóa bền vững – quản lý xã hội bền vững – và môi trường bền vững. 

3. Các vấn đề trong phối hợp giữa các chủ thể 

15 



Mối quan hệ giữa các chủ thể là Đảng, Nhà nước, các đoàn thể chính trị - xã hội 
và người dân trong phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các 
giá trị văn hóa mới vừa qua diễn ra khá đồng bộ, nhất quán, nhịp nhàng, tạo ra hiệu 
quả tích cực, tác động mạnh mẽ đến xây dựng nông thôn mới, góp phần tạo lập nền 
tảng tinh thần lành mạnh để phát triển văn hóa, xây dựng con người mới ở nông thôn. 
Kết quả đó cũng tạo thêm động lực phát triển kinh tế, nâng cao chất lượng quản lý xã 
hội, đảm bảo trật tự an toàn, an ninh quốc phòng, nhất là ở những vùng biên giới, vùng 
miền núi và vùng đồng bào dân tộc thiểu số. 

Bên cạnh những thành công, việc phối hợp giữa các chủ thể để phát huy tổng 
hợp các giá trị văn hóa truyền thống, sáng tạo các giá trị văn hóa mới trong xây dựng 
nông thôn mới còn có một số vấn đề đặt ra cần giải quyết (Lê Thị Hiền 2021): 

Thứ nhất, sự phối hợp giữa các chủ thể ở cấp địa phương, nhất là cấp huyện và 
xã chưa thường xuyên, liên tục. Nếu ở địa phương nào, cấp uỷ và tổ chức đảng cơ sở 
quan tâm thực sự tới vai trò của văn hóa trong phát triển bền vững, chỉ đạo sâu sát, thì 
ở đó, sự phối hợp giữa các chủ thể diễn ra đồng bộ, xuyên suốt và nhất quán. Ngược 
lại, sự không đồng bộ trong chỉ đạo của các cấp uỷ địa phương đã dẫn đến tình trạng 
có nơi thực hiện tốt, có nơi thực hiện chưa tốt. 

Thứ hai, sự phối hợp giữa các chủ thể ở nhiều địa phương còn chạy theo "bệnh 
thành tích", "bệnh hình thức", chưa thực sự tập trung vào công tác giáo dục, rèn luyện, 
xây dựng con người, chủ thể của nông thôn mới. Nhiều hoạt động khôi phục các di sản 
văn hóa truyền thống, kể cả di sản văn hóa vật thể và phi vật thể diễn ra ồn ào, khoa 
trương, nhưng chỉ tập trung để quảng bá, xin tài trợ, tăng ngân sách, chưa chú ý đến 
phát huy các giá trị văn hóa này trong xây dựng con người, giáo dục cộng đồng, xây 
dựng lối sống mới, nếp sống mới. 

Thứ ba, các hình thức phối hợp còn đơn điệu, một chiều, chưa khai thác hết khả 
năng sáng tạo của từng chủ thể trong hoạt động phối hợp này. 

4. Các vấn đề về đầu tư nguồn lực 

Xây dựng NTM là Chương trình phát triển nông thôn thu hút được nguồn lực 
đầu tư của Nhà nước và xã hội lớn chưa từng thấy. Trong 10 năm (từ 2010 đến hết quý 
I năm 2020 ), Chương trình đã huy động được 2.967.057  tỷ đồng, tương đương 134,8  
tỷ USD (bình quân khoảng 13,46 tỷ USD/năm), trong đó, ngân sách nhà nước các cấp 
trung ương và địa phương hỗ trợ trực tiếp cho Chương trình là 402.854 tỷ đồng (chiếm 
khoảng 13,6%, bình quân 45,25 tỷ đồng/xã/10 năm), chủ yếu là ngân sách địa phương 
các cấp (323.298 tỷ đồng, chiếm 80,3%), còn lại là ngân sách trung ương (79.555 tỷ, 
chiếm 19,7%). Nguồn vốn do doanh nghiệp đóng góp khoảng 147.738 tỷ đồng (chiểm 
gần 5%); do người dân và cộng đồng đóng góp khoảng 246.745 tỷ đồng (chiếm 8,3%). 

Một tỷ lệ lớn nguồn vốn đầu tư của Nhà nước các cấp và của cộng đồng, người 
dân đóng góp là cho xây dựng hạ tầng thiết chế nông thôn mới, trong đó có xây dựng 
các thiết chế thể thao, văn hóa. Nhờ đó, diện mạo nông thôn đã thay đổi lớn lao. 

Tuy nhiên, việc đầu tư các nguồn lực từ Nhà nước và xã hội cho bảo tồn và phát 
huy các giá trị văn hóa truyền thống, phát triển các giá trị văn hóa mới còn một số vấn 

16 



đề đáng lưu ý: 

Thứ nhất, các chương trình, dự án đầu tư của Nhà nước vào phát huy tổng hợp 
các giá trị văn hóa truyền thống và sáng tạo các giá trị văn hóa mới chưa được tiến 
hành thường xuyên, liên tục. Những năm gần đây, Nhà nước đã không tiếp tục đầu tư 
vào Chương trình mục tiêu quốc gia về văn hóa như các giai đoạn trong thời kỳ từ năm 
1995 đến 2010 nữa. Mặc dù mục tiêu của Chương trình này ở địa bàn nông thôn được 
lồng ghép với Chương trình xây dựng nông thôn mới trong giai đoạn 2010-2020, 
nhưng đã giảm đáng kể nguồn lực chủ công cho nhu cầu thực tế về phát huy tổng hợp 
các giá trị văn hóa ở nông thôn. 

Thứ hai, nguồn lực khai thác từ chính sách xã hội hóa, thu hút sự tham gia đóng 
góp của các thành phần kinh tế, hoặc từ các tổ chức xã hội phục vụ yêu cầu phát huy 
tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và sáng tạo các giá trị văn hóa mới trong xây 
dựng nông thôn mới thường bị động và thất thường, chưa được định hình trên cơ sở 
một kế hoạch, quy hoạch thống nhất. Nhiều doanh nghiệp đầu tư mang tính hình thức, 
chủ yếu gây tiếng vang quảng bá cho doanh nghiệp, thậm chí chạy theo lợi ích kinh tế 
của doanh nghiệp, chưa chú ý tới hiệu quả văn hóa và xã hội. Nhiều nơi, chủ trương xã 
hội hóa bị biến tướng thành "tư nhân hóa", tư nhân chiếm dụng cơ sở vật chất công, 
như: nguồn quỹ đất công cộng, cơ sở thờ tự chung, cảnh quan thắng cảnh chung, thành 
sở hữu riêng, gây bất bình trong cộng đồng cư dân nông thôn. 

Thứ ba, tình trạng tham nhũng, tiêu cực trong đầu tư công cho lĩnh vực văn hóa 
ở một số địa phương diễn ra phức tạp, làm biến dạng chính sách của Nhà nước, mất 
niềm tin của người dân. Cơ chế xin - cho trong đầu tư các dự án vẫn nặng nề, thủ tục 
hành chính rườm rà. Nhiều nơi, quản lý các dự án còn lỏng lẻo, thiếu công khai, minh 
bạch, chưa thực sự phát huy vai trò giám sát của các cơ quan quản lý các cấp và người 
dân, hiệu quả đầu tư còn thấp. Tình trạng xuống cấp của các di sản văn hóa ở nhiều địa 
bàn nông thôn, vùng đồng bào dân tộc thiểu số chưa được ngăn chặn kịp thời… 

5. Lúng túng trong đúc kết, xây dựng mô hình chuẩn 

Việc tổng kết các mô hình để xác lập khuôn mẫu, tiêu chí định hướng cho hoạt 
động bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và văn hóa mới ở các địa 
phương, vùng, miền, dân tộc khác nhau là rất quan trọng và có ý nghĩa thực tiễn. Từ 
thực tế xây dựng nông thôn mới, có thể thấy rằng, căn cứ để xác định, lựa chọn mô 
hình tiêu biểu trong lĩnh vực này làm kinh nghiệm để phổ biến rộng rãi cho các vùng, 
miền, dân tộc khác nhau thường dựa trên các yêu cầu có tính tương đồng chung là: 

(1) Hệ thống các giá trị văn hóa truyền thống phải phong phú và đa dạng (bao 
gồm các giá trị văn hóa vật thể và phi vật thể); 

(2) Hệ thống các giá trị văn hóa mới đã hình thành và được củng cố rõ nét; 

(3) Lãnh đạo địa phương, bao gồm cấp ủy và chính quyền, có chủ trương, biện 
pháp tích cực để phát huy tổng hợp các giá trị này; 

(4) Đội ngũ cán bộ quản lý văn hóa cơ sở nắm vững chuyên môn và nghiệp vụ 
tổ chức phối hợp các hoạt động văn hóa ở cơ sở; 

17 



(5) Cộng đồng cư dân ở địa phương có nhận thức tốt, tham gia nhiệt tình, trách 
nhiệm, được thụ hưởng thành quả của các hoạt động văn hóa. 

Năm điểm tương đồng này chính là những yếu tố tác động chính, và cũng là các 
nội dung phản ánh sự thành công của việc bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa truyền 
thống và văn hóa mới ở cơ sở. Có thể coi đó là tiêu chí cơ bản để xây dựng mô hình 
phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống, kết hợp với sự sáng tạo các giá trị 
văn hóa mới để xây dựng nông thôn mới hiện nay. Bên cạnh đó, mức độ thành công 
của các mô hình xây dựng này còn phụ thuộc vào các tiêu chí khác cũng rất quan 
trọng, đó là: 

(1) Việc khơi thông các nguồn lực, đặc biệt là thu hút các nguồn lực xã hội đầu 
tư cho hoạt động văn hóa truyền thống và sáng tạo các giá trị văn hóa mới; 

(2) Sự chăm sóc, khích lệ các tài năng văn hóa, văn học, nghệ thuật truyền 
thống và hiện đại; 

(3) Sự tham gia năng động, sáng tạo của Mặt trận Tổ quốc và các tổ chức thành 
viên ở địa phương cũng như cộng đồng dân cư nông thôn. 

Tuy nhiên, trong quá trình xây dựng mô hình phát huy tổng hợp các giá trị văn 
hóa truyền thống kết hợp với sáng tạo các giá trị văn hóa mới ở các cấp địa phương 
hiện nay, chưa khắc phục hết sự lúng túng, còn có xu hướng sao chép, áp đặt từ bên 
ngoài vào hoặc áp đặt từ bên trên xuống theo "phương pháp hành chính". Có những 
trường hợp bị "công thức hóa", "tiêu chuẩn hóa", rập khuôn, giáo điều giữa các dân 
tộc, vùng, miền, làm hạn chế, mất đi sự sáng tạo độc đáo và tính tích cực, chủ động 
của các chủ thể cộng đồng, cư dân địa phương.  

Quan điểm của Đảng về vấn đề này rất rõ ràng: "xây dựng và phát triển văn hóa 
là sự nghiệp của toàn dân, do Đảng lãnh đạo, Nhà nước quản lý, Nhân dân là chủ thể 
sáng tạo, đội ngũ trí thức giữ vai trò quan trọng"(19). Tuy nhiên, nhiều nơi chưa tạo 
điều kiện đầy đủ, chưa bồi dưỡng nhận thức và năng lực cần thiết của Nhân dân, để họ 
thực sự là chủ thể sáng tạo trong phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và 
sáng tạo các giá trị văn hóa mới. Cơ quan quản lý các cấp ở nhiều nơi chưa thực sự 
trao quyền và khuyến khích sự sáng tạo, chủ động, tích cực của các tầng lớp Nhân dân, 
chưa loại bỏ hết suy nghĩ áp đặt chủ quan, duy ý chí, làm mất đi tính chủ động của 
người dân.  

6. Vấn đề về tính đặc thù của các nhiệm vụ văn hóa trong xây dựng nông 
thôn mới 

Do có nhiều tính đặc thù, cả về hình thức và nội dung, việc xây dựng và phát 
triển văn hóa là một quá trình lâu dài, gian khổ, đòi hỏi sự cố gắng liên tục, bền bỉ, 
công phu, tránh nóng vội, chủ quan, duy ý chí. Chính V.I. Lênin đã chỉ rõ tính đặc thù 
này, khi Người so sánh cách mạng văn hóa với cách mạng chính trị và quân sự. Cuộc 
cách mạng chính trị và quân sự có thể thực hiện thành công trong một thời gian ngắn, 
vài tháng, thậm chí vài tuần, nhưng đối với cách mạng văn hóa đòi hỏi thời gian nhiều 

19 Đảng Cộng sản Việt Nam, Văn kiện Hội nghị lần thứ chín Ban Chấp hành Trung ương khóa X, Văn phòng Trung 
ương Đảng, Hà Nội, 2014, tr.49. 

18 



hơn, vì nó tác động sâu sắc tới đời sống tâm lý, tình cảm, thói quen của xã hội đã được 
hình thành từ nhiều trăm năm trong lịch sử, mang tính bền vững và thay đổi rất khó 
khăn, đòi hỏi phải kiên trì, nhẫn nại.  

Điều này hoàn toàn đúng khi chúng ta vận động từ bỏ các tập quán lạc hậu để 
xây dựng lối sống và nếp sống mới ở nông thôn, nhất là ở vùng sâu, vùng xa, vùng 
đồng bào dân tộc thiểu số. Nếu nhận thức chưa đầy đủ về tính đặc thù của các nhiệm 
vụ văn hóa trong xây dựng nông thôn mới, cán bộ lãnh đạo, quản lý các cấp dễ sa vào 
những kế hoạch nóng vội, đốt cháy giai đoạn trước sức ép của các mục tiêu, tiến độ. 

Vì vậy, thực tế xây dựng mô hình phát huy tổng hợp các giá tri văn hóa truyền 
thống, kết hợp với sáng tạo các giá trị văn hóa mới trong phát triển nông thôn bền 
vững cho thấy, cách làm ở một số nơi còn thiếu thận trọng, chưa kiên trì làm từng 
bước để vừa làm vừa tạo chuyển biến trong cộng đồng người dân, còn áp đặt, nóng 
vội, chạy theo "hình thức" và "bệnh thành tích". Một số nơi lại thiếu kiên quyết, chưa 
phát huy các nhân tố tích cực, chưa tìm cách lan tỏa các giá trị văn hóa mới vào cộng 
đồng với nhiều phương pháp, hình thức vận động, thuyết phục…  

Tính đặc thù của các nhiệm vụ bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa truyền 
thống, kết hợp với phát triển các giá trị văn hóa mới ở nông thôn đòi hỏi cao về nhận 
thức và năng lực đội ngũ cán bộ lãnh đạo, quản lý các cấp, về cách tiếp cận triển khai 
thực hiện phù hợp với từng địa phương, dân tộc. Dù là bất cứ việc gì liên quan đến văn 
hóa truyền thống và văn hóa mới ở bất cứ đâu, đều phải chú ý đến tính đặc thù của nó. 

7. Vấn đề về vai trò lãnh đạo, trách nhiệm quản lý của cấp ủy đảng và 
chính quyền các cấp 

Bên cạnh những thành tựu đã đạt được, công tác lãnh đạo và quản lý trong thời 
gian qua cũng còn bộc lộ một số hạn chế cần giải quyết: 

Một là, một số cấp ủy đảng ở địa phương, kể cả ở cấp tỉnh và huyện, chưa thực 
sự quan tâm đến nhiệm vụ xây dựng văn hóa, phát triển con người nói chung, đến phát 
huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống, kết hợp với sáng tạo các giá trị văn hóa 
mới nói riêng. Việc nâng cao nhận thức cho cán bộ, đảng viên chưa được quan tâm 
thường xuyên. Bố trí cán bộ làm công tác văn hóa nhiều nơi còn tùy tiện, không đúng 
chuyên môn, hoặc không được tập huấn, bồi dưỡng đầy đủ. Công tác kiểm tra, giám 
sát thực hiện các nghị quyết Đảng về văn hóa chưa chặt chẽ, thiếu đồng bộ, nhất là ở 
cấp cơ sở. 

Hai là, đầu tư của Nhà nước cho phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền 
thống, sáng tạo các giá trị văn hóa mới còn dàn trải, phân tán, nhỏ lẻ, chưa đáp ứng 
được nhu cầu thực tiễn xây dựng nông thôn mới bền vững. Việc quản lý các dự án đầu 
tư còn nhiều sơ hở, bất cập, gây thất thoát, lãng phí, xảy ra không ít trường hợp tham 
nhũng. Nguồn vốn xã hội đầu tư cho lĩnh vực văn hóa ở nông thôn gia tăng, nhưng 
phần lớn tập trung vào các công trình văn hóa, gắn với hoạt động tín ngưỡng tôn giáo 
và một số hoạt động văn hóa giải trí mang lại lợi nhuận trước mắt, chưa quan tâm đúng 
mức đến xây dựng con người và môi trường văn hóa lành mạnh. Công tác kiểm tra, xử 
lý các vi phạm trên lĩnh vực văn hóa còn hạn chế. Nhiều tiêu cực xã hội và tệ nạn xã 

19 



hội diễn ra gây bức xúc ở nông thôn chậm được khắc phục… 

III. ĐỊNH HƯỚNG VÀ GIẢI PHÁP NÂNG CAO CHẤT LƯỢNG ĐỜI 
SỐNG VĂN HÓA, BẢO TỒN VÀ PHÁT HUY CÁC GIÁ TRỊ VĂN HÓA 
TRONG XÂY DỰNG NÔNG THÔN MỚI GIAI ĐOẠN TỚI 

1. Các xu thế biến đổi giá trị văn hóa trong giai đoạn tới 

a) Xu thế ngày càng quay về đề cao các giá trị văn hóa truyền thống của dân 
tộc, địa phương 

Đây là một trong các xu thế biến đổi các giá trị văn hóa được dự báo từ nay đến 
năm 2030. Xu thế này khá rõ, thể hiện ở sự quay về khôi phục, phát huy, đề cao bản 
sắc các giá trị văn hóa truyền thống dân tộc, văn hóa các địa phương. Việc sưu tầm, 
lưu giữ, bảo quản và trùng tu, khai khác các giá trị văn hóa vật thể, phi vật thể ở các 
địa phương gắn liền với các gia đình, dòng tộc, làng xóm xuất hiện ngày càng gia tăng.  

Đây là quá trình "tự thức tỉnh" của người dân trong quan hệ với cộng đồng làng 
xã, khẳng định truyền thống, bản sắc và niềm tự hào về địa phương trong bối cảnh 
công nghiệp hóa, hiện đại hóa và hội nhập quốc tế. Tinh thần yêu nước, truyền thống 
đoàn kết, tính cộng đồng được cụ thể hóa thông qua các hoạt động văn hóa của cộng 
đồng, được thể hiện bằng hành động tôn vinh các giá trị văn hóa truyền thống của quê 
hương, đất nước.  

Không chỉ các giá trị phẩm chất con người, mà các phong tục, tập quán cổ xưa 
cũng được khôi phục, như: trang phục cổ truyền, nghi lễ truyền thống trong lễ hội, 
khao vọng, cúng tế, tang ma, cưới hỏi, hội đoàn... Hệ thống đình, chùa, lăng tẩm, bia 
mộ, nhà thờ họ, đền liệt sĩ... được tôn tạo, tu bổ ngày càng to đẹp, uy nghi hơn. Các 
thiết chế văn hóa dân tộc này giúp hoàn thiện lối sống của người dân nông thôn theo 
hướng văn minh, nhưng giữ được bản sắc truyền thống. 

Thông qua tác động đến lối sống người dân, các hoạt động văn hóa và đời sống 
tinh thần phong phú ở nông thôn, sự quay trở về khôi phục và phát huy các giá trị 
truyền thống chính là đảm bảo cho sự duy trì tính liên tục và bền vững của phát triển 
nông thôn. Nhân tố quan trọng nhất để duy trì tính liên tục phát triển và duy trì tính 
dân tộc của bản sắc văn hóa là lối sống (Trần Quốc Vượng 2003). "Một sự thay đổi lối 
sống trong một bộ phận nào đó của cộng đồng là sự xuất hiện những hẫng hụt trong 
cộng đồng ấy"(20). 

b) Xu thế hướng ngoại, hướng ra khu vực và quốc tế 

Xu thế hướng ngoại, hướng ra khu vực và quốc tế có tính khách quan, khi nước 
ta ngày càng tích cực, chủ động hội nhập quốc tế. Xu thế này dẫn tới sự tiếp biến mạnh 
mẽ các giá trị văn hóa theo hướng hợp tác và hội nhập. Về giá trị xã hội, các giá trị đã 
và đang được định hình và trở thành phổ biến trong thời gian tới là việc làm, giàu có, 
dân chủ, công bằng, hiệu quả, an toàn, hợp tác, chia sẻ và nhân văn. Về giá trị cá nhân, 
các đức tính, phẩm chất tốt đẹp của con người Việt Nam được đề cao là yêu nước, 
nhân ái, nghĩa tình, trung thực, đoàn kết, cần cù, sáng tạo.  

20() Trần Quốc Vượng: Văn hóa Việt Nam. Tìm tòi và suy ngẫm. Nxb Văn học, Hà Nội, 2003, tr.99. 

20 



Bên cạnh sự chuyển đổi theo hướng tích cực này, xu thế hướng ngoại cũng nảy 
sinh sự biến đổi giá trị theo hướng tiêu cực. Đó là từ đề cao trọng tình nghĩa, thủy 
chung sang đề cao chủ nghĩa duy lý phi nhân tính, coi thường giá trị đạo đức xã hội; từ 
đề cao tính cộng đồng, lòng nhân ái, bao dung sang đề cao chủ nghĩa cá nhân vị kỷ, 
sẵn sàng hy sinh lợi ích của cộng đồng vì lợi ích cá nhân; từ đề cao giá trị tinh thần 
sang đề cao giá trị vật chất, tuyệt đối hóa giá trị vật chất; từ lối sống thân thiện với xã 
hội và môi trường sang lối sống ích kỷ xa rời cộng đồng và hủy hoại môi trường; từ đề 
cao trách nhiệm xã hội chuyển sang đề cao lợi ích cá nhân, chạy theo hưởng lạc, sa 
đọa... 

Những biến đổi về giá trị ở đây diễn ra phức tạp, đan xen cả tích cực và tiêu cực 
trong quá trình vận động, phát triển văn hóa của đất nước. 

c) Xu thế đa dạng hóa, chuyên nghiệp hóa và linh hoạt hóa gắn liền với đổi 
mới sáng tạo trong văn hóa 

Đây là xu thế biến đối dựa trên các thay đổi định hướng giá trị, tập trung vào đề 
cao sự khác biệt, đề cao giá trị văn hóa đặc thù, đơn nhất, chú ý tới tính sáng tạo của cá 
nhân và các nhóm xã hội trong hoạt động văn hóa, đề cao tính chuyên nghiệp, tính linh 
hoạt, giàu khả năng thích ứng, đáp ứng nhanh với sự biến đổi nhu cầu văn hóa của xã 
hội và thời đại công nghệ số hóa... Sự biến đổi các giá trị văn hóa này tập trung ở lĩnh 
vực công nghiệp văn hóa như điện ảnh, nghệ thuật biểu diễn, triển lãm, điêu khắc, hội 
họa, tổ chức sự kiện, du lịch văn hóa giải trí, sản xuất trò chơi điện tử...  

Xu thế đa dạng hóa, chuyên nghiệp hóa và linh hoạt hóa còn liên quan chặt chẽ 
đến đổi mới, sáng tạo dựa trên sự phát triển của những thành tựu khoa học công nghệ 
hiện đại, nhất là thành tựu của cuộc cách mạng công nghiệp 4.0 và chuyển đổi số. Sự 
biến đổi của các giá trị này sẽ tạo ra nhiều sản phẩm văn hóa mới, đáp ứng nhu cầu đa 
dạng của công chúng, ứng phó với tác động của khủng hoảng kinh tế - xã hội và tác 
động tiêu cực của đại dịch Covid toàn cầu. 

d) Xu hướng gắn kết văn hóa với kinh tế, khai thác tài nguyên văn hóa, 
nguồn lực văn hóa để phát triển kinh tế - xã hội  

Xu hướng đã và đang tạo nên sự thay đổi trong định hướng giá trị văn hóa. Cái 
đúng, cái tốt, cái đẹp của sản phẩm văn hóa được kết nối với cái có ích, có hiệu quả 
kinh tế khi tham gia vào thị trường văn hóa. Giá trị tổng hợp của các sản phẩm văn hóa 
được đo cả về hiệu quả kinh tế và xã hội, góp phần tăng thu nhập của người sáng tạo, 
sản xuất, truyền bá các sản phẩm văn hóa.  

Định hướng giá trị cơ bản chi phối ở đây là lợi nhuận do hoạt động văn hóa 
đem lại. Các quy luật của kinh tế thị trường tác động và chi phối quá trình sáng tạo, 
sản xuất, lưu thông các sản phẩm văn hóa. Lợi ích kinh tế từ các hoạt động văn hóa 
đưa lại là động lực cơ bản thu hút các chủ thể khác nhau, từ cá nhân, doanh nghiệp, 
cộng đồng xã hội vào quá trình phát triển văn hóa.  

Định hướng giá trị kinh tế góp phần to lớn thúc đẩy quá trình đổi mới, sáng tạo 
các sản phẩm văn hóa, đổi mới tìm kiếm ý tưởng sáng tạo, tiếp nhận và sử dụng thành 
tựu khoa học công nghệ mới, tìm kiếm thị trường, tạo nên sự sống động của thị trường 

21 



văn hóa. Mặt khác, nó cũng là nơi nảy sinh xu hướng khai thác lợi nhuận bằng mọi 
giá, cung cấp cho thị trường những sản phẩm kém chất lượng, kể cả hàng giả, hàng 
phản thẩm mỹ, phản văn hóa, gây ô nhiễm đời sống văn hóa tinh thần của xã hội. 

đ) Xu hướng biến đổi văn hóa, gắn kết giữa văn hóa và chính trị tạo nên các 
định hướng giá trị con người về quốc gia, dân tộc 

Đây là xu hướng biến đổi văn hóa gắn với chính trị, tạo nên định hướng giá trị 
đề cao tinh thần độc lập, tự chủ, tự cường, truyền thống đoàn kết, đề cao trách nhiệm 
trong xây dựng và bảo vệ Tổ quốc. Các giá trị như dân chủ, kỷ cương, minh bạch, 
trọng dân, vì dân, thực hành luật pháp được đề cao trong hệ thống chính trị, từ trong 
các tổ đảng, cơ quan nhà nước, đến các đoàn thể chính trị - xã hội.  

Các chuẩn mực về xây dựng văn hóa trong Đảng, văn hóa trong cơ quan nhà 
nước, các đoàn thể chính trị - xã hội tiếp tục được xây dựng, hoàn thiện và thực hành. 
Tinh thần nêu gương của đội ngũ cán bộ, đảng viên, công chức, viên chức, trong xây 
dựng văn hóa công vụ tiếp tục được tăng cường, góp phần quan trọng vào nâng cao 
hiệu lực, hiệu quả của bộ máy nhà nước từ Trung ương đến cơ sở.  

Các giá trị văn hóa được lan tỏa và thấm sâu vào đời sống chính trị, góp phần 
quan trọng củng cố niềm tin của quần chúng vào sự lãnh đạo của Đảng, sự quản lý của 
Nhà nước, khơi dậy khát vọng, niềm tin của Nhân dân vào sự nghiệp xây dựng và bảo 
vệ Tổ quốc trong thời kỳ đẩy mạnh công nghiệp hóa, hiện đại hóa và hội nhập quốc tế. 

2. Định hướng và giải pháp phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền 
thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới bền 
vững  

a) Đề cao khát vọng đổi mới sáng tạo, khơi dậy các giá trị văn hóa truyền 
thống và phát triển các giá trị văn hóa mới  

Để đạt được mục tiêu đến năm 2030, nước ta trở thành “nước đang phát triển, 
có công nghiệp hiện đại, thu nhập trung bình cao”, Đảng ta đã nhấn mạnh đến ba đột 
phá chiến lược. Trong đột phá thứ hai có “khơi dậy khát vọng phát triển đất nước phồn 
vinh, hạnh phúc, phát huy giá trị văn hoá, sức mạnh con người Việt Nam, tinh thần 
đoàn kết, tự hào dân tộc trong sự nghiệp xây dựng và bảo vệ Tổ quốc”(21) 

Như vậy, việc bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển 
các giá trị văn hóa mới là nội hàm cơ bản của “phát huy giá trị văn hóa, sức mạnh con 
người Việt Nam” nêu ở trên được coi là một trong những nội dung đột phá chiến lược, 
gắn với khơi dậy khát vọng phát triển đất nước. Vì vậy, phát triển văn hóa trong xây 
dựng NTM bền vững giai đoạn tới, cần chú trọng đề cao khát vọng đổi mới, sáng tạo, 
khơi dậy các giá trị văn hóa như nguồn lực mềm của phát triển nông thôn nói riêng, 
phát triển đất nước nói chung. 

b) Đặt mục tiêu thực hiện thành công Chương trình xây dựng nông thôn mới 
lên hàng đầu 

Trong Chiến lược phát triển ktxh giai đoạn 2021-2030, Đảng ta đã khẳng định: 

21() Nghị quyết Đại hội đại biểu toàn quốc Đảng lần thứ XIII Đảng Cộng sản Việt Nam  

22 



“Tiếp tục thực hiện Chương trình MTQG xây dựng NTM theo hướng gắn với đô thị 
hóa, thực chất, đi vào chiều sâu, hiệu quả, bền vững, lấy cư dân nông thôn làm chủ 
thể, đem lại sự chuyển biến tích cực rõ nét hơn về nếp sống tới từng thôn, bản, ấp, hộ 
gia đình và cuộc sống trực tiếp của mỗi người dân sinh sống ở nông thôn… Phấn đấu 
đến năm 2030, 90% số xã đạt chuẩn NTM, 40% đơn vị cấp huyện hoàn thành xây 
dựng NTM”.  

Mục tiêu xây dựng NTM nói trên cũng được Đảng chỉ rõ ở phương hướng phát 
triển KTXH 5 năm 2021-2025 trong Văn kiện Đại hội XIII của Đảng. Rõ ràng, nhiệm 
vụ phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa 
mới tới đây phải gắn chặt với mục tiêu xây dựng NTM trong các Chiến lược nói trên, 
tạo ra các động lực mới, phấn đấu đến năm 2030 có 90% số xã đạt chuẩn NTM, 40% 
đơn vị cấp huyện hoàn thành xây dựng NTM. Đồng thời, việc phát huy tổng hợp các 
giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới ở nông thôn phải 
không ngừng đổi mới sáng tạo để hoàn thành các mục tiêu về xây dựng NTM nâng 
cao, NTM kiểu mẫu, trong đó có những tiêu chí nâng cao, kiểu mẫu về văn hóa, nhất 
là ở những vùng khó khăn, vùng đồng bào dân tộc thiểu số có nhiều đặc thù. 

Hơn nữa, tính cấp thiết của các nhiệm vụ phát triển giá trị văn hóa trong xây 
dựng NTM phải được chú trọng để văn hóa là một trong các trụ cột phát triển nông 
thôn bền vững theo hướng gắn với đô thị hóa, dựa trên chủ thể người dân, thúc đẩy sự 
phát triển kinh tế, đổi mới, hoàn thiện quan hệ sản xuất ở nông thôn theo hướng phát 
triển kinh tế tập thể, hình thức hợp tác, liên kết chuỗi giá trị, ứng dụng công nghệ cao, 
công nghệ số, phát triển nông nghiệp sinh thái, hữu cơ, nông nghiệp thích ứng,  góp 
phần nâng cao đời sống vật chất và tinh thần của người dân. Các giá trị văn hóa truyền 
thống và các giá trị văn hóa mới phải làm nền tảng tinh thần, tạo nên sự chuyển biến 
tích cực trong xây dựng lối sống, nếp sống theo hướng văn minh, nề nếp, tôn trọng kỷ 
cương và luật pháp, bảo vệ môi trường, làm động lực cho quá trình đổi mới sáng tạo 
trong phát triển nông thôn bền vững, không có điểm dừng. 

c) Phát huy vai trò, chú trọng sự thống nhất, đồng thuận của các chủ thể xây 
dựng nông thôn mới 

Do tính đặc thù, đa dạng, liên quan đến lĩnh vực phát triển, nhiều đối tượng với 
sự khác biệt về nhận thức và hành động, nên trong quá trình phát huy tổng hợp các giá 
trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa cần nâng cao vai trò chủ thể 
của họ, chú ý tới sự thống nhất và đồng thuận của các chủ thể xây dựng NTM để tạo 
được sức mạnh chung, tránh chủ quan, tự phát, “trống đánh xuôi, kèn thổi ngược”, làm 
biến dạng các giá trị văn hóa. Trong đó, phải đảm bảo sự lãnh đạo của tổ chức Đảng, 
quản lý của Nhà nước, vai trò của các đoàn thể chính trị - xã hội, các doanh nghiệp, 
đặc biệt, phải đề cao vai trò tham gia của cộng đồng cư dân nông thôn.  

Trước hết, cần nâng cao vai trò lãnh đạo của tổ chức Đảng, quản lý của Nhà 
nước ở các cấp đối với việc phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát 
triển các giá trị văn hóa mới để xây dựng NTM bền vững. Đó là vai trò ra chủ trương 
và quyết sách đúng đắn, hợp lòng dân của cấp ủy và cơ quan quản lý nhà nước các 
cấp, tạo được sự thống nhất, đồng thuận cao của các chủ thể, thu hút họ tích cực, chủ 

23 



động tham gia vào phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các 
giá trị văn hóa mới. Cấp ủy và chính quyền cần chỉ đạo tổ chức xây dựng quy hoạch và 
kế hoạch triển khai lĩnh vực này, đưa vào chương trình công tác hàng năm, hàng quý, 
đồng thời tổ chức đánh giá, kiểm tra, rút kinh nghiệm thường xuyên để khắc phục khó 
khăn, vướng mắc. Bên cạnh các tiêu chí/chỉ tiêu cơ bản của Bộ tiêu chí quốc gia NTM, 
các địa phương cần xây dựng các tiêu chí, chỉ tiêu đánh giá cụ thể từng nhiệm vụ trong 
kế hoạch, chương trình hành động về văn hóa, làm cơ sở để kiểm tra, đánh giá. Ngoài 
các tiêu chí ''cứng'' về văn hóa đã được xác định, cần xây dựng các tiêu chí "mềm" để 
phù hợp và phát huy đặc thù văn hóa của mỗi vùng, mỗi miền, mỗi cộng đồng dân tộc 
thiểu số. Các "tiêu chí mềm" ở đây tập trung vào thể hiện thế mạnh của các địa phương 
trong việc phát huy tổng hợp các giá trị truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa 
mới trong xây dựng NTM bền vững, khơi dậy được sức mạnh của văn hóa và con 
người của địa phương trong xây dựng NTM.  

Vai trò của các tổ chức chính trị - xã hội, nghề nghiệp trong xây dựng NTM đã 
được khẳng định rất quan trọng, thì lại càng quan trọng đối với phát huy các giá trị văn 
hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới. Trong đó, đặc biệt quan trọng là 
vai trò vận động quần chúng Nhân dân tham gia của Mặt trận Tổ quốc và các tổ chức 
thành viên. Đối với vùng đồng bào dân tộc thiểu số, với một số lĩnh vực nghệ thuật đặc 
thù, cần quan tâm phát huy vai trò của già làng, trưởng bản, các nghệ nhân và những 
người có uy tín nắm giữ bí quyết nghệ thuật của cộng đồng để truyền dạy, quảng bá 
các giá trị văn hóa nghệ thuật truyền thống cho cộng đồng. Với lực lượng thanh thiếu 
niên, rất cần có chính sách khuyến khích sự kế thừa và sáng tạo mới về văn hóa, nghệ 
thuật.  

Chủ thể quan trọng đặc biệt tham gia vào hoạt động văn hóa địa phương là 
người dân, cộng đồng dân cư. Cộng đồng dân cư ở đây trước hết là gia đình, dòng họ, 
làng bản, thôn xóm, cùng với sự vào cuộc của các tổ chức đảng, chính quyền, Măt trận 
Tổ quốc và các tổ chức thành viên. Họ là những người trực tiếp giữ gìn, bảo vệ, nuôi 
dưỡng và phát huy các giá trị văn hóa truyền thống, sáng tạo các giá trị văn hóa mới, 
đáp ứng nhu cầu tồn tại và phát triển của cộng đồng. Sự tham gia tích cực, chủ động 
của cộng đồng là điều kiện quyết định, giải pháp căn bản mang tính bền vững, đảm 
bảo cho văn hóa phát triển bền vững, góp phần xây dựng NTM bền vững.  

Để tạo nên sự thống nhất, đồng thuận của cộng đồng dân cư tham gia xây dựng 
NTM về văn hóa, cần bám sát phương châm "dân biết, dân bàn, dân làm, dân kiểm tra 
và dân hưởng thụ", thực hành công khai, dân chủ và minh bạch trong các hoạt động. 
Cần thuyết phục để dân hiểu, hưởng ứng và tham gia một cách chủ động, sáng tạo theo 
tinh thần "mọi sức mạnh đều ở nơi dân, mọi lợi ích đều vì dân"; chú ý đến đặc điểm và 
nguồn lực của người dân địa phương để đưa ra các giải pháp phù hợp, tránh khai thác 
sức dân quá mức, gây bức xúc trong xã hội. 

Đồng thời, cần hiểu rõ và thực hiện đầy đủ quyền văn hóa của công dân được 
ghi trong Hiến pháp 2013. Đó là các quyền tự do sáng tạo văn hóa, nghệ thuật; quyền 
tham gia vào các hoạt động văn hóa; quyền được thụ hưởng những thành quả văn hóa. 
Để thực hiện các quyền văn hóa đó, nhất là ở những vùng xa xôi, hẻo lánh, dân tộc 

24 



thiểu số, yếu tố quan trọng hàng đầu là phải nâng cao năng lực, mở rộng cơ hội cho họ. 
Trong đó, cần chú ý đến: (i) Năng lực nhận biết và đánh giá các giá trị văn hóa truyền 
thống, thể hiện trong di sản văn hóa của cộng đồng; (ii) Năng lực vận dụng khai thác, 
phát huy tổng hợp các giá trị đó trong xây dựng NTM; (iii) Năng lực nhận biết, phê 
phán, khắc phục những tiêu cực, hạn chế của tục lệ thói quen cũ. 

Cần tạo niềm tin cho người dân vào chính khả năng của họ trong quá trình phát 
huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới. 
Việc mở rộng cơ hội ở đây là mở rộng cơ hội tiếp cận về các nguồn vốn vật chất, vốn 
xã hội và vốn văn hóa để họ sử dụng các nguồn lực này trong bảo tồn, phát huy các giá 
trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới. Các nguồn vốn vật chất, 
bao gồm: đất đai, tài chính, khoa học kỹ thuật và công nghệ, trang thiết bị phục vụ cho 
sinh hoạt văn hóa, văn nghệ cộng đồng. Các nguồn vốn xã hội và văn hóa, bao gồm: 
các tri thức từ sách vở, báo chí, truyền thông, sinh hoạt của các câu lạc bộ, tiếp cận sự 
trợ giúp, trao đổi kinh nghiệm và tài trợ của các hiệp hội, các doanh nghiệp, các tổ 
chức chính trị - xã hội và các tổ chức phi chính phủ v.v… 

Thực hiện quyền văn hóa của công dân, trước hết là tôn trọng quyền lựa chọn 
bản sắc riêng của các nhóm xã hội đặc thù. Đó là các nhóm người cao tuổi; nhóm 
thanh thiếu niên; nhóm đồng bào dân tộc thiểu số… Mỗi nhóm này có những nhu cầu, 
sở thích riêng trong tham gia vào hoạt động văn hóa. Tôn trọng quyền lựa chọn các giá 
trị tạo nên bản sắc riêng của mỗi nhóm xã hội này, sẽ góp phần tạo nên sự phong phú, 
đa dạng trong việc phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các 
giá trị văn hóa mới trong xây dựng NTM bền vững. Bên cạnh đó, cần chú ý đến vai trò 
của các nhà khoa học, nhà chuyên môn, các nghệ nhân dân gian. Họ là người hàng 
ngày bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa truyền thống, sáng tạo các giá trị văn hóa 
mới.  

Chủ thể mới ở nông thôn, có vai trò quan trọng trong phát huy tổng hợp các giá 
trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới là doanh nghiệp. Các 
doanh nghiệp có ưu thế về nguồn lực vật chất, phạm vi ảnh hưởng và các hoạt động 
dịch vụ liên quan đến phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa. Để thu hút doanh nghiệp 
đầu tư vào lĩnh vực này, các địa phương cần có chính sách ưu đãi về thuế, đất đai, môi 
trường, tạo điều kiện cho doanh nghiệp phát huy lợi thế của mình. Tuy nhiên, khi thu 
hút doanh nghiệp, các cơ quan quản lý các cấp cần cân đối lợi ích chính đáng của nhà 
nước - doanh nghiệp - xã hội và người dân, khắc phục tình trạng xem nhẹ vai trò, lợi 
ích của người dân. 

d) Phù hợp với hoàn cảnh lịch sử, đặc điểm kinh tế, xã hội của địa phương 

Do đặc điểm KTXH, đặc điểm địa lý sinh thái nhân văn, truyền thống văn hóa 
lịch sử, đặc điểm dân tộc, tôn giáo ở mỗi vùng, mỗi địa phương nước ta có sự khác 
nhau, rất đa dạng và phong phú. Vì vậy, việc phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 
truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới để xây dựng NTM bền vững phải 
xuất phát từ thực tiễn để tìm hướng đi và giải pháp phù hợp. Việc phát huy tổng hợp 
các giá trị văn hóa phải bám sát vào mục tiêu phát triển kinh tế - xã hội của địa 
phương, huy động được các giá trị văn hóa truyền thống và các giá trị văn hóa mới 

25 



cũng như sức mạnh của con người, của cộng đồng cư dân địa phương vào phát triển 
kinh tế - xã hội, góp phần xóa đói giảm nghèo, nâng cao năng suất lao động và sức 
cạnh tranh trong sản xuất, nâng cao đời sống vật chất và tinh thần cho nhân dân.  

Đối với khu vực đồng bằng Bắc bộ, diện mạo nông thôn đang đổi mới nhanh 
chóng nhờ gia tăng quá trình công nghiệp hóa và đô thị hóa. Việc phát huy tổng hợp 
các giá trị văn hóa có khả năng diễn ra thuận lợi hơn các vùng khác. Đối với vùng 
đồng bào dân tộc thiểu số ở khu vực biên giới, vùng sâu, vùng xa, việc phát triển các 
giá trị văn hóa mới diễn ra khó khăn hơn do khả năng tiếp nhận và điều kiện vật chất 
xây dựng các thiết chế văn hóa mới còn hạn chế. Vì vậy, trong quá trình phát huy tổng 
hợp các giá trị văn hóa cần phải chú ý đến đặc điểm của từng vùng miền, dân tộc để 
lựa chọn phương án phù hợp. Đồng thời cần có kế hoạch, lộ trình, xác định các thứ tự 
ưu tiên, trọng tâm, trọng điểm để tránh làm tràn lan, dàn trải, không thiết thực, kém 
hiệu quả. 

đ) Nâng cao nhận thức của xã hội về phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 
truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới 

Nâng cao nhận thức cho toàn xã hội về phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 
truyền thống và giá trị văn hóa mới đúng với tầm vóc của nó trong xây dựng NTM bền 
vững là vấn đề quan trọng hàng đầu, tạo nên sự chuyển đổi hành động cụ thể trong 
thực tiễn. Trước hết, cần quán triệt sâu sắc các quan điểm của Đảng về vai trò của văn 
hóa trong sự nghiệp đổi mới nói chung, trong xây dựng NTM nói riêng. Văn kiện Đại 
hội XIII của Đảng đã nêu rõ: "Xây dựng, phát huy yếu tố văn hóa để thực sự là đột phá 
phát triển kinh tế - xã hội, hội nhập quốc tế. Khơi dậy tinh thần yêu nước, tính cộng 
đồng, ý chí tự cường, tự hào dân tộc và khát vọng vươn lên"(22).  

Để nâng cao nhận thức xã hội, cần phát huy vai trò của các cơ quan thông tin 
truyền thông đại chúng, các cơ quan văn hóa - giáo dục, các tổ chức chính trị - xã hội, 
nghề nghiệp và các doanh nghiệp trong truyền thông về giá trị văn hóa một cách rộng 
rãi và tại các địa bàn dân cư, với nội dung và hình thức phù hợp với trình độ dân trí, 
điều kiện sinh hoạt văn hóa của từng vùng miền, dân tộc. Cần tiến hành một cách 
thường xuyên, liên tục, chú trọng giới thiệu các tấm gương điển hình về phát huy giá 
trị văn hóa. Chú ý kết hợp truyền thông qua hệ thống phát thanh, truyền hình địa 
phương với các hình thức tuyên truyền miệng thông qua hội nghị, hội thảo, tọa đàm 
trong cộng đồng. Các địa phương cần xây dựng các chương trình giáo dục về truyền 
thống văn hóa địa phương trong nhà trường, tạo điều kiện cho học sinh tiếp cận với 
các di sản văn hóa vật thể và phi vật thể, giáo dục ý thức tự hào về truyền thống văn 
hóa - lịch sử của quê hương. Qua đó xây dựng nguồn lực tiềm năng trong bảo tồn và 
phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và văn hóa mới ở nông thôn.    

e) Hoàn thiện thể chế, chính sách phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 

Thể chế hóa nhiệm vụ phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và 
văn hóa mới trong xây dựng NTM là công việc có tầm quan trọng đặc biệt. Hiện nay, 
Nhà nước đã ban hành hệ thống pháp luật có liên quan như Luật Di sản văn hóa năm 

22() Đảng Cộng sản Việt Nam, Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ XIII, Nxb Chính trị quốc gia - Sự thật, 
tập 2, Hà Nội, 2021, tr.134-135. 

26 



2001; Luật sửa đổi, bổ sung một số điều của Luật Di sản văn hóa năm 2009 và các văn 
bản quy định chi tiết, hướng dẫn thi hành; Luật Điện ảnh năm 2006 và được sửa đổi, 
bổ sung năm 2009; Pháp lệnh Thư viện; Quy hoạch tổng thể phát triển hệ thống thiết 
chế văn hóa, thể thao cơ sở giai đoạn 2013-2020, định hướng đến năm 2030(23); Quy 
hoạch tổng thể phát triển văn hóa, gia đình, thể dục thể thao và du lịch các vùng kinh 
tế trọng điểm Bắc Bộ, miền Trung, Đông nam bộ và phía Nam đến năm 2020, tầm 
nhìn đến năm 2030(24); Chiến lược phát triển các ngành công nghiệp văn hóa đến năm 
2020, tầm nhìn đến năm 2030(25)...  

Tuy nhiên, đứng trước yêu cầu của thời kỳ mới, nhất là yêu cầu đẩy mạnh đổi 
mới, sáng tạo, phát huy các giá trị văn hóa và sức mạnh của con người Việt Nam trong 
xây dựng và bảo vệ Tổ quốc theo tinh thần Nghị quyết Đại hội XIII của Đảng, Nhà 
nước cần tiếp tục hoàn thiện hệ thống luật pháp, chính sách phát triển văn hóa, con 
người Việt Nam, phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa phục vụ phát triển đất nước, 
xây dựng NTM bền vững.  

Hoàn thiện hệ thống thể chế này cần tính đến tính đặc thù và trọng tâm ưu tiên 
của từng vùng, miền, để các công cụ chính sách thực sự phát huy được hiệu quả trong 
thực tế, trong đó cần lưu ý đến những vùng nông thôn thường xuyên khó khăn do thiên 
tai, vùng sâu, vùng xa, vùng đồng bào dân tộc thiểu số, biên giới, hải đảo. Đối tượng 
nòng cốt được chính sách hỗ trợ là các chủ thể ở cơ sở. Cần mở rộng quyền tự chủ, 
chủ động cho cấp xã, thôn bản trong bảo tồn, phát huy và phát triển các giá trị văn hóa, 
kể cả việc thiết kế kiến trúc các thiết chế văn hóa, bảo vệ cảnh quan văn hóa nông 
thôn, trang thiết bị cho các thiết chế… (Nguyễn Thị Trà Vinh 2017; Nguyễn Thị 
Phương Châm 2022). Cần khắc phục tư duy dàn trải, bình quân, rập khuôn. Trong 
những năm tới, do tốc độ phát triển kinh tế - xã hội gắn liền với xu thế đô thị hóa, hội 
nhập quốc tế tăng mạnh, nên sự phân hóa xã hội, nhất là giữa đô thị và nông thôn, giữa 
đồng bằng và miền núi, giữa các dân tộc đông dân và dân tộc ít dân ngày càng tăng 
nhanh. Vì vậy, việc thể chế hóa nhiệm vụ phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền 
thống và phát triển các giá trị văn hóa mới để xây dựng NTM cần có những quy định 
cụ thể, chi tiết hơn đối với từng vùng, từng khu vực, nhằm tạo môi trường pháp lý lành 
mạnh, khuyến khích xã hội đầu tư, phát huy cao nhất tính tự chủ, tự quản của cộng 
đồng dân cư nông thôn. 

Đối với vùng trung du và miền núi phía Bắc, Đảng ta đã xác "Khai thác thế 
mạnh về bản sắc văn hóa và điều kiện thiên nhiên để phát triển du lịch cộng đồng, du 
lịch sinh thái"(26). Đây là vùng có các điều kiện tự nhiên và dân cư đặc thù, với nhiều 
dân tộc thiểu số sinh sống. Mỗi dân tộc có các giá trị văn hóa truyền thống khác nhau, 
tạo nên sự đa dạng văn hóa rất đặc trưng. Cần có chính sách đầu tư mạnh từ phía nhà 
nước để giúp đồng bào các dân tộc thiểu số bảo tồn, phát huy được bản sắc dân tộc, 
khai thác sự đa dạng văn hóa để phát triển du lịch. Cùng với phát triển du lịch, sẽ nâng 

26() Đảng Cộng sản Việt Nam, Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ XIII, tập 2, Nxb CTQGST, Hà Nội, 
2021, tr.115. 

25() Tại Quyết định số 1755/QĐ-TTg ngày 08/9/2016 của Thủ tướng Chính phủ 

24() Tại các Quyết định số 2054-TTg ngày 13/11/2014, Quyết định số 1355/QĐ-TTg ngày 14/8/2015 và Quyết định 
số 1400/QĐ-TTg ngày 18/8/2015 của Thủ tướng Chính phủ  

23() Tại Quyết định số 2164/QĐ-TTg ngày 11/11/2013 của Thủ tướng Chính phủ 

27 



cao các yếu tố văn minh tại cộng đồng, các giá trị văn hóa mới sẽ được đón nhận và 
đến lượt nó, chúng sẽ củng cố cho các giá trị truyền thống.  

Vùng Đồng bằng sông Hồng đang đi đầu trong xây dựng NTM. Đây là nơi lưu 
chứa đậm đặc các giá trị văn hóa truyền thống và đi đầu trong phát triển các giá trị văn 
hóa mới gắn với xây dựng NTM kiểu mẫu, tạo lập những " miền quê đáng sống". Quá 
trình đô thị hóa sẽ gia tăng mạnh  ở vùng này trong những năm tới, hình thành hình 
thái văn hóa nông - thị (agro - town) của NTM. Đó là một dạng kết nối nông thôn - đô 
thị, định hình trong hình thái nông - thị, tức là một đô thị về cơ bản vẫn là sản xuất 
nông nghiệp, có tiện nghi đô thị, có kinh doanh, buôn bán, giao lưu theo kiểu công 
nghiệp hóa, hiện đại hóa. Đây là cách thức đô thị hóa trong lòng một số vùng nông 
thôn trọng điểm có sự phát triển kinh tế - xã hội cao, tích hợp các yếu tố văn minh đô 
thị trong lòng văn hóa nông thôn, lối sống được tiếp cận theo chuẩn mực văn minh đô 
thị, nhưng không quá tương phản với nếp sống nông dân, nông nghiệp, nông thôn... 
Các chính sách ở đây cần đặc biệt nhấn mạnh đến bảo tồn và phát huy các giá trị văn 
hóa truyền thống, đạo đức, lối sống lành mạnh trong gia đình và xã hội, khắc phục xu 
hướng cực đoan chạy đua tiếp nhận các giá trị văn hóa từ bên ngoài một cách xô bồ, 
phản lại các giá trị tốt đẹp trong truyền thống của cộng đồng, nhất là du nhập các tiêu 
cực, tệ nạn xã hội vào sinh hoạt của cộng đồng, như: nghiện hút, ma túy, cờ bạc, mại 
dâm, bạo lực gia đình, nhà trường và xã hội. Đồng thời, coi trọng các chuẩn mực của 
văn minh đô thị, đề cao kỷ cương, luật pháp, tôn trọng cá nhân và lợi ích hợp pháp của 
công dân, thực hành các quy tắc, quy định trong ứng xử nơi công cộng, trong giao 
thông, xây dựng các tuyến đường xanh, sạch, đẹp; không lấn chiếm vỉa hè, lòng đường 
để sản xuất kinh doanh… 

Đối với vùng Bắc Trung Bộ và Duyên hải miền Trung, trong chiến lược phát 
triển giai đoạn tới đã nhấn mạnh: “Hình thành và phát triển các trung tâm du lịch biển, 
nghỉ dưỡng, lịch sử, tâm linh, di sản, sinh thái... mang tầm khu vực và quốc tế"(27). Việc 
xây dựng và hoàn thiện thể chế cần hướng đến gắn bảo tồn và phát huy tổng hợp các 
giá trị văn hóa với quá trình chuyển đổi cơ cấu kinh tế, phát triển kinh tế du lịch, chú 
trọng xây dựng mô hình làng văn hóa du lịch như ở huyện Nghi Xuân, tỉnh Hà Tĩnh... 
Đây là vùng các nguồn lực của người dân có hạn, cần có chính sách đột phá để khuyến 
khích sự tham gia của các doanh nghiệp, tạo nên những chuyển biến mạnh mẽ trong 
khai thác, phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển văn hóa mới, tạo nên 
các trung tâm du lịch văn hóa - lịch sử, du lịch văn hóa biển, du lịch nghỉ dưỡng, du 
lịch sinh thái... Đồng thời, cần các chính sách hỗ trợ cộng đồng dân cư tham gia bảo 
tồn, phát huy giá trị văn hóa truyền thống vùng ven biển, xây dựng các giá trị văn hóa 
mới mang tính đặc trưng của khu vực, phản ánh được nếp sống, lối sống của người dân 
miền Trung trong việc tạo lập môi trường văn hóa mới ở nông thôn.  

Đối với vùng Tây Nguyên, trong định hướng phát triển kinh tế - xã hội mà Đại 
hội XIII của Đảng nêu ra cũng nhấn mạnh đến “phát triển các trung tâm du lịch lớn, 
hình thành các tuyến du lịch chuyên đề đặc thù vùng Tây Nguyên...”. Đây cũng là 
vùng cần coi trọng khai thác các đặc điểm sinh thái - nhân văn gắn với tái cơ cấu kinh 

27() Đảng Cộng sản Việt Nam, Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ XIII, tập 2, Nxb CTQGST, 2021, tr.116, 
117. 

28 



tế. Các thể chế và chính sách cần thúc đẩy phát huy lợi thế văn hóa truyền thống của 
đồng bào các dân tộc thiểu số, nhất là không gian văn hóa kồng chiêng Tây Nguyên 
được UNESCO công nhận là di sản văn hóa thế giới. Tây Nguyên cũng là nơi tập 
trung kho tàng văn học truyền miệng gắn với Sử thi Tây Nguyên và hệ thống lễ hội 
dân gian phong phú, đặc sắc, độc đáo… Đó là những giá trị văn hóa truyền thống có 
vai trò đặc biệt trong việc xây dựng NTM bền vững khi được gắn kết với phát triển du 
lịch, dịch vụ… Việc kết nối phát triển các trung tâm du lịch lớn như Đà Lạt, Buôn 
Đôn, Pleiku với các tuyến du lịch chuyên đề trong vùng cần có sự tham gia tích cực 
của cộng đồng đồng bào dân tộc thiểu số, nhằm bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa 
tại các Nhà Rông và các bản làng, bảo tồn các khu vườn tượng nhà mồ, kiến trúc nhà 
truyền thống độc đáo của mỗi dân tộc, khai thác và phát huy các làng dệt thổ cẩm, các 
khu vực trồng và chế biến thảo dược… Các giá trị văn hóa mới cần được xây dựng ở 
đây gắn liền với xây dựng đời sống văn hóa, nếp sống văn minh, nhất là trong tổ chức 
đám cưới, đám tang, lễ hội, khắc phục các tập tục lạc hậu. Chính sách phát huy tổng 
hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới ở đây cần 
quan tâm đến đặc thù sinh hoạt văn hóa của đồng bào các dân tộc, nhu cầu văn hóa của 
cộng đồng, tránh áp đặt, "làm thay'', "làm hộ", hạn chế năng lực chủ động, sáng tạo và 
tham gia vào hoạt động văn hóa của đồng bào. 

Vùng Đông Nam Bộ có nhiều đô thị lớn, như: Thành phố Hồ Chí Minh, Đồng 
Nai, Bình Dương, Bà Rịa - Vũng Tàu. Đây là vùng có sự đa dạng về địa hình thiên 
nhiên rừng núi xen lẫn với đồng bằng, gò đồi, sông ngòi, biển cả; về loại hình cư trú 
của người dân tương ứng với địa hình thiên nhiên. Về sự đa dạng thổ nhưỡng, môi 
trường sinh thái, vừa giàu có về rừng nguyên sinh, nhiều thú và cây gỗ quý, vừa thuận 
lợi để trồng cây công nghiệp, vừa có vùng đồng bằng phù sa màu mỡ, vừa có vùng 
biển giàu tiềm năng về du lịch, khai thác thủy hải sản… Nơi đây cũng tập trung nhiều 
giá trị văn hóa truyền thống, giá trị văn hóa lịch sử cách mạng phong phú, đa dạng, với 
những đặc trưng riêng của điều kiện địa lý, sinh thái, nhân văn và môi trường. Các di 
sản văn hóa vật thể và phi vật thể ở đây rất phong phú, đa dạng, nhất là các lễ hội gắn 
liền với tín ngưỡng thờ Nữ thần, thờ Mẫu, như: lễ hội Diêu Trì Kim Mẫu ở Tây Ninh, 
lễ hội Bà Thiên Hậu ở Bình Dương, lễ hội tại Thiên Hậu cổ miếu ở Biên Hòa Đồng 
Nai, lễ hội Nghinh cổ tại Long Hải, Bà Rịa - Vũng Tàu… Bên cạnh đó, Đông Nam Bộ 
cũng là nơi có nhiều di tích lịch sử cách mạng được xây dựng, nổi tiếng như Địa đạo 
Củ Chi, Rừng Sác, di tích Bù Đăng, Bù Đốp, Sóc Bom Bo, căn cứ Tà Thiết (Bình 
Phước), Tòa thành Cao Đài (Tây Ninh), Khu di tích cách mạng Trung ương cục miền 
Nam (Tây Ninh)… Chính sách về văn hóa ở đây, trước hết cần ưu tiên quảng bá, giới 
thiệu các giá trị văn hóa truyền thống cách mạng, phát huy các giá trị văn hóa này 
trong xây dựng NTM bền vững, đồng thời nhấn mạnh đến việc sáng tạo các giá trị văn 
hóa mới gắn kết với xu thế đẩy mạnh công nghiệp hóa, hiện đại hóa, đô thị hóa và hội 
nhập, tạo nên sự đổi mới năng động, sáng tạo ở nông thôn ở gần các trung tâm công 
nghiệp và đô thị lớn, hiện đại, có mức sống và nhu cầu văn hóa cao. 

Vùng Đồng bằng sông Cửu Long có lợi thế về nuôi trồng, sản xuất thủy sản, 
cây ăn quả, lương thực gắn với công nghiệp chế biến, thị trường tiêu thụ, xây dựng 
thương hiệu sản phẩm. Đây là khu vực có thế mạnh về du lịch sinh thái, du lịch biển 

29 



và du lịch văn hóa lễ hội, du lịch biển đảo. Đồng bằng sông Cửu Long là nơi hội tụ, 
giao thoa của nhiều nền văn hóa ở Việt Nam, trong đó tiêu biểu là văn hóa của ba dân 
tộc Kinh - Chăm - Khmer. Minh chứng cho sự giao thoa này thể hiện rõ ở những đền, 
miếu, ngôi chùa lâu đời, như: chùa Dơi ở Sóc Trăng, chùa Vàm Ray, chùa Âng ở Trà 
Vinh… Các di sản văn hóa vật thể và phi vật thể ở khu vực này rất phong phú, đa 
dạng. Các lễ hội nổi tiếng, như: Lễ hội Tống Ôn (tống tiễn, xua đuổi tà khí, dịch bệnh) 
diễn ra ở nhiều địa phương như Cần Thơ, An Giang, Vĩnh Long, Long An…; Lễ hội 
đua bò Bảy Núi của đồng bào Khmer ở An Giang; Lễ hội Bà Chúa xứ núi Sam ở Châu 
Đốc; Lễ hội Đôn Ta - của đồng bào Khmer (Lễ hội xá tội vong nhân); Lễ tết Khmer 
Chol Chnan Thmay (là lễ tết lớn nhất của người Khmer diễn ra trong ba ngày liên tục); 
Lễ hội Kỳ Yên (lễ hội cung đình ở khắp làng quê Nam Bộ); Lễ hội cúng Trăng Ok Om 
Bok; Lễ hội Kathina (lễ hội dâng bông, dâng y cà sa của người dân Khmer tỉnh Sóc 
Trăng)… Các giá trị văn hóa truyền thống của đồng bào các dân tộc trong vùng được 
bảo tồn và gắn kết với các lễ hội quan trọng này. Đồng bằng sông Cửu Long cũng là 
nơi hội tụ Đờn ca tài tử, các khu vườn cây trái miệt vườn sông nước, các chợ nổi trên 
sông và nền văn hóa ẩm thực đa dạng, hấp dẫn. Các chính sách cần ưu tiên cho bảo tồn 
và phát huy giá trị văn hóa truyền thống đặc sắc, độc đáo của các dân tộc ở đây, chú ý 
sự hỗn dung, giao thoa văn hóa giữa đồng bào Kinh, Khmer, Hoa và Chăm. Ở đây, cần 
tiếp thu kinh nghiệm của Làng văn hóa du lịch huyện Chợ Lách, tỉnh Bến Tre để nhân 
rộng mô hình xây dựng NTM bền vững. 

g) Tăng cường đầu tư nguồn lực cho phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 

Với vai trò ngày càng tăng của văn hóa đối với xây dựng NTM, trong giai đoạn 
tới, cần tăng cường đầu tư nguồn lực cho phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền 
thống và phát triển các giá trị văn hóa mới. Đảng ta đã nhấn mạnh phải quan tâm đầu 
tư đúng mức để phát triển văn hóa, từng bước thu hẹp khoảng cách về hưởng thụ văn 
hóa giữa thành thị và nông thôn, giữa các vùng, miền và các giai tầng xã hội(28). Tư 
tưởng chỉ đạo cơ bản của Đảng là tăng mức đầu tư cho văn hóa tương đương với tốc 
độ tăng trưởng kinh tế hàng năm. Theo tinh thần này, đầu tư các nguồn lực để phát huy 
tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong 
xây dựng NTM cần phải chú ý một số điểm sau: 

Trước hết, cần chú trọng đầu tư nguồn nhân lực. Thực tế cho thấy nguồn nhân 
lực văn hóa ở cấp xã, thôn, bản đều thiếu và yếu cả về tri thức và kinh nghiệm bảo tồn, 
phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới. Mỗi xã 
chỉ có một cán bộ văn hóa phụ trách hoạt động Trung tâm văn hóa xã. Các thôn, ấp chỉ 
có ban chủ nhiệm câu lạc bộ. Công tác đào tạo, bồi dưỡng đội ngũ này chưa được quan 
tâm. Chế độ, chính sách đãi ngộ đối với người làm công tác văn hóa cơ sở rất thấp. 
Nếu chỉ dựa vào lòng nhiệt tình, sự cống hiến thì khó tạo được đội ngũ cán bộ cơ sở có 
chuyên môn, làm việc lâu dài. Vì vậy, Nhà nước cần đẩy mạnh đào tạo, bồi dưỡng và 
đãi ngộ thỏa đáng đội ngũ cán bộ làm văn hóa ở cơ sở. 

Về nguồn lực tài chính, bên cạnh thực hiện mức đầu tư cho văn hóa tương 
đương với tăng trưởng kinh tế hàng năm, Nhà nước cần có chính sách khuyến khích 

28() Nguồn: Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ XIII của Đảng Cộng sản Việt Nam. 

30 



các doanh nghiệp, nhà hảo tâm, các tổ chức xã hội tham gia vào phát huy tổng hợp các 
giá trị văn hóa trong xây dựng NTM. Hiện nay, mức đầu tư kinh phí cho các Trung 
tâm văn hóa xã bình quân khoảng chục triệu đồng/năm; các thôn, ấp khoảng 4 triệu 
đồng/năm. Nhiều vùng ở khu vực đồng bào dân tộc thiểu số, vùng biên giới còn thấp 
hơn. Vì vậy, cần tăng cường trách nhiệm cho các địa phương trong nâng cao mức đầu 
tư lên gấp rưỡi hoặc gấp đôi hiện nay. Cần đổi mới cơ chế huy động các doanh nghiệp, 
tổ chức xã hội hỗ trợ cho hoạt động văn hóa cơ sở. Các nguồn lực này cần được công 
khai hóa, quản lý minh bạch, đảm bảo hiệu quả, hướng đến phát huy và khai thác các 
giá trị văn hóa để xóa đói giảm nghèo, tăng trưởng kinh tế, đáp ứng nhu cầu văn hóa 
tinh thần của cộng đồng dân cư. 

Về nguồn lực đất đai, chính quyền các cấp cần tạo điều kiện quỹ đất để xây 
dựng các thiết chế văn hóa, như: nhà văn hóa, câu lạc bộ, phòng họp cộng đồng, thư 
viện hay tủ sách, sân thể thao, trung tâm vui chơi giải trí, công viên... cho cư dân địa 
phương, đặc biệt là các thiết chế văn hóa phục vụ nhu cầu của thanh, thiếu niên và học 
sinh, nhất là học sinh nội trú. 

Thực tế cho thấy(29), đa số các thiết chế văn hóa ở các cấp xã, thôn, bản đều hẹp, 
thiếu trang thiết bị. Bên cạnh cơ chế về quỹ đất, chính quyền địa phương cần trao 
quyền cho cộng đồng cư dân trong thiết kế các công trình văn hóa cộng dồng, mua 
sắm các trang thiết bị thiết thực phục vụ cộng đồng, tránh lãng phí, tiêu cực. 

Nhìn chung, việc đầu tư các nguồn lực phải đồng bộ, toàn diện, tính đến đặc 
điểm cụ thể của từng địa phương, dân tộc, đảm bảo đầu tư phù hợp, có trọng tâm, 
trọng điểm, tránh dàn trải, hình thức, lãng phí. Mặt khác, cần đổi mới phương thức và 
nội dung quản lý  hoạt động của các thiết chế văn hóa cộng đồng thôn, bản, ấp; có chế 
độ đãi ngộ thỏa đáng với những người quản lý thiết chế văn hóa, phát huy hiệu quả 
hoạt động của các thiết chế này. 

h) Đẩy mạnh hoàn thiện và sử dụng có hiệu quả các thiết chế văn hóa 

Hệ thống thiết chế văn hóa truyền thống ở nông thôn nước ta chủ yếu là hệ 
thống đình, đền, chùa, hội quán, nhà rông, nhà dài và các hoạt động văn hóa dân gian, 
tập tục tập trung quanh các công trình này. Đây là nơi vừa diễn ra các sinh hoạt văn 
hóa thế tục, vừa liên quan đến sinh hoạt tín ngưỡng, tôn giáo của cư dân. Trong đổi 
mới hiện nay, nhiều thiết chế văn hóa, tôn giáo đã được xếp hạng, được trùng tu, tôn 
tạo để đáp ứng nhu cầu văn hóa tinh thần của Nhân dân. 

Các thiết chế văn hóa mới được xây dựng gần đây, như: nhà văn hóa, bưu điện 
văn hóa, phòng học cộng đồng, thư viện, phòng truyền thống, câu lạc bộ, sân thể thao, 
công viên, trung tâm vui chơi giải trí...  

Hệ thống thiết chế văn hóa truyền thống và văn hóa mới này là "cốt vật chất" để 
người dân đến đây tham gia các sinh hoạt văn hóa, thỏa mãn nhu cầu tinh thần. Trước 
tình trạng nhiều nơi, đặc biệt là vùng đồng bào dân tộc thiểu số còn thiếu các thiết chế 
văn hóa, hoặc các thiết chế văn hóa chưa được sử dụng có hiệu quả, việc tiếp tục đầu 
tư xây dựng và hoàn thiện hệ thống thiết chế văn hóa, đổi mới phương thức hoạt động 

29() Theo kết quả điều tra, khảo sát của các đề tài Lê Thị HIền (2021) và Nguyễn Thị Phương Châm (2022) 

31 



để nâng cao hiệu quả sử dụng các thiết chế là giải pháp cấp thiết đặt ra hiện nay. Một 
mặt cần rà soát lại các tiêu chí về văn hóa và những hướng dẫn có liên quan30 để điều 
chỉnh, xử lý triệt để những bất cập, chưa phù hợp với các điều kiện đa dạng, đặc thù  
của nhiều địa phương. Trong đó, cần nhấn mạnh hơn đến vai trò của các thiết chế văn 
hóa, tập tục truyền thống (Nguyễn Thị Phương Châm 2022). 

Việc trùng tu, tôn tạo các thiết chế văn hóa truyền thống cần chú ý đến tính lịch 
sử - cụ thể, tôn trọng sự toàn vẹn của di sản, không nên "làm mới" di sản hoặc làm 
biến dạng di sản. Đối với các thiết chế văn hóa mới, cần chú ý nhu cầu thực tế của 
cộng đồng dân cư để xác định đặc điểm kiến trúc xây dựng, quy mô xây dựng cho hợp 
lý, tránh đầu tư tràn lan, bình quân, vừa lãng phí, vừa ít hiệu quả sử dụng. Cần coi 
trọng cách tiếp cận “người trong cuôc”, tránh áp đặt (Nguyễn Thị Phương Châm 
2022). 

Trong quá trình xây dựng, trùng tu, nâng cấp và hoàn thiện các thiết chế văn 
hóa truyền thống và các thiết chế văn hóa mới, cần chú ý đến đặc trưng thiết chế văn 
hóa gắn với các vùng, miền và vùng đồng bào dân tộc thiểu số. Ở đồng bằng Bắc Bộ, 
đình làng có vai trò đặc biệt trong đời sống cộng đồng. Hiện nay, đình làng đã được bổ 
sung thêm một số chức năng mới, không chỉ để tổ chức các sự kiện, lễ hội truyền 
thống - lịch sử, mà còn là nơi diễn ra các sự kiện văn hóa mới, như: liên hoan văn 
nghệ, điểm sinh hoạt các câu lạc bộ cờ vua, cờ tướng, bóng bàn, bóng chuyền, dân ca, 
dân vũ… Tương tự, nhà văn hóa xã, thôn có thể là phòng truyền thống, lưu giữ các kỷ 
vật, trưng bày các tư liệu về quê hương để giáo dục truyền thống.  

Sự tích hợp các giá trị văn hóa truyền thống và các giá trị văn hóa mới trong 
không gian thiết chế văn hóa như nói trên là xu thế chung. Điều này cũng tương tự xảy 
ra đối với ngôi chùa của đồng bào Khmer Nam Bộ. Mọi sinh hoạt văn hóa tâm linh và 
thế tục đều diễn ra ở ngôi chùa Khmer liên quan đến vòng đời của con người. Nhà 
Rông ở Tây Nguyên là nơi hội tụ nhiều loại sinh hoạt văn hóa truyền thống và văn hóa 
đương đại, như: biểu diễn cồng chiêng Tây Nguyên, liên hoan văn nghệ làng bản, tổ 
chức triển lãm tượng, triển lãm sản phẩm dệt thổ cẩm và các hoạt động văn hóa 
khác…  Điều này phản ánh sự chuyển hóa, giao thoa, đan xen giữa các giá trị văn hóa 
truyền thống và giá trị văn hóa mới một cách phong phú, linh hoạt và uyển chuyển. 

Sự tích hợp nhiều chức năng, mở rộng nội dung, phương thức hoạt động của 
các thiết chế văn hóa truyền thống và các thiết chế văn hóa mới sẽ góp phần thu hút 
đông đảo sự quan tâm tham gia của người dân địa phương. Bên cạnh các thiết chế 
cứng, cũng cần chú ý đến các “thiết chế văn hóa mềm” , thiết chế mang tính phi vật thể 
như dòng họ, hội quán, hàng phường, vai trò của những nhân vật có uy tín như già 
làng trong tộc người ở Tây Nguyên, thày mo, thày cúng, thày Tào, thày Then của đồng 
bào Tày, Nùng, thày Shaman đối với người Mông (Nguyễn Thị Phương Châm 2022).  
Để phát huy vai trò, hiệu quả của các thiết chế văn hóa truyền thống và văn hóa mới 
trong xây dựng NTM bền vững, cần tôn trọng nhu cầu văn hóa của người dân, lấy nhu 
cầu văn hóa của người dân làm cơ sở để thay đổi nội dung và phương thức hoạt động, 

30() Các tiêu chí số 6 về cơ sở vật chất văn hóa và tiêu chí 16 về văn hóa trong Bộ tiêu chí quốc gia xây dựng nông 
thôn mới và Hướng dẫn số 4688/HD-BVHTTDL ngày 14/11/2016 của Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch về thực hiện các tiêu 
chí văn hóa này.  

32 



khắc phục xu hướng áp đặt một chiều từ trên xuống. 

i) Gắn kết chặt chẽ giữa phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa với các mục 
tiêu phát triển kinh tế, xã hội, môi trường và nâng cao chất lượng cuộc sống người 
dân trong xây dựng nông thôn mới bền vững 

Đây là giải pháp bao trùm để văn hóa thực sự là nền tảng tinh thần của xã hội, 
là sức mạnh nội sinh, động lực thúc đẩy phát triển KTXH; phát triển văn hóa gắn chặt 
với tăng trưởng kinh tế.  

Ở đây, phải gắn kết cả trong nhận thức và kế hoạch thực hiện. Phát huy tổng 
hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây 
dựng NTM phải được đặt trong toàn bộ chương trình, kế hoạch phát triển kinh tế - xã 
hội của địa phương. Các hoạt động văn hóa phải góp phần vào xóa đói giảm nghèo, 
tăng trưởng kinh tế, tham gia đảm bảo an sinh xã hội, duy trì kỷ cương, đảm bảo an 
ninh trật tự, bảo vệ môi trường, củng cố an ninh quốc phòng. Việc phát huy tổng hợp 
các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới phải tham gia tích 
cực vào củng cố khối đại đoàn kết toàn dân, thực hiện tốt phong trào "thi đua yêu 
nước", "phong trào toàn dân đoàn kết xây dựng đời sống văn hóa" ở nông thôn, xây 
dựng gia đình văn hóa, làng bản, phuôm sóc văn hóa. Đồng thời, tham gia tích cực vào 
cuộc đấu tranh chống các tiêu cực xã hội và tệ nạn xã hội, chống biểu hiện "tự diễn 
biến", "tự chuyển hóa" trong nội bộ; đấu tranh bảo vệ nền tảng tư tưởng của Đảng, bảo 
vệ chế độ, phản bác lại các luận điệu sai trái, thù địch, các âm mưu, thủ đoạn lợi dụng 
vấn đề tôn giáo, dân tộc để gây chia rẽ, chống phá sự nghiệp đổi mới. 

Về bản chất, việc phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát 
triển các giá trị văn hóa mới, chính là phát huy các nguồn lực văn hóa truyền thống và 
đương đại để xây dựng NTM bền vững. Thực tế cho thấy, các giá trị văn hóa truyền 
thống và văn hóa mới đều tác động tích cực đến phát triển kinh tế, trọng điểm là du 
lịch nông thôn. Có nhiều mô hình gắn kết thành công văn hóa với phát triển du lịch ở 
các tỉnh Sơn La, Cao Bằng, Lào Cai, Thái Nguyên, Bến Tre, Cần Thơ, An Giang, Kiên 
Giang, Đồng Tháp, Sóc Trăng, Hà Tĩnh, Thanh Hóa, Nam Định, Ninh Bình… Nghĩa 
là, ở vùng miền nào, dân tộc nào cũng đều có lợi thế này. Trong giai đoạn sau năm 
2021, cần tạo nhiều điều kiện thuận lợi hơn để các giá trị văn hóa truyền thống và văn 
hóa mới thực sự trở thành một trong những nguồn lực đột phá, khơi dậy sức mạnh và 
tiềm năng của nông thôn cho xây dựng NTM bền vững. 

Trong Hướng dẫn của Bộ Văn hóa - Thể thao và Du lịch về thực hiện tiêu chí số 
16 đã xác định: Các xã được công nhận NTM giai đoạn 2016-2020 phải có từ 70% số 
thôn, làng, ấp, bản đạt chuẩn danh hiệu văn hóa trở lên. Tiêu chuẩn khu dân cư văn 
hóa được xác định khá rộng, bao trùm cả lĩnh vực kinh tế, văn hóa, xã hội, môi trường, 
trật tự an toàn xã hội, đảm bảo an ninh chính trị.  

Trong giai đoạn 2021-2025, cần tiếp tục thực hiện đầy đủ các nội dung trong 
các tiêu chí trên, đồng thời căn cứ vào điều kiện cụ thể của từng vùng, từng miền, từng 
địa phương để điều chỉnh nâng cao chỉ tiêu lên cho phù hợp với tốc độ phát triển của 
mỗi địa phương. Nhìn chung, các giá trị văn hóa truyền thống và các giá trị văn hóa 
mới đã được phản ánh khá đậm nét trong các chỉ tiêu của khu dân cư văn hóa này. Tuy 

33 



nhiên, cũng cần bổ sung chỉ tiêu đánh giá về sự hài lòng của người dân tại các khu vực 
dân cư nhằm phấn đấu để xây dựng NTM trở thành những vùng quê đáng sống, đem 
lại hạnh phúc cho mọi người và trở thành niềm tự hào của mỗi người về vùng quê của 
mình. 

Trên đây là gợi ý các giải pháp cơ bản để phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 
truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng NTM bền vững giai 
đoạn 2021 - 2025. Việc thực hiện đồng bộ và toàn diện các giải pháp trên sẽ góp phần 
tăng cường nguồn lực nội sinh quan trọng, làm động lực xây dựng NTM bền vững. 
Việc triển khai cụ thể các giải pháp này cần linh hoạt, sáng tạo, tùy vào điều kiện cụ 
thể của từng địa phương, từng thời điểm, trách cực đoan, duy ý chí./. 

34 


	Chuyên đề 12:​NÂNG CAO CHẤT LƯỢNG ĐỜI SỐNG VĂN HÓA NÔNG THÔN, BẢO TỒN CÁC GIÁ TRỊ VĂN HÓA TRUYỀN THỐNG 
	1. Văn hóa và giá trị văn hóa 
	2. Giá trị văn hóa truyền thống 
	3. Giá trị văn hóa mới 
	4. Văn hóa trong xây dựng nông thôn mới 
	a) Nông thôn mới bền vững từ góc nhìn văn hóa 
	b) Các giá trị văn hóa với xây dựng con người và môi trường văn hóa 
	c) Các giá trị văn hóa với xây dựng đời sống tinh thần của cư dân 
	d) Các giá trị văn hóa với phát triển kinh tế - xã hội ở nông thôn 
	đ) Vai trò các giá trị văn hóa trong giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa dân tộc, mở rộng hội nhập quốc tế 

	1. Bảo tồn và phát huy các giá trị văn hóa truyền thống trong xây dựng nông thôn mới 
	a) Bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa truyền thống 
	b) Nhận diện các giá trị văn hóa truyền thống Việt Nam 
	c) Các giá trị văn hóa truyền thống cần phát huy trong xây dựng nông thôn mới 

	2. Phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới 
	a) Phát triển các giá trị văn hóa mới 
	b) Tác động của kinh tế thị trường đến văn hóa nông thôn Việt Nam 
	c) Những giá trị văn hóa mới cần phát triển trong xây dựng nông thôn mới 

	1.5. Mối quan hệ giữa phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới 
	a) Sự chuyển hóa giá trị văn hóa truyền thống và giá trị văn hóa mới ở nông thôn 
	b) Phát huy các giá trị văn hóa truyền thống và các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới bền vững 

	1. Nhận thức còn nhiều bất cập 
	2. Biến đổi phức tạp của các giá trị văn hóa 
	3. Các vấn đề trong phối hợp giữa các chủ thể 
	4. Các vấn đề về đầu tư nguồn lực 
	5. Lúng túng trong đúc kết, xây dựng mô hình chuẩn 
	6. Vấn đề về tính đặc thù của các nhiệm vụ văn hóa trong xây dựng nông thôn mới 
	7. Vấn đề về vai trò lãnh đạo, trách nhiệm quản lý của cấp ủy đảng và chính quyền các cấp 
	1. Các xu thế biến đổi giá trị văn hóa trong giai đoạn tới 
	a) Xu thế ngày càng quay về đề cao các giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc, địa phương 
	b) Xu thế hướng ngoại, hướng ra khu vực và quốc tế 
	c) Xu thế đa dạng hóa, chuyên nghiệp hóa và linh hoạt hóa gắn liền với đổi mới sáng tạo trong văn hóa 
	d) Xu hướng gắn kết văn hóa với kinh tế, khai thác tài nguyên văn hóa, nguồn lực văn hóa để phát triển kinh tế - xã hội  
	đ) Xu hướng biến đổi văn hóa, gắn kết giữa văn hóa và chính trị tạo nên các định hướng giá trị con người về quốc gia, dân tộc 

	2. Định hướng và giải pháp phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới bền vững  
	a) Đề cao khát vọng đổi mới sáng tạo, khơi dậy các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới  
	b) Đặt mục tiêu thực hiện thành công Chương trình xây dựng nông thôn mới lên hàng đầu 
	c) Phát huy vai trò, chú trọng sự thống nhất, đồng thuận của các chủ thể xây dựng nông thôn mới 
	d) Phù hợp với hoàn cảnh lịch sử, đặc điểm kinh tế, xã hội của địa phương 
	đ) Nâng cao nhận thức của xã hội về phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa truyền thống và phát triển các giá trị văn hóa mới trong xây dựng nông thôn mới 
	e) Hoàn thiện thể chế, chính sách phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 
	g) Tăng cường đầu tư nguồn lực cho phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa 
	h) Đẩy mạnh hoàn thiện và sử dụng có hiệu quả các thiết chế văn hóa 
	i) Gắn kết chặt chẽ giữa phát huy tổng hợp các giá trị văn hóa với các mục tiêu phát triển kinh tế, xã hội, môi trường và nâng cao chất lượng cuộc sống người dân trong xây dựng nông thôn mới bền vững 



