
Cultura Brasileira. 

O que faz a Cultura brasileira, Brasileira? 
Gláucia Buratto Rodrigues de Mello1 

 

Parodiando um título do antropólogo Roberto DaMatta (O que faz o brasil, 

Brasil?), que traz alguns ensaios nos quais ele apresenta e discute aspectos que, no 

entender dele, contribuem para a construção da identidade brasileira, neste meu ensaio, 

apresento alguns parâmetros que nos ajudam a pensar o que faz a Cultura brasileira, 

Brasileira.  

Os primeiros anos do Brasil republicano foram marcados por uma preocupação 

sobre a compreensão e a constituição do Brasil como uma unidade 

político-geográfico-cultural. Esforços intelectuais influenciados pelas tendências 

teóricas daquele final do século XIX buscaram, primeiro, forjar uma unidade e depois, 

fixar a realidade sociocultural do Brasil através de retratos oportunos.   

Numa entrevista para o documentário “Intérpretes do Brasil”, realizado em 

2001-2, apresentando quinze entrevistas com pesquisadores brasileiros, especialistas em 

História, Geografia e Cultura no Brasil, o antropólogo mineiro Darcy Ribeiro 

(1922-1997) declarou que o que caracteriza o Brasil é o milagre de sermos uma nação 

unificada, havendo tanta diversidade. No entender dele, seria razoável que tivéssemos 

no Brasil várias nações.  

A Literatura brasileira sugere pensarmos a cultura brasileira no plural, ou seja, 

como um conjunto de culturas diferenciadas, formadas por um povo diverso e híbrido, 

mantendo cada uma delas os seus próprios traços e realçando que somos, na verdade, 

uma nação complexa, pluriétnica, multicultural, traduzindo enorme riqueza humana. 

A nossa História conta que já se quis que fôssemos um povo de cor branca; 

depois, que fôssemos o “amálgama de três raças” e, atualmente, a Constituição da 

República Federativa do Brasil, de 1988, ratifica: o Brasil é pluriétnico, levando em 

conta o respeito à nossa profunda diversidade cultural e o entendimento da necessidade 

de convívio de várias identidades regionais, reunidas de forma mais ou menos 

harmoniosa, formando uma nação, na qual se fala oficialmente uma mesma língua 

1 Antropóloga e socióloga, doutora, pesquisadora, coordenadora das atividades de iniciação científica da 
Pró-reitoria de Inovação e Desenvolvimento Socioeducacional no UNIPAC - Barbacena-MG; 2020. 

1 
 



portuguesa-brasileira e mais de uma centena de outras línguas indígenas. Podemos, 

portanto, começar a responder à questão deste ensaio, dizendo que a diversidade cultural 

é uma característica, talvez a mais importante para a identidade brasileira.   

O ser humano é essencialmente um ser de cultura. O longo processo da evolução 

das espécies, incluindo-se o processo da humanização, teve início, conforme sabemos, 

há milhares de anos atrás, constituído, fundamentalmente, por adaptações e 

transformações do meio natural em meio social através da cultura. No curso desta 

evolução, nossos ancestrais valeram-se de observação, discernimento e criatividade, 

assimilando e sedimentando informações, adquirindo e formando conhecimentos na 

medida dos diversos contextos da realidade imediata em que cada grupo humano se 

estabeleceu. Conhecimentos que foram sendo utilizados e transmitidos ao longo das 

gerações até os nossos dias, fornecendo matéria-prima e elementos para a criação de 

métodos de pesquisa para a Ciência moderna. Desta forma, vimos transformando, à 

nossa maneira, o universo natural em universo cultural e transcendente, adotando as 

diversas visões de mundo, sistemas simbólicos e de crenças, práticas rituais e 

organizações sociais e culturais que atendem a cada uma das diversas etnias. A cultura 

aparece, assim, como um bem social que se coloca entre o ser humano biológico e o seu 

meio natural, apresentando-se em numerosas variantes.  

Nesse sentido, estamos entendendo Cultura como um conceito antropológico 

bastante amplo, relativo à competência humana em transformar e explicar o mundo que 

transcende a realidade imediata e que inclui vários aspectos, as diversas explicações 

para o mundo incompreendido e transcendente, e constituindo-se na diversidade de 

línguas, práticas e costumes, festas e cerimoniais ritualísticos, formas de arte, 

modalidades culinárias e indumentárias, sistemas produtivos agrícolas, artesanais, de 

caça, pesca e coleta, enfim, em formas específicas de organizações social, política, 

econômica, religiosa, tecnológica e artística, particularizadas e diferenciadas. A cultura 

inclui, grosso modo, tudo aquilo que envolve uma “produção” humana que transforma a 

Natureza para o bem viver.  

Várias são as maneiras de apresentar e interpretar o desenvolvimento da cultura 

brasileira. Para este modesto ensaio, decidi por destacar alguns temas e traços 

inspirados por preocupações políticas e orientações teóricas marcadas por determinados 

períodos e determinados autores, entre outros.  

2 
 



Quando os exploradores e missionários europeus invadiram a Terra Brasilis, 

encontraram um continente de natureza exuberante, habitado por “silvícolas” que, por 

equívoco, foram denominados “índios”, conforme sabemos, e que a literatura 

antropológica corrige para “indígenas” (gente do lugar). O volume do contingente 

humano indígena brasileiro do então século XVI pode ser apenas estimado, na ordem de 

alguns milhões de diferentes povos falando suas respectivas línguas. O continente então 

invadido passou a receber um contingente crescente de forasteiros, firmando-se como 

colônia portuguesa, valendo-se da mão-de-obra escrava indígena e, logo, do aporte de 

escravos vindos da África para a exploração dos recursos naturais locais, conforme 

sabemos.  

Cada uma dessas matrizes étnicas era constituída, por sua vez, por uma grande 

diversidade de diferentes povos, que aqui se “encontraram” e passaram a misturar-se. 

Todos eles estão naturalmente presentes no nosso caldo cultural desde então, no nosso 

passado nem tão longínquo, mas quase esquecido. Pulemos junto com a História para 

1889, quando foi proclamada a República do Brasil. 

O século XIX foi um período pulsante de importantes descobertas e revoluções 

científicas e sociais no mundo, trazendo novas tendências filosóficas, políticas e 

econômicas. Nas ciências humanas e sociais, foram muito importantes as influências 

teóricas e filosóficas do Positivismo de Comte (1855) e do Evolucionismo de Darwin 

(1859). A República Brasileira nascia nesse horizonte, fortemente influenciada por 

ideais intelectuais europeus, altamente etnocêntricos, que orientaram intelectuais 

brasileiros para que o Brasil se tornasse uma nação moderna, nos moldes europeus, 

inspirada por ideais de Ordem e Progresso. Animados por estas orientações, os 

intelectuais da época buscaram uma definição moderna para a nação brasileira com a 

apresentação de um país livre, uma nação próspera, formada por um povo cordial.  

Uma forma de ideologia que ficou conhecida como “Darwinismo social” 

estabeleceu qualidades morais e sociais para a humanidade. Estudos científicos sobre o 

que então se concebeu como “raças humanas” constituíram capítulo importante para a 

nascente Antropologia. Na época, buscaram em determinantes biológicos e geográficos 

os traços definidores de três raças humanas: branca, amarela/vermelha e negra; e, 

tomando como critério o avanço ou o atraso tecnológico de cada uma delas, 

promoveram um escalonamento de desenvolvimento humano.  

3 
 



Desta forma, classificaram e hierarquizaram “raças”, de forma a justificar 

relações humanas desiguais de dominação e subordinação. As “diferenças raciais” 

constituíram uma ferramenta ideológica para justificar diferenças culturais, gerando 

relações racistas tão fortemente enraizadas que persistem hoje ainda. As “raças” foram 

definidas por características fenotípicas (cor da pele, tamanho e formato do crânio, tipo 

de nariz, de cabelos, proporções físicas) e por localização geográfica, determinando o 

avanço ou o atraso tecnológico.  

Cientificamente, o racismo foi inventado naquele século XIX como um dogma 

para afirmar a desigualdade entre os povos, com a superioridade da raça branca sobre as 

outras. Além disso, mais do que a constatação dessas diferenças aparentes e 

tecnológicas, o que de fato caracterizou o “racismo europeu” foi o horror à 

miscigenação. No final da época imperial do Brasil, D. Pedro II tinha no cônsul francês 

que residiu no Rio de Janeiro, o conde de Gobineau (1816-1882), um interlocutor que 

ficou famoso por suas ideias, tão “iluminadas” quanto equivocadas, publicadas no seu 

Ensaio sobre a desigualdade das raças humanas (1854). Ali, fornido por uma ideologia 

autoritária e etnocêntrica, desenvolveu suas teorias raciais “à europeia”, reprovando o 

que ele entendia como uma degeneração resultante da mistura de “raças” diferentes, 

profetizou que o Brasil levaria menos de 200 anos para se acabar como povo porque a 

nossa sociedade  permitia a mistura insana de “raças”. Para o conde francês e para a 

elite brasileira daquele período, a mistura de “raças” seria a ruína biológica e moral do 

povo brasileiro, um empecilho para que o Brasil alcançasse o esplendor da civilização 

europeia, com a formação de um povo brasileiro nos moldes europeus.  

E o que alguns dos mais respeitados pesquisadores e pensadores brasileiros têm 

dito sobre toda essa construção ideológica? 

Renato Ortiz retomou as teorias racistas do final do século XIX e início do 

século XX que nortearam as interpretações da cultura brasileira; valendo-se dos 

trabalhos de três pesquisadores do período, autores que se dedicaram ao estudo 

etnográfico da sociedade brasileira e cujos trabalhos resultaram em discursos 

paradigmáticos para os estudos de identidade social brasileira: Silvio Romero, Nina 

Rodrigues e Euclides de Cunha.  

À maneira do antropólogo Roque Laraia, que analisou e fez a crítica sobre a 

ausência de fundamentos etnográficos e científicos para a sustentação de determinantes 

biológicos e geográficos para a explicação da desigualdade e diversidade cultural, Ortiz 

4 
 



criticou a “implausibilidade” dos parâmetros epistemológicos de meio e raça, usados 

por autores e intelectuais brasileiros da virada dos séculos XIX e XX para justificar o 

“atraso” do povo brasileiro em relação ao europeu.  

A existência das “três raças” bem diferenciadas na formação do povo brasileiro 

constituía um problema para aquele momento da construção de uma nação brasileira. 

São deste período duas orientações racistas importantes: a “teoria do branqueamento do 

povo brasileiro” e o “mito das três raças”. A “teoria do branqueamento” da população 

brasileira esteve em voga a partir de 1870 e durou até 1930, fortemente influenciada 

pelas ideias de Gobineau, apostou na adoção de política favorável à imigração de 

europeus ao Brasil. Acreditaram assim que, dentro de três ou quatro gerações, o Brasil 

seria branco. Já o “mito das três raças” ou, como melhor definiu Roberto da Matta, a 

“fábula das três raças”, foi inventada para um povo brasileiro formado pelo “encontro 

harmonioso” de três raças constituintes.  

Pelo “branqueamento da raça”, encontramos o sergipano, formado em Direito, 

filósofo, crítico literário e político Sylvio Romero (1851-1914). Avesso igualmente à 

miscigenação racial, o médico baiano Raymundo Nina Rodrigues (1862-1906) tomou 

bases biológicas para sobredeterminar comportamentos culturais, mas teve o grande 

mérito de realizar os primeiros estudos sobre a população afrobrasileira que permitiram 

admitir-se a “raça” negra na constituição do povo brasileiro; são dele os primeiros 

estudos sobre as religiões afrobrasileiras e sobre o fenômeno social de sincretismo com 

base em pesquisa etnográfica realizada entre negros baianos. Já o engenheiro e geógrafo 

fluminense, autor d’Os sertões, Euclides da Cunha (1866-1909), igualmente 

influenciado por ideais positivistas, apostou, no entanto, que o Brasil mestiço era viável. 

Para tanto, destacou a valentia e a honra do sertanejo ("O sertanejo é antes de tudo um 

forte”). No seu entender, a cultura sertaneja era uma forma estabilizada de mestiçagem 

do índio com o branco, formando o que poderia ser a base da “raça brasileira”, 

representada pelo tipo mestiço, moreno.  

Com ideias mais originais, apesar de menos proeminente, Ortiz destaca a 

importância de um contemporâneo daqueles três: o médico, psicólogo, sociólogo e 

historiador sergipano Manuel Bonfim (1868-1932), que polemizou com seu conterrâneo 

Sylvio Romero, questionando a validade científica das teorias racistas em voga e 

argumentando que o conceito de raça existia para justificar uma ideologia de opressão 

entre povos e classes. Tendo valorizado a miscigenação, foi contrário à política de 

5 
 



branqueamento da raça e defendeu o apoio governamental aos negros, índios e mestiços 

brasileiros.  

A mestiçagem ganhou contornos reais sociais e simbólicos com aspirações 

nacionalistas no período seguinte, que favoreceu o advento do Movimento Modernista 

Brasileiro (1922) e do Estado Novo. Representando o desenvolvimento do pensamento 

sobre a cultura brasileira do período, Ortiz destaca mais três autores, entre outros, com 

reconhecida importância; são: Oliveira Vianna, Sérgio Buarque de Holanda e Gilberto 

Freyre. Ainda que trouxessem em suas formações a orientação evolucionista e racista, 

estes autores vão preparar o momento posterior, destacando elementos positivos nos 

traços raciais, prepararam as bases do “mito da democracia racial”.   

O jurista, historiador e sociólogo fluminense Oliveira Vianna (1883-1951) 

desenvolveu algumas explicações sociológicas no seu livro Populações Meridionais do 

Brasil (1920) e buscou caracterizar socialmente o povo brasileiro pela mistura, 

distinguindo-nos assim de outros povos, ao mesmo tempo em que marcava aí a 

identidade nacional brasileira. Apostando na matriz portuguesa, adaptada ao novo 

ambiente geográfico e social, a orientação de Oliveira Vianna foi no mesmo sentido que 

a do crítico literário e jornalista paulistano Sérgio Buarque de Holanda (1902-1982), 

considerado intelectualmente sofisticado, destacou inicialmente a importância da matriz 

europeia para a construção da identidade brasileira em Raízes do Brasil (1936) e, mais 

tarde, tentou realçar o papel do indígena na formação da nacionalidade brasileira com 

Visão do Paraíso (1959), onde acaba por valorizar a miscigenação portuguesa e 

indígena.  

A qualidade do povo brasileiro por uma grande criatividade e capacidade de 

adaptação vem sendo destacada, no entanto, entre os autores, como valores positivos 

resultantes da mistura entre as “raças” branca e indígena. E o historiador, escritor, 

jornalista e sociólogo pernambucano Gilberto Freyre (1900-1987), autor de Casa 

grande e senzala (1933), Sobrados e mucambos (1936), à maneira de Nina Rodrigues, 

retomou a matriz negra, rejeitou as doutrinas racistas de branqueamento do povo 

brasileiro e apostou em idéias conservadoras, quando realçou a unidade básica da 

organização social brasileira formada pela família patriarcal e contribuiu decisivamente 

para a criação do “mito da democracia racial brasileira”, inventando relações 

harmoniosas entre as raças branca e negra, o que favoreceu o encobrimento das 

desigualdades e alimentou consideravelmente o “mito das três raças”.  

6 
 



Mudanças profundas dinamizaram e complexificaram a compreensão sobre a 

cultura brasileira com a criação de cursos de ensino superior, o processo de 

modernização, urbanização e industrialização, a ascensão da classe média e uma 

população urbana. O golpe militar de 1964, fortemente influenciado por um espírito 

nacionalista, buscou fortalecer as bases da falsa democracia racial, estreitando o 

relacionamento entre Estado e Cultura. Ortiz lembra a formidável expansão cultural do 

período com a produção, distribuição e consumo de bens culturais - período em que 

verificou-se a consolidação de grandes empreendimentos de meios de comunicação de 

massa, houve um boom na Literatura, na indústria discográfica e editorial e a criação de 

importantes instituições culturais brasileiras como a Funarte, Embrafilme, Embratel, 

Embratur, Telebras, Centro Nacional de Referência Cultural, Secretaria do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional, Fundação Pró-Memória; tudo isso representou enorme 

impacto no mercado cultural que ganhou então contornos mais reais de uma grande 

complexidade cultural brasileira e reforçando a diversidade cultural brasileira, plena de 

tendências contraditórias.  

Com o período da reabertura política do Brasil, verificou-se uma nova revolução 

nas comunicações e o fenômeno da globalização, o que levou Darcy Ribeiro a declarar 

que era preciso revisar a cultura brasileira e entender o seu lugar na América do Sul. A 

consolidação do esforço etnográfico-teórico orientou o reconhecimento da diversidade 

étnica.  

Os avanços da medicina genética comprovaram a inexistência de fundamentos 

científicos para as ultrapassadas teorias racistas e já se entende, finalmente, o que o 

geneticista italiano Guido Barbujani2 apresenta com a publicação do seu estudo: que o 

racismo, levado a sério por vários séculos, foi forjado para alimentar uma atitude 

etnocêntrica e justificar relações desiguais de exploração de um povo sobre outro. Ele 

esclarece, no entanto, que o racismo não foi uma perversidade inventada pela mente 

europeia. Essa manipulação ideológica tem lastros muito antigos que vêm do Antigo 

Testamento. Os três filhos de Noé deram origem às três raças: asiáticos, africanos e 

europeus com a força simbólica de um arquétipo, que aparece igualmente em mitos de 

origem nas sociedades indígenas, para explicar diferentes “qualidades” de pessoas 

2 Eu tive a oportunidade entrevistá-lo, quando da publicação da edição brasileira do seu livro, A invenção 
das raças (publicado em 2006 na Itália, traduzido e publicado no Brasil em 2007). Esta entrevista foi 
editada e está disponível na bandeira das minhas entrevistas para a Comunidade Virtual de Antropologia, 
no meu site (www.imaginarioantropologico.com). 

7 
 



(basicamente indígenas e não-indígenas, no caso dos povos indígenas) e diferentes 

etnias. Com sólida base científica, Barbujani explica que existe apenas uma única raça 

humana, uma vez que não existe nada, geneticamente falando, que distinga um 

indivíduo negro da África de um indivíduo branco da Suécia. A espécie humana forma 

uma única “raça” humana. Nós, antropólogos, entendemos que diferenças físicas 

aparentes devem ser entendidas não como diferenças raciais, e sim, como diferenças 

étnicas.  

Finalmente, quanto ao “mito das três raças” na origem do povo brasileiro, ele foi 

alvo de críticas ácidas pelos intelectuais brasileiros do período seguinte porque encobre 

a realidade social brasileira marcada por um forte e mal dissimulado racismo e por 

relações sociais bastante diferenciadas e conflitantes. A história do Brasil e as 

etnografias brasileiras estão aí para nos lembrar que não houve um “encontro 

harmonioso entre três raças” que passaram a conviver sem conflitos e em igualdade de 

condições no Brasil. O trabalho de Gilberto Freyre contribuiu para o mascaramento 

dessa nossa realidade social.  

Equivocadamente, raça e etnia são ainda por vezes tomados um pelo outro. 

Antes que diferentes raças humanas, compomos um mosaico de diferentes etnias, termo 

mais acertado, considerando que a palavra “etnia” é derivada do grego ethnos, que 

significa "povo". As etnias são definidas como povos, comunidades ou sociedades 

humanas que apresentam traços comuns definidos por características fenotípicas e por 

afinidades linguísticas e culturais. Infelizmente, os esclarecimentos científicos não 

alavancaram a extinção de preconceitos, mais ou menos fortes de povo a povo.  

Roberto Da Matta distinguiu racismo europeu ou à americana pelo horror à 

miscigenação e argumenta que o racismo brasileiro é dissimulado por nossa cultura de 

inclusão, sem eliminá-lo. E Darcy Ribeiro argumentou que o nosso preconceito não é 

racial, é social. A diversidade cultural continua desafiando os cientistas sociais que já 

admitem, como Darcy Ribeiro tratou no seu estudo (Povo Brasileiro), a existência de 

vários brasis: Brasil crioulo, Brasil caboclo, Brasil sertanejo, Brasil caipira, Brasil 

sulino. Verifica-se, assim, uma confusão nas relações sociais no Brasil, sobretudo nas 

esferas do trabalho e do parentesco, criando relações de amizade que permeiam e 

confundem a nossa moral tradicional, destacadas conceitualmente e na prática social 

brasileira por Sérgio Buarque de Holanda e caracterizando o que ele denominou o 

“homem cordial brasileiro” e o “jeitinho brasileiro”, estudados por Roberto da Matta.  

8 
 



 

Enfim, verifica-se no Brasil, um preconceito mal dissimulado, uma forma muito 

eficiente de discriminar afrobrasileiros, indígenas e as populações de extrato social 

inferior. A ideologia da democracia racial que persiste no imaginário político social 

brasileiro esconde uma profunda injustiça social na nossa constituição extremamente 

racista, hierarquizada, emoldurada por laços afetivos.  

 

Referências bibliográficas 

BARBUJANI, Guido. A invenção das raças. S. Paulo: Contexto, 2007 
DAMATTA, Roberto. O que faz o Brasil, Brasil. R. Janeiro: Rocco, 1991 
HOLANDA, Sérgio B. de. Raízes do Brasil. R. Janeiro: José Olympio, 1988 
LARAIA, Roque de B. Cultura. Um conceito antropológico. R. Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 1999 
OLIVEIRA, Lucia L. O Brasil dos imigrantes. R. Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001 
OLIVEIRA, J. P. de, “Galvão e os estudos de aculturação no Brasil ou “Santo de casa 

também pode fazer milagres” In: P. Faulhabert; P.M. de Toledo (eds.) 
Conhecimento e Fronteira: História da Ciência na Amazônia. Belém: MPEG, 
2001 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. S. Paulo: Brasiliense, 2012 
PEREIRA DE QUEIROZ, Maria I. “Identidade Cultural, Identidade Nacional no 

Brasil”. Tempo Social. Rev. Sociologia da USP. S. Paulo, 1(1), 1989  
RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro. A formação e o sentido do Brasil. S. Paulo: Cia 

das Letras, 1999 
SAHLINS, Marshall. “O pessimismo sentimental e a experiência etnográfica: por que a 

cultura não é um ‘objeto’ em via de extinção” (Parte I), Mana 3(1), 1997: 41-73 
SEYFERTH, Giralda. "A Invenção da Raça e o Poder Discricionário dos Estereótipos". 

Anuário Antropológico/93, R. Janeiro: Tempo Brasileiro, 1995 
Visualização do Documentário: “Intérpretes do Brasil”. Realizado em 2001-2, 342’, 

uma série de Isa Grinspum Ferraz contendo 15 entrevistas de 20’ cada sobre o 
tema: História, cultura e sociedade brasileiras.  

9 
 


