
 

第四十一课 

下面开始辅导因明，因明当中现在“观察不并存相

违”，前面自宗观点、他宗观点讲完了，现在在讲“除诤

论，其中有两个：第一个是“外境相违的诤论”，第二个

是“心识的诤论”。 

其中第一个“遣于外境相违之诤论”分了两个方面

，第一个“遣观察有分无分则非理的诤论”已经讲完了，

今天讲第二个，“遣观察无碍功能则非理之诤。” 

无碍功能就是前面颂词当中讲的无阻功能，观察

无阻功能有没有办法产生下一刹那的功能，是有功能

的刹那，还是无功能的刹那？两个方面都非理的缘故

，对方认为自宗的不并存的观点或者三刹那灭违品的

观点是不应理的，现在就遣除这种诤论。 

寅二、遣观察无碍功能则非理之诤： 

有者如是而声称，冷触无阻之功能， 

生具功能无功能，如何冷触无需用。 

这是讲他宗的观点，他宗给我们提的问题或者一

种诤论。 
1 



 

“有者如是而声称，冷触无阻之功能，”首先介绍无

阻功能的意思。无阻的功能，即对于一个刹那来讲，它

能够无有阻碍的产生下一刹那的功能。上师在注释当

中讲，比如青稞的种子产生青稞的苗芽，青稞的种子

的最后一刹那它就具备无阻功能，它能够在第二刹那

无间的产生青稞的苗芽。使第二刹那苗芽产生的功能

就称之为无阻功能，这是一种术语、专用名词。这个

地方讲“冷触”就是讲火尘的微尘的无阻功能。 

第二刹那讲“生具功能无功能，”因为它具有无阻

的功能，它应该产生下一个刹那的法。“生具功能，”生

字就是产生的意思。无阻的功能作为一个近取因，它

必定要产生下一个刹那的法。那么所产生的下一个刹

那的法，到底是具有功能的法，还是不具功能的法？ 

“如何冷触无需用”，不管是产生具功能的，还是无

功能的，冷触这样的无阻功能，热触都是无需用的。 

这个怎么成立呢？第一种观察方式，比如冷触无

阻的功能，它要产生下一刹那的法，是具功能的法，具

有功能的刹那。如果它产生的是一个具有功能的刹那

的话，那么对于和它并存的热触来讲就没有必要，没

2 



 

有作用了。为什么呢？因为这个无阻功能下一刹那必

定产生一个还是有功能的刹那的缘故，所以在旁边的

热触虽然具备了，但是对它来讲，没有任何的影响。因

为“冷触”仍然可以产生一个具有功能的刹那的缘故，

所以和它并存的热触就没有什么用。 

第二种观察方式，如果这个无阻功能产生的下一

刹那的法，是一个无功能的法、一个无功能的刹那的

话，那么热触对它也没有用，为什么没有用呢？因为

是否具足热触都可以，因为第二个刹那的法是无功能

的法。所以热触和冷触并存的时候，三刹那灭违品没

办法安立了。如果它最后一个刹那或者它无阻的功能

产生是一个有功能的法的话，热触对它没有起到让冷

触消亡或者虚弱的功用。如果本身它产生的是一个无

功能的法的话，即便是没有热触在旁边，它第二刹那

之后也是没有功用的，它自然而然就会消失了。所以

“如何冷触无需用，”不管产生的第二刹那的冷触是有

功用的还是无功用的，都是无需用的。无需用就是讲

热触对它来讲都是无需用的，这就是对方的观点。 

下面我们可以善巧的回答这个问题： 

3 



 

冷触无阻之功能，乃二刹那近取因， 

值遇相应俱有缘，方可出生彼之果。 

这里一方面回答了对方的问题，一方面也是教导

我们很多常识，萨迦班智达在回答的时候也讲了很多

关要，有的时候我们自己想不通的问题，就在一问一

答的过程当中，遣除了我们很多的怀疑，也增长了我

们很多因明方面的这些知识。 

“冷触无阻之功能”这个我们也承认，冷触无阻的

功能是有的。“乃二刹那近取因”，它是产生第二刹那

或是第二刹那冷触的近取因。通过前面的无阻功能可

以直接产生第二刹那的法，这个作为它的近取因。但

是你们前面给我们提的问题：它是产生具功能的法，还

是产生无功能的法，这要看它的俱有缘。 

如果直接从近取因的方面来讲，前面产生后面，

这就称之为近取。冷触无阻的功能就是第二刹那的近

取，它作为近取因是正确的，但是它能不能产生有功

能、无功能的法，要值遇相应的俱有缘，要看它的俱有

缘和冷触无阻的功能如何相应的。如果火值遇的俱有

缘是比较强大的，那么第二刹那所产生的就是没有功

4 



 

能的刹那了。如果它值遇的俱有缘，相应的俱有缘是

一种比较弱的火尘，没有办法影响它的相续的发展的

话，它就会产生具有功能的刹那。 

所以“值遇相应俱有缘，方可出生彼之果。”它能不

能顺利的出生后面的有功能、无功能的法，不是直接

通过近取因来决定的，而是要观待它的俱有缘的能力

是强是弱。如果它值遇的违品的俱有缘能力强的话，

它就没办法产生具有功能的果。“出生彼之果”就是出

生一个没有功能的果的意思。如果俱有缘的能力弱的

话，它会出生一个具有功能的果，即一个具有功能的

冷触。所以此处是在教导我们，要把近取因和俱有缘

两个方面和合起来观察，和合起来观察之后我们就可

以懂得很多道理。 

比如上师在注释当中也讲到了，俱有缘有的时候

可以作为生果的俱有缘，有的时候可以作为灭法或是

说某个法消灭的俱有缘。 比如说一个种子作为近取

因，然后它的无阻功能是否能产生下一刹那的法，就

要看俱有缘是否具备。也就是水土、阳光等这些俱有

缘，如果全部合适的状态下，它可以顺利的产生。如果

5 



 

这些沙土、阳光不具备，虽然有一个近取因的种子，比

如我们将种子放在箱子里面和外界隔绝，没有水土、

阳光的话，俱有缘不具备也没办法生芽的，。这里主要

是从因生果的侧面来安立俱有缘也有比较重要的作

用。  

还有，一个法能不能够顺利的产生下去，也要观

待它违品方面的俱有缘，如果违品方面的俱有缘强大

，就没办法再继续进行下去；如果违品方面的俱有缘相

对微弱，它就可以继续下去。关于近取因和俱有缘的

问题，上师在讲记当中也提醒我们要好好去思考。这

个方面就遣除了诤论。  

下面讲第二个科判遣于心识相违之诤。前面是讲

境的相违，境方面的不并存相违，第二个科判主要是

心识面前的识相违，识相违有一种诤论，我们要遣除

诤论而安立正确的观点。  

丑二、遣于心识相违之诤  

谓所断体或断种，无论如何亦非理。  

亦有断种之对治，定无增益无二过。  

前两句是对方的观点，后两句是自宗的答复。  

6 



 

首先他们提出这个问题：你们认为相续当中生起

定解的这一刹那就会中断增益，这个就是心识相违。

但是我们观察的时候，从所断的增益的本体和所断的

种子两个方面观察的时候，说生起定解可以断除增益

的说法是无法安立的。  

谓所断体，就是讲所断的本体的意思，也就是我

们理解的增益状态。比如说我们执著柱子是常有的法

，这个柱子本身是无常的，它上面没有一个常有，我们

将它认为是常有，这个就叫做增益。将不存在的东西

说为存在就叫增益，所以讲正在执著柱子本体的这种

状态叫做它的本体。  

所断体或者断种，这个方面都是不应道理的。因

为，如果我们将执著柱子常有的本体，把这个增益的

本体断掉，不需要定解也可以做到。比如我们现在第

一刹那在执著柱子的常有，我们处于增益的状态，但

是第二刹那我将分别念转移到其它的方面，上师讲作

意一尊佛像，或作意外面一座山，这个时候因为一个

人相续当中，法尔没办法具备两种分别念，当我们具

备一切万法常有的分别念的增益的时候，其它分别念

7 



 

就生不起来。当我现在把分别念转移去思考另一个法

的时候，内心当中没办法同时容纳第二种分别念的缘

故，这个时候增益的本体就断掉了。  

那么这个是不是通过定解断除的？不需要定解就

能断除，只要将自己的分别念转移到另外一个地方就

可以，所以这里讲无论如何亦非理。其中第一个非理，

你们说通过生起定解而断除增益，这是第一个不应理

，这个是从断除本体方面不应理。  

第二个方面断种，就是说增益的种子能不能通过

定解来断除？增益的种子没办法通过定解来断除，因

为增益是一种分别念，定解也是一种分别，所以说通

过分别念来断除分别念的种子，这个方面是世间道当

中根本做不到的事情。所以如果你们说定解能够断除

增益种子的话，无论如何也是非理的。他们从这两个

方面提出问题。  

之后我们给他答复，实际上无二过，亦有断种之

对治，定无增益无二过，这个是两种答复。第一种答复

就是讲亦有断种之对治，这个是第一种答复；定无增

益这个是第二种答复，无二过是结论。前面给他们讲

8 



 

了两种过失，我们说没有两种过失。  

第一种断种的对治：增益有没有断种的对治？  

我们回答说，可以断除增益的种子，  

怎么样断除增益的种子？  

我们说，通过定解。  

他们说，定解没法断除增益的种子，  

我们说，可以。  

他们说，既然可以，那必须要讲述一下如何断除。

   

我们说，在资粮道的时候，对于一切无常或者一

切无我的空性，这方面通过闻思的方式来生起一种定

解，然后加行道的时候通过串习，通过禅定的方式再

再的去安住，再再的串习，这个方面都是对定解方面

不断串习。当这个定解的力量极强的时候，就可以登

圣地，。登圣地的时候，这样的种子就断掉了，在出定

位的时候也具备这样的定解，所以说这个方面就是一

种定解的能力。  

虽然从一个侧面来讲，比如说只是按照一个凡夫

位的状态，不考虑定解可以反复串习，通过反复串习

9 



 

可以真正的生起圣智而断除增益的种子的话，不考虑

这个，当然对方的观点好像是应理的。  

但是我们如果把整个修道的过程串起来，比如现

在我们所抉择的无常的道理，现在我们抉择的空性的

道理，这个定解作为种子然后反复串习，这个就是串

习定解。最后断除这个增益的种子，也是通过定解的

不断的串习，当力量极其强大时，必定会登地。一登地

之后就生起无我智，那么就肯定会断除的。出定位的

时候自然引发一切万法空性，一切万法无常的定解，

这种定解就可以完全断除它的种子。这个方面就是一

种亦有断种之对治，就是说也有断种的对治，所以定

解断除增益是应理的。  

第二个是讲定无增益，这个“定”字就是决定，就是

定解的意思。如果相续当中生起一种通过理论引发的

决定的时候，这个时候是没有增益的，所以说这是断

除增益的本体也应理。所以这个定不是一定能够的意

思，是决定，相续当中决定，这个定解生起来的时候这

个当下就没有增益了。  

这个和前面对方说的不需要定解来断除增益，它

10 



 

的真实的内涵绝对是有真实和虚假、粗大和微细的这

些差别。对方说将分别念转注于其它地方，这是非常

粗大的说法，或者说是一种暂时的，经不起观察的说

法。因为你将分别念转移到其它地方，你相续当中的

增益只是暂时没有生起来而已，当你的分别念又转向

柱子的常有的时候，它又会相续下去。  

这个时候我们讲定无增益，当我们通过殊胜的理

论，尤其通过因明当中所讲的这些殊胜的理论，来生

起一切万法无常的或者无我的定解的时候，这种定解

的力量是非常强大的，这种定解的力量能够真正的截

断增益的相续，真正能够铲除增益的本体。所以说这

两种定解完全不相同，定无增益，这个是两种，无二过

，所以说没有你们所讲的两种过失。   

癸四、（确定相违之量）分三：一、破外境相违；二、

建立心前相违；三、遣除诤论  

破外境相违，如果有些人认为在外境上有一个相

违的关系，这就要破除。实际上相违只是分别念观待

于现量一种安立的方式，就是说我们自己相续当中的

比量或者遣余，观待于外境方面的一种实际情况，然

11 



 

后安立二者之间是相违的关系。如果是外境当中自相

存在相违，这方面是不应理的，所以就要破外境相

违。  

子一、破外境相违  

犹如相属此相违，亦于实境不成立，  

唯以分别念增益，而安立此为相违。  

犹如相属，我们在第六品当中所学习过的，相属

与实境不成立，相属在实际外境当中的自相上面是不

成立的。同样的道理，此相违亦于实境不成立，第七品

当中所讲的相违的安立，也是在实境外面的自相上面

根本不成立的。  

“唯以分别念增益”，单单是观待于外面的实际情

况，然后通过自己的分别念增益之后而安立说此法和

彼法，就说这是相违的安立，相违的关系，从这方面安

立的，这个理论在讲记当中也是讲过的。比如说两个

法，火尘和水尘，火和水这两个我们说是相违的，我们

观察第一刹那时二者接触，这时候还没有什么相违，

只不过是两者碰在一起了，相违的关系、相违的情况

还没有发生，所以第一刹那没有相违。第二刹那时火

12 



 

的微尘力量强大，水的微尘力量就相应减弱了。在第

三刹那时火的力量更强大，然后对方的相续中断了。

从这方面安立整个相续，整个过程观察下来，在第三

刹那的时候，火微尘的力量极强，所以安立成能害。  

然后安立能害的时候，第三刹那火观待对方来讲

，对方只是中断相续，这时候观待于火的角度来讲安

立成能害，所以说有能害的时候，所害没有安立，这时

候只是说能害成立了，第三刹那极其强大的火触它自

己成立一个能害，能害产生的时候，对方只是一个中

断的相续，还不是真正的的所害、能害产生。  

在第四刹那的时候，就是没有任何功能的所害生

起来了，第三刹那极其强烈的能害在第四刹那时，因

为它自己是迁变的缘故，所以是刹那生灭的。当第四

刹那无有功能的所害本体生起来，那时候真正安立成

所害。安立所害的时候，第三刹那的能害在第四刹那

的时候已经毁灭了，二者永远没办法同时存在的缘故

，我们就知道在外境当中是没办法安立一个相违的。  

只有将能害、所害二者通过分别念串起来，三刹

那极其强烈的能害，然后将对方的水尘灭掉了，这时

13 



 

候安立所害，这方面是能害和所害。主要的问题看这

两个注释都是这样的，实际上如果真正安立相违的话

，必须要同时存在的情况下才可以安立，但是能害有

的时候所害的本体还没有生起，所害本体生起来的时

候，能害的本体已经灭掉了。  

所以从这个角度来讲，都是一前一后关系的缘故

，没办法安立一个真正外境上面的相违，把这个过程

好好的观察，是不是真实成立能害。第一刹那时虽然

都是同时并存，但那时还没有能害和所害的关系。第

二刹那时只不过对方的能力稍弱，火的能力加强。然

后第三刹时水的微尘中断，第三刹那从火的角度来讲

可以安立一个能害，因为令其所害无能力的缘故而安

立一个能害，此因即成能害者，此因即是能害者，这个

是能害。这个时候能害产生，所害没有功能的时候所

害没有生起，当没有功能的所害第四刹那生起的时候

，第三刹那的能害已经灭掉了。从这方面一观察的时

候，没有一个并存，没有一个同时的缘故，所以说在外

境当中没办法安立相违，只是通过分别念增益安立说

这二者之间实际上火能够害水，二者是不并存相违的

14 



 

关系，从这方面破掉了外境相违。  

子二、建立心前相违  

除非可见不可见，无定相违之他量。  

那么怎么样确定，怎么样建立心前相违的问题？

这方面也是说除非可见不可见之外，没有一定相违的

他量，主要是通过可见和不可见的方式来进行决定

的。这个时候怎么样决定呢？就和前面建立因果关系

的时候是一样的。前面讲第六品时建立因果的关系，

三层因果。从这方面观察的时候，首先是没有见，通过

不可见，不可见是什么呢？没有见到有能力的能害和

没有能力的所害，这方面首先都见到。  

比如说我们将火和水放在一起的时候，首先也没

办法确定哪个是能害和所害，能害、所害都没见到。然

后见到了有力的能害，比如说这个时候不可见在第一

层，然后可见开始有力能害这个火，它的力量越来越

强，随后见到无力的所害，水慢慢慢慢开始干涸了，最

后这个水彻底没有了。通过这样的方式确定是相违的

，因为初期的时候能害、所害都没有产生，并不是说它

们二者不能够相遇，只能说能害、所害那个时候还没

15 



 

有决定，第一刹那水和火放在一起时没有能害、所害，

都没有见到。然后第二刹那时慢慢看到火的能力越来

越强，水的能力越来越弱，然后出现了有力的能害，看

到了无力的所害，从这方面确定是相违的。  

通过现量和比量，通过现量和增益二者结合起来

，我们就看到了。比如现量就是前面所讲的火怎么样

令水干涸慢慢消失不见，这就是现量见到的。最后我

们分别念下个结论，或者说决定，它们就是相违的关

系。除了这样的可见不可见之外，没有办法确定相违

的他量，这就是讲建立了心前相违。   

子三、遣除诤论  

谓冷触灭火共相，不定具力则不成，  

有者说用具力因。自体唯依火共相。  

前两句是讲他宗的观点，第三句讲他宗的回答，

第四句讲自宗的回答。  

首先讲他宗的观点。谓冷触灭，这是一个问题。

冷触灭亡了，是使用什么样的因呢？是使用火共相的

因还是使用强力火的因？所谓的火共相就是说只是说

火就够了。比如我们嘴巴上说火的时候，这个是火的

16 



 

共相，比如我们讲我的面前没有冷触，因为有火的缘

故，就是讲用了火共相的因。或者说我前面没有冷触，

因为有具力火、具强力火的缘故，这是第二种因。  

他们说两种都不行，要用共相的因还是用具力的

因，二者都是有过失的。如果用火共相作为因，只是说

火不加简别，不加强力的火，只是说有火故，这是不定

的，有不定的过失。为什么有不定的过失呢？因为火

有两种，一个是比较微弱的火，一个是比较强力的火。

如果强力的火生起来，固然可以将冷触彻底灭亡，但

是如果是微弱的火生起来，就不一定能够将冷触灭

亡。所以单单使用面前没有冷触，因为有火故，只是用

火的共相来建立它的因，那就成了不定因。这个因是

不定的，不定因是似因了，不是真因，这样的话你的理

论不正确。  

如果第二种观点“具力”，意思就是说前面没有冷

触，因为具有强力的火的缘故，加了个具力的火，因当

中有强力火。如果加一个强力火则不成，为什么不成

立呢？因为前面的冷触已经没有了，冷触已经不存在

了。冷触不存在，你说我这个灭除冷触的火是一种强

17 



 

力的火，这个时候就没办法成立。如果冷触存在，强力

的火力量很强，慢慢把冷触灭掉了，这个可以比较。

但是这个时候冷触已经彻底没有了，没有冷触的缘故

，你说具力的火怎么成立？没有对比的缘故，所以没

办法成立因是力量强大的火，这一点是无法成立的。

从这个角度说一个是不定因，一个是不成因。  

“有者说用具力因”，其他论师在萨迦班智达回答

之前使用具力因，认为用火共相不行，必须要使用具

力因。使用具力因又是怎么避免对方说具力则不成的

这个问题呢？他说具力的火直接和冷触矛盾的，如果

火不是具力的，不是强力的火，这个冷触应该存在，但

是就是因为冷触不存在了才说明火力非常强大。所以

你们对我们说的冷触不存在，这样一种具力因不成，

没办法比较的缘故不成，这个是无法成立的。就是因

为前面没有冷触的缘故才说明火力强大，要不然根本

说明不了。所以说我们这个地方用具力因是非常正确

的，他从这个方面做观察的。  

“自体唯依火共相”，萨迦班智达自宗回答的时候

就讲，自体就是讲因的自体。我的前面没有冷触，因为

18 



 

有火故（以什么什么缘故，这个方面就是它的自体，主

要是讲因的自体，因就是讲它的根据）。用什么根据说

前面没有火，根据的自体是什么，因的自体是什么？

唯依火共相，自宗的观点唯独依靠火的共相就够了。

前面没有冷触因为有火故，完全使用一个火的共相作

为它的因的自体完全足够，没有任何过失。  

对方说不定因，我们说根本没有这个不定因的。

为什么没有不定因呢？不需要使用强力的火，或是其

他什么样的火，如果我们前面没有冷触绝对是因为有

火的缘故。别人说如果有火，那星星之火能够遣除冷

触吗？我们说只要有火的地方绝对没有冷触的，这个

火不管多大不管多小，只要火存在的地方绝对是没有

冷的，他们二者是不并存，相违的一种关系。  

你说强力的火，也有一种范围。上师打比喻，比

如缸里面的火很强力，当然在它范围所及的情况之下

可以将冷触遣除，但是外面这么大的空间冷触遣除了

吗？还是没有遣除。只能说观待于火自己的范围，只

要有火的地方绝对没有冷触，再小的火，哪怕点香的

时候一点点的火星，一点点香头的火，只要有它的地

19 



 

方，它本体的位置就根本没有冷触的。  

所以我们说前面没有冷触，因为有火故，完全可

以成立，有火的地方可以成立没有冷触，没有冷触就

因为它那个地方有火。所以这个方面说只要有火的共

相就够了，只要有火就足够，不需要说什么具力不具

力，从这个方面遣除了诤论。  

前面已经讲了不并存相违，下面讲第二个大科判

互绝相违。  

壬二、（互绝对相违）分二：一、宣说他宗非理；

二、安立合理之自宗。  

癸一、（宣说他宗非理）分二：一、宣说对方观点；

二、破彼观点。  

子一、宣说对方观点  

若谓某法离他法，即是互绝之相违，  

分类直接间接违，间接违亦许二类。  

实体反体之相违，各有二种共六类。  

第一句、第二句，他宗安立互绝相违的法相。法相

是怎么样的？“若谓某法离他法”，只要某一个法离开

他法的自性，这个就是互绝相违，比如说瓶子和柱子

20 



 

就是互绝相违的。为什么呢？瓶子上面离开了柱子的

法，柱子上面不存在瓶子的法，二者之间一个法离开

另外一个法这个就是互绝相违。所以说世间当中的任

何一个，只要是一个法离开了其他法的自性，就安立

成互绝相违，从这个方面安立互绝相违的法相。  

进一步开始讲分类，“分类直接间接违，间接违亦

许二类”。互绝相违分直接的相违和间接的相违两

类。间接相违又分了两类：间接相违观待直接相违的

差别法，具有直接相违差别法的间接相违；不具备直接

相违差别法的间接相违。所以互绝相违分了三类：直

接相违，具备直接相违差别法的间接相违，不具备直

接相违差别法的间接相违。  

 下面进一步以实体和反体来分。“实体反体之相

违，各有二种共六类”。实体方面的互绝相违有两种，

直接相违和间接相违，间接相违又分了两种，实体的

相违分了三种。反体的相违有直接相违和间接相违，

间接相违又分了两种，反体的相违也有三种。正体反

体各有二种各六类。  

对实体和反体的直接相违和间接相违的观点举例

21 



 

说明。比如实体，实体就是两个法真实存在，在世间当

中都是有本体的实体法。实体法的直接相违，比如蓝

色、非蓝色，这个是直接矛盾，一个是蓝色一个是非蓝

色的， 这个方面就是实体方面的直接相违，这个是他

们所通过比喻而证成的。  

第二种讲“间接相违”，前面讲过有两种。第一个是

具有直接相违差别法的间接相违。比如非蓝色和青莲

花的蓝色，它们是具有直接相违差别法的间接相违。

这是什么意思呢？上师在注释当中讲，因为非蓝色和

青莲花的蓝色二者之间是直接相违，所以它是差别法

，什么差别法呢？就是在间接相违当中具有了直接相

违差别法的体性，所以这是具有直接相违差别法的间

接相违。 

那么间接相违怎么理解呢？因为非蓝色和青莲花

的蓝色，并不像蓝色和非蓝色这么直接的矛盾。蓝色、

非蓝色的范围是周遍的，而这个地方讲的非蓝色和青

莲花的蓝色，青莲花的蓝色只是一切蓝色的一部分，

只是青莲花的蓝色而已，所以非蓝色和蓝色是直接相

违，在这个间接相违当中，具有直接相违的差别法。非

22 



 

蓝色和蓝色就是差别法，差别法在间接相违当中具备

，所以叫做具有直接相违的差别法的间接相违。打个

比喻就是非蓝色和青莲花的蓝色，这个比喻当中，非

蓝色与青莲花的蓝色。非蓝色和蓝色是直接相违的，

青莲花的蓝色只是整个蓝色的一部分，所以非蓝色和

青莲花的蓝色的关系就成了间接相违的关系了。 

所以为什么说具有直接相违差别法，又说一个间

接相违，因为这个论式、这个例子当中，具有非蓝色和

蓝色的直接相违这个差别法，而这个差别法在其他当

中是没有的，所以具有这样差别法的缘故，它又是一

种间接相违，从这个方面打比喻，非蓝色和青莲花的

蓝色，这个比较容易理解。 

不具备直接相违差别法的间接相违，就是红色和

白色或此处讲的蓝色和黄色，这就是不具备直接相违

差别法。为什么不具备呢？按照前面的思路观察下来

，就比较容易理解这个问题了，因为前面具有直接相

违差别法，就比如蓝色和非蓝色直接相违的差别法，

在例子当中必须要具备才是具有直接相违差别法的间

接相违。但是在“蓝色和黄色”这个例子当中不具备直

23 



 

接相违差别法，既然是没有直接相违差别法，那就不

需要有一个蓝色和非蓝色的关系了，只是说蓝色和黄

色，就符合“若谓某法离他法”。蓝色是否离开黄色

呢？肯定离开的。所以它是一种互绝相违的关系，但

是是不是直接相违呢？不是直接相违，因为直接相违

应该是蓝色和非蓝色。此处的蓝色和黄色，就成了一

种不具备直接相违差别法的间接相违了，重点就落在

了“间接相违”上了。为了说明这种间接相违，就直接说

不具备直接相违的差别法。这个论式、这个比喻中不

具备蓝色、非蓝色的直接相违，只是蓝色和黄色，所以

不具备直接相违的差别法，蓝色和黄色是间接相违，

“某法离他法”的法相在这个方面具备的。 

这个上面讲了三种实体方面的相违，下面讲反体

方面的相违。反体的相违主要是分别念去安立的，有

三种。比如柱子无常所作性故，这里就有宗法、同品

遍、异品遍或者有法、立宗、能立都具备的。能立就是

讲因，柱子、无常、所作这些都是反体。这些反体方面

有个相违，在一个法上面不同的反体，柱子也是他的

反体，所作也是他的反体，无常也是反体。所以我们在

24 



 

观察相违的时候，主要是从一个法上面三个反体来进

行观察，它们之间是相违的。 

首先是直接相违，就是讲因，非因和因直接相

违。比如柱子无常所作性故，所作就是因，就是理论

的意思、根据的意思。真正的因和非因这二者之间就

是反体方面的直接相违。反体是一个法上面不同的部

分。反体上面的直接相违，比如因和非因二者，一个是

正因，一个是非因，这二者之间就是直接相违的关系。 

从反体的角度来讲，第二种是间接相违。间接相

违分两类，和前面的分类是一样的。第一类是具有直

接相违差别法的间接相违，这个怎么理解呢？他们打

比喻讲，诸如非因和所作性，非因和所作的因，这二者

具有直接相违差别法的间接相违。具有直接相违差别

法的理解和前面是一样的，比如非因和因二者是直接

相违的。在这个例子当中，必定要具备直接相违的差

别法，所以打比喻是“诸如非因所作因”，非因和所作

因当中的因，就具备了直接相违的差别法了。 

又为什么是间接相违呢？因为因和非因当中的因

的范围非常广，所作因只是正因当中的一个部分。我

25 



 

们现在只是用“柱子无常所作性故”的所作性故，作为

一种正因，实际上还有很多正确的论式都有这个正

因。只要你的论式是正确的，正能立，真正的论式全部

具备一个正因的。所以从这个方面讲，直接相违差别

法的间接相违，非因和因在这个里面具有直接相违的

差别法。间接相违，非因和所作因间接相违，所作因只

是正因当中的一个部分而已，所以不是和非因直接矛

盾、直接相违。所以非因和所作因二者有这样的关系

，就叫做具有直接相违差别法的间接相违。 

下面讲第三种或者说第二种间接相违，就是它的

反体上面不具备直接相违差别法的间接相违。比如所

作反体和无常反体当中，具不具备直接相违的差别

法？不具备，确确实实不具备。因和非因直接相违的

矛盾，在这个论式当中根本没有，所以是一种间接相

违。比如所作和无常具备、符合反体的定义。因为在

一个柱子上面，可以是所作的，又可以是无常的，所以

符合反体的含义，又符合某法离他法的整个互绝相违

的总定义、总法相。所作是不是无常，无常是不是所

作？我们说不是，这个就具备“某法离他法”的相违。

26 



 

从这个方面讲，所作和无常二者在一个法上面，就成

了间接相违。 

如上就安立、宣讲了他宗的直接相违、间接相违

的观点。 

今天讲到这个地方！ 

 

27 


	第四十一课 

