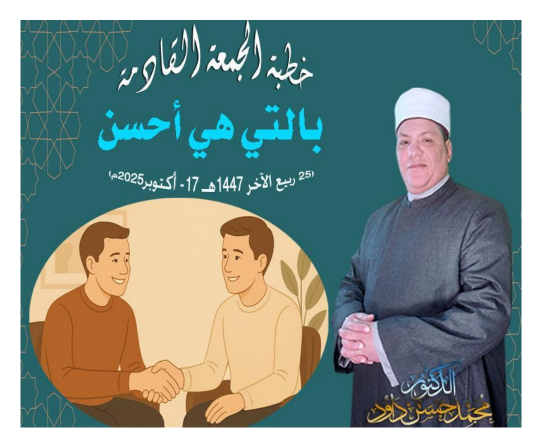
## خطبة بعنــوان: بالتي هي أحسـن للدكتور/ محمد حسـن داود (25 ربيع الآخر 1447هـ - 17 أكتوبر2025م)



## العناصير:

- الاختلاف سنة إلهية، وآية كونية.
  - أنواع الا**خ**تلاف.
  - ـ من آداب الاختلاف.
- أثر الالتزام بآداب الاختلاف وعواقب تجاوزها.
  - الاختلاف في الرأي لا يفسد للود قضية.

الموض وع: الحمد لله رب العالمين، الحمد لله الذي خلق الناس وأبدع تصويرهم، وفرق بين عقولهم وأفهامهم، وجعل اختلافهم في الأشكال والألوان والألسنة دلالة على عظيم قدرته وحكمته، أمر بالتماسك والترابط والوحدة، ونهى عن التنازع والشقاق والفرقة، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدا عبده ورسوله، جمع الله به القلوب بعد الشتات، ووحد به الصفوف بعد

العداوات، اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد، وعلى آله، وصحبه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد

فإن الاختلاف سنة إلهية، فكل ما على ظهر هذه الأرض مختلف، واختلافه آية، قال تعالى: (وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفًا أَلْوَانُهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيةً لِقَوْمٍ يَذَّكَرُونَ) (النحل: 13)، فالعسل الذي يخرج من بطون النحل مختلف: (يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ) (النحل: 69)، والنباتات والجمادات كلها مختلفات: (أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُا وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدِ بِيضٌ وَحُمْرٌ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُخْتَلِفًا أَلْوَانُهَا وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَد بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهَا وَعِنَ الْجِبَالِ جُدَد بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهَا وَعَرَابِيبُ سُودٌ \* وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابِ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ كَذَلِكَ) مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُها وأحدة، وماءها واحد، وشمسها واحدة، ومع ذلك تراها مختلفة في ألوانها وأشكالها وأحجامها ومذاقها.

كما اقتضت حكمة الله (سبحانه وتعالى) أن يخلق الناس مختلفين في الأشكال والألوان والألسنة، قال تعالى: (وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلكَ لأَيَات للعَالَمِينَ) (الروم: 22) مختلفين في الطبائع والأفكار والفهم والمعرفة والبيان والاستدلال على حسب زوايا الرؤية ووجهات النظر، وإن كانوا كلهم من ذكر وأنثي، قال تعالى: (يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكرٍ وأنثي، قال تعالى: (يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكرٍ وأنتَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوباً وقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللهِ أَتْقَاكُم إِنَّ الله عَليم خَلِيم وَبيرً ) (الحجرات: 13)، فمن الناس من يسأل عن الخير طمعا أن يدركه، ومنهم من يسأل عن الخير طمعا أن يدركه، ومنهم دو الطبيعة المرحة المنبسطة، ومنهم دو الطبيعة الانطوائية المنكمشة، ولا شك أن هذا الاختلاف في الطباع يترتب عليه لا محالة اختلافا في الحكم علي الأشياء والمواقف، فالناس مختلفون في الطبائع والأفكار اختلافا وغير ذلك مما يؤثر على الأفهام والأفكار، لكن الشرع الحكيم جاء بضوابط وقواعد وغير ذلك مما يؤثر على الأفهام والأفكار، لكن الشرع الحكيم جاء بضوابط وقواعد وضبط أمر هذا الاختلاف، فلا يتحول إلى تنازع، ولا يتبدل إلى عداوة، بل يكون وسيلة للتعاون والتماسك والترابط والنجاح.

فمن الاختلاف ما هو محمود وما هو مذموم؛ أما المذموم، فهو الاختلاف الذي يقود الى الفرقة والتنازع، وتمزيق الوحدة، وعدم الاجتماع، وقد نهانا الله (عز وجل) عنه فقال: (وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ) (آل عمران: 105)، وقال سبحانه: (وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ) (الأنفال: ٢٤)، ويقول

سيدنا الحبيب النبي (صلى الله عليه وسلم): "إِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ أَيِسَ أَنْ يَعْبُدَهُ الْمُصَلُّونَ فِي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَلَكِنْ فِي التَّحْرِيشِ بَيْنَهُمْ" (رواه مسلم).

أما المحمود، وهو اختلاف التنوع لا اختلاف التضاد، إذ تتعدد فيه الأقوال، وتتنوع فيه الآراء، ثم تلتقي في معين واحد، وتصب في نهر جار إلى غاية سامية، اختلاف يفتح أبواب النجاح، ويثمر ثمار التعاون والفلاح، لا يفسد للود قضية، ولا يقطع حبل الأخوة، بل تحفظ فيه الحقوق، وتصان فيه الأعراض، ولذلك لما صنف رجل كتابا فسماه "الاختلاف"، قال له الإمام أحمد بن حنبل (رضي الله عنه) لا تسمه "الاختلاف"، ولكن سمه "السعة". وقد وقع مثل هذا بين أفضل الخلق بعد الأنبياء؛ صحابة رسول الله (صلى الله عليه وسلم) فلم يتدابروا أو يتخاصموا أو يتنازعوا، "أَرْسَلَ إلَيَ أبو بَكْر مَقْتَلَ أهْلِ اليَمَامَةِ، فَإِذَا عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ عِنْدَهُ، قالَ أبو بَكْر (رضي الله عنه)، قال: (رَضِيَ الله عنْه): إنَّ عُمَر أَتَانِي فَقالَ: إنَّ القَتْلُ شَيْنًا لَمْ يَفْعُلُهُ رَسُولُ اللهِ (صَلَى الله عليه وسلم) أنْ يَسْتَحَرَّ القَتْلُ بالقُرَّانِ بالمَوَاطِنِ، فَيَدْهَبَ كَثِيرٌ مِنَ القُرْآنِ، وإنِّي أرى (رضي الله عليه وسلم)؛ قال أبو بَكْر والله المَواطِنِ، قَيْدُهَبَ كَثِيرٌ مِنَ القُرْآنِ، وإنِّي أَنْ والنِّي أَنْ القُرْآنِ، قُلتُ لِعُمَر: كيف تَفْعُلُ شيئًا لَمْ يَفْعُلُهُ رَسُولُ اللهِ (صَلَى اللهُ عليه وسلَمَ)؛ قالَ عُمَرُ: هذا واللهِ خَيْرٌ، فَلَمْ يَزَلُ عُمَرُ يُرَاحِعْنِي حَتَّى شَرَحَ اللهُ صَدْرِي لذلك، ورأَيْتُ في ذلك الذي رَأَى عُمَرُ" (رواه البخاري).

ولا يخفى على الجميع اختلاف العلماء في مسائل كثيرة في فروع الدين، مع احترام متبادل فيما بينهم، وحب وتآلف، وود؛ لأن قلوبهم سليمة، ونفوسهم طاهرة لا يؤثر فيها الاختلاف، فلما صلى الإمام الشافعي (رضي الله عنه) الصبح في الكوفة بجوار قبر سيدنا الإمام أبي حنيفة (رضي الله عنه) لم يقنت، مع أنه يرى القنوت في صلاة الصبح، وبعدما سلم قالوا له: أنسيت يا إمام؟! فقال: لا، ولكني احترمت قبر أبي حنيفة، كل الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة... وذات يوم اجتمع إمام الحرمين أبو المعالي الجويني، والإمام الكبير عبد الحق الصقلي، وبعد مباحثة علمية طويلة حضرتهم الصلاة، فطلب الصقلي من الجويني أن يتقدم ليؤمهم في الصلاة، فرفض الجويني، وطلب من الصقلي أن يؤمهم، فقال الصقلي: يا أبا المعالي أنت شافعي والنبي (صكلى الله عليه وسلم) يقول: قدّمُوْ أ قريشاً ولا تقدّمُوْها" فلا بد أن تتقدم أنت يأ أبا المعالي، فقال الإمام الجويني: الجزء لا يتقدم على الكل "... ففهم العلماء من قوله أمرين: الأول: أن الشافعي كان تلميذا لسيدنا مالك بن أنس (رضي الله عنهما)، فاحتراما له لم يتقدم الجويني ليؤم الصقلي في الصلاة، لأن الصقلي كان مالكيا، فاحتراما له لم يتقدم الجويني ليؤم الصقلي في الصلاة، لأن الصقلي كان مالكيا، وكان الجويني شافعيا .. الثاني: أن الإمام مالكا (رضى الله عنه) يوجب في الوضوء وكان الجويني شافعيا .. الثاني: أن الإمام مالكا (رضى الله عنه) يوجب في الوضوء

المسح على الرأس كله، بينما يوجب الإمام الشافعي (رضي الله عنه) المسح على بعض الرأس.

إذن فإن للاختلاف آداب يجب أن تراعى، من أهمها:

- الكلمة الطيبة: فهي صالحة مثمرة نافعة بإذن الله، تؤلف بين القلوب وتقرب بين الناس وتنشر المودة والمحبة، لذا حث القرآن الكريم على التحلي بها، قال تعالى: (وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً) (البقرة: 83) وقال عز وجل: (وَقُل لَعبَادِي يَقُولُواْ الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ) (الإسراء: 53) ولك أن تتدبر هذا الموقف العظيم من النبي (صلى الله عليه وسلم) وهو يحاورُ ذلك الشابَ الذي جاء يطلب رخصة في الزنا، وماذا كانت ثمرة هذا الكلام؛ فعَنْ أَبِي أُمَامَة، قَالَ: إِنَّ قَتَى شَابًا أَتَى النَّبِيَ (صَلَّى الله عَلْيهِ وَسَلَمَ) فَقَالَ: اللهُ عَلْيهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلْيهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ وَاللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِمُعَلَى اللهُ المَعلَى اللهُ المَالُ يُحَبُّونَهُ اللهُ اللهُ

- طلب الحق، لا الانتصار للرأي: وانظر في ذلك إلى الإمام الشافعي (رضي الله عنه) حين يقول: "ما ناظرت أحدًا قط إلا أحببت أن يوفق ويسدد ويعان، ويكون عليه رعاية من الله وحفظ، وما ناظرت أحدًا إلا ولم أبال بين الله الحق على لساني أو لسانه" (حلية الأولياء)، ولم يكن هذا الكلام منه مجرد شعارات وادعاءات، بل شهد له أحد مناظريه وهو يونس الصدفي قائلًا: "ما رأيت أعقل من الشافعي؛ ناظرته يومًا في مسألة ثم افترقنا ولقيني، فأخذ بيدي ثم قال: يا أبا موسى ألا يستقيم أن نكون إخوانًا وإن لم نتفق في مسألة" (سير أعلام النبلاء).

- إحسان الظن بالمخالف: فالأصل أن نظن ببعضنا خيرا، والله تعالى يقول: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنْ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ) (الحجرات: ١٢) وما أجمل قول الإمام أحمد بن حنبل عن إسحاق بن راهويه (رحمهما الله): "لم يعبر الجسر إلى

خراسان مثل إسحاق، وإن كان يخالفنا في أشياء، فإن الناس لم يزل يخالف بعضهم بعضًا".

- عدم لمز الغير أو تحقيره والسخرية منه، أو الكذب عليه والتقول عليه بما لم يقله، فالنبي (صلى الله عليه وسلم) يقول: " بحسب امْرِئِ من الشَّرِ أَنْ يَحقِرَ أَخاهُ المسلِمَ". ولقد قيل: "إن المؤمن لسانه من وراء قلبه، إن تكلم بكلمة مرت على قلبه، فإن أنكرها؛ تورع عنها، وإن أقرها؛ تكلم بها، والمنافق عكس ذلك يسعى بالسوء ويحب الإساءة".

- ومن هذه الآداب: عدم احتكار الحقيقة المطلقة في رأيك، فقد يكون في رأيك جانباً من الصحة، ويكون الجانب الثاني من الصحة عند غيرك، ذلك أنه يجب علينا أن نحترم عقول بعضنا البعض. وقد كان الإمام الشافعي (رضي الله عنه) يقول: "رأيي صوابٌ يحتملُ الخطأ، ورأي غيري خطأً يحتملُ الصوابّ".

- ومن هذه الآداب التواضع: فقد قال حبيبنا (صَلَى الله عليه وسلم): "وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ للَّهِ، إلا رَفَعَهُ" (رواه مسلم) ولكم في ذلك مثالا نراه في حوار المصطفى (صلى الله عليه وسلم) مع ثمامة ابن اثال و كيف كان الحوار مثمرا حتى صار وجه النبي أحب الوجوه إليه بعد أن كان ابغض الوجوه إليه، فعن أبَى هُرَيْرةَ (رَضِىَ اللهُ عَنْهُ)، قَالَ بَعَثَ النَّبِيُّ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) خَيْلًا قِبَلَ نَجْدٍ فَجَاءَتْ بِرَجُلٍ مِنْ بَنِي حَنِيفَةَ، يُقَالُ لَهُ تُمَامَةُ بْنُ أَتَالِ، فَرَبَطُوهُ بسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي الْمَسْجِدِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِ النَّبِيُّ (صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فَقَالَ: مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟ فَقَالَ عِنْدِي خَيْرٌ يَا مُحَمَّدُ، إِنْ تَقْتُلْنِي تَقْتُلْ ذَا دَم، وَإِنْ تُنْعِمْ تُنْعِمْ عَلَى شَاكِر، وَإِنْ كُنْتَ تُريدُ الْمَالَ، فَسنَلْ مِنْهُ مَا شِئْتَ، فَتُركَ حَتَّى كَأْنَ الْغَدُ ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟ قَالَ: مَا قُلْتُ لَكَ إِنْ تُنْعِمْ تُنْعِمْ عَلَى شَاكِر، فَتَرَكَهُ حَتَّى كَانَ بَعْدَ الْغَدِ، فَقَالَ: مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟ فَقَالَ عِنْدِي مَا قُلْتُ لَكَ، فَقَالَ: أَطْلِقُوا تُمَامَةً، فَانْطَلَقَ إِلَى نَجْلِ قَريبٍ مِنَ الْمَسْجِدِ فَاغْتَسَلَ، ثُمَّ دَخَلَ الْمَسْجِدَ، فَقَالَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، يَا مُحَمَّدُ وَاللَّهِ مَا كَانَ عَلَى الْأَرْضِ وَجْهٌ أَبْغَضَ إِلَىَّ مِنْ وَجْهِكَ، فَقَدْ أَصْبَحَ وَجْهُكَ أَحَبَّ الْوُجُوهِ إِلَىَّ، وَاللَّهِ مَا كَانَ مِنْ دِينِ أَبْغَضَ إِلَىَّ مِنْ دِينِكَ، فَأَصْبَحَ دِيثُكَ أَحَبَّ الدِّينِ إِلَيَّ، وَاللَّهِ مَا كَانَ مِنْ بَلَدٍ أَبْغَضُ إَلَىَّ مِنْ بَلَدِكَ، فَأَصْبَحَ بَلَدُكَ أَحَبَّ الْبلَادِ إِلَيَّ، وَإِنَّ خَيْلَكَ أَخَذَتْنِي وَأَنَا أُرِيدُ الْعُمْرَةَ، فَمَاذًا تَرَى؟ فَبَشَّرَهُ رَسُولُ اللهِ (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسِنَلَّمَ) وَأَمَرَهُ أَنْ يَعْتَمِرَ، فَلَمَّا قَدِمَ مَكَّةَ، قَالَ لَهُ قَائِلٌ صَبَوْتَ، قَالَ لَا، وَلَكِنْ أَسْلَمْتُ مَعَ مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللهِ (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وَلَا وَاللَّهِ لَا يَأْتِيكُمْ مِنْ الْيَمَامَةِ حَبَّةُ حِنْطَةٍ حَتَّى يَأْذَنَ فِيهَا النَّبِيُّ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) (رواه البخاري).

- ومن آداب الاختلاف أيضا البعد عن كثرة المراء والجدال الذي لا طائل تحته ولا فائدة من ورائه: فعَنْ أَبِي أُمَامَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): "أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ، وَإِنْ كَانَ مُحِقًّا، وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَركَ الْمِرَاءَ، وَإِنْ كَانَ مُحِقًّا، وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَركَ الْمَرْاءَ، وَبِبَيْتٍ فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ".

إن في الالتزام ومراعاة آداب الاختلاف وحدة الصف، ودوام الأخوة والمحبة والألفة، وصفاء القلوب بعيدا عن الحقد والكراهية، وحب الناس والفوز بمكانة القدوة الحسنة، وبجنة الرحمن (سبحانه وتعالى) فقد قال سيدنا الحبيب النبي (صلى الله عليه وسلم) "أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ، وَإِنْ كَانَ مُحِقًا". الله عليه وسلم) "أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ، وَإِنْ كَانَ مُحِقًا". بينما تجاوز آداب الاختلاف يصل بالناس إلى إيغار الصدور وزرع الخصومات، وتمزيقِ الكلمةِ، ومن ذلك يقول تعالى: (وَقُلْ لِعِبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُقًا مُبِينًا) (الإسراء: ٥٣)، ويقول الشَيْنَةُ عَذَا الله عَدُور وجل): (وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ وَلَا اللَّذِي بَيْنَكَ وَمِيمًا وَلِيَّ حَمِيمٌ) (فصلت: 34).

ولعل من أرقى ما قيل في أدب الاختلاف والتعامل الإنساني تلك العبارة المشهورة بين الناس: "الخلاف في الرأي لا يفسد للود قضية"، الكثير لا يعلم من صاغ هذه العبارة، ولا كيف انتشرت لتصبح واحدة من أهم العبارات وأشهرها، لكن يكفي أن نعلم أنها تختزل معنى عظيما، إذ تدعو إلى سمو الأخلاق، واتساع الصدر لتقبل اختلاف وجهات النظر، دون أن يتحول التباين الفكري إلى سبب للعداوة أو القطيعة، فإن كانت الحكمة تقتضي أن يبقى الود والاحترام قانمين بين الناس رغم ما بينهم من اختلاف في الرأي، فإن هذا ما حثنا عليه الشرع الحكيم، وأمرنا به، وقد ضرب لنأ عَذه في الرأي، فإن هذا ما حثنا عليه الشرع الحكيم، وأمرنا به، وقد ضرب الله عَنه عُن رُكْبَته، فقال النّبي صلّى الله عَليْه وَسَلّمَ: "أَمّا صَاحِبُكُمُ بِطَرَف تُوبِهِ حَتّى أَبْدَى عَنْ رُكْبَتِه، فَقَالَ النّبي صَلّى الله عَليْه وَسَلّمَ: "أَمّا صَاحِبُكُمُ بَعْرَبُهُ مَا الله عَلَيْه وَسَلّمَ وَقَالَ: "يَغْفِرُ الله عَلَيْه وَسَلّمَ: "أَمّا صَاحِبُكُمُ نَدِمْ، فَاتَى مَنْزِلَ أَبِي بَكْر، فَسَأَل: أَتَمَ أَبُو بَكْر؟ فَقَالُوا: لاَ، فَقَالُ النّبي صَلّى الله عَلَيْه وَسَلّمَ وَقَالُ المَا بَكْر" تَدَمْ أَنِ عُمَرَ نَدِمَ، فَأَتَى مَنْزِلَ أَبِي بَكْر، فَسَأَل: أَتَمَ أَبُو بَكْر؟ فَقَالُوا: لاَ، فَأَتَى الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتُمعً وَبَه الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَعْفِرُ الله فَأَتَى الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتُمعً وَلَى الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَيْنِ الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتُمعًورُ الله فَأَتَى الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَيْ وَسَلّمَ يَتَمعًور الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَيْ فَهُ الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَيْ الله عَلْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَيْ الله عَلْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَي الله عَلَيْه وَسَلّمَ وَقَالُوا: لاَ، فَأَتَى الله عَلَيْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَيْ الله عَلْه وَسَلّمَ يَتَمعًور كَنْ بَيْ الله عَلْه وَسَلّمَ يَتُمعًا وَجُهُ الله عَلْه وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ يَتُمعًا وَجُهُ الله عَلْه وَسَلّمَ يَتَمعُوه وَسَلّمَ الله عَلْه وَسَلْمَ يَتمعً وَهُ الله عَلْه وَسَلّمَ وَسَلّمَ الله عَلْهُ وَسُلُم وَسَلّمَ الله عَلْهُ وَسَلّمَ الله عَلْه وَسَلّمَ الله عَلْه وَلَاه الله عَلْه وَسَلّمَ الله عَلْه وَسَلّمَ الله عَلْه وسَلّمَ

أَشْفَقَ أَبُو بَكْرٍ، فَجَتَا عَلَى رُكْبَتَيْهِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَاللَّهِ أَنَا كُنْتُ أَظْلَمَ، مَرَّتَيْنِ، فَقَالَ النَّبِيُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إِنَّ اللَّهَ بَعَثَنِي إِلَيْكُمْ فَقُلْتُمْ كَذَبْتَ، وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ صَدَقَ، وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَهَلْ أَنْتُمْ تَارِكُوا لِي صَاحِبِي " مَرَّتَيْنِ، فَمَا أُوذِي صَدَقَ، وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَهَلْ أَنْتُمْ تَارِكُوا لِي صَاحِبِي " مَرَّتَيْنِ، فَمَا أُوذِي بَعْدَهَا (رواه البخاري).. وكان الإمام أحمد (رضي الله عنه) يرى أن خروج الدم ينقض الوضوء، فقيل له أتصلى خلف رجل احتجم ولم يتوضأ؟، قال سبحان الله، كيف لا أصلى خلف مالك بن أنس وسعيد بن المسيب؟!.

اللهم أهدنا لأحسن الأخلاق واصرف عنا سيئها وأحفظ مصر من كل مكروه وسوء

=== كتبه ===

محمد حسنت داود إمام وخطيب ومدرس دكتوراة في الفقه المقارن