
Lutherthum vor Luther, 
oder 

Das alte Evangelische durch Luther erneuerte 

Christenthum 
und 

Das neue Römische durch Luther aufgedeckte​

Papstthum,​
durch gründliche Beantwortung 

Dreier 
von P. Arnold Engel, Soc. J. ausgestreuten 

Fundamentalfragen 
Wider die lutherische Religion, 

kurz bewiesen und vertheidigt 
von 

D. August Pfeiffer. 

 
St. Louis, Mo., & Leipzig. 

Verlag von Fr. Dette. 

1872. 



Den 
Edlen, Festen, Hoch- und Großachtbaren, Hoch- und Wohl-​

gelahrten Herren, 

Herrn Johann Joachim Rothe, 
Kurfürstl. Sachs. Amtmann des Leipziger Kreises; 

 
Herrn Hans Adam Stiel auf Bennewitz, 

Kurfürstl. Sachs. Amtmann des Meißner Kreises; 
 

Herrn Benedict Kresse, 
Kurfürstl. Sachs. Procuraturamtsverwalter zu Meißen; 

 
Herrn Philipp Erhard Nester, 

Kurfürstl. Sachs. Schulamtsverwalter; 
 

Meinen 
 

Herren Patronen, Gevattern, Schwägern, Gönnern​
und werthesten Freunden 

 
 

wünsche ich alles von Gott erwünschte Leibes- und Seelen-​
Vergnügen! 



Meine geehrtesten Herren und werthesten Freunde! 

Es wundern sich viele, wie es doch nur komme, daß wir 
Evangelischen mit den Papisten nach anderthalbhundertjährigem Streite 
dennoch zu keinem Einvernehmen kommen oder sie zur Erkenntniß 
bringen können. 

Da ist denn zu bemerken, daß anfangs, als die Widersprechung der 
päpstischen Mißbräuche und Irrthümer angegangen, man auf päpstischer 
Seite auf Remedirung (Verbesserung) und gütliche Handlung bedacht 
gewesen. Denn es war damals notorisch, daß im Papstthum große 
Fehler, ärgerliche Händel, schädliche Mißbräuche sich eingeschlichen, 
welche abzuthun und in bessern Stand zu setzen allerdings billig wäre, 
wie solches aus der vom Papste selbst im Jahr 1522 feinem Nuntius, dem 
Franciscus Cheregatus, für den Reichstag zu Nürnberg mitgegebenen 
Instruktion und der darauf von den Ständen des Reiches gegebenen 
Antwort (bei Hortleder in den Ursachen des protestirenden Krieges 1. 1 p. 
6 und bei Goldast in den Reichssatzungen P. 2 T. 1 p. 31 zu finden, auch 
in diesem Tractat angeführt) genugsam zu ersehen ist. 

Weil aber auf unserer Seite rechtschaffene Bekenner nimmermehr 
irgend einen aus Gottes unfehlbarem Worte einmal als wahr erkannten 
Glaubenspunkt würden haben fahren <Seite 2> lassen, so mag man 
mehr und mehr auch auf päpstischer Seite die Augen weiter aufgethan 
und gemerkt haben, daß solchergestalt dem Papst und Papstthum wohl 
gar nach der Gurgel gegriffen werden sollte: darauf man, anstatt der 
Aenderung und Besserung, vielmehr auf Mittel und Wege gedacht zu 
hindern, daß die Irrthümer und Mißbräuche nicht offenbar und gerügt oder 
doch, so viel als möglich, wieder überkleistert und übertüncht würden. 

Und dazu ist dieser Teufelsfund am bequemsten erkannt, man solle 
den Zuhörern oder Laien keine Schrift der Evangelischen, ja sogar die 
heilige Schrift selbst nicht zu lesen verstatten; oder diejenigen, so dem 
Papst widersprechen, mit Schwert und Feuer verfolgen und vertilgen, sich 
mit ihnen in keinen Schriftstreit einlassen, sondern blos darauf beruhen 
und dabei bleiben: der Papst könne in Glaubenssachen gar nicht irren. 

Solchergestalt ist dem mit dem Tode ringenden Papstthum 
etlichermaßen wieder gerathen, und der Lauf des Evangelii nach und 
nach gehemmt worden (denn wenn man einem die Augen zubindet, 
Fackel und Führer wegnimmt, so muß er wohl tappen und fallen). Wie 
denn eben dieses Stücklein der Satan auch dem Muhamed eingegeben, 
welcher allen, die nur wider seine Religion mucken oder das Geringste 
wider den Alcoran einzuwerfen sich unterstehen würden, den Hals 
abgesprochen hat; daher sein Anhang bisher im Flor geblieben, und sich 
die Papisten nicht rühmen können, daß sie in zehn Jahren einen Türken 



in der Türkei bekehrt haben, so stattlich sie sonst in die Ferne zu lügen 
und von ihren Thaten in Ost- und Westindien auszuschneiden pflegen.  
<Seite 3> Woraus denn zur Genüge erhellt, was dieselben Leute für 
vergebliche Arbeit vornehmen, welche bei so gestalteten Sachen zu 
einem Syncretismo (Vergleichsverfahren) rathen oder auf Vorschläge 
spintisiren, uns und die Papisten zu vereinigen. Denn wir können ja 
keinen einzigen, aus Gottes Wort unwiderleglich erwiesenen Artikel mit 
gutem Gewissen fahren lassen; die Papisten hingegen können ohne 
Präjudiz des päpstlichen Ansehens (d. i. ohne dein Ansehen des Papstes 
durch solches Zugeständniß im Voraus zu schaden) uns keinen bisher 
vom Papste verdammten Artikel nachlassen. Entweder müßten sie 
solchergestalt gestehen, der Papst könne im Glauben irren, so wäre sein 
Ansehen hin; oder wir müßten zugeben, der Papst könne nicht irren, so 
wäre unsere ganze Religion hin, und wir müßten alles glauben und thun, 
was der Papst von uns haben wollte. Oder, da ja pro forma (scheinbar) 
nur ein und das andere nachgelassen und indulgiret (zugegeben) würde, 
behielte doch der Papst sich die freie Macht, es nach seinem Belieben mit 
der Zeit wieder zu nehmen und abzuschaffen. So lange nun der Papst 
Papst, und wir Evangelische evangelisch bleiben sollen, sieht ein 
Vernünftiger leichtlich, daß zwischen uns kein Religionsvergleich zu 
hoffen, betrüglichen Friedenmachern nicht zu trauen, und am besten sei, 
man vertheidige die Wahrheit bis in den Tod, es gehe uns darüber, wie 
Gott will. 

Auf diesen Hauptknack nun (darauf das ganze Papstthum besteht) 
näher zu kommen: ob der Papst unfehlbarer Richter aller 
Glaubensstreitigkeiten sei, und ob er in Glaubenssachen irren könne, so 
sagen wir ungescheut zum Ersten Nein und zum Andern Ja und 
beweisen solches ohne Weitläufigkeit <Seite 4> daher, weil die Päpste 
öfters gröblich in der Lehre und Glauben geirret haben. Die Papisten 
können ja selbst nicht in Abrede stellen, daß Liberius ein Arianer, 
Cölestinus ein Nestorianer, Vigilius ein Eutichianer und so weiter 
gewesen sein, also, daß daher Alphonsus a Castro (L. 1 cont. Hær. c. 4) 
ausdrücklich schreibt: Das sind gar zu unverschämte Schmeichler des 
Papstes, die ihm zumessen, er könne in Erklärung der Schrift gar nicht 
irren. Und daß man sagen wolle, der Papst sei kein Papst mehr, wenn er 
halsstarrig im Glauben irre, darauf antwortet er, das heiße in ernsten 
Dingen Possen treiben. Denn also, spricht er, möge auch Jemand 
vorgeben, kein Gläubiger könne im Glauben irren, denn wenn er irrt und 
ein Ketzer wird, so ist er nicht mehr gläubig. 

Ist's also ein nichtiger Vorwand der Papisten, wenn sie sprechen: ja 
der Papst könne zwar in Glaubenssachen irren und ein Ketzer werden, 
nämlich wenn er redet als eine Privatperson für sich, nicht aber, wenn er 



spreche als ein Papst auf Petri Stuhl, da lasse ihn der heilige Geist nicht 
fallen. Allein jetzt nicht aufzumutzen, wie ungereimt Ding es sei, daß der 
Papst als eine Privatperson voll des höllischen und als ein Papst voll des 
heiligen Geistes sein soll, so bittet man nur um Bericht und Resolution 
(Erklärung), wobei man denn unfehlbar wissen und erkennen möge, wann 
der Papst rede als Papst, und wann er rede als eine Privatperson. Da 
können sie uns nun keinen bessern Bescheid geben als diesen: dann 
rede der Papst als ein Papst, wenn er der Kirche ein öffentliches Decret 
und Bulle promulgire (verkündige). 

Da treten wir ihnen aber weiter auf den Fuß und beweisen, daß der 
Papst auch öfters in seinen Decreten geirrt <Seite 5> habe; und dieses 
zwar nun können wir darthun auf zweierlei Weise. 

Erstlich dadurch, daß in Glaubenssachen zuweilen ein Papst des 
voriger: Decret durch ein neues Decret aufgehoben und verworfen hat. 
Also hat Papst Nicolaus I. decretirt, man solle diejenigen, welche nur 
allein im Namen Christi getauft seien, nicht wieder taufen (c. a quodam. 
Dist. de Consecr.). Hingegen hat Papst Pelagius beschlossen, man solle 
sie wieder taufen (c. revera dist. eadem.). Papst Johannes XXII. hat den 
für einen Ketzer erklärt, der sagen würde, daß die Expropriation (oder 
daß man gar nichts eigenes weder für sich, noch mit andern besitze) ein 
verdienstlich und in Christi und der Apostel Exempel gegründetes Werk 
sei (in Extrav. ad condit. Canon. Tit. 14 de verborum signif). 
Hingegen hat Nicolaus es für recht und gut erkannt (c. exiit de verborum 
signif. in 6). Welchergestalt Clemens VIII. des Sixtus V. mit päpstlicher 
Bulle versehene lateinische Bibel an mehr als tausend Orten corrigiren 
lassen und sie nachmals, kraft einer andern Bulle, verboten habe, davon 
kann Sixt. Amamæ Antibarbarus Bibl. und Jamesii Bellum 
nachgelesen werden. Wo nun aber ein Papst dem andern contrair 
(entgegengesetzt) decretirt, da muß ja nothwendig einer unter beiden in 
seinem Decretiren irren, wie solches zum Ueberfluß Adrianus VI., selbst 
ein Papst und bei den Papisten ein unverwerflicher Zeuge (l. 4 Sentent. 
de Sacram. confirm. art. 3), gesteht und sagt, es sei gewiß, quod 
pontifex possit hæresin per decretum asserere, daß ein Papst Ketzerei 
decretiren könne. 

Für's andere wird dieses dadurch bewiesen, daß die <Seite 6> 
Päpste öfters in ihren Decreten der Kirche solche Lehren aufgebürdet 
haben, die dem geoffenbarten Worte Gottes schnurstracks zuwider 
laufen, daraus denn allerdings folgen will, daß sie in solchen Decreten 
geirrt haben. Denn obgleich die Papisten von der heiligen Schrift und 
ihrem richterlichen Amt in Glaubenssachen zuweilen leichtsinnig genug 



reden, so können sie doch derselben sich nicht entbrechen, sie müssen 
endlich, es sei ihnen lieb oder leid, sich vor dieses Tribunal (Gerichtshof) 
stellen. Man frage nur einen Papisten: Wer ist der ordentliche Richter in 
Religionssachen? so wird er gestehen: Der Papst. Fragt man weiter: Wer 
hat ihn dazu verordnet und gemacht? so wird er antworten: Christus. 
Fragt man noch weiter: Woher kannst du dieses beweisen? so wird er 
sich dennoch nolens volens (er mag wollen oder nicht) auf die heilige 
Schrift berufen und sprechen aus Matt. 16: Du bist Petrus 2c. 

Daß nun aber im päpstlichen Jure Canonico (Kirchenrecht), in dem 
trientischen und andern päpstlichen Concilien viel dem klaren Worte 
Gottes zuwiderlaufende Dinge decretirt sind, solches ist bisher von den 
Unsrigen zur Genüge dargethan und erwiesen. Ich will für diesesmal nur 
die Mühwaltung auf mich nehmen und ausführlich darthun, daß der Papst 
von Gottes ausdrücklichem Worte (wie nicht minder von der 
zwölfhundertjährigen Praxis oder Uebung der Kirche *) abgewichen und 
also gröblich als Papst im Glauben geirrt <Seite 7> habe durch das 
Kelchverbot, welches zuerst im Costnitzer Concil 1415 solchermaßen 
verkündigt: Obschon Christus unter beider Gestalt dieses hochwürdige 
Sacrament ausgespendet, doch sei, hoc non obstante, dem unbeschadet, 
die Gewohnheit billig eingeführt, daß es von den Laien nur unter einer 
Gestalt des Brotes sollte genommen werden, und auf des Papstes 
Autorität im trientischen Concil (sess. 21. c. 1. 2.) bei Bannstrahl bestätigt 
ist.  
————— 

*) Conf. Chemnitius. P. 2. Exam. p. 302.. Heilbrunner im Unkathol. Papstthum Art. 
18. c. 1. et 2. Gerhardus L. de Cana §. 43. Hülsemannus contra Hagerum Disp. 20. qu. 7. 
Dreierus Disp. Antipapist. 34. p. 1066. 8. et alii. 
 
Wenn ich nun klärlich darthue und erweise, daß dieses unrecht und wider 
Gottes Wort sei, so folgt, daß der Papst im Glauben als Papst gefehlt und 
also mit nichten ein unbetrügliche Richter sei, dem man in 
Glaubenssachen sicher trauen könne. 

Ich will aber hierbei distincte (deutlich) und ordentlich vorstellen 
theils das göttliche Gebot, theils das ungöttliche Verbot des gesegneten 
Kelchs im heiligen Abendmahl. 

Das göttliche Gebot oder die Einsetzung Christi, von drei heiligen 
Evangelisten und dem Apostel Paulus ausgezeichnet, giebt mir wider die 
Papisten an die Hand sonderlich vier Gründe, die sie wohl werden 
unumgestoßen lassen. 

Ich schließe nämlich für's Erste also: 
I. Was Christus beisammen verordnet, Paulus auch also von 

demselben empfangen und in dessen Namen seinen Corinthern und allen 



frommen Christen, die sich gebührend prüfen können, übergeben hat, 
das soll man ihnen billig lassen und nichts davon nehmen. Denn was Gott 
giebt, das will er von Menschen angenommen wissen; seine Gaben 
mögen ihn nicht gereuen (Röm. 11, 29), was Gott zusammenfügt 
(beisammen verordnet), das soll kein Mensch scheiden (Matt. 19, 6). 
<Seite 8> Die liederliche Distinction oder der gemachte Unterschied 
zwischen Gebot und Einsetzung (es könne etwas wohl von Gott 
eingesetzt, aber deswegen nicht allen geboten sein, soll weiter unten bei 
der Abfertigung P. Engels widerlegt werden. Man nenne es Gebot oder 
Einsetzung, so muß doch der, welcher sich dazu versteht, es also und 
nicht anders gebrauchen, wie es geboten oder eingesetzt ist. (Conf. 
infra P. 380. 409.) 

Nun aber hat Christus verordnet, Paulus auch von demselben 
empfangen und in dessen Namen seinen Corinthern und allen frommen 
Christen, die sich prüfen können, mit gegeben, nicht allein von dem 
gesegneten Brode zu essen, sondern auch vom gesegneten Kelche zu 
trinken. Wie er seinen Leib im Brot sacramentlich zu essen verordnet, 
ώσαύτως, desselben gleichen hat er auch im Kelche sein Blut zu trinken 
gegeben und gesagt: Trinket alle daraus (Matt. 26). Das ist auch 
geschehen. Sie tranken alle daraus (Mark 14). Es heißt sowohl vom 
Kelche des neuen Testaments in seinem Blute als vom Brote: Das thut. 
Weil Er nun solchermaßen befohlen, beiderlei zu thun, so thun ja die 
Papisten solchermaßen unrecht, daß sie nur einerlei thun. 

Mithin soll man allen frommen Christen auch den Kelch lassen. 
Da es denn traun ein kindischer Einwurf ist, wenn sie sagen: Ja die 

Apostel waren Geistliche, mit denen war es ein anderes. Denn sie waren 
ja dazumal nicht da als Geistliche oder Consicienten (Vollzieher des 
Sacraments), wie die Papisten zu reden pflegen, sondern als 
Communicanten (Genießende). Und wie in ihrer Person andere Christen 
zu dem <Seite 9> ersten, nämlich zum Essen, verbunden sind; also auch 
zu dem andern oder zum Trinken. Denn sonst würde ja folgen, daß das 
Abendmahl blos allein für die Geistlichen eingesetzt und den Laien gar 
nichts davon gehöre. So hat ja auch Paulus eben das seinen Corinthern 
als Laien auf des Herrn Befehl übergeben, was vordem Christus seinen 
Jüngern übergeben hatte; ja er hat eben seine Corinther auf Christi 
Einsetzung zurückweisen und nach derselben das Abendmahl zu halten 
ermahnen wollen (1. Cor. 11, 23, ff.). 

Ich schließe zum audern also: 
II. Was Christus testamentsweise allen Christen legiret und vermacht 

hat, das soll man ihnen ungestümmelt lassen. Verachtet man doch eines 
Menschen Testament nicht, wenn es bestätigt ist, und thut auch nichts 



dazu, desgleichen auch nichts davon Gal. 3, 15. Lieber, was würde man 
doch von einem solchen Executor (Vollstrecker) eines Testaments halten, 
der die Hälfte davon unterschlüge und nur die andere Hälfte 
aushändigte? 

Nun aber ist ja nicht allein Christi Leib, sondern auch sein Blut, als 
ein werthes Erbgut *) apart (ausdrücklich) allen christlichen 
Communicanten legiert und vermacht: Dieser Kelch ist das neue 
Testament in meinem Blute (Lukas 22), und solch Testament ist mit dem 
Tode des testatoris (Testamentsausstellers) bestätigt. Ebr. 9, 16, 17. 
———— 

*) Id fatetur Bellarminus l. 4. de Euchar. c. 27. §. quarta ratio. Quanquam viaticum 
dicere malit Masenius, cui obviavit D. Sam. Bened. Carpzovius Exam. blas. p. 916. 
 

Mithin soll man's ihnen ungestümmelt lassen. Nun <Seite 10> 
bedenkt euch über dem, ihr Herren Papisten, und gebt Rath und sagt an 
(B. d. Richter 19, 30). 

Ich schließe zum Dritten also: 
III. Welche zu dem neuen Gnadenbund mit gehören und sowohl als 

die Geistlichen Vergebung der Sünden erlangen sollen, denen soll auch 
nach Christi Intention (Absicht) und Verordnung das Siegel des neuen 
Bundes, nämlich das Blut, dadurch der neue Bund bestätigt wird, 
mitgetheilt werden (Ebr. 9, 12, 14). Dasselbe Blut ist ja für alle vergossen 
zur Vergebung der Sünden, laut der Einsetzungsworte. 

Nun aber gehört zu dem neuen Bunde die ganze Kirche neuen 
Testaments, alle Christen (Jer. 31, 31) und also auch alle diejenigen, 
welche als Christen Christi Abendmahl halten. In Christi Namen sollen ja 
Vergebung der Sünden erlangen nicht nur die Geistlichen, sondern Alle, 
die an Ihn glauben (Act. 10, 43). 

So soll auch allen denjenigen das Blut, das Blut des neuen Bundes, 
nach Christi Einsetzung mitgetheilt werden. Vermeinte man etwa 
durchkommen mit dem Vorwand: sie werden ja dieses Blutes allerdings 
theilhaftig durch Christi Leib, so hat Paulus schon (1. Cor. 10) deswegen 
vorgebaut, wenn er spricht: Der gesegnete Kelch, den wir segnen, ist der 
nicht die Gemeinschaft des Blutes Christi? Daraus ich also schließe: wer 
des Blutes Jesu Christi sacramentlich will theilhaftig werden, der muß das 
ordentliche Mittel, dadurch es nach der Stiftung Christi mitgetheilt wird, 
nämlich den gesegneten Kelch (der die sacramentliche Gemeinschaft 
oder Mittheilung nicht des Leibes, sondern des Blutes Jesu Christi, 
gleichwie das gesegnete Brod die Gemeinschaft oder <Seite 11> 
Mittheilung nicht des Blutes, sondern des Leibes Jesu Christi ist) 
gebrauchen. Nun aber sollen alle christlichen Communicanten des Blutes 
Jesu Christi sacramentlich theilhaftig werden, wie die Papisten selbst 



gestehen. Mithin müssen sie auch alle den gesegneten Kelch 
gebrauchen. 

Ich schließe zum Vierten also: 
IV. Wer bei dem Brauch des Abendmahls den Tod des Herrn 

verkündigen und vor dem Brauch desselben sich selbst prüfen soll, der 
soll nicht allein von diesem Brod essen, sondern auch von diesem Kelche 
trinken, denn so spricht Paulus: Der Mensch (welcher nämlich das 
Abendmahl gebrauchen will, kurz, ein jeder Communicant) prüfe sich 
selbst, und alsdann esse er von diesem Brot und trinke von diesem 
Kelch. (Lieber, hörest du hie nicht, daß eines sowohl als das andere 
geschehen soll?) 

Nun aber sollen nicht allein Geistliche, sondern ein jeder Mensch, 
der zum Abendmahl gehen will, bei dem Brauch desselben den Tod des 
Herrn verkündigen und vor dem Brauch desselben sich selbst prüfen. Ein 
Mehreres hierbei anzuführen, wird für diesmal unnöthig erachtet. 

Ich komme nun aber auch auf das ungöttliche und unchristliche 
Kelchverbot des römischen Papstes. Von demselben mache ich ohne alle 
Weitläufigkeit folgenden Schluß: 

Wer das Sacrament des Abendmahls wider Christi Ordnung und 
Einsetzung ändert und stümmelt, also, daß er die Hälfte desselben den 
Christen wegnimmt, der ist ein Kirchenräuber, ein Ketzer, ein Anathema 
oder verflucht. 

Das will ich nach allen dreien Stücken darthun und beweisen: <Seite 
12> Wer das Abendmahl stümmelt, der ist (α) ein Kirchen- räuber, das 
erweise ich also: 

Was der Papst zu Rom decretirt hat, das kann kein Papist leugnen. 
Sonst wären wir vielleicht längst näher zusammengetreten. 

Daß die Trennung oder Stümmelung des heiligen Abendmahls ein 
Sacrilegium oder Kirchenraub sei, hat ein Papst decretirt. *)  
———— 

*) Pistorio hic nequicquam contranitenti satisfecit  (dem Pistorius, der vergeblich das 
zu leugnen versucht, hat gut geantwortet) Heilbrunner im unkathol. Papstth. 716. 
 
Denn so sagt Gelasius (competimus dist. 2. do consecr.): Wir kommen 
in Erfahrung, daß etliche nur den Leib des Herrn im Abendmahl 
empfangen und sich seines heiligen Blutes enthalten. Dieselben sollen 
entweder das Sacrament ganz nehmen oder gar davon bleiben, Quia 
divisio unius et ejusdem mysterii non potest sine grandi sacrilegio 
provenire: denn die Trennung eines Sacraments kann nicht ohne großen 
Kirchenraub geschehen. Das heißt ja von einem Papst decretirt! 

Mithin kann kein Papist leugnen, daß die Trennung des Abendmahls 



ein Sacrilegium oder Kirchenraub sei, wie solches auch Petrus a Soto 
gern gesteht. **) 
———— 

**) Verba ejus lect. 10. de Euch. hæc sunt: procul dubio omnis violatio sacramenti 
grave sacrilegium est et peccatum mortale; violatur vero sacramentum, quum non 
servatur institutio ipsa et significatio integra. Nam quae major violatio rei institutae a 
Christo, quam quum partes, a quibus ille ipsam constare voluit, auferuntur? 
 
 

 Wer das Abendmahl stümmelt, der ist ein Ketzer. 
(ß) Das beweise ich also: wer es wider die wahre Kirche mit den 

Manichäern hält, der ist ein Ketzer sowohl als die Manichäer.  
<Seite 13>  

Die, so das Abendmahl stümmeln, Haltens wider die wahre Kirche 
mit den Manichäern, denn diese haben das Abendmahl gestümmelt und 
den Kelch nicht brauchen wollen, denn also redet ja von ihnen Bischof 
oder Papst Leo I. um's Jahr Christi 450 (serm. quadragesim.): Ore 
indigno corpus Christi accipiunt Manichæi: sanguinem vero 
redemtionis nostrae haurire omnino sacrilega simulatione declinant: 
die Manichäer nehlnen zwar mit ihrem unwürdigen Munde den Leib 
Christi, allein das Blut unserer Erlösung weigern sie sich, mit echt 
kirchenräuberischer Gleißnerei, zu trinken. Und es ist allerdings außer 
Zweifel, daß zu der Zeit man die Rechtgläubigen von den Manichäern 
dadurch unterschieden, daß diese das Abendmahl nicht in beiden 
Stücken oder unter beider Gestalt, wie man redet, zu empfangen begehrt, 
da doch die wahre Kirche bis zu der Zeit unverrückt es nach Christi 
Einsetzung in beiden Stücken gebraucht hatte. Mithin sind die, so das 
Abendmahl stümmeln, Ketzer. 

(γ) Wer das Abendmahl stümmelt, ist ein Anathema oder verflucht. 
Das erweise ich also: wer von Gottes Wort oder Einsetzung etwas 

weg thut und aufhebt, der ist verflucht. Ihr sollt nichts dazu thun, das ich 
euch gebiete, und sollt auch nichts davon thun (Deut. 4, 2 und 12, 32). Es 
heißt: Verflucht sei, wer nicht alle Worte des Gesetzes erfüllet, daß er 
darnach thue (C. 27, 16). So Jemand davon thut von den Worten dieses 
Buches (warum auch nicht von den Stücken dieses Sacraments?), so 
wird Gott abthun sein Theil vom Buche des Lebens und von der heiligen 
Stadt und von dem, das in diesem Buche geschrieben ist (Apoc. 22, 19). 
 
<Seite 14>  
 

Solchergestalt bleibt nun der erste Satz fest: wer das Sacrament des 



Abendmahls wider Christi Einsetzung stümmelt, der ist ein Kirchendieb, 
ein Ketzer und verflucht. 

Hier läßt sich's nun leichtlich subsumiren (also schließen): der Papst 
sammt seinen Geschwornen stümmelt das Sacrament des Abendmahls 
wider Christi Einsetzung. Denn hoc non obstante, dessen ungeachtet, 
daß Christus es in beider Gestalt oder Stücken eingesetzt hat, will das 
Costnitzer Concil, vom Papste zu Trient bestätigt, die Laien sollen's in 
einerlei Gestalt brauchen. 

Wie kann ich denn nun anders, als daß ich zusammen- schlage und 
den Schluß mache also: mithin so ist der Papst ein solcher, wie oben 
gesagt, ein Kirchendieb, Ketzer und Anathema. Welches gewißlich keine 
übertünchte Bezüchtigung, sondern die bloße, obgleich derbe und bittere 
Wahrheit ist. 

Wir wollen aber doch auch nun unser Gegentheil hierüber 
vernehmen, damit Niemand sagen könne, wir haben ihnen Gewalt oder 
Ungüte gethan oder sie ungehört und unüberwiesen verdammt. Was 
haben sie denn hierwider einzuwenden? 

Sie brauchen sonderlich vier Ausflüchte, welche ihnen aber leichtlich 
können verrannt werden: 

Erstlich berufen sie sich auf Christi und der Apostel Exempel, die 
sollen selbst den Laien das Sacrament unter einer Gestalt gegeben 
haben. Allein, wie erweisen sie das? Traun eben schlecht. Sie sagen 
Lukas 24 stehe: Christus sei von den Jüngern zu Emmaus erkannt an 
dem, da er das Brod brach; da werde ja keines Weines gedacht.*) 
————— 

*) Satis crude Becanus l. de comm. sub. utraque c. 3. §. 4. Infero, inquit, Christum bis 
instituisse Eucharistiam, semel Hierosolymis in ultima cæna ante passionem, et semel in 
Emaus, post resurrectionem, illic sub utraque specie, hic sub una; illic adfuisse Apostolos, qui 
tunc fiebant sacerdotes, hic duos discipulos, qui adhuc erant laici. At vero si institutum hic est 
Sacramentum pro laicis, ubi verba institutionis? sic laico semper communicandum sub una, 
seu utraque species non modo non necessaria, sed penitus iis illicita est, quod ipsi Pontificii 
negant et ajunt: antehac Ecclesiam præcepisse utramque laicis, propter Manichæos, post 
præcepisse unam ob Hussitas et alios. Vel saltem repetitum est Sacramentum, et sic repetitum 
vel cum vel sine vino, quid obtinent adversarii? Si sine vino, ergo licebit exemplo Christi 
etiam sine vino consecrare, quodipsi negant. Conf. Tanner. disp. V. de Euchar. q. 2. d. 1 n. 12. 
 
<Seite 15>  
 

Lieber Gott! Wenn wir so kindisch aus der heiligen Schrift folgerten, 
wie sollten sie doch ihr Gespött treiben! Denn vorerst steht ja noch zu 
erweisen, daß *) daselbst vom Abendmahl geredet werde, sondern es 
wird nur gesagt, daran oder zu der Zeit **) haben sie Christum erkannt, 
da Er seiner Gewohnheit nach das auf jüdische Art eingekerbte oder zum 



Brechen zubereitete Speisebrot hat zerbrechen und austheilen wollen, 
wie Er sonst zu thun pflegte (Matt. 14, 19).  
———— 

*) Conf. Gerhard. T. 3. Conf. Cathol. p. 1117 et L. de Carna §. 56. 
**) Neque enim necesse est, fractionem accipere tanquam medium cognoscendi, sed 

sufficit fuisse punctum temporis agnitionis facta;. 
 
Denn sie hatten sich ja erst niedergesetzt und wollten anfangen zu essen. 
Da sahen sie, wie Christus mit dem Brotbrechen seine gewöhnliche 
Weise hielt, zugleich auch dabei in gewöhnlicher Gestalt sich ihnen zu 
erkennen gab. Das gesteht auch Jansenius ***) und sagt: Bei der 
sacramentlichen Ausspendung hätten diese Jünger Christum nicht 
erkennen können, denn sie seien nicht dabei gewesen.  
———— 

***) Harm. c. 46. Conf. etiam Wilhelm. Estius ad Luc. XXIV. 30. 
 
Zu dem ist aus dieser Historie gar nicht einmal zu erweisen, daß Jemand 
einen Bissen, es sei nun sacramentlich oder sonst, genossen habe, 
sondern indem <Seite 16> Christus das gebrochene Brot hinreicht oder 
vorlegt, werden ihre Augen geöffnet, oder Christus präsentirt (zeigt) sich 
ihnen gleich denselbigen Augenblick in seiner gewöhnlichen und ihnen 
wohlbekannten Gestalt, worauf er auch ohne fernern Wortwechsel 
verschwindet (V. 31). Sie aber lassen Essen und Trinken stehen und 
gehen davon (V. 33). 

Wenn aber Apgsch. 2, 42 steht, die christliche Gemeine sei unter 
andern geblieben beim Brotbrechen, so können wir endlich zugeben 
(wiewohl es noch keine ganz ausgemachte Sache ist, wie beim Lyranus, 
Lorinus und andern zu sehen), daß solches vom Abendmahl verstanden 
werde, allein es folgt deswegen nicht: es wird das Brot allein genannt, 
mithin wird der gesegnete Kelch nicht mit verstanden. Christus kehrte dort 
ein, das Brot zu essen (Lukas 14, 1), wie diese Redensart auch bei uns 
gemein ist. Mithin ohne Trank? Im Vaterunser bitten wir um's tägliche 
Brot, mithin ohne Trank? Die Ebräer und Griechen benennen hingegen 
das ganze Mahl vom Trinken (XXXX σνμποσιον), mithin setzte es nichts 
zu essen dabei? *)  
———— 

*) Conf. Casaubonus Exercit XVI. n. 38. contra Baronium. 
 
Will man denn um solcher synecdochischen Redensart willen ein 
getheiltes Mahl, da es entweder am Essen oder am Trinken mangelt, 
singiren (erdichten) und nicht vielmehr gestehen, daß dadurch ein ganz 
δειπνον oder Mahl insinuirt (angedeutet) werde? Allein weiter, wenn dort 



Johannes spricht: Drei sind, die da zeugen auf Erden, der Geist, das 
Wasser und das Blut (1. Johannis 5, 7), so gestehen nicht allein die 
heiligen Väter, sondern auch die Papisten gutentheils, durch das Blut 
werde gesehen auf das Sacrament <Seite 17> des heiligen Abendmahls; 
wie denn die Alten nach dem Zeugniß Augustins (T. 3. 1. 4. de Doctr. 
Christi, c. 21.) das Abendmahl auch pflegten Sacramentum calicis oder 
das Sacrament des Kelchs zu nennen: soll denn darum Christi Leib 
ausgeschlossen sein und folgen, man habe das Abendmahl allein unter 
der Gestalt des Weines gehalten? So ist auch noch unerwiesen, daß die 
ganze Commune (Gemeinde) derer, die beim Brotbrechen geblieben, aus 
eitel Laien bestanden. (Conf. Act. I, 14, 15, c. II. 1, 42, 44, 47) 
Möchten demnach die Papisten bei diesem Streit die Schrift wohl 
zufrieden lassen. 

Zum andern berufen sie sich auf der Kirche Gewalt, meinen, wenn 
gleich Christus und die Apostel nicht einerlei Gestalt gebraucht, so habe 
doch die Kirche Macht, es also anzuordnen. 

Allein aus welcher Macht sollte die Kirche ein Sacrament des Neuen 
Testaments in seinen wesentlichen Stücken (denn mit unverfänglichen 
Mitteldingen ist es ein anderes) ändern? *)  
———— 

*) Conf. Hülsem. contra Hagerum, diss. XX. qu. 6. 
 
Stände ihr frei, eins von den wesentlichen Stücken wegzunehmen, warum 
nicht auch das andere, und also das ganze Sacrament abzuschaffen? 
Gewißlich, so wenig die jüdische Kirche die Beschneidung und das 
Osterlamm abschaffen durfte, sie mußte bei Gottes Ordnung bleiben, 
nicht so lange sie, sondern so lange Gott wollte, so wenig darf sich auch 
dies die christliche Kirche anmaßen. Die Gemeine ist Christo Unterthan, 
wie das Weib ihrem Manne, in allen Dingen (Ephes. 5, 24). Was würde 
doch der Mann dazu sagen, wenn sein Weib das, <Seite 18> was er 
anordnete, nur halb thun wollte? Christus hat seinen Jüngern 
mitgegeben, sie sollten lehren halten, was Er befohlen (Matt. 28, 20). Ihr 
seid meine Freunde, so ihr thut, was ich euch gebiete (Joh. 15, 14). 
Meine Schafe hören meine Stimme und folgen mir (Joh. 10, 27.) Wohlan, 
hieraus will folgen, daß die Kirche oder Gemeine, welche sich untersteht, 
Christi Testament zu ändern und zu stümmeln, nicht Christi gehorsame 
Braut und Freundin, sondern eine treulose Metze und seine Feindin sein 
müsse. Es unterstehen sich zwar die Papisten aus Joh. 6. zu erweisen, 
als ob es kein Gebühr, sondern eine Willkühr sei, beiderlei Gestalt zu 
brauchen, weil Christus unterschiedlichemal des Essens allein gedenke. 
Allein zu geschweigen, daß durch Benennung des Essens das Trinken 



nicht ausgeschlossen, sondern eingeschlossen, und daher etlichemal 
nach einander ausdrücklich mit benannt werde (V. 53, 54, 55, 56), so ist 
von D. Heilbrunner, (p. 694) und vielen andern zur Genüge dargethan, 
daß am gemeldeten Orte nicht von der sacramentlichen, sondern von der 
geistlichen Nießung Christi, so durch den Glauben geschieht, gehandelt 
werde. *) 
———— 

*) Conf. Hülsem. ibid. q. 2. §. 4. 5. 
 

Drittens kommen sie (sonderlich bei den Einfältigen) aufgezogen mit 
ihrer Concomitanz und geben für, der Leib Christi sei ja nicht ohne Blut. 
Wer nun seinen Leib empfange, der empfange auch sein Blut zugleich 
mit, ob ihm gleich der gesegnete Kelch nicht gereicht werde, P. Bruno 
Lindner in seinem Labyrinth lutherischer Reformation (p. 204) braucht 
dieses subtile Gleichniß. Zum Exempel, spricht er, ein frommer <Seite 
19> Mann vermacht im Testament einem Spital tausend Thaler, hat sie 
zwar in zwei Säcke dargezählt, werden aber von dem Executor 
(Vollstrecker) in einem Sacke überliefert. Da werden wahrlich die 
Spitalherren wenig darnach fragen, ob sie die tausend Thaler in zwei oder 
in einem Sacke empfangen, wenn sie nur des im Testamente ihnen 
vermachten Geldes völlig habhaft werden. 

Allein, Lieber, hat das Christus nicht auch gewußt und hat dennoch 
den Kelch absonderlich verordnet? Dazu muß Er ja allerdings seine 
heiligen Ursachen gehabt, auch Mittel und Wege gewußt haben, uns 
Christen sacramentlich seinen Leib und dann auch sein Blut zu 
gewähren. Sollte man denn nicht Christi Willen und Befehl allen 
Vernunftfolgereien vorsetzen? Wie, wenn ein Prälat seinem Diener etwas 
beföhle, der Diener aber unterließe es mit dem Vorwand, es sei nichts 
nütze, ich meine, der Prälat würde ausprotzen und sprechen: Warum 
machst du Bärenhäuter es aber nicht, wie ich's haben will? Stände es uns 
denn nicht fein an, wenn wir diesfalls Christum es ließen machen, wie Er 
wollte, unsere Vernunft unter den Gehorsam Jesu Christi gefangen 
nehmen und dächten: wenn mir der Herr etwas Größeres geheißen hätte, 
sollte ich's nicht thun? Wie vielmehr, da Er zu mir sagt: Du sollst von 
diesem Brot essen und von diesem Kelch trinken, nach Anleitung der 
Diener Naemans (2. Kön. 5, 13). 

Soll's auf Vernunftfolgereien ankommen, so wollte ich ebenfalls 
sagen, es sei recht, wenn man taufe allein im Namen des heiligen 
Geistes, denn wo derselbe ist, da ist ja auch der Vater und der Sohn. 

Ja, wir wollen ihnen mit ihren Folgereien noch näher <Seite 20> 
treten und sagen: Entweder ist der gesegnete Kelch beim Abendmahl 
etwas nütze oder nicht? Ist er nichts nütze, warum hat ihn denn Christus 



verordnet? Verordnet er denn solche Dinge, die nichts nütze sind? Und 
was hilst's denn den Geistlichen, daß sie ihn absonderlich brauchen? Ist 
er aber etwas nütze *), und Christus hat eine sonderliche Gnade dadurch 
intendiret (beabsichtigt), warum gönnt man ihn nicht auch den Laien, die 
sowohl Christen sind und Gottes Gnade bedürfen und verlangen als die 
Geistlichen?  
———— 

*) Ita Thomas in I. Cor. II. lect. 6. Utrumque (panis et calix) est de perfectione 
Sacramenti hujus tum propter perfectionem refectionis, tum propter repræsentationem 
passionis, tum propter efficientiam salutis corporis et animae. Conf. et P. 3. qu. 7. art. 2. 
Tit. Conclus. §. ad Prim. 
 
Weiter, wird unter einerlei Gestalt das Sacrament empfangen, so 
empfangen dasselbe die Geistlichen allemal **) doppelt.  
———— 

**) Vid. Lutherus T. 3. Jen. im Bericht von beider Gestalt, f. 592. a. §. das 
allerfeinste. 
 
Einmal vi consecrutionis (durch die Kraft der Weihe) den Leib unter der 
Gestalt des Brotes und das Blut unter der Gestalt des Weines, das 
andermal vi concomitantiæ (Kraft des Umstandes, daß das Blut im 
Fleisch enthalten ist), das Blut zugleich mit dem Leibe und den Leib 
wieder zugleich mit den: Blute. Und eben durch dergleichen Folgerei wird 
ein jeder Mensch dreimal getauft, denn wenn der Täufer spricht: Im 
Namen des Vaters, so ist der Täufling schon getauft; denn wo der Vater 
ist, da ist auch (propter ομοονσίαν, weil Vater und Sohn gleichwesentlich 
sind) der Sohn, und so weiter. Wird aber unter einerlei ***) Gestalt nicht 
das ganze <Seite 21> Sacrament empfangen (wie denn ja die Papisten 
nicht sagen werden, daß der Wein in Christi Leib verwechselt 
[verwandelt] werde), so bekommen's die armen Laien nur halb, und wird 
die andere Hälfte böslich unterschlagen, da ihnen doch Christus das 
ganze Sacrament destiuiret (zugedacht) hat. 
———— 

***) Guil. Durandus l. 4. Rationalis c. 54. §. Ecclesia instituit Ecclesia instituit, 
illam (hostiam) post utramque consecrationem sumi ad ostendendum, quod solum 
hostiam recipiens non plenum sacramentaliter recipit Sacramentum. Etsi enim in hostia 
consecrata sanguis sit, non tamen est ibi sacramentaliter, eo quod panis corpus, non 
sanguinem, et vinum sanguinem significat, et non corpus. Quia ergo sub altera tantum 
specie non est completum Sacramentum vel signum, debet hoc Sacramentum compleri 
prius, quam presbyter eo utatur, l. 4. c. 42. n. 1. Edit. Lugd. 1612. Conf. Hulsem. contra 
Hagerum, d. 20. q. 11. 
 

Allein zur Sache zu kommen, so folgt gar nicht, wenn bei Christi Leib 



sein Blut ist, daß deswegen, indem der Leib sacramentlich genossen oder 
gegessen, auch das Blut sacramentlich genossen oder getrunken werde. 
Nach Christi Einsetzung soll sein Leib gegessen und sein Blut getrunken 
werden. Denn er spricht: Esset, das ist mein Leib, trinket, das ist mein 
Blut. Er sagt nicht: Trinket, das ist mein Leib. Und Paulus spricht, wir 
sollen von diesem Brot essen, nicht trinken, und aus diesem Kelch 
trinken, nicht essen. Ob nun gleich Christi Blut bei seinem heiligen Leibe 
gegenwärtig ist, so wird's doch nicht unter dem gesegneten Brot 
getrunken, wie Papst Innocentius III. 1. 4. de myster. altaris c. 21 selbst 
gar recht erinnert. *)  
———— 

*) Verba sunt: Quamuis sub specie panis sanguis sumatur cum corpore, et sub 
specie vini corpus sumatur cum sanguine, tamen nec sanguis sub specie panis nec corpus 
sub specie vini bibitur aut comeditur. Quia sicut nec sanguis comeditur nec corpus 
bibitur, ita neutrum sub specie panis bibitur aut sub specie vini comeditur. Ut anima tota 
est in qualibet parte, nec tamen in qualibet parte videt, sed tantum in oculo; ita sanguis 
in corpore existens non tamen in corpore vel pane bibitur. 
 
Bei einer mit Wein zugerichteten Speise ist zwar <Seite 22> Wein, allein 
derselbe Wein wird, wenn man isset, nicht getrunken. Bei dem Brot ist 
sonst Wasser, allein das Wasser im Brot wird nicht, indem man das Brot 
isset, getrunken (also, daß tölpisch und ungereimt genug ist der Einwurf 
Cornelii a Lapide ad Joh. VI. p. 343 und Georg Stengels, in ovis 
paschalibus Embl. 48. p. 228, daß man bei einer Kaltenschale zugleich 
essen und trinken könne. Weil ja Christus hier nicht Brot und Wein und 
mit denselben seinen Leib und Blut zusammen nehmen und nach dem 
gegebenen Bauergleichnisse Kaltschale, sondern absonderlich essen 
und absonderlich trinken heißt). In Summa (um es zusammenfassen): 
Christus will uns ein ganzes Mahl Präsentiren (zurichten) und seinen Leib 
absonderlich sacramentlich zu essen und sein Blut zu trinken geben. Wie 
Er das effectuiren (bewirken) könne und wolle, dafür lassen wir ihn selbst 
sorgen, wir haben das Unserige gethan, wenn wir's also machen, wie Er's 
geordnet hat. 

Das obige Gleichniß P. Lindners vom Geldsacke dient auch so viel 
als nichts zur Sache. Denn rechnet P. Lindner Christi Leib und Blut für 
zwei unterschiedliche Posten des Testaments, welche in zwei Säcken, als 
Brot und Wein (welches Gleichniß zwar grob genug lautet) enthalten 
seien, so will folgen, daß die Papisten den Laien von der einen Post nur 
den leeren Sack, nämlich den ungesegneten Spülkelch geben, das 
vermachte Erbgut aber, nämlich Christi (ihrer Meinung nach) absonderlich 
verwandeltes Blut diebischer Weise unterschlagen. Ist aber unter jeder 
Gestalt das ganze Legatum (Vermächtniß) der tausend Thaler, so will 



folgen, die Pfaffen bekommen es allemal doppelt. Weil aber Christus bei 
seiner <Seite 23> Einsetzung einem so viel als dem andern legiret 
(vermacht), und Paulus, wie er's vom Herrn empfangen, seinen Zuhörern 
gegeben hat, wie allbereits erwiesen, so muß man das Abendmahl 
entweder beiden, sowohl Pfaffen als Laien, unter einer Gestalt (wie 
Lindner meint in einem Sacke) einfach, oder beiden unter beiderlei 
Gestalt doppelt geben, damit nach Christi Testament einer so viel als der 
andere bekomme. 

Viertens pflegen sie vorzuschützen allerhand Gefahr und 
Angelegenheit, wenn man den Laien den Kelch mitgeben sollte. Es 
könnte leichtlich der gesegnete Wein verschüttet und also das Sacrament 
verunehret und entheiliget werden. Es könnte auch leicht ein Weinmangel 
vorfallen, und müßte also das ganze Sacrament unterbleiben. 

Allein dergleichen Gefahr und Zufälle hat Christus auch schon 
vorher gesehen und gewußt, und dennoch zu trinken befohlen. Denn 
wenn Gott was befiehlt, so stehet Er uns schon für alle Gefahr. Zum 
Exempel, wenn die Leute im alten Testamente anstatt der Vorhaut ein 
Stücklein vom Ohr hätten schneiden wollen mit dem Vorwand, es sei nicht 
so gefährlich, wie würde sie Gott angesehen haben! Und kann denn der 
Priester nicht eben sowohl die sogenannten Hostien fallen lassen als den 
Wein verschütten? Sollte man denn um dieser Gefahr willen, die doch zu 
vermeiden ist, das ganze Sacrament abschaffen? So hat auch die Kirche 
über Tausend Jahr nach Einsetzung des Abendmahls über dergleichen 
Gefahr sich keinen Kummer gemacht. *) 
———— 

*) Monitum id in Concilio Tridentino a quibusdam. Si Ecclesia totis duodecim 
seculis, etiam cum majore paupertate laboraret, rationem reperire potuit, qua periculis 
hisce obviam iretur, nostris hisce tempestatibus multo proclivius incommodis illis a Gersone 
adductis occurrere. V. Petr. Suavis l. 6. Hist. Conc. Trid. p. 609. Albertus M. in Summa de Sacr. 
Euch. dist. 6. Tract. 2. c. 1. ait: Triticum et vinum aut ubique sunt, aut de facili de propinquo ad 
usum Sacramenti adducuntur. 
 
<Seite 24>  
 

Im Uebrigen stecken die Papisten diesfalls in einem ganz irrigen 
Wahne von der Transsubstantiation oder Verwandlung und machen also 
die Gefahr größer, als sie ist. Sie meinen, daß das gesegnete Brot in 
Christi Leib, und der gesegnete Wein in Christi Blut verwandelt werde, 
etwa wie das Wasser auf der Hochzeit zu Cana in Wein, also daß ein 
unvorsichtiger Priester Christi Blut selbst vergieße, wenn er dem Ansehen 
nach den Wein verschüttet. 

Allein das ist eine ungegründete Einbildung. Es geschieht hier keine 
μετουσία oder Verwandlung, sondern eine κοινωνία, Mittheilung oder 



Gemeinschaft des Leibes und Blutes Jesu Christi (1. Cor. 10, 16). Die 
Symbola, Brot und Wein, sind das geordnete Mittel, dadurch uns Christi 
Leib und Blut mitgetheilt wird, und (so zu sagen) das Vehiculum 
(Spendungsmittel), damit Er sacramentlich bei uns einkehren will zu der 
Zeit, wenn das Sacrament nach seiner Einsetzung genossen wird. Wenn 
nun aber solche gesegnete Mittel, Brot und Wein, nicht sacramentlich 
genossen werden, so will auch Christus nicht weiter an sie gebunden 
oder sacramentlich mit ihnen vereinigt sein; und ist also der Wein, der 
nicht sacramentlich genossen, sondern unvorsichtiglich vergossen wird, 
nicht Christi Blut, sondern nur bloßer Wein. Und daß wir hierin recht 
deutlich herausgehen: die sacramentliche Bereinigung des Brots mit dem 
Leibe und des Weins mit dem Blute Christi geschieht nicht vor Empfang 
und in des Priesters Händen, <Seite 25> sondern bei Empfang, in des 
Communicanten Munde, also daß der Wein, welchen der Priester 
verschüttet, zwar zum sacramentlichen Gebrauch geweiht, aber noch 
nicht mit dem Blute Jesu Christi sacramentlicher Weise wirklich vereinigt, 
viel weniger in Christi Blut verwechselt oder verwandelt ist. Wie aber, 
sprichst du vielleicht, wenn dann der Communicant selbst mit dem schon 
empfangenen Weine unvorsichtig umginge? Antwort: 1. Ist nicht eben die 
Gefahr beim gesegneten Brote zu befürchten? 2. Was vom 
Communicanten nicht genossen, sondern verspült oder verschüttet wird, 
dabei ist auch des Blutes Christi sacramentliche Gegenwart nicht. Ist 
doch sonst die Seele oder des Leibes Leben im Blute, so lange es lebet 
(Lev. 17, 11, 14). Es bleibt aber darum nicht die Seele bei eines 
lebendigen Menschen vergossenem Blute, sondern retrahirt sich, ziehet 
sich zurück. Also will auch Christus seine sacramentliche Gegenwart 
nicht an den unnützlich verspülten Wein gebunden sein lassen, sondern 
es bleibt derselbe außer dem Gebrauch bloßer Wein. Wie denn auch das 
Taufwasser außer seinem Gebrauche (wie es die Schullehrer selbst nicht 
in Abrede stellen) nichts anders als bloßes Wasser ist. Tolle verbum, 
sagt Augustinus, et quid est aqua, nisi aqua? Thue Gottes Wort weg, 
was ist hernach ein Wasser besser als das andere? Was im übrigen für 
ärgerliche Absurda (Abgeschmacktheiten) aus der päpstischen 
Verwandlung folgen *), mag ich jetzt nicht rügen, doch kann ich nicht 
umhin nur eine Geschichte anzuführen, die Aeneas Sylvius (hernachmals 
Papst und Pius II. genannt), I. 1. dict. et fact. Alphonsi n. 39. f. 475. 
erzählt: 
————— 

*) Conf. Danhauverus Hodom. P. 2. 
 

<Seite 26>  
 



„Antonius, aus Sicilia gebürtig, ein Dominicanermönch, hat eine Predigt 
gehalten vor dem König Alphons und neue Fragen vom Sacrament des 
Altars vorgebracht, zu welchen der König also gesagt: Rabbi, ich bitte 
eins: es hat einer ein güldenes Gefäß aufgethan, in welches er vor einem 
Monat das heilige Sacrament verwahrt hatte, und hat nichts daselbst, als 
einen Wurm gefunden. Dieser Wurm hat nicht können aus dem reinen 
Golde, das allenthalben beschlossen war, wachsen; auch nicht aus den 
accidentibus (zufälligen Eigenschaften, z. B. Geschmack, Gestalt, Farbe 
u. s. w.), welche ohne subjecto (das Wesen) da gewesen, mithin ist aus 
Christi Leib der Wurm gewachsen. Aber aus Gottes Wesen kann ja nichts 
hervor kommen als Gott. Deswegen würde der Wurm Gott sein. Mein 
(Lieber), was sagst du dazu? Da ist der Mönch ganz stille geworden." 

So weit Aeneas Sylvius. Wäre dieser Mönch klug gewesen, hätte er 
sich leicht loswirken und sagen können: das außer dem sacramentlichen 
Gebrauche eingesperrte Brot sei nichts als Brot, und ihm also geschehen, 
was sonst mit lang eingeschlossenem Brote zu geschehen pflegt. 

Ja, sagen sie, wie aber da zu thun, wo man keinen Wein haben 
kann, oder mit den Abstemiis, d. i. solchen, die gar. keinen Wein trinken? 
Resp. (Antwort): Das ist eine wunderliche Frage, die mir schier eben 
vorkommt, als wenn einer sagen wollte: wenn auf einer Insel eitel 
Mannspersonen ausgesetzt und keine Weiber zu erlangen wären, wie 
man da den Ehestand anstellen solle? Oder, wenn ein mit dem Tode 
ringender Saracene in der sandigen arabischen Wüste sich zum 
christlichen Glauben bekehrete, da gar kein Wasser zu <Seite 27> 
bekommen, ob und wie man ihn taufen solle? Das verbietet sich, halte 
ich, wohl selbst. Gleich wie ein Mann und Weib zwei wesentliche Stücke 
sind, die zum Ehestand gehören; gleichwie das Wasser ein wesentliches 
Stück ist zur Taufe gehörig, also, daß ohne Mann und Weib kein 
Ehestand, ohne Wasser keine Taufe vollbracht werden kann: also sind 
Brot und Wein materia Sacramentii, d. i. die irdischen in der Stiftung 
ausgedrückten Stücke dieses heiligen Mahles, daran keine Creatur Macht 
zu ändern hat. Wenn demnach diese wesentlichen Stücke nicht zu 
bekommen sind (wiewohl die christliche Kirche in mehr als tausend 
Jahren über keinen Weinmangel geklagt, da sie doch ärmer gewesen als 
jetzt), da muß man's bleiben lassen, und mit des Augustins Crede et 
manducasti (oder mit der geistlichen Nießung durch den Glauben) 
zufrieden und versichert sein, daß bei so gestalteten Sachen Gott den 
guten Willen für die That annehmen werde. 

Endlich, was die Abstemios, Wassertrinker oder solche Leute 
belangt, die von Natur einen Abscheu vor dem Weine haben, so muß ich 



gestehen, daß ich noch keinen Menschen gekannt, der, ob er schon sonst 
keinen Wein trinken mag, bei diesem heiligen Werke sich nicht hätte 
überwinden und aus dem gesegneten Kelche eine kleine Quantität ohne 
Ekel, in feuriger Andacht und aus Liebe zu seinem Heiland, zu sich 
nehmen können. Doch gesetzt, es könne es einer oder der andere gar 
nicht thun, soll man denn um eines und des andern Wassertrinkers willen 
so viel tausend frommen Christen die Hälfte des Sacraments 
wegnehmen? Ich habe in meiner Jugend eine adelige Matrone gekannt 
*), die kein Brot essen <Seite 28> oder riechen konnte, sollte man um 
derselben willen auch das gesegnete Brot abgeschafft oder das 
Sacrament allein unter der Gestalt des Weines (wie man redet) mitgetheilt 
haben?  
———— 

*) Also erzählet Brugerinus, l. 1. de. cibis c. 24.. von einem Bauer in Normandia, 
der niemals kein Fleisch noch Brot gegessen, desgleichen l. 2. c. 6. von einer Jungfrau zu 
Chaurum in der Picardie von ehrlichem Geschlechte, ungefähr 16 Jahr alt, welche das 
geringste Brosamlein nicht riechen, geschweige kosten konnte. 
 
Wenn vordem in einem Hause eine Person kein Lammfleisch gegessen 
hätte, sollten um derselben willen Alle im Ganzen Hause des 
Osterlammes entbehrt haben? *) 
———— 

*) De aliis falso prætexti solitis incommodis conf. D. Aeg. Hunnius Tr. de sacram, 
c. 12. de cæna p. 621 seq. 
 

Solchergestalt ist nun hoffentlich zur Genüge erwiesen, daß der 
Papst mit seinem Kelchverbot wider Christi ausdrückliches Wort und klare 
Einsetzung gehandelt **) und auch definiendo (in seinen Satzungen) 
gröblich geirrt habe, daß also er billig der Christenheit verdächtig, und 
Luther wohl befugt gewesen, diesen wie auch andere grobe Irrthümer 
anzuzeigen.  
———— 

**) Plura dabunt de hoc Papistico sacrilegio Chemnitius Exam. P. 2. p. 298. seq. 
Hunnius l. c. Heilbrunnerus unkathol. Papstth. Art. 18. Balduinus Natis in Disp. Becani 
de communic. sub una; Menzerus im Bericht von der Communion unter beiden Gestalten, 
Gerhardus l. de Ccena c. 9. Hulsemannus Pisp. 20. Manual. contra Hagerum p. 1357. 
seq. Danhauver. Hodom. Pap. T. 2. p. 647. s. Hopfnerus Disp. V. Reihingius Retractat des 
kathol. Handbuchs, p. II. Art. 10. Defensio Dantisc. p. 788. s. Carpzov. contra Masen. p. 
901. s. Scheiblerus de fide Cathol. P. II. et alii. 
 
Wie denn kein Schäferknecht befugt ist zu schweigen, wenn er sieht, daß 
der Hirte ein Dieb an seinem Herrn werden will; ja, bei entstehender 
Feuersbrunst darf jeder schreien und für Schaden warnen, wer's am 



ersten merkt. Illata religioni injuria tanquam crimen publicum ad 
omnes pertinet. (So dem Glauben ein Schade geschieht, so ist dies ein 
öffentliches Verbrechen und trifft Alle zugleich.) 
 
 <Seite 29>  
 

Wie kommt's denn nun aber gleichwohl (möchte Jemand einwenden 
und sagen), daß sich auf so augenscheinliche Ausführung dieses und 
dergleichen Punkte der Papst und die Papisten doch nicht erkennen 
wollen? Antwort: Dem Papst ist's diesfalls nicht um Christi, sondern um 
seine eigene Ehre und Respect zu thun. Wenn nunmehr nach 
geschehenem Kelchverbote er den Laien den Kelch wieder einräumen 
sollte, so würde es doch das Ansehen haben, als ob er vordem durch's 
Verbot geirrt, und ehe er das zugeben oder ein Brünklein seiner 
päpstlichen Reputation (Ehre) fallen lassen sollte, ehe würde er alle 
vermeinten Ketzer zur Hölle fahren lassen, wie sich diesfalls Hosius de 
expresso Dei verbo p. 60 ziemlich deutlich herausläßt. 

Was halsstarrige Papisten betrifft (von den blöden, die unter dem 
Joch seufzen, rede ich nicht), derer eifern etliche um den Papst aus 
grobem Unverstand, indem sie unsere Schriften, ja die heilige Schrift 
selbst nicht lesen, unsere Meinung nicht wissen, von bloßem Hörensagen 
der Ihrigen uns eifrig verketzern und verdammen und wissen doch nicht 
einmal, wenn's dazu kommt, was Ketzer, was Kirche, was Katholisch sei? 
Diese lästern, da sie nichts von wissen (Epist. Jud. V. 10), welches doch 
eine böse Unart ist. Es steht gleichwohl keinem ehrlichen Biedermann zu, 
Jemand einen Dieb zu heißen und nicht wissen, ob er gestohlen. Und die 
sind so fertig mit Ketzern und wissen doch nicht, was wir glauben, ja 
nicht, was sie selbst glauben. Gott wolle sich der blinden Leute in Gnaden 
erbarmen! 

Andere, sonderlich die Vorfechter und Rädelsführer, welche der 
Unsern Schriften recht gelesen und unsere Meinung und <Seite 30> 
Gründe gefaßt haben, handeln wider besser Wissen und Gewissen 
(ohnedem, daß Gott auch aus gerechtem Gerichte sie in verkehrten Sinn 
dahin giebt, kräftige Irrthümer zu glauben oder gar nichts zu glauben), 
achten das Ansehen der Person um Nutzens willen (V. 16), sie reden 
dem Papste nach dem Maule um ihres Bauches willen. Hätten sie nicht 
fette Pfründen, eine gute Küche, gute müßige Tage, Ehre, Respect bei 
ihm, oder hätten dergleichen bei uns zu erwarten, sie würden den Papst 
wohl Papst sein lassen. 

Unter welche von diesen beiden letzteren Classen zu rechnen sei 
derselbe, wider welchen folgende Schrift gerichtet, nämlich ein Jesuit P. 



Arnold Engel (welcher, nachdem diese Schrift zum erstenmale 
ausgefertigt und ihm zu Händen gekommen war, sich bei mir angemeldet, 
mir auch seine griechischen und lateinischen Poëmata unter dem Titel 
Virtutis et honoris ædes [Tugend- und Ehrenhalle] zugeschickt, ad 
complananda amicitiae adyta, wie er schreibt, d. i. vertrauliche 
Freundschaft zu suchen), muß ich dahin gestellt sein lassen Allem 
Ansehen nach hat er sein ganzes Werk aus andern abgeschrieben, der 
Unserigen Schriften noch nicht recht gelesen, die Stellen aus Luther und 
andern nicht selbst angesehen, (zumal weil aus dem übersandten Scripto 
[Buche] so viel zu sehen, daß er sich mehr auf Poeten und Propheten 
gelegt), also, daß ich aus christlicher Liebe gerne hoffen wollte, er habe 
dieses mehr aus Unverstand, als wider besser Wissen und Gewissen 
geschrieben, welches ich doch Gott, als dem Herzenskündiger, 
heimstellen muß. Zum wenigstens ist er nicht so unverschämt und grob 
als ein anderer von seinen Ordensgenossen, P. Georg Hiller, Rector des 
Jesuitercolleges zu Eger, welcher seine <Seite 31> Velitationem 
Selbensem (so auf Herrn M. Joh. Georg Pertsch hauptsächlich gerichtet) 
mir dediciret (gewidmet), dieselbe aber mit unvernünftigen Schmähworten 
ausgespickt, dem aber schon vorgedachter Herr M. Pertsch, mein in 
Christo geehrter amtsbrüderlicher Freund, Manns genug sein wird. 

Es hat aber erwähnter P. Engel, doch ohne seinen Namen, bisher in 
Mähren und Schlesien spargiret (ausgehen lassen) folgende drei 
Tractätlein. Das erste wird genannt: Drei Fundamentalfragen über die 
lutherische Religion in und aus den Schriften Martin Luthers gegründet 
und genommen. Dieselben drei Fragen werden in altfränkischen Reimen 
proponirt (vorgetragen), welche aber dieser Autor (Schriftsteller) nicht 
gemacht, sondern aus dem sogenannten Prädicantenlatein, dessen 
erster Theil von M. Heinrich Nicolai, Pfarrherrn zu St. Andreä in 
Hildesheim, Anno 1609 widerlegt, mir nach Verfertigung dieser Antwort 
von einem guten Freunde zugeschickt worden, aufgewärmt und 
etlichermaßen verbösert und glossiret (mit Anmerkungen versehen) hat. 

Das andere heißt: Gut evangelisch-katholisches 
Glaubensbekenntniß, allen insgemein, die da Gott, die Wahrheit und ihrer 
Seelen eigenes Heil lieben, zum heilsamen Bericht von redlichen 
Gut-Katholischen des uralten heiligen römischen Reiches Unterthanen, 
aus klaren Worten Gottes vorgetragen. Dieses ist nur übersetzt aus P. 
Jac. Maseni Confessione fidei ex claro puroque; Dei verbo, oder 
Glaubensbekenntniß aus Gottes klarem und purlauterm Worte, welches 
zu finden, p. 1. Meditatae concordiae. Weil aber diesem katholischen 
Glaubensbekenntnisse Herr Johann Thomä, J. U. D. Sachs.- Altenb. 
fürstl. Rath und Consistorii-Präsident schon Anno <Seite 32> 1666 



entgegengesetzt hat seine Confessionem fidei orthodoxam oder 
rechtgläubiges Bekenntniß *), und ich an diesem nichts zu verbessern 
weiß, wie denn auch meines Wissens Masenius zur Stunde noch nicht 
geantwortet, so habe ich in Widerlegung desselben keine vergebliche 
Mühe nehmen, sondern an gedachten gelehrten und recht theologischen 
Juristen den Leser hiermit remittiren (verweisen) wollen. 
————— 

*) Confessio fidei orthodoxa Confessioni P. Jacobi Masenii S. J. ita opposita, ut ex 
inspectione et collatione utriusque, utra verbo Dei magis consona sit, pio lectori liquere 
possit, opera et studio Joh. Thomae. J. U. D. Consiliarii Sax.-Altenb. Consistorii 
Praesidia. et h. t. ad Comnitia Legati Ratisbonæ. A. 1666. 

 
Das dritte ist: Inhalt und Verzeichniß der königlichen, herzoglichen 

und fürstlichen, auch vieler gräflichen, freiherrlichen und anderer hohen 
Adels- Standespersonen, als Feldherren, Generale, Obristen, Offiziere, 
nebst hochgelehrten Räthen und Hofbeamten, SS. Theologiae, Juris, 
Medicinae, Philosophiae Doctoren, Professoren, Licentiaten, 
Superintendenten, Prädicanten 2c., ansehnlichen, kunstreichen, 
weitberühmten Männern, welche sich diese kurze Zeit her von allen 
Ecken der Welt, aus aller Nation, vom Muhamed und Heidenthum, von 
lutherisch- calvinischen und anderen Secten, durch Gott und sein heiliges 
Wort überwiesen und erleuchtet, zu dem römischen altevangelischen 
katholischen Glauben mit besonderem Troste und Ruhe ihrer Seelen und 
Gewissen begeben. Diese, mit vielen falsis (Fälschungen) untermengte 
Liste ist auch schon vordem von andern spargiret (verbreitet) und bedarf 
endlich keiner großen Widerlegung; wer nicht bei uns bleiben will, den 
können wir zuletzt nicht halten. Ist's doch Christo auch nicht anders 
<Seite 33> gegangen, es gingen seiner Jünger viele hinter sich und 
wandelten hinfort nicht mehr mit ihm, also, daß Jesus zu den Zwölfen 
sagte: Wollt ihr auch weggehen? (Joh. 6, 66, 67). Gott gebe nur, daß alle 
Abgetretenen in der Gnadenzeit bedenken, wovon sie gefallen sind, und 
thun Buße und die ersten Werke (Apoc. 2, 5). Sonst werden wir's 
dermaleinst keinen Schaden haben, daß wir sie verloren, sondern sie, 
daß sie uns verlassen haben. Die Papisten dürfen aber wegen ihres 
großen Anhanges indessen nicht so hoch praviren (sich spreizen); ihr 
großer Anhang schadet der Lügen und unser geringer der Wahrheit nicht. 
Sagt doch Christus, wenn er kommen werde (dazu rückt die Zeit ja immer 
näher heran), so werde er kaum Glauben, das ist wenig redliche 
rechtgläubige Christen, auf Erden finden (Lukas 18, 8). In Summa (zum 
Schluß) laß fahren, was nicht bleiben will, wir haben uns darum schon 
ausgehärmt. 



Die drei Fundamentalfragen aber habe ich aus Ursachen, so im 
Eingange folgender Schrift angedeutet, zu widerlegen vor mich nehmen 
wollen und zwar mit diesem Erbieten, wenn Engel mit Zuthun gelehrter 
Glaubensgenossen (deren ewige Seligkeit ich nicht allein von Grund 
meines Herzens wünsche, sondern auch gerne, so viel an mir ist, 
befördern wollte) mit Vernunft mir begegnen und in dem einen oder 
anderen mich weiter vernehmen wollte, ihm mit solcher Lindigkeit zu 
begegnen, als er immer gebrauchen wird. Zwar sind diese seine 
Fundamentalfragen und dergleichen Generaleinwürfe schon oft von den 
Papisten aufgewärmt und längst zur Genüge beantwortet worden. Wider 
den Jesuiten Leonh. Lessius hat sie gründlich erörtert Herr D. Meisner, in 
consultatione <Seite 34> Catholica de fide Lutherana capessenda et 
Romana Papistica deserenda, daß nichts dawider hat können 
aufgebracht werden, ohne daß ein ungarischer Pleban Michael 
Vörosmarus ihm eine kindische Censur (Beurtheilung) entgegengesetzt, 
welche aber Herr D. Meisner auch refutiret (widerlegt). Also, da im 
Namen des Herrn Markgraf Christian Wilhelm dergleichen Ursachen 
seines Abfalls herausgegeben worden, hat auf Anordnung des 
glorwürdigsten Königs in Dänemark D. Caspar. Erasm. Brochmand sie 
zur Genüge beantwortet in Lucerna sermonis Prophetici opposita 
veritatis Pontificiae speculo, und da auf jener Seite wieder etwas 
geantwortet worden, hat er solches ebenmäßig solide (mit schlagenden 
Gründen) widerlegt. 

Ohne mehr dergleichen jetzt anzuführen (davon aber der Inhalt 
dieser Schrift Weiteres bringen wird), sei hier erwähnt, daß im Jahre 1615 
an Georg Renner, Superintendent zu Eger, eben diese drei Fragen 
(welche hier P. Engel aufgewärmt) mit folgendem Erbieten von den 
Papisten abgeschickt wurden: Die Katholischen erbieten sich Lutherisch 
zu werden, wenn die lutherischen Prädicanten (Prediger) auf diese drei 
folgenden Fragen richtige und gründliche Antwort geben. 

I. Wer der päpstischen Kirche (wenn sie nicht die wahre apostolische 
sein soll) erster Anfänger gewesen? Und was der Papst für neue 
Lehrartikel auf die Bahn gebracht? Welche Lutherischen sich ihm 
dazumal widersetzt? Welche sich damals vom Lutherthum begeben, und 
welche Lutherisch geblieben sind? 

II. An welchem Orte, in welcher Stadt oder Lande man vor Luthers 
Zeiten die fünfzehnhundert Jahre lang Luthers Lehren in allen Punkten 
oder Artikeln von Stück zu Stück <Seite 35> also gelehrt oder die 
Sacramente also gereicht, wie die Lutheraner jetziger Zeit thun? 

III. Ob sie gewiß darthun und erweisen können, daß nur ein einziger 
Mensch, der im Lutherthum gestorben, sei selig geworden? 



Darauf gedachter M. Renner ihnen eine kurze und richtige Antwort 
geschickt, mit Gegenerbieten: wenn sie genugsam darthun und beweisen 
könnten 1. daß sie in allen Punkten bei der Lehre Christi und seiner 
Apostel allein geblieben, nichts davon, nichts dazu gethan, nichts 
verkehrt; 2. daß wir der heiligen Apostel Lehre und Sacrament nicht 
haben; 3. daß durch die päpstische neue Lehre nur ein einziger Mensch 
sei selig geworden, so wolle er sammt allen evangelischen Predigern 
alsbald päpstisch werden. Darauf sie endlich stille geschwiegen und doch 
wider ihre Parole (wider ihr gegebenes Wort) päpstisch geblieben sind. 

Noch besser ist's gelungen mit dem sonst vornehmen Jesuiten 
Jacob Reihing. Denn als derselbe in seinem Buche, genannt Murus 
civititatis sanctae, h. e. Religionis Catholicae fundamenta, eben 
dergleichen Gründe einführte, von welchen er vorgab, daß dadurch der 
Pfalzgraf Wolfgang Wilhelm zur päpstischen Religion wäre bewogen 
worden, hat solche päpstische Mauern D. Balth. Meisner niedergerissen 
in seiner Schrift Muri Babylonis Romanae destructi, dawider zwar 
Jacob Reihing, nur was die ersten zwei Gründe betrifft, abermal 
Excubias angelicas civitatis sanctae herausgegeben, allein nachdem 
D. Meisner bald mit seiner Depulsione Excubiarum Papisticarum 
nachgesetzt, ist dieser vornehme Jesuit durch Gottes Gnade in seinem 
Gewissen dermaßen überführt worden, <Seite 36> daß er seine 
Meinungen widerrufen, sein vordem D. Hoë's evangelischem Handbuche 
entgegengesetztes katholisches Handbuch gründlich widerlegt, aus 
einem eifrigen Vorfechter der römischen Kirche zum standhaften 
Bekenner der evangelischen Lehre geworden und selbige durch stattliche 
Schriften wider das Papstthum hernach gewaltig vertreten hat. 

Sollte nun diese meine geringe Schrift dergleichen Effecte (Erfolg) 
nach sich ziehen, so wollte ich gestehen, daß ich Zeit meines Lebens 
keine Zeit und Arbeit besser angewendet. Wo nicht, so wird mir's genug 
sein, daß meine einfältigen Glaubensgenossen, nach welchen ich mich 
mit Fleiß accommodiret (gerichtet) und deutlicher Kürze beflissen, durch 
diese Antwort, wenn sie ihnen zu Händen kommen wird, in ihrem 
Glauben fester gegründet und wider dergleichen päpstische Anläufe 
präserviret (verwahrt) werden können. 

Daß ich nun aber diese geringschätzige Arbeit meinen 
hochgeehrten Herren zuzuschreiben mich erkühnt, ist nicht darum 
geschehen, als ob sie dergleichen Präservativ (Bewahrungsmittel) wider 
P. Engel und seinesgleichen für ihre Person nöthig hätten, dagegen ich 
vielmehr versichert bin, daß sie mit weit besserer Raison (besseren 
Gründen) sein Papstthum, als er unser Lutherthum oder uraltes, durch 
Luther wieder erneuertes und reformirtes Christenthum, bestreiten 



würden. Sondern theils darum, weil ich bei ihnen ein kleines Zeichen 
meiner Erkenntlichkeit und geringes Denkmal so vieler Gutthaten ablegen 
möchte, welche ich nicht ersetzen kann, und daher zum wenigsten meine 
Schuldigkeit der Welt gerne kund machen wollte; theils darum, weil ich 
aus ihrer Mitte noch zwei Zeugen haben kann (denen ich in der ersten 
Edition [Ausgabe] zwei <Seite 37> andere beigefügt hatte, die aber 
indessen auf den uralten evangelischen Glauben verschieden und der 
Welt entrückt sind), daß ich im Jahre 1677 den 31. October diese drei 
Fundamentalfragen Engels, ohne eitel Ruhm zu gedenken, in einer 
Stunde solcher Gestalt beantwortet, daß mein damaliges Auditorium 
(Zuhörerschaft) hoffentlich ein gutes Vergnügen daran gehabt, welches 
denn doch eine Anzeigung einer guten Sache sein muß. Denn eine böse 
Sache braucht sonst viel Dicentes (die davon reden), wie ein fauler Fisch 
viel Gewürze. Ich habe aber der Abwesenden Stellen mit zwei 
gleichaffectionirten (gleichgesinnten) vornehmen Gönnern ersetzen und 
bei dieser Gelegenheit auch mein Devoir (Schuldigkeit) gegen das 
wertheste Rothische und Kressische Haus in etwas nicht sowohl 
abtragen, als nur contestiren (bezeugen) wollen. 

Bitte demnach, dieses nicht marmorene oder metallene — wie es 
ihre Meriten (Verdienste) erfordern — sondern papierne Monument 
(Denkmal) und Präsent (Geschenk), wie es meine Kräfte aufbringen 
können, mit so günstigen fröhlichen Augen anzusehen, als mit 
aufrichtigem Herzen es dargebracht wird, und dem armen Geber mit 
beharrlicher Gewogenheit und Freundschaft zugethan zu bleiben. 

Hingegen werde ich nicht unterlassen, den unergründlichen 
Abgrund der göttlichen Barmherzigkeit anzuflehen, daß derselbe sie und 
die Ihrigen mit allen selbstverlangten Leibes- und Seelensegen je mehr 
und mehr begnadigen, alle ihre Amtsverrichtungen und anderen Actiones 
(Thaten) zu seines heiligen Namens Ehre, zu gnädigem Wohlgefallen des 
werthesten Landesvaters, zu großem Nutz und Frommen des 
Vaterlandes und zu ihrem eigenen Ruhme und Wohlergehen <Seite 38> 
dirigiren (lenken), die theure Beilage des wahren Glaubens in ihnen 
bewahren wolle bis an ihr seliges, und gebe Gott, spätes Lebensende, da 
sie alt und lebenssatt sich mit Freuden ausmachen werden, unendlich zu 
schauen, was sie allhier beständig geglaubt haben. 

Leipzig, im Jahre 1683, den 20. Juli. 
Meiner geehrtesten Herren Patronen und Gönner 

Gebet- und Dienst-​
ergebenster 

Aug. Pfeiffer, D. 



 <Seite 39>  
Kürzlich erwiesenes 

Lutherthum vor Luther. 
Vorwort. 

Wenn St. Johannes im Gesichte (Apoc. 12, 7) beschreibt den Streit 
im Himmel, den Michael und seine Engel mit dem Drachen gehalten, da 
dieser zwar gekriegt, aber nicht gesiegt, so merkt auch ein Einfältiger 
leichtlich, daß die Rede nicht sei von dem Himmel der triumphirenden 
Seligen, denn da darf der Teufel keinen Streit mehr anfangen, sondern 
von dem Himmel der streitenden Kirche hienieden auf Erden, allwo dem 
lieben Gott sein Himmelreich erbaut wird, da ist der Teufel emsigst 
bemüht, wo er nur kann, Streit zu erregen. Nun hat zwar an erwähntem 
Orte Johannes im Geiste sein sonderliches Absehen auf den löblichen 
Kaiser Constantin den Großen *) [*) Eusebius l, 3. de vita Constant. Theodoretus 
l. 1. c. 15.] (wie denn derselbe dieses Gesicht selbst aus feine Person 
gedeutet), auf dessen Seiten der Großfürst Michael und seine Engel 
gewesen, also daß sein Widerpart Maxentius, welchen der Satanas und 
seine höllischen Engel secundirt (unterstützt), nicht gesiegt, sondern 
sowohl er, als die sich nach ihm dem Constantin widersetzt, nämlich 
Maximinus <Seite 40> und Licinius, haben in's Gras beißen und Christo 
mit seinem Evangelio Platz und Raum lassen müssen *). 
———— 

*) Conf. D. Cluverus ad h. I. p. 93. 94. 
 

Doch macht's dieser alte Dracke niemals anders und unterläßt bis 
auf den heutigen Tag nicht, die evangelische Wahrheit, welche in diesen 
letzten Zeiten durch das theure Rüstzeug und den Mann Gottes Luther 
wieder an's Licht gebracht, zu bekriegen, nicht allein durch seine 
unsichtbaren bösen Engel und Rottgesellen, die nebst ihm rebelliret (sich 
empört) und ihr Fürstenthum und ursprüngliche Würde verlassen, 
sondern auch durch seine sichtbaren Engel, die falschen Propheten, in 
derer Munde er bis dato ein falscher Geist ist. 

Ein solcher Engel, nämlich Arnold Angelus (außer welchen: Namen 
auch nichts Englisches an ihn: zu finden), hat sich vor weniger Zeit hervor 
und seinem Principal (Fürsten), dem Satan, in Bestreitung der 
evangelischen Wahrheit treue Dienste gethan, durch ein Büchlein 
genannt: „Drei Fundamentalfragen über die Lutherische Religion" **), mit 
welchen er (fast wie dort Joab 2. Sam. 18, 14. mit seinen drei Spießen 
den Absalom) alle Evangelische auf einmal zu durchrennen vermeint. 
———— 

**) Anno 1677 gedruckt in Groß-Glogau bei Erasm. Rösner. 



 
Ob nun zwar der Autor (Verfasser) nichts auf die Bahn gebracht, 

davon man sagen möchte: Siehe, das ist neu! und das nicht, schon 
hundertmal gesagt und beantwortet wäre (ohne daß er eine neue Art zu 
schreiben beliebt und seine Sachen halb poetisch, halb in Prosa, oder 
halb gereimt, halb ungereimt, schier auf den Schlag wie Petronius Arbiter 
sein Satyricon vorgebracht, wiewohl die Verse nicht sein, sondern <Seite 
41> alt und verlegen genug, nämlich schon vor achtzig Jahren unter dem 
Namen Prädicanten-Latein geschmiedet und spargiret [veröffentlicht] 
sind), also daß ich meiner jetzigen Bemühung wohl hätte überhoben sein 
können; so hat doch eine hohe Person, welche mir erwähnte drei 
Fundamental-Fragen zu beantworten zugeschickt, mich bewogen, 
dieselben etwas genauer zu betrachten und, weil sie mir gleich als 
gerufen gegen das im Jahr 1677 in diesen Landen gehaltene 
evangelische Reformations-Fest in den Wurf kommen, zu meiner Zuhörer 
Erbauung auf der Kanzel zu widerlegen, da ich denn durch Gottes Gnade 
hoffentlich in einem Stündlein danieder geworfen, was dieser Engel, 
zweifelsfrei durch ziemliches Kopfzerbrechen, in etlichen Wochen 
aufgebaut. 

Und dabei hätte ich's auch bewenden lassen können und wollen, 
sonderlich wenn nach eines vornehmen Mannes Rath, ein jeder Scribent 
(Schriftsteller) schuldig sein sollte, sich zu prüfen, ob er einen Eid 
abzulegen sich getraue, daß die Welt seines Buches nicht entbehren 
könne (nach welchem Rigore [strengen Gesetz] gleichwohl viel Gutes 
würde unterwegs bleiben). 

Weil aber gleichwohl nicht allein erwähnte hohe Person, die aus 
gedachter Predigt extrahirte (ausgezogene) und zugeschickte Antwort ihr 
hat Wohlgefallen lassen und durch ihr Gnädigstes Zuschreiben nicht 
allein ihr hohes Vergnügen bezeugt, sondern auch zur Edition 
(Herausgabe) ermahnt, welche auch unterschiedliche meiner Zuhörer 
verlangt, damit sie sich desto fester setzen und dergleichen Engel, wenn 
sie auch zu ihnen kämen, im Fall der Noth widersetzen könnten, so habe 
ich solche Antwort ein wenig deduciret (erweitert) und unter solchem Titel, 
<Seite 42> darauf sie eigentlich zielt, nämlich des Lutherthums vor 
Luther, wohlmeinendlich publiciren (veröffentlichen) wollen. 

Wozu mich denn auch etlichermaßen angefrischt und gleichsam in 
Harnisch gejagt die unleidliche Kühnheit dieses Jesuiten, welcher sich 
nicht entfärbt, in einem beigefügten Verzeichniß der nach entstandenem 
Lutherthum zum Papstthum getretenen Personen, auch das hohe 
Chur-Sächsische Haus, unter Dessen Gnaden-Schutz ich jetzt lebe, 
anzutasten und zu schreiben, daß von Anbeginn des Lutherthums nur 
zwei recht lutherische Churfürsten zu Sachsen (nämlich C. Joh. Friedrich, 



und C. Joh. Georg I.) mögen gezählt werden, damit er gleichwohl sehe, 
was auch der jetzige hochlöbliche und recht evangelisch gesinnte 
Churfürst für Prediger in feinen Landen halte. Bitte, der unpassionirte 
(leidenschaftslose) Leser wolle die Sache vernünftig überlegen und sich 
mein Vorhaben nicht mißfallen lassen.  

 



 
<Seite 43>  

Das erste Capitel. 
Von der ersten Fundamental-Frage. 

Ob und zu welcher Zeit der Papst von Gottes Wort​
abgefallen? 

Davon setzt der Autor (Verfasser) p. 1 diesen Reim: 

Ihr Prädicanten schreiet all',  
Das Papstthum sei der groß' Abfall  
Von Christi Kirch' und seinem Wort;  
Ich frag': wie, wann, an welchem Ort  
Ist dieser Abfall erst geschehn,  
Wer hat ihn mehr vor euch gesehn?  
Wir zählen von S. Petro her  
Zweihundertdreißig Päpst und mehr,  
Der'n dreiunddreißig all' nach ein'm  
Um's Glaubens willen gemartert sein:  
Nennt uns aus diesen Päpsten all'n  
Den ersten, der ist abgefall'n? etc. 

Antwort. 
Das ist das alte Lied, welches die Papisten lange gesungen, dabei 

(wie auch bei folgenden Fragen) ihre Intention <Seite 44> (Absicht) ist, 
weil sie im Hauptstreit fortzukommen nicht gedenken, uns eine Diversion 
zu machen (auf ein anderes Gebiet zu locken), auf historische Discurse 
(Streitigkeiten) und von der Schrift abzuführen. Weil sie aber dennoch mit 
solchen Fragen die Einfältigen noch immerzu irre machen, so kann's nicht 
schaden, daß wir die Antwort so oft wiederholen, als sie ihre Frage. 

Es wird aber zweierlei gefragt: 1. Ob's geschehen? 2. Wann's 
geschehen? Von beiden muß unterschiedlich geredet werden. 

Frage 1. 

Ob der römische Papst vom Glauben abgefallen und zum​
Antichrist geworden sei? 

Bei dem ersten Stücke: Ob's geschehen? möchte ich wohl 



antworten, wie dort Eliphas (Hiob. 4, 2): Du hast's vielleicht nicht gerne, 
so man versucht mit dir zu reden, aber wer kann sich's enthalten? Keine 
unlieblichere Musik kann gewißlich in der Papisten Ohren sein, als wenn 
wir den römischen Papst den Antichrist nennen, doch legen sie es uns 
gleichwohl immer so nahe, daß wir uns dessen nicht enthalten können. 

Daß demnach der große Abfall vom Glauben, davon Paulus (2. 
Thess. 2, 3) redet, allbereits geschehen und der Kirche Antichrist 
gekommen, und zwar derselbe niemand anders, als der römische Papst 
sei [betrachtet nicht als eine einzelne Person, sondern als ein stets 
lebender Feind in <Seite 45> vielen nach einander folgenden Personen 
*)], das ist von unsern Theologen bisher überflüssig bewiesen **). 
———— 

*) Non diffitentibus Pontificiis ipsis. Augustinus Triumphus de Ancona de 
potestate Papae qu. 3. art. 7. Quoad officium et autoritatem papatus omnes Papae, qui 
fuerunt a principio et erunt usque in finem mundi non sunt nisi unus Papa. Et Gloss. in 
Prooeem. decretal. in verbo Resecatis: Papa eadem persona censetur cum eo, cui 
succedit. Conf. Dorscheus Religion Scrupei scr. 20. p. 429 et Dannhauverus Hodomor. 
Pap. Phant. 2. p, 386. 591. 

**) Conferat autor et refellat, si potest, Heilbrunnerum im unkathol. Papstthum, 
Art. 14. c. 3. p. m. 303. s. Hunnium de Ecclesia p. m. 315. s. Ηοë in Apoc. c. 17. 
Gerhardum Conf. Cathol. I. 2. P. 1. a. 3. c. 6. p. 524. s. et in der Widerlegung des 
Päpstischen Morgensterns a p. 429. ad finem libri, Calovium Matceol. Papist. p. 211. 
Brochmandum F. libris de Antichristo. Dannhauverum Hodom. P. n. 580. s. et Antichristo 
s. p. 934. s. Thummium in Papa Antichr. Sam. Ben. Carpzovium Exam. Masenii p. 305. s. 
Christ. Grossium de author. Pontif. Rom. llijf. 7. 9. 18. Georg. Hartmannum Widerlegung 
des Luther. Labyrinths P. Brun. Lindners p. 376. s. inveniet sane, quod agat. Et addi 
poterunt e Calvinianis Dounamus, Junius, Willetus, Sutlivius aliique; de eodem 
argumento, Chamierus T. 2. Panstr. L. 16. etc. 
 

Ich will für diesesmal dem Autor (Verfasser) nur folgendes zu 
bedenken ausgeben: Der Antichrist wird in göttlicher Schrift, sonderlich 
Dan. 11, 2. Thess. 2, 1. Tim. 4, 2. Petr. 2, Apoc. 13 fg. mit solchen Farben 
abgemalt, daß er seinen Sitz haben werde in einer Stadt, gelegen auf 
sieben Bergen (Apoc. 17, 9. 18.), zwischen zwei Meeren (Dan. 11, 45.), 
die eine Beherrscherin der ganzen Welt gewesen: das ist ja außer allem 
Zweifel die Stadt Rom; da werde er sich im Tempel Gottes (2. Thess. 2, 
4., 2. Petr. 2, 1.) oder in der Christenheit ehren lassen als ein Gott, ja sich 
erheben über alles, was Gott und Gottesdienst heißt (Dan. 11, 36. 37., 2. 
Thess. 2, 4.), er werde seinen Abfall und Irrthum schmücken und 
beschönen mit lügenhaftigen Zeichen und <Seite 46> Wundern (2. 
Thess. 2, 10. fg. Apoc. 13, 13., Matt. 24, 24.), er werde den Leuten 
verbieten ehelich zu werden und die Speise, die Gott geboten und 
vergönnt hat (1. Tim. 4, 3.), er werde die Herrschaften verachten und die 



Majestäten lästern (2. Petr. 2, 10., Jud. V. 8.), er werde die treuen 
Christbekenner verfolgen und von ihrem Blute trunken werden (Apoc. 17, 
6, 13, 15., 19, 13.), hingegen werde er den Seinigen einen sonderbaren 
Character und Maalzeichen geben (Apoc. 13, 16. 17., 19, 20.), er werde 
durch Geiz mit erdichteten Worten an den Leuten Handthieren (Dan. 11, 
38., 2. Petr. 2, 3. 14. 15., Jud. V. 12.), er werde in den letzten Zeiten 
durch's Wort geoffenbart (2. Thess. 2, 3. 8., Apoc. 14, 16. fg.) und endlich 
durch die Zukunft Jesu Christi gar vertilgt werden (2. Thess. 2, 8., Apoc. 
19, 20). 

Wer nun bei so hellem Lichte des Evangeliums diese Lineamente 
(Grundzüge) des Antichrists am römischen Papste nicht sieht oder kennt, 
der muß gewiß an seiner Seele blind sein oder werden wollen. Denn 
fürwahr, sitzt denn der Papst nicht zu Rom? heißt das nicht über Gott und 
was Gottesdienst ist, sich erheben, wenn man sich nicht entblödet, Gottes 
Ordnung und Sacrament zu ändern und zu stümmeln? Wider die heiligen 
zehn Gebote zu dispensiren (davon zu entbinden)? *)  
———— 

*) Ita Innocentius III. de concessione Praebendae cap. Proposuit. Et Angelus de Clavasio 
Summ. Anget. voce Papa: Nisi Papa posset dispensare adversus legem Dei, non videretur Deus 
bonus fuisse Paterfamilias, si non dimisisset Pastorem super gregem suum, qui posset consulere 
omnibus occurrentibus et necessario expediendis. Nec etiam posset dici, quod Papa sit generalis 
commissarius Dei assumtus in plenitudinem potestatis, cujus contrarium determinatur 2. q. 6. qui se 
scit et 24. q. 1. quodcunque. Et quod dico de praeceptis secundae tabulae, idem dic de 
omnibus praeceptis Vet. et Nov. Testamenti. Unde Dominus Archi-Episcopus Florentinus 
in Summa, dicit, se audivisse a fide dignis, quod Papa Martinus V. habita consultatione 
cum multis doctissimis viris in sacra Theologia et in jure Canonico dispensavit cum 
quodam, qui acceperat germanam suam in uxorem etc. Gabriel Vasquez. in 3. Thomoe T. 
3. Pisp. 216. n. 60. p. 435. cum citasset dictum 1. Cor. XI. Ego a Domino accepi: et 
dixisset Lutherum inde colligere pro utraque specie, respondet: Haec argumentatio frivola 
est, quia licet concederemus hoc fuisse Apostolicum praeceptum, nihilominus Ecclesia et 
summus Pontifex potuerunt illud justis de causis abrogare. 
 
Wenn man seine eigenen Satzungen höher <Seite 47> als Gottes 
Gebote, zum Exempel, die Ehe an den Priestern härter straft als den 
Ehebruch und Hurerei? Ja wenn man sich ausdrücklich will Gott genannt 
wissen? *) Wer prahlt und prangt mehr mit erlognen Wunderzeichen als 
eben er? **)  
———— 

*) Ita Nicolaus ad imp. Græc. Michaelem D. 96. can. satis evidenter: Satis 
evidenter ostenditur, a seculari potestate nec ligari prorsus nec solvi posse pontificem, 
quem constat a pio principe Constantino Deum appellatum: nec posse Deum ab 
hominibus judicari, manifestum est. Itaque non respuit titulum. Conf. Stattl. Ausführung 
der Ursachen des verweigerten Concilii zu Trient, p. 279. seqq. 

**) Conf. Nic. Hunnius in Ecclesia Romana non Christiana c. 8. p. 152. s. et alii 



infra citandi. 
 
Wer verbietet bei Bannstrafe, Geistlichen ehelich zu werden und gewisse 
Speisen zu gewisser Zeit zu essen, als er? Heißt das nicht die 
Herrschaften verachtet und die Majestäten gelästert, wenn man Kaiser 
und Könige absetzt, ***) Unterthanen wider sie aufhetzt, sie nicht allein 
zum Fußkusse anhält, sondern auch gar mit Füßen tritt, †) <Seite 48> 
wie Schulbuben mit Peitschen und Ruthen streichen läßt, *) zu seinem 
Reitknechte und Satteldiener begehrt? **)  
———— 

***) Plura dabunt autores supra citati. Nobis hac vice notare visum insolentiam 
Bonifacii VIII. in Alberto designatam. Cum enim hic pro more Electionis suae 
confirmationem, a Pontifice per oratores peteret, sanctus pater accinctus ense coronaque; 
imperiali ornatus, in publicum prodiens exclamat: Ego sum Coesar et Pontifex, additis 
convitiis in, Albertum Conf. Alb. Kranzius Saxon. l. 8. c. 36. Platina in Bonif. ΎIII. 
Cuspinianus in vita Albert. 8. 

†) Sic cum Alexandro VI. Carolus VIII. Rex Galliae pedes osculatus esset et missam 
celebranti ministrasset aquam, eos ritus pontifex in pergula quadam arcis sancti angeli 
depingi voluit, ut refert Fr. Guicciardinus Hist. Ital. l. 2. A Carolo V. vero Cæsare post 
Africanam victoriam reverso Romam, idem officium sibi praestitum, ibidem non pingi 
modo Paulus III. Papa sed et marmori incidi jussit, de quo carmen hoc exstat: E Lybia 
advenit Romanus victor in arces Caesar et in niveis aureus ivit equis. Ille triumphavit, 
sed tu plus Paule triumphas, viclor namque tuis oscula dat pedibus. Conf. Joh. Wolfius 
Lection. memor. T. 2. p. 508. De Friderico I. a Papa calcato res in vulgus nota. 

*) Id de Henrico II. Angliae Rege testantur Historici citati Berenico vel Berneggero 
in proaulip tubae pacis contra Scioppium p. 189. Is scilicet post occisum, etsi alieno 
scelere, Thomam Archiepiscopum, praeterquam quod nudis pedibus religionis ergo 
peregrinatus est; ex mandato Pontificis in sacrario, tanquam in schola puer, virgis poenas 
dedit, a singulis viris religiosis, quorum multitudo magna convenerat, ictus ternos vel 
quinos excipiens, laetus quod nihil gravius pateretur. Unde gratulatur sibi Jacobus Rex 
Britanniae Deci, pro Jure Regio p. 144. quod Angliae Reges tricorone numen servili 
obsequio non amplius venerentur nec monachorum virgulas cute sua atterant. Coeterum 
de Henric. IV. Galliae Rege refert Thuanus Hist. I. 113. in Ann. 1595. quomodo 
absolutionem hæreseos impetraturus a Pontifice aliena Legatorum suorum cute luere 
necesse habuerit, Pontifice ad singulos versiculos Psalmi 50. recitati virga legatos 
supplices cernuosque tangente et sic cum equum non posset, ephippium quasi caedente. 

**) Ceremoniale Romanum l. 3. sect. 7. tit. de reverentiis, quæ Papae exhibentur: 
Caesar ut primum videt Papam, detecto capite illum genu tangens terram veneratur et 
iterum cum appropinquat ad gradus sedis genu flectit et Papae pedes osculatur, et l. 1. s. 
2. til. Ordo processionis: Caesar tenet stapham quoad Papa equum ascenderit, et accepto 
equi freno per aliquot passsus ducit equum Papae. Quod si Papa non equo sed sella 
veheretur, Imperator vel Rex si adsunt, debent ipsam sellam humeris suis portare. 
 
Haben die römischen Tyrannen und Verfolger wohl mehr unschuldig 
Christenblut vergossen als die römischen Päpste, wie solches die 



Collation (Vergleichung) der alten und neuen Märtyrerbücher zur Genüge 
beweisen wird? Giebt er denn nicht den Seinigen den sogenannten 
Characterem indelebilem, oder das <Seite 49> unauslöschliche 
geistliche Maalzeichen? Wer kann den Leuten meisterlicher mit Ablaß 
und andern Griffen (welche zu erzählen ein ganzes Lexikon*) erforderte) 
das Geld abvexiren, als der Papst? Liegt nicht die Taxe der apostolischen 
Kammer der Welt vor Augen?**)  
———— 

*) Legi hic meretur Berneggerus, l. c. p. 169. 179. Ne quid avaritiæ desit, 
excogitavit Papa vectigal (urinario Vespasiani turpius) lupanarium, excedens 
nonnunquam 20. millia ducatorum, ita testatus placere sibi illud Juvenalis: Lucri bonus 
est odor ex re qualibet. 

**) Conf. Ausführung der Ursachen des verweigerten Concilii sub finem. 
 
Ist nicht der Papst von dem Engel, der mit dem ewigen Evangelio durch 
den Kirchenhimmel geflogen (Apoc. 14, 6.) zur Genüge offenbart, daß ihn 
nunmehr auch die Kinder kennen? Was gäben nun die Papisten wohl 
darum, wenn so gewiß aus Gottes Wort erweislich wäre, daß S. Petrus 
Papst gewesen, als daß der Papst der Antichrist sey? 

Weil nun diesem also und nach der Schrift entweder der Papst oder 
gar niemand Antichrist ist, so wundere sich Engel nicht, daß ich und 
meinesgleichen Leute schreien als ehrliche Prädicanten (welches 
Prädicat [Bezeichnung] auch Christo selbst, Mark 1, 39. und anderswo 
gegeben wird, und also uns nicht verschmählich, sondern ehrend ist, also 
daß, wenn die Papisten uns Prädicanten, oder scriptuarios, Schriftler, 
oder Fidesolarios, Alleingläubler, ingleichen, wenn uns die Calvinisten 
Majestaticos oder Majestäter, und die Socinianer Trinitarios oder 
Dreifaltigkeiter heißen, uns allemal so wehe geschieht als einem Krebse, 
der ersäuft, oder einem Sperlinge, der vom Thurm gestürzt, oder einem 
Maulwurfe, der lebendig begraben wird); wir müssen getrost rufen, <Seite 
50> nicht schonen, unsere Stimme wie eine Posaune erheben, (Jes. 58, 
1.), es mag gleich den Teufel und alle seine Engel etwas verdrießen. 

Frage 2. 
Wann und zu welcher Zeit der röm. Papst abgefallen sei,​
oder welcher unter den röm. Bischöfen als der erste den 

Abfall angefangen habe? 
Was nun das andere Stück der Hauptfrage betrifft: wann's 

geschehen, daß der Papst abgefallen? oder welcher unter den römischen 
Bischöfen zum ersten ein Wolf und Beißschaf worden sei? so ist's zwar 
ohne Noth, hierbei den Kopf sehr zu zerbrechen, man könnte mit bloßem 



non liquet, ich weiß nicht, gar wohl antworten. Denn so wenig ich nöthig 
habe, Jahr, Monat, Tag oder Moment zu nennen, wann der Teufel 
abgefallen sei, genug ist's, daß ich weiß und erfahre, daß er abgefallen 
sei: also ist's genug, daß ich weiß und beweise, daß der Papst, wie er 
jetzt ist, der Antichrist sei, daß ich ihn sehe und kenne, ob ich gleich nicht 
Jahr und Tag specificiren (genau angeben), wissen oder weisen kann, 
wann er's zuerst geworden. Denn wenn Paulus (2. Thess. 2, 7.) sagt, das 
Mysterium iniquitatis oder die Bosheit des Antichrists rege und wittere 
sich heimlich, so giebt er ja genugsam an den Tag, daß das 
antichristische Reich oder das Papstthum nicht auf einen Platz herein 
fallen, sondern sensim et sine sensu, allmählich (ohne daß man es 
merke), von Zeit zu Zeit sich einnisten werde, also daß man's nicht eher 
merke, als bis es schon überhand genommen. Daher ist es <Seite 51> 
ungereimt, wenn man fragen wollte, in welchem Jahre und an welchem 
Tage so viel erschreckliche Irrthümer eingerissen, oder in welchem Jahre 
und an welchem Tage der Papst so große Gewalt überkommen? denn 
keines unter diesen beiden ist in einem Jahre und an einem Tage, 
sondern allmählich und nach einander geschehen. 

Und zwar von den Mißbräuchen und Irrthümern, die beim Papstthum 
befindlich, wird solches kein vernünftiger Mensch läugnen können. Dort 
säete der Feind das Unkraut, da die Leute schliefen und merkten also das 
Unkraut nicht, bis es gewachsen war (Matt. 13, 25). Also nahm der Teufel 
die Gelegenheit wahr, nachdem die rechtschaffenen Kirchenlehrer 
schlafen gegangen, die folgenden Bischöfe aber faul und die Obrigkeiten 
sicher waren, da kam er und säete das päpstische Unkraut. Soll denn nun 
aber Unkraut nicht Unkraut, soll Irrthum nicht Irrthum sein, ob man gleich 
nicht sagen kann, in welcher Zeit und Stunde sich's entsponnen? Von den 
Agnoëten (Unwissenden) bekennt ja Alphonsus a Castro, l. 5. adv. hær. 
selbst, apud neminem reperiri, quando coeperint, es sei bei keinem zu 
finden, wann sie entstanden: sollen sie nun darum keine Ketzer sein? 
Unser Heiland selbst wirft dort den Juden vor den Abfall von Abrahams 
Glauben (Joh. 4, 40). Er nennt Alle, die vor ihm gekommen seien 
(nämlich in ihrem eignen Namen), Diebe und Mörder (Joh. 10, 8). Man 
hat aber nie von ihm begehrt, Jahr und Tag zu specificiren (genau 
anzugeben), wann der erste Abfall geschehen. 

Und was bedarf's vieler Worte? die Papisten wissen selbst wohl und 
müssen's gestehen, daß ihre Grumpen oder die Dinge, darinnen wir 
streitig sind, nicht in einem Jahre, <Seite 52> sondern zu verschiedenen 
Zeiten eingeführt sind. Die Priester- Ehe ist nicht von Christi und der 
Apostel Zeiten her, sondern allererst etliche hundert Jahr nach Christi 
Geburt abgeschafft. Der Kelch ist den Laien etwa vor dritthalb hundert 



Jahren im Costnitzer Concil verboten. Zu der Messe hat bald dieser, bald 
jener Papst etwas angeflickt, *) seines Namens Gedächtniß zu stiften, bis 
endlich ein so großer Bettlersmantel daraus geworden.  
———— 

*) Jodocus Clichtoveus in suo Anti-Luthero: Et alii summi Pontifices alias sacri 
canonis particulas adjecisse traduntur etc. Rationale divinor, offic. l. 4. c. 38. fatetur hanc 
secretam (canonis) non totam simul ab uno, sed particulatim a pluribus esse compositam! 
Conf. Heilbrunner. Unkathol. Papstth. Art. 8. c. 4. p. 144. et Joh. Jac. Beck Lutherthum 
vor dem Luther, p. 334. 1. Den lutroitum hat erdacht Papst Coelestinus. 2. Das Confiteor, 
Wie Platina Will, Damasus. 3. Das Kyrie Eleison, Silvester und Greg. M. 4. Das Gloria in 
excelsis, Telesphorus. 5. Et in terra pax, Symmachus. 6. Dominus vobiscum, siebenmal 
zu wiederholen, Clemens und Anacletus. 7. Die Collecten, Gelasius. 8. Das Graduale, 
Greg. M. 9. Das Alleluja, Damasus.. 10. Den Tractum, Telesphorus. 11. Die Sequentias, 
Nicolaus. 12. Die Lectiones Evang. et Epist., Damasus.. 13. Das Symbolum, Marcus und 
Damasus. 14. Das Offertorium, Greg. I. und VII. 15. Die Praefationes, Leo I. und Pelagius 
II. 16. Das Sanctum, Sixtus. 17. Den Weihrauch, Leo III. 18. Das Pater noster, Greg. M. 19. 
Das Agnus Dei, Sergius I. 20. Die Complendas und Secretas, Greg. M. 21. Das Ite missa 
est, et benedicamus, Leo I. etc. Quamquam et de iis non magis conveniant, quam vulgo 
horologia. 
 
Wie davon bei Platina in vitis Pontificum und bei Polyd. Vergilio de Invent. 
rerum unter Anderem zu lesen steht. Wie auch die Anrufung der Heiligen, 
wie das Fegfeuer, und mehr dergleichen Dinge nach und nach den 
Leuten aufgedrungen sind, das hat Dr. Heilbrunner in seinem 
unkatholischen Papstthum, (Art. II. c. 4. p. 190. etc.) und Dr. Chemnitz in 
seinem Examen Concilii Tritentini hin und wieder stattlich ausgeführt. Von 
der Messe gesteht das Trientische Concil selbst gutwillig  <Seite 53> und 
ungezwungen (Sess. 22.), es sei viel Unrechtes eingeschlichen, sive 
tempore vitio sive hominum improbitate, es sei entweder an den 
Zeiten oder an den Leuten Schuld. Allein Jahr und Tag, Zeit und Stunde 
solcher eingeschlichenen Mißbräuche wissen sie nicht zu benennen. 

So thäten demnach solchergestalt die Papisten besser, wenn sie uns 
unmolestiret (unbelästigt) ließen mit der Zeit und Stunde ihrer 
eingerissenen Irrthümer und erwiesen entweder, daß in ihrer Lehre keine 
Irrthümer wider Gottes Wort zu finden, oder bemühten sich, die ihnen 
treulich gewiesenen Irrthümer zu ändern. Wenn irgend eine falsche 
Münze in einer Stadt oder einem Land eingeschlichen, so hat ein 
Münzverständiger das Seinige gethan, wenn er darthut und erweist, die 
Münze habe einen falschen Schlag oder sei nicht von gutem Schrot und 
Korn, er hat aber nicht eben nöthig, den Namen des Kippers, den Ort und 
den Tag zu nennen, da sie geschlagen; folgt auch gar nicht: weil solches 
nicht zu nennen ist, so müßte man die falsche Münze als gut und richtig 
passiren lassen. Also wenn sonst im gemeinen Wesen eine böse 



Gewohnheit, als z. B. Unordnung in Kleidern und dergleichen, 
eingerissen, so hat ein verständiger Politicus (Staatsmann) das Seine 
gethan, wenn er beweist, daß dieselbe Gewohnheit wider die Gesetze 
und Statuten sei, er braucht nicht eben Tag und Zeit specificiren (genau 
angeben), wann die Leute erstmals auf solche Gewohnheit gerathen; 
denn es versteht sich, daß böse Gebräuche nicht auf einmal und auf 
einen Tag, sondern allmählich einschleichen, indem bald dieser, bald 
jener sich etwas heraus nimmt, und die Obrigkeit dazu stille schweigt und 
durch die Finger sieht. Also, wenn etwa ei <Seite 54> Medicus (Arzt) zum 
Kranken spräche: Ich sehe, du steckst in keiner guten Haut; wo du nichts 
brauchst, wirst du's nicht lange treiben: der Patient aber wollte anfangen 
zu expostuliren (sich mit ihm zu streiten) und kurzum haben, der Medicus 
solle ihm Tag und Stunde benennen, wann er ungesund geworden sei, 
sonst wolle er nicht glauben, daß er ungesund sei. Wäre das nicht ein 
Phantast? denn es versteht sich ja, daß die böse Constitution 
(Beschaffenheit) des Leibes nicht eben allezeit durch einen Actum 
(bestimmten Umstand) eingeführt, sondern auch wohl nach und nach 
durch viel Excesse (Ausschweifungen) wider Diät (die geordnete 
Lebensweise) könne gesammelt werden. Oder wenn ein verständiger 
Baumeister zu Einem spräche: Dein Haus ist baufällig, und hilfst du ihm 
nicht, wird dir's nächstens über den Kopf einfallen: der aber wollte fordern 
den Tag zu determiniren (bestimmen), wann das Haus baufällig geworden 
sei. Denn man weiß ja wohl, daß solches nach und nach, und zwar 
anfangs unvermerkt geschieht und nicht eher in's Auge fällt, als wenn's 
überhand genommen hat. Oder, wenn ein Pilgrim fehl oder irre ginge, ein 
ehrlicher Biedermann wiese ihm den rechten Weg, und er wollte weder 
glauben noch folgen, bis man ihm sagte, an welchem Ort, welcher Stelle 
und zu welcher Stunde er den rechten Weg verloren habe. Oder wenn 
man im Walde einen Erschlagenen fände und wollte nicht eher zugeben, 
der Mensch sei todt, bis remonstriret (erwiesen) wäre, wann und durch 
wen er sei erschlagen worden. Oder wenn jemand schlafend oder sonst 
ohngefähr in's Wasser gefallen und wollte von den Vorbeigehenden sich 
nicht heraus ziehen lassen, bis sie ihm sagten, wie er doch 
hineinkommen, und <Seite 55> wann er gefallen, traun, was würde man 
doch von solchen wunderlichen Köpfen halten? Nun wohlan, hier ist's ja 
ganz eadem ratio (ebenso): ist's denn auch nicht genug, daß wir den 
Papisten ihre groben Irrthümer aus Gottes unfehlbarem Worte 
augenscheinlich und handgreiflich weisen? daß wir klärlich darthun, ihre 
Lehre laufe in vielen Stücken wider das helle Wort Gottes und sei also 
falsch und unrichtig? Wollen sie das nun nicht erkennen und sich rathen 
lassen, so haben wir das Unsere gethan, wenn wir wissen und weisen, 



daß sie irren, es liegt uns endlich (weil sie es ja nicht besser haben und 
sich nicht weisen lassen wollen) wenig daran, wann und wie sie zu irren 
angefangen. 

Doch kann ich gleichwohl hierbei nicht umhin, P. Engel zu weisen, 
daß diesfalls vordem der Papst selbst viel gelindere Saiten aufgezogen 
und selbst gutwillig gestanden, daß am päpstl. Hofe allerhand Irrthümer 
und Mißbräuche von Zeit zu Zeit eingeschlichen. Er wolle fleißig bei sich 
beherzigen die Instruction, welche *) Adrianus VI. seinem Legaten 
Franciscus Cheregatus i. J. 1522 auf den Reichstag zu Nürnberg 
mitgegeben, da redet er unter Anderm also:  
———— 

*) Conf. Hortlederus Ursachen des Protestier. Kriegs, T. 1. p. 6. Goldastus in den 
Reichssatzungen, P. 2. Tem. 1. p. 31. Tomo 3. Concil. f. 968.9. 

 
 
Du sollst auch sagen, daß wir frei bekennen, daß Gott diese Verfolgung 
seiner Kirche geschehen läßt von wegen der Menschen, und sonderlich 
der Priester und Prälaten der Kirche, Sünde. — Die Schriften sagen, daß 
die Sünden des Volks von den Sünden der Priester Herfließen. Deshalb 
spricht Chrysostomus: Da unser Heilmacher die Krankenstadt Jerusalem 
hat reinigen wollen, ist er zuerst in den Tempel <Seite 56> gegangen, 
daß er der Priester Sünde (wie ein guter Arzt, der die Krankheit von der 
Wurzel heilt) anfänglich strafe und bessere. Wir wissen wohl, daß jetzt 

etliche Jahre, (NB.) in diesem heiligen Stuhl viel Ungebührlichkeiten mit 
Mißbrauch der geistlichen Sachen, Uebertretung der Befehle oder Gebote 
gewesen und sonst alle Dinge zum Aergerniß verkehrt worden sind. 
Darum kein Wunder, daß die Krankheit von dem Haupt in die Glieder, als 
von den Päpsten in andere niedere Prälaten gestiegen ist. Wir alle sind 
abgewichen, ein jeglicher ist seinen eigenen Weg gewandert, und ist 
lange keiner, ja nicht einer erfunden, der Gutes gewirkt hätte. Deßhalb 
Noth ist, daß wir alle Gott die Ehre geben und ihm unsere Seele demüthig 
machen. Ein jeder aus uns (NB.) soll ansehen, wodurch er gefallen sei, 
(NB.) und sich lieber selbst urtheilen, denn daß er von Gott an dem Tage 
seines Zorns gerichtet sollte werden. So viel denn uns in dieser Sach zu 
thun gebührt, so magst du zusagen, daß wir allen Fleiß anwenden wollen, 
damit zuerst dieser römische Hof, davon vielleicht alles Uebel 
ausgegangen ist, reformirt werde, damit wie die Erkrankung von dannen 
in alle Unterthanen geflossen, daß auch von dannen wiederum gesunde 
Reformation an uns allen erfolge. Solches zur Vollziehung schätzen wir 
uns so viel strenger verbunden zu sein, so vielmehr wir sehen, daß die 
ganze Welt dieser Reformation begehrlich ist. — Doch soll sich niemand 
verwundern, ob wir nicht von Stund an alle Irrthum (NB.) und Mißbräuche 



verbessern. Denn (NB.) diese Krankheit ist sehr veraltet und nicht 
einerlei, darum wir darinnen (NB.) Schritt für Schritt zu heilen und den 
schweren und mehr gefährlichen Krankheiten zuerst zu begegnen haben, 
damit <Seite 57> wir nicht mit Eilen der Reformirung alle Dinge zerrütten. 
Denn alle jählinge Veränderungen (spricht Aristoteles) sind in der 
Gemeine zu thun gefährlich, und welcher fast ausmilcht, der zeucht Blut 
hernach. Aus diesen und folgenden ist zu sehen, daß dem Papste 
dazumal selbst nicht wohl bei der Sache gewesen sein müsse, und es ist 
außer Zweifel den Papisten, nachdem sie wieder Luft bekommen, von 
Herzen leid, daß Adrian sich so offenherzig heraus gelassen *).  
———— 

*) Sane Sfortia Palavicinus, cum Hist. Conc. Trid. I. 2. c. 7. § 8. confessionem 
istam Pontificis commemorasset § 10. seq. censet fuisse candorem nimium et ardorem 
intempestivum. 
 
Und das sei für diesmal genug von allmählicher Einschleichung der 
Irrthümer und Mißbräuche. 

Was nun aber ferner des Papstes angemaßte Gewalt, als die Seele 
und das Herz des Papstthums anbetrifft, so ist uns gleichfalls wohl 
wissend, wie die römischen Bischöfe nicht uno saltu, mit einem Sprunge, 
wie der Bauer in die Stiefel, sondern per gradus, gleichsam staffel- und 
stufenweise auf den päpstlichen Stuhl gestiegen. Die ersten Bischöfe zu 
Rom hielten sich anfangs in ihren Terminis (Grenzen) wie andere 
Bischöfe, nahmen sich in weltlichen Händeln nichts heraus, sondern 
warteten ihres Amts und dankten Gott, wenn sie dabei Ruhe haben 
konnten. 

Allein in folgenden Zeiten haben sie von ihrer vorigen Frömmigkeit 
allmählich nachgelassen und sind aus ihren Schranken gewichen. Davon 
nur das eine und andere beizubringen, ist nicht unbekannt, wie etwa um's 
Jahr Christi 191 Victor, der röm. Bischof, angefangen hat, ein Praerogativ 
(Vorrecht) vor andern zu suchen und sich unterstanden, die, so das 
<Seite 58> Osterfest nicht mit ihm halten wollten, in Bann zu thun, dem 
aber Irenäus widersprochen, also, daß er zu den rechten Schwingfedern 
noch nicht hat kommen können, und das war also aetas primatus 
affectati, das angemaßte Papstthum. 

Im fünften Jahrhundert griffen die römischen Bischöfe schon weiter, 
begannen alle Kirchenhändel nach Rom zu ziehen, andere Bischöfe vor 
sich zu citiren, doch blieben sie gleichwohl dabei noch dem römischen 
Kaiser devot (Unterthan), wollten auch den Titel eines ökumenischen 
oder allgemeinen Bischofs (welchen nachmals die Päpste mit allem 
Willen annahmen) nicht haben, so daß Gregorius d. Gr. (in Epist. ad 



Eulog.) selbst denjenigen, welcher es thun würde, des Antichrists 
Vorläufer heißt; und das war aetas primatus inchoati, das angefangene 
Papstthum. 

Im siebenten Jahrhundert hat Bonifacius III. erstmals vom 
Kaisermörder Phocas die Hoheit erlangt, daß er als Episcopus 
Oecomenicus, ein allgemeiner Bischof, und die römische Kirche das 
Haupt aller Kirchen sein sollte, welches er, als ein erwünschtes Werkzeug 
des Satans, mit beiden Händen angenommen, und das war ætas 
primatus confirmati, das bestätigte Papstthum. 

Endlich im 9. Jahrhundert hat Gregorius VII. sonst Hildebrand 
(gewißlich ein rechter Höllenbrand) vollends sich de facto (thatsächlich) 
völliger Gewalt über Geistliche und Weltliche und alle Menschen auf 
Erden angemaßt und Heinrich IV. in den Bann gethan; da hat sich allem 
Ansehen nach angehoben aetas primatus consummati, das 
vollkommene Papstthum, wie es nachmals Luther angetroffen und 
offenbart hat, wie denn auch dieser Hildebrand schon lange vor Luthers 
<Seite 59> Zeiten für den lebendigen Antichrist ist gehalten und 
ausgerufen worden.*)  
———— 

*) Aventinus l. V. Annal. p. 455. Plerosque tum ipsum dixisse Anti- Christum in 
templo Dei sedentem. Et p. 470. Plerosque bonos apertos, justos, ingenuos, simplices, tum 
imperium antichristi coepisse professos. Conf. Hoë Præf. in c. 17. Aopc. Heilbrunner. 
Art. 14. c. 4. p. 378. Dounamus de Papa Antichr. p. 137. s. et alii. 
 
Sonst pflegt man des Papsts Wachsthum nach dem unterschiedlichen 
Alter des Menschen vorzustellen, also, daß man denselben an dem Victor 
als ein Kind oder doch Embryonem (Kind im Mutterleibe), bei dem 
Bonifacius III. als einen adolescentem oder Knaben, bei dem Leo III. als 
einen Jüngling oder Junggesellen, bei dem Gregor VII. als einen Mann, 
und beim Leo X. als einen Greis oder Alten erstmals zu sehen gehabt. 
Mehr hiervon kann beim D. Nic. Hunnius de Apostasia Rom. Eccl. § 33. 
ad 238. Keßler im Papstthum, p. 57 s. Dannhauer Antichristosoph. p. 
947 s. u. P. 1. Hodom. 626. sc. Scherzer in System. 1. 28. p. 849. und 
andern nachgelesen werden. 

Ja es können solches die Papisten allerdings selbst nicht in Abrede 
stellen, und geht diesfalls (was das Wachsthum der päpstlichen Gewalt 
betrifft) ziemlich weit heraus P. Valerianus Magnus (in Judic. de Cathol. 
Regul. Credendi, 1. 4. c. 2. p. 81.), wenn er spricht: Nachdem die 
Apostel von hinnen geschieden, hat der Bischof zu Rom angefangen groß 



zu werden, aus dem Fundament (Grunde), welches aber noch bis dato 
unerwiesen, weil er im römischen Bisthum dem Apostel Petro 
nachgefolgt, welchem der Herr Jesus etwas vor den andern Aposteln 
gegeben zu haben schien. Dieser Vorzug des römischen Bischofs, je 
weiter man von der Apostel Zeiten hinaus gekommen, (NB.) je mehr ist er 
in <Seite 60> der Welt offenbart worden: theils, weil die Kirche nach 
überstandenen Verfolgungen desto mehr zu ihrer Freiheit gelangt, theils 
weil sich je mehr solche Fälle zugetragen, da er (NB.) der Autorität und 
Botmäßigkeit über andere Bischöfe für sich hat gebrauchen können. Es 
hat aber an denen nicht gemangelt, welche, so bald sich solches 
Beginnen des Papstes hervor gethan, (NB.) sich dessen entladen wollten. 
Alsbald man nach gestillten Verfolgungen angefangen, 
General-Religions-Versammlungen zu halten, ist unter den Bischöfen 
eine Ordnung gemacht worden, damit die große Menge derselben in eine 
Einigkeit gebracht würde. Vielen Bischöfen ist einer vorgesetzt und 
Oberster oder Erzbischof genannt worden. Deren sind wieder 
unterschiedene einem Patriarchen untergeben gewesen. Deren älteste 
Sitze waren Rom, Antiochien und Alexandrien. Jerusalem und 
Constantinopel sind hernach dazu gekommen. Unterdessen war der 
römische Bischof (NB.) nicht damit zufrieden, daß er die obere Stelle 
behalten, sondern hat allezeit vorgegeben, (NB. jurene an injuria? mit 
Recht oder Unrecht?) ihm gebühre als Christi Statthalter eine allgemeine 
Botmäßigkeit über die ganze Kirche, die sei zuerst S. Petro, hernach 
dessen Stuhlfolger überlassen worden, in welcher Würde er keinen 
Gleichen hätte. Ein großer Theil der Christen hat sich solcher 
Botmäßigkeit der römischen Päpste untergeben. (NB.) Die meisten haben 
widersprochen, deren doch etliche auch in der Gemeinschaft des 
Glaubens mit ihm verblieben, auch ihn für den ersten Patriarchen und 
Obersten unter den Bischöfen gehalten, dieses allein widersprechend, 
daß er allein Christi Statthalter sein sollte, daß sie daher auch nicht für 
Ketzer, sondern für Sonderlinge gehalten worden, weil sie ohne <Seite 
61> Verletzung des Glaubens sich allein und ihre Kirche derselben 
sichtbarlichem Haupte entzogen. Soweit P. Valerian, in dessen Discurs 
(Abhandlung) zwar unterschiedliches zu erinnern wäre, doch sieht man 
gleichwohl so viel, wie auch verständige Papisten wohl wissen, daß es 
mit dem Papst nicht allezeit so, wie zu Luthers Zeiten, gestanden, 
sondern daß er allmählich gewachsen und weiter um sich gegriffen habe. 

Einwürfe wider diese Antwort. 
Was streuet nun aber hingegen P. Engel ein, das der Rede werth 

wäre? 
Viererlei, welches alles wir nacheinander ansehen und ihm alle 



Schlupflöcher verrennen wollen. 
Erster Einwurf. 

Erstlich fragt er p. 1: Ob denn alle Leute in der ganzen Welt blind, 
taub und stumm gewesen, daß niemand den einreißenden Papst gemerkt 
und ihm widerstanden? 

Die Verslein, welcher er sich bedient, lauten hiervon also: 
Kein Ketzer kam je so behend, 
Man wußt sein'n Ursprung, Ort und End,  
Wer's mit mit ihm hielt, wer mit ihm wär,  
Und geg'n ihn schützt der Kirchen Lehr; 
Wie hat's denn doch der Papst gemacht,  
Daß niemand auf sein'n Irrthum acht't?  
Woher hat er so große Kraft,  
Daß er das göttlich Wort abschafft, 



<Seite 62>  
 
Und sich in aller weilen Welt  
Kein einzig Mensch dawider stellt? 2c.  
Hab'n denn die Wächter all geschwiegen,  
Und sich auch la'n vom Papst betrügen?  
Oder waren sie alle blind, taub, stumm,  
Daß keiner wehrt des Papsts Irrthum? 
 

Antwort. 
Ebenso hätten auch die Juden wider Christum schließen können: Du 

sagst, wir seien von Abrahams Glauben abgefallen; allein wann ist's denn 
geschehen? und waren keine rechtschaffenen Wächter da, die es 
wahrnahmen? waren sie denn alle stumm und blind? Was nun nach der 
Papisten Gutachten Christus selbst hierbei hätte antworten können, 
dasselbe belieben sie auch von uns zur Antwort anzunehmen. 

Kürzlich: Anfangs hat man freilich das Mysterium iniquitatis 
(Geheimniß der Bosheit) nicht gemerkt, der Antichrist ist heimlich und 
allmählich geschlichen gekommen (2. Thess. 2, 3.), nachher hat man ihn 
zwar gemerkt, man hat ihm auch (wie Facius im Catalogus Testium 
veritatis, Gerhardus in Confess. Cathol. und andere erweisen), 
genugsam widersprochen *), allein es hat nichts mehr geholfen.  
———— 

*) E millibus adducemus unum Philippum Pulchrum Galliae Regem Bonifacio 
VIII. scribenti: Scire te volumus, quod in spiritualibus et temporalibus nobis subes etc. Ita 
rescribentem: Philippus Dei gratia Francorum Rex Bonifacio se gerenti pro summo 
Pontifice, salutem modicam sive nullam. Sciat tua maxima fatuitas, in temporalibus nos 
alicui non subesse, Ecclesiarum et praebendarum collationem ad nos jure regio pertinere 
etc. Secus autem credentes fatuos et dementes reputamus. Datum etc. Daß war derb 
genug! 
 
Es folgt <Seite 63> aber indessen nicht: man hat den Papst nicht bald 
gemerkt, man hat ihm nachmals, da man ihn gemerkt, nicht mehr steuern 
können; mithin so ist er gar nicht gekommen. Ebenso wollte ich 
schließen: Nero sei kein Tyrann gewesen. Denn sollte keiner zu Rom ihn 
gemerkt? und sollten sie ihm hernach, da sie ihn gemerkt, nicht Einhalt, 
gethan haben? Ja ebenso läßt sich's schließen: ich habe meine Krankheit 
anfangs nicht gemerkt, nun ich sie merke, kann ich nimmer steuern; 
mithin bin ich gar nicht krank. Ich habe das Feuer in meinem Hause gar 
nicht gemerkt, nun ich's merke, kann ich's nimmer löschen; mithin brennt 
mein Haus nicht, und so weiter. 

Wie es aber gekommen sei, daß dem Papste, nachdem er 



überhand genommen und man ihn gemerkt, keiner mehr habe steuern 
können, solches hat Luther wohl angemerkt, wenn er (L. 1. Jen. Germ. f. 
289) geschrieben: Die Romanisten haben drei Mauern mit großer 
Behendigkeit um sich gezogen, damit sie sich bisher beschützt, daß sie 
niemand hat mögen reformiren, dadurch die ganze Christenheit greulich 
gefallen ist. Zum ersten, wenn man hat auf sie gedrungen mit weltlicher 
Gewalt, haben sie gesetzt und gesagt, weltliche Gewalt habe nicht Recht 
über sie, sondern wiederum die geistliche sei über die weltliche. Zum 
andern, hat man sie mit der heiligen Schrift wollen strafen, setzten sie 
dagegen, es gebühre die Schrift niemand auszulegen, denn dem Papst. 
Zum dritten, dräuete man ihnen mit einem Concil, so erdichteten sie, es 
möge niemand ein Concil berufen, denn der Papst. Also haben sie die 
drei Ruthen uns heimlich gestohlen, daß sie mögen ungestraft sein, und 
sich in sichere Befestigung dieser drei <Seite 64> Mauern gesetzt, alle 
Büberei und Bosheit zu treiben, 2c. Man hat auch endlich, da man 
überhand genommen, die armen und meistens einfältigen Leute 
übertäubt und ihnen caecam obedientiam, blinden und stummen 
Gehorsam eingepredigt, sie müßten alles glauben, was man ihnen sage, 
und bei Leibe nicht fragen, warum? ob's recht oder unrecht sei? *)  
———— 

*) Bellarminus l. 4. de R. P. c. 5. Ut Papa jubebat aliquid quod non est bonum, vel 
quod est inutile, non est absurdum dicere, posse fleri, quanquam non est subditorum de 
hac re judicare, sed simpliciter obedire. Fides Catholica docet omnem virtutem esse 
bonam, omne vitium esse malum; si autem Papa erraret, prcecipiendo vitia vel 
prohibendo virtutes, teneretur Ecclesia credere, vitia esse bona et virtutes malas, nisi 
vellet contra concientiam peccare, (sc. juxta monita Apostolica 2. Thess. 5, 21; 1. Joh. 4. 
1.) Similiter Greg. de Valentia Tom. 8. disp. 1, 9. 2. p. 5. Tenetur unusquisque credere id, 
cujus contrarium est re ipsa verum, si synodus statuerit, esse de fide. Imo Angelus de 
Clavasio ita delirantibus coelum polliceri audet: Ego, ait, credo veram opinionem 8. 
Thomae; imo plus dico, quod aliquando talis error possit esse meritorius; ut puta aliquis 
audit aliquem praedicatorem famosum vel Episcopum praedicasse aliquem errorem et 
simplex credit animo obediendi fidei, paratus tamen corrigi. Nam ex intentione opera 
judicantur. Alipuando illud est cum peccato veniali: Ut puta vetula credit Trinitatem esse 
unam foeminam (o pecus Arcadicum!) et quia credit Ecclesiam sic tenere, sic credit. Et 
tamen non est haeretica, quia conditionaliter credit etc. Sane, nisi me omnia fallunt, hic 
Angelus cum nostro ad eundem spectat ordinem. 
 
Sondern wenn der Papst ihnen gleich Laster befehle, müssen sie es für 
Tugenden annehmen; ja wenn er sie gleich zur **) Höllen führe, müssen 
sie folgen und nicht fragen: was machst du? Gott Lob, daß uns die Augen 
endlich geöffnet, und wir dieser Seelentyrannei uns entrissen haben, wer 
noch <Seite 65> weiter darunter bleiben und es noch nicht merken will, 
wer kann dem helfen? 



———— 
**) D. 40. c. Si Papa. Si Papa suæ et fraternae salutis negligens deprehenditur 

inutilis et remissus in operibus suis, et insuper a bono taciturnus, quod magis officit sibi 
et omnibus; nihilominus innumerabiles populos catervatim secum ducit primo mancipio 
gehennae, cum ipso plagis multis in aeternum vapulaturus. Hujus culpas istic redarguere 
praesumit mortalium nullus: quia cunctos ipse judicaturus, a nemine est judicandus. 
 

Anderer Einwurf. 
Zum andern wendet er ein, solchergestalt würde folgen, die 

römische Kirche wäre von den Pforten der Hölle überwältigt, welches 
doch gleichwohl wider Christi Verheißung sei (Matt. 16). Seine Verse 
lauten davon p. 3 also: 

Christus bei seiner Kirche stets hält  
All' Tag' bis an das End' der Welt,  
Mit Lehrern thut er sie versehn,  
Bis wir ihm dort entgegen gehn.  
Warum hat er denn nicht gewehrt,  
Daß sie der Papst nicht hätt' verkehrt?  
Der heilig' Geist sie stets regiert,  
Lehrt und in alle Wahrheit führt.  
Er weicht nicht von ihr's Samens Mund  
Von Christi Zeit an bis jetzund,  
Bleibt auch bei ihr in Ewigkeit,  
Wie hat sie denn der Papst verleit't?  
Sie ist das Haus auf'n Fels gesetzt,  
Kein Wind noch Wetter sie verletzt. 
Ihr schad't kein' Tück' noch arge List,  
Weil sie ein' Säul' der Wahrheit ist.  
Ihr obsiegt nicht der Hölle Pfort',  
Wie ward sie denn vom Papst zerstört? 

Antwort. 
Alle diese und dergleichen Verheißungen Christi gehn auf keine 

Particularkirche an diesem oder jenem Orte, er <Seite 66> heiße Rom 
oder Constantinopel, sondern auf die allgemeine Kirche oder die ganze 
Christenheit in der ganzen Welt, in welcher Gott schon die Seinen kennt 
(2 Tim. 2, 19), ob sie gleich nicht mehr an diesem oder jenem Orte 
Hausen können. Das ist unmöglich, daß die allgemeine christliche Kirche 
sollte gänzlich nach allen ihren Gliedern ausgetilgt werden, allein es ist 
wohl möglich, daß diese und jene Particularkirche abfalle, und Christus 
mit seinem Evangelio von ihr an einen andern Ort wandere und also den 
Leuchter von seiner Stelle rücke. Bei den Corinthern, Ephesern, 
Colossern 2c. waren ebensowohl Christi Kirchen als bei den Römern, wie 



Pauli Episteln ausweisen, doch sind sie gefallen; ja zu Jerusalem und 
Antiochia (allwo die Jünger zum ersten Christen genannt worden, Apg. 
11, 26) waren noch eher christliche Kirchen als zu Rom, und doch sind 
sie gefallen. Es sind aber deswegen ohne sie anderswo Christen in der 
Welt geblieben. Also ist auch deswegen die ganze Christenheit auf Erden 
nicht untergegangen oder von den höllischen Pforten überwältigt worden, 
obgleich der römische Papst zum Wolfe geworden und zu Rom viel 
verzehrt hat. Er konnte darum seine Klauen nicht allenthalben 
anschlagen, sondern mußte anderswo Leute leiden, die ihm weidlich die 
Wahrheit sagten. Denn so antworteten z. B. Papst Johann XXII. die 
Griechen, welche er auch verführen und unter sein Joch bringen wollte: 
Deine große Gewalt über deine Unterthanen glauben wir festiglich; 
deinen übermäßigen Stolz können wir nicht vertragen; deinen Geiz 
können wir nicht sättigen. Der Teufel hole dich, Papst, Gott aber sei mit 
uns! (Joh. de Mandavilla Anglus.)  
<Seite 67>  

Dritter Einwurf. 
Drittens schützt er vor, wenn das Papstthum nicht recht und nicht 

von Gott wäre, so würde es so lange nicht gestanden, sondern längst 
untergegangen sein. (Apg. 4, 38.) 

Davon poetisirt er, wiewohl aus eines Andern Munde, p. 4 also: 
Was Gott nicht dient, muß untergehn,  
Der Menschen Rath kann nicht bestehn; 
Was aber von Gott selbst kommt her,  
Das dämpft und trennt man nimmermehr.  
Ist nun das Papstthum Menschen-Tand,  
Wie kommt's, daß es nicht lang verschwand?  
Unmöglich wär', daß es noch stünd', 
Wenn's Christus selbst nicht hätt' gegründ't etc. 

Antwort. 
Eben also könnten die Türken für ihren Muhamed (den weltlichen 

Antichrist) auch schließen: Wenn der Alcoran und die türkische Religion 
nicht recht und nicht von Gott wäre, sie wäre längst untergegangen, nun 
aber hat sie schier in die elfhundert Jahr, und also wohl so lange, ja 
länger als das recht bestätigte Papstthum gestanden, und ist darum hoch 
nicht recht. *)  
———— 

*) Agnoscit id ipse Sfort. Palavicinus Hist. Cone. Trid. I. 1. c. 27. § 8. namque cum 
retulisset Lutherum pro se allegasse illud dictum Gamalielis: Si est ex hominibus 
consilium hoc, opus dissolvetur: sin ex Deo est, non poteris dissolvere illud: statim 
subdit: Qua nempe ratione conficeretur, Mahometis etiam superstitionem, atque idolorum 
cultum esse a Deo, cum per tot secula nondum dissolvi potuerint. Nonne vero idem P. 



Angelo nunc reponere licebit? 
 
Die Juden hatten nicht allein wider die <Seite 68> Apostel gleicherweise 
folgern können und mit viel besserm Fug auf die unverrückte Succession 
(Amtsreihe) ihrer Hohenpriester pochen als die Papisten auf ihre Päpste, 
bei welchen es trefflich Lücken und Unrichtigkeiten giebt (Conf. C. Nic. 
Hunnius in pelle ovina papatui detracta a § 599. ad 863). Ja, das 
Judenthum ist bis auf diese Stunde noch nicht gänzlich untergegangen 
und also weit älter als das Papstthum, ist's denn darum recht? Kurz, was 
nicht aus Gott ist, das muß endlich allerdings untergehen, obgleich nicht 
eben heute, obgleich nicht Heuer, doch endlich und mit der Zeit. Und 
eben das Papstthum hat deswegen, da es am allerhöchsten gestiegen 
war, schändlich zu fallen anfangen müssen. 

Ja, sprichst du, wie ist denn der Papst gefallen, er sitzt ja in allen 
Stücken noch steif und fest zu Rom? Antwort: Ja, ist gleich der Papst 
ratione existentiæ (was sein Dasein anbelangt) noch nicht aus der Welt 
gefallen (das bleibt verspart bis zur Zukunft Jesu Christi, 2. Thess. 2, 8), 
so ist er doch, was seine Existimation, Autorität und Ansehen betrifft (das 
ist eben des Papstthums Herz) aus den Herzen der Menschen ziemlich 
gefallen. Er ist nicht mehr in dem Ansehen und den Ehren, darin er 
gewesen ist. Wenn ich spreche, dieser oder jener große Minister ist 
gefallen, so ist's ja nicht eben nöthig, daß er den Hals breche; genug, daß 
man ihn nicht mehr dafür erkennt, der er vordem gewesen. Die meisten 
Königreiche und Länder, die ihm vordem die größte Ehre erwiesen und 
die besten Intraden (Einkünfte) gebracht, als Deutschland, England, 
Holland, Dänemark, Schweden, Ungarn und Preußen etc., halten nichts 
<Seite 69> mehr von ihm, und obgleich noch etliche ihm anhangen, so 
ist's doch (wenn man die Wahrheit sagen soll) nur ein Spiegelfechten, es 
ist ratio status (geschieht aus Staatsklugheit) und es geht dießfalls mit 
manchen Potentaten, wie mit den großen Kindern, die den Ruprecht oder 
Popanz zwar wohl kennen, aber um gewisser Ursachen willen nicht 
nennen wollen. Des Papst Autorität ist nunmehr nur precaria, erzwungen 
und erbettelt, es läßt sich keiner mehr von ihm absetzen, viel weniger mit 
Füßen treten oder mit Ruthen züchtigen, sie achten seinen Bann so viel, 
als fulgur ex pelvi (Colophoniumsblitze), seine Bullen für Wasserblasen, 
weswegen er denn auch heutiges Tages nicht so fertig damit ist, als 
vordem. Und obgleich ja zu Zeiten hohe Häupter wieder zu ihm treten, so 
geschieht's doch nur entweder aus Mangel des rechten Berichts auf 
etliche sophistische (verfängliche) Fragen oder jesuitische Fallstricke, 
oder aus menschlichem Absehen, oder weil jetzt der Papst den 
Fuchsbalg wieder angezogen und sie etwas höflicher wieder tractirt 



(behandelt); wenn er wieder mit ihnen umgehen wollte wie vordem, 
würden sie auch wohl bald wieder zu uns kommen. 

Dieses hat nun gleichwohl der Papst dem Engel, welcher durch den 
Himmel geflogen und mit großer Stimme gerufen: Fürchtet Gott und gebt 
ihm die Ehre etc. zuzuschreiben, dessen Nachfolger mit Bestande der 
Wahrheit sagen können: Sie ist gefallen, Babylon, die große Stadt (Apoc. 
16, 8). Im übrigen gedulde man sich bis der Herr kommt, da wird man 
erfahren, ob das, was nicht aus Gott ist, ewig bestehen könne. (Apoc. 18, 
10.) 
 <Seite 70>  

Vierter Einwurf. 
Viertens führt der Autor (Verfasser) p. 5. 8 unterschiedliche 

Zeugnisse aus Luther an, und daß derselbe selbst sonderlich (Tom. 4. 
Jen. Germ. f. 409) gestanden, im Papstthum sei alles Gut und der Kern 
der Christenheit geblieben. 

Antwort. 
Luther hat an den angezogenen und andern dergleichen Stellen 

nichts anderes sagen wollen, als was sonst Paulus spricht: der Herr 
kenne die Seinen, nämlich auch mitten unter dem bösen Haufen. Im 
Papstthum ist allerdings viel Gutes geblieben, als die Schrift, Taufe, 
Abendmahl und dergleichen, daraus folgt aber nicht, daß auch das 
Papstthum an und für sich gut sei. Wenn ich spreche, in diesem 
Misthaufen (man verzeihe den Ausdruck) liegen die alleredelsten 
orientalischen Perlen und Kleinodien, so halte ich deswegen den Koth 
selbst nicht für Kleinod. Also hat Luther wahrlich des Papsts Tand nicht 
für Kleinod gehalten, obgleich unter solchem Koth noch gute Kleinodien 
verborgen gewesen, welche er suo nitori restituirt (in ihrem Glanze 
wiederhergestellt), wieder gesammelt (ceu e stercore Enniano 
margaritas, wie die Perlen aus den mistigen Versen des Ennius) und 
gesäubert hat. Man muß demnach das Papstthum, d. i. die 
Verfälschungen der Lehre, Aberglauben und Menschentand, darauf das 
Papstthum besteht, unterscheiden von dem, was unter dem Papstthum 
noch Gutes geblieben ist. 

Weil aber Luther am erwähnten Orte sich selbst zur <Seite 71> 
Genüge erklärt und P. Engel refutirt (widerlegt) hat, ehe derselbe geboren 
worden, so wird der Leser keinen Verdruß empfinden, daß ich seine 
eignen Worte hierher setze: Ich höre und sehe, spricht er, daß das 
Wiedertaufen von etlichen vorgenommen wird aus dem Grunde, dem 
Papst Verdruß zu machen, als die nichts wollen vom Antichrist haben etc. 
Fürwahr, das ist ein loser Grund, daraus sie nichts Gutes bauen werden, 



mit der Weise müßten sie auch leugnen die ganze heilige Schrift und das 
Predigtamt, denn wir haben freilich alles vom Papst und müßten auch 
eine neue heilige Schrift machen. Also müßten wir auch das alte 
Testament fahren lassen, auf daß wir ja nichts von den ungläubigen 
Juden hätten etc. Narrenwerk ist das alles. Christus fand auch im 
jüdischen Volk der Pharisäer und Schriftgelehrten Mißbräuche, aber er 
verwarf darum nicht alles, was sie hatten und lehrten (Matt. 23). (Darauf 
folgen nun die von P. Engel angefochtenen Worte, damit er etwas Großes 
zu erjagen gedenkt.) Wir bekennen aber, daß unter dem Papstthum viel 
christliches Gute, ja alles christliche Gut sei, und auch von da auf uns 
gekommen sei (was ist's denn? Ablaß, Meßopfer, Mönchsorden, 
Wallfahrten etc.? ach nein! höre nur weiter zu), nämlich wir bekennen, 
daß im Papstthum die rechte heilige Schrift sei, rechte Taufe, rechtes 
Sacrament des Altars, rechte Schlüssel zur Vergebung der Sünden, 
rechtes Predigtamt, rechter Katechismus, als zehn Gebote, die Artikel des 
Glaubens, das Vaterunser. Gleichwie er auch wiederum bekennt (wiewohl 
er uns verdammt als Ketzer), daß bei uns und bei allen Ketzern sei die 
heilige Schrift, Taufe, Schlüssel, Katechismus etc. O wie heuchelst du 
hier! Wie heuchle ich <Seite 72> denn? Ich sage (NB.) was der Papst mit 
uns gemein hat, so heuchelt er uns und den Ketzern wiederum ja so sehr 
und sagt, was wir mit ihm gemein haben. Ich sage, daß unter dem Papst 
die rechte Christenheit ist, ja der rechte Ausbund der Christenheit und viel 
fromme und große Heiligen. Soll ich aufhören zu heucheln? (Hier folgt 
nun seine Erklärung, die Engel auch hätte hinzu thun sollen.) Höre du 
selber, was S. Paulus sagt (2. Thess. 2). Der Antichrist wird im Tempel 
Gottes sitzen. Ist denn der Papst, wie ich nicht anders glaube (Aurige 
aures, P. Angele, spitze die Ohren, Pater Engel!), der rechte Antichrist, 
soll er nicht sitzen und regieren in des Teufels Stall, sondern in Gottes 
Tempel. Nein, er wird nicht sitzen bei eitel Teufeln und Ungläubigen, oder 
da kein Christus oder Christenheit ist, denn er soll ein Widerchrist sein, 
darum muß er unter den Christen sein. Und weil er daselbst sitzen und 
regieren soll, so muß er Christen unter sich haben. Es heißt ja Gottes 
Tempel nicht Steinhaufe, sondern die heilige Christenheit (1. Cor. 3), darin 
er regieren soll. Ist denn nun unter dem Papst die Christenheit, so muß 
sie wahrlich Christi Leib und Glied sein; ist sie sein Leib, so hat sie 
rechten Geist, Evangelium, Glauben, Taufe, Sacrament, Schlüssel, 
Predigtamt, Gebet, heilige Schrift und alles, was die Christenheit haben 
soll. Sind wir doch auch noch alle unter dem Papstthum und haben 
solche Christengüter davon, denn er verfolgt uns, verflucht uns, verbannt 
uns, verjagt uns, verbrennt uns, erwürgt uns und gehet mit uns armen 
Christen um, wie ein rechter Antichrist mit der Christenheit umgehen soll. 



Nun müssen fürwahr solche Christen recht getauft und rechtschaffene 
Glieder Christi <Seite 73> sein, sie könnten sonst solchen Sieg wider den 
Antichrist durch den Tod nicht erhalten. Wir schwärmen nicht so, wie die 
Rottengeister, daß wir alles verwerfen, was der Papst unter sich hat, denn 
so würden wir auch die Christenheit, den Tempel Gottes, verwerfen, mit 
allem, das sie von Christo hat. Sondern das fechten wir an und verwerfen 
(P. Angele, Sensibus hæc imis, res est non parva, repone! Pater Engel, 
das nimm recht tief zu Herzen, das ist ein wichtig Stück!), daß der Papst 
nicht bleiben will bei solchen Gütern der Christenheit, die er von den 
Aposteln geerbt, sondern thut seinen Teufelszusatz dabei und darüber 
und braucht solcher Güter nicht zur Besserung des Tempels Gottes, 
sondern zur Zerstörung, daß man sein Gebot und Ordnung höher hält, 
denn Christi Ordnung. Wiewohl in solcher Zerstörung Christus dennoch 
seine Christenheit erhält, gleichwie er Lot zu Sodom erhielt (2. Petr. 2), 
daß also beides bleibe, der Antichrist sitze im Tempel Gottes durch des 
Teufels Wirkung, und doch gleichwohl der Tempel Gottes sei und bleibe 
Gottes Tempel, durch Christum erhalten. Bis dahin Luther, mit dessen 
klaren und deutlichen Worten, darin er dem P. Engel völlige Satisfaction 
(Genugthuung) auf seinen nichtigen Einwurf gethan, wir die erste Frage 
schließen. 
 <Seite 74>  

Das andere Capitel. 
Von der andern Frage. 

Ob die sogenannten Evangelischen katholisch zu nennen 
find,​

und wer vor Luther ihres Glaubens gewesen? 

Antwort. 

Diese Frage begreift abermals zwei Fragen oder Punkte in sich. 1. 
Ob die heutigen Evangelischen mit Fug und Recht können katholisch 
genannt werden? 

Davon reimt der Autor (Verfasser) p. 9: 
Ihr Prädicanten rühmt euch sehr,  
Als wenn eu'r Lehr' katholisch wär; 

Dies aber heißt katholisch sein,​
​ Das jede Zeit und Ort bleibt ein'.​
Was nicht durchdrang all' Zeit und Land,​
Das war katholisch nie erkannt. 



Dabei vor allen Dingen ein Schluß muß gemacht werden, was denn 
katholisch eigentlich sei und heiße? *) 
———— 

*) Conf. Heilbrunner. Unkathol. Papst. p. 481. Dannhauerus Theol. Consc. T. 1. P. 2. 
p. 566. et Hodom. Pap. 1. p. 423. s. Hülsemannus Brev. e. 7. § 23. Tenzel in der Rettung 
wider Frommen, p. 1149. Gerhardus de Ecclesia § 149. s. B. D. Scherzer. Disp. de 
Catholico. 



 <Seite 75>  
Katholisch heißt so viel als allgemein. Verstehen nun die Papisten 

unter der katholischen oder allgemeinen Religion dieselbe, welche von 
der Apostel Zeit her immerzu und an allen Orten in der Welt im Schwange 
oder doch bekannt gewesen (dahin der Autor [Verfasser] zu zielen 
scheint), so ist ihre Religion mit Nichten katholisch zu nennen, denn sie 
ist weder zu allen Zeiten noch bei allen Leuten bekannt gewesen. Nicht 
zu allen Zeiten, denn zum Exempel, vom Verbot der heiligen Schrift und 
beiderlei Gestalt im Abendmahl, welches unter andern ein Stück der 
päpstischen Religion und Lehre ist, hat man in tausend und mehr Jahren 
nach der Apostel Zeiten nichts gewußt; auch nicht bei allen Leuten, denn 
P. Engel wird zum wenigsten so gütig sein und bekennen, daß zum 
Exempel die Spanier in der neuen Welt (so er auch für ein Land wird 
passiren lassen) keine Papisten und Glaubens-Genossen angetroffen 
haben. Soll's nun nach den Reimen gehn: 

Was nicht durchdrang all' Zeit und Land,  
Das war katholisch nie erkannt, 

so muß gewiß auch die päpstische Religion unkatholisch sein. 
Oder aber verstehen sie unter der katholischen Religion dieselbe, 

welche nach der Apostel Zeiten allezeit den größten Anhang und den 
meisten Beifall gehabt hat, so kann ihre Religion abermals nicht 
katholisch heißen, denn es haben vordem auch wohl die Arianer den 
meisten Anhang gehabt (also daß Kaiser Constantin zum römischen 
Bischof Liberius sagte: Was bist du doch für ein Stücklein von der Welt, 
der du es allein mit diesem Buben [Athanasius] hältst und willst die 
Einigkeit der ganzen Welt [so arianisch ist] trennen? Worauf Liberius 
<Seite 76> freudig geantwortet *):  
————— 

*) Ον διά τό είναι με μόνον, ο της πίστεως λόγος ελαττονται χλ. Conf. Theodoretus 
l. 2. Hist. c. 16. T. 2. p. 236. 
 
Ob ich schon allein bin, so wird doch darum der wahre Glaube nicht 
geringer; denn waren doch vordem auch nur ihrer drei, die sich [zu 
Daniels Zeiten] dem königlichen Edict [Gebot] widersetzten). Und 
heutiges Tages werden die Muhamedaner ihnen nichts nachgeben, 
sondern leichtlich noch einmal so viel aufbringen, die es mit Muhamed, 
als die es mit dem römischen Papst halten. 

Oder wollen sie unter der katholischen Religion dieselbe verstehen, 
welche denselben Glauben in sich hält, den die heiligen Apostel zu ihrer 
Zeit in der ganzen Welt ausgebreitet, und dem auch alle rechtschaffenen 
Christen in der ganzen Welt, sie mögen nun unter dem Himmel stecken, 
wo sie wollen, beipflichten; und obgleich einander unbekannt, doch unter 



ihrem Haupte Christo Jesu in einerlei Glauben und Sinn vereinigt sind, so 
haben mit nichten die Papisten, sondern wir Evangelischen die wahre 
apostolische katholische Religion, wie solches nach allen Punkten unsrer 
Religion von den Unsrigen zur Genüge dargethan und erwiesen ist. **)  
————— 

**) Conf. Chemnitius Exam. Concil. Trid. Heilbrunner, Unkatholisches Papstth. 
Hulsemannus contra Hagerum Disp. 6. p. 240. s. D. 17. p. 772. D. 19. p. 1027. 1089. 
etc. Warnungsschrift an die evang. Christen, daß man die päpstische Lehre meiden und 
bei der lutherischen standhaftig bleiben soll, T. 1. Consil. Theol. Witteb. p. 161. s. D. 
Müller. Vermahnung an die christliche Gemeine zu Hamburg wider Jansenium. 
 
Weil nun Bellarminus selbst zugiebt: wenn nur eine Provinz den wahren 
Glauben behielte, so könnte sie doch gut katholisch genannt werden, 
wenn nur klar erwiesen werde, daß es eben die sei, welche irgend zu 
einer Zeit katholisch gewesen sei; so müssen die Papisten wahrlich 
zufrieden sein und uns für gut katholisch passiren (gelten) lassen, wenn 
wir nur erweisen (welches aber längst geschehen), daß unser jetziger 
Glaube vordem, nämlich zur Apostel Zeit, katholisch gewesen sei. 
 
 <Seite 77>  

Daß nun aber der gemeine Mann bei uns nicht sich, sondern die 
Papisten katholisch heißt, kommt daher, weil sie das Wort nicht recht 
verstehen (wie es denn auch der tausendste bei den Papisten nicht 
gründlich versteht); es sind aber darum die Papisten so wenig katholisch, 
als ein Quacksalber deswegen ein Doktor ist, obgleich ihn die Bauern 
also heißen. Also nennt man gewisse Ketzer Catharos, die Reinen, 
Gnosticos, die Weisen, Angelicos, die Englischen etc. und hält sie 
dennoch nicht im geringsten dafür. 

Hierbei will zwar P. Engel mit andern seinesgleichen auf die stets 
währende Succession oder unverrückte Folge dringen, meint es sei 
nöthig, daß solcher Glaube von der Apostel Zeiten an bis heute an einem 
gewissen Orte continue (ununterbrochen) von einem Bischof auf den 
andern gebracht werde, wenn er p. 10 also reimt: 

David sagt ja, die Himmel klar 
Gottes Wort uns machen offenbar,  
Tag und auch Nacht es zeigen an,  
Wo bleibt denn eu'r Succession (ununterbrochene Folge)?  
Zeigt uns von einer Zeit zur andern,  
Wo doch eu'r Glaub' thäte wandern? 

Allein solche sichtbare Succession und Folge, wie sie die Papisten 
haben wollen (auf welche der 19. Psalm V. 1 fg. nicht paßt, als woselbst 



die Rede ist von Ausbreitung <Seite 78> des Evangeliums durch die 
heiligen Apostel, nicht an einem gewissen Orte, sondern hin und wieder 
in der ganzen Welt), ist nicht nöthig. Genug, daß der Glaube in den 
göttlichen Schriften und in etlicher Menschen Herzen allezeit bleibt. Die 
Juden haben sich auf diesen Fund nicht besonnen, sie hätten sonst zu 
Johannes dem Täufer, zu Christo und seinen Aposteln auch sagen 
können: Ihr beruft euch wohl auf Mosen und die Propheten, allein das ist 
nicht genug, ihr müßt uns nach der Propheten Zeiten Leute weisen, die in 
unverrückter Folge an einem gewissen Orte eure Lehre fortgepflanzt 
haben, sonst glauben wir euch nicht, wenngleich eure Lehre noch so gut 
mit der Propheten Schriften übereinstimmt. 

So ist's auch mit der unverrückten Succession und Folgte der 
römischen Bischöfe, davon die Papisten so ein grausames Rühmen 
machen, noch lange nicht so klar und richtig, wie sitz vorgeben. Wollen 
wir auf die Personen gehen, so hängt die Kette der Bischöfe zu Rom sehr 
übel aneinander. Es ist noch bis heute unerwiesen, daß Petrus der erste 
Bischof zu Rom gewesen; sie wissen auch bis heute noch nicht, wer Petri 
nächster Successor (Amtsnachfolger) gewesen, indem Barth. Caranza 
(in summa Concil. et Pontif. p. 12) sagt, er wolle in re tam perplexa (in 
solcher verworrenen Sache) dem Leser das judicium (Urtheil) 
anheimstellen, er möge davon halten, was er wolle. Wie viel sind nach 
der Zeit Vacanzen (Zeiten, da das Amt unbesetzt war) und Lücken, und 
öfters gar kein Papst in der Welt, öfters die Sache so zweifelhaft 
gewesen, daß man nicht gewußt, wer Papst, Koch oder Kellner zu Rom 
sei? Die päpstliche Residenz ist nicht immer zu Rom, sondern viele Jahre 
lang zu Avenion (Avignon) in Frankreich <Seite 79> gewesen, von dem 
Jahre 1305 bis 1377. Es sind zu Zeiten zwei, auch wohl drei Päpste auf 
einmal gewesen, deren jeder einen besondern Anhang gehabt und den 
andern in den Bann gethan hat; so zur Zeit des Friedrich Barbarossa 
Alexander III. und Victor um's Jahr Christi 1159. Desgleichen zur Zeit 
Heinrichs II. sind gewesen Benedict IX., Sylvester III., Gregor IV. drei 
schreckliche Unthiere oder Ungeheuer, wie sie Platina nennt, um's Jahr 
1015. Von Gregor XI. an, welcher den päpstlichen Stuhl wieder von 
Avenion (Avignon) nach Rom transferirte (zurückversetzte), hat die 
römische Kirche wieder zwei, zuletzt gar, wie der Cerberus, drei Häupter 
oder Päpste bekommen, vom Jahr Christi 1380 bis 1417, da im Concil zu 
Costnitz drei Päpste, Namens Benedict XIII., Gregor XII., Johannes 
XXIII., abgesetzt, und an ihre Statt Martin V. erwählt worden. Und noch 
heutiges Tages wissen die Päpstischen selbst nicht, wer unterdessen 
innerhalb 37 Jahren der rechte Papst gewesen sei? Daß auch eine Zeit 
lang ein Weib, und zwar eine Hure, zu Rom sei Papst oder vielmehr 



Päpstin gewesen, wollen die Papisten zwar nicht gerne Wort haben, wir 
wollten's ihnen auch nicht gerne aufbürden, allein es bezeugend so viel 
Historici (Geschichtschreiber), die entweder vor Luthers Zeiten gelebt 
oder doch nicht lutherisch gewesen; daß sie es nicht leugnen können. *)  
————— 

*) Conf. Gerhardus de Ecclesia 197. p. 382. s. et plura de hoc argumento dabunt 
præter ipsum Heilbrunn. Art. 13. c. 9. p. 503. s. Dannhauer. Hodom. P. 1. p. 445. N. 
Hunnius Apostas. Rom. Eccl. Gisb. Voeticus Disp. Sei. P. V. p. 445. s. et alii. 
 
Das lasse ich mir nun eine schöne unverrückte Folge und Succession der 
Bischöfe sein! 
 
 <Seite 80>  
 

Wollen wir aber auf die Lehre gehen, so sollen die Papisten noch die 
Stunde beweisen, da der erste vermeinte Papst Petrus mit dem Concil zu 
Trient gleichförmig gelehrt, oder daß eben dieselbe Lehre von seinen 
vermeinten, sonderlich nähern Nachfolgern fortgepflanzt sei, davon 
hernachmals ein mehreres. 

Das andere Stück der Frage ist: Ob denn erweislich, daß vor Luther 
Leute gelebt, die dasselbe geglaubt haben? 

Dabei macht der Autor (Verfasser) oder sein Vorgänger mit Reimen 
sich sehr lustig, und es scheint, als habe er dabei einen sonderlichen 
poetischen Raptum oder Furorem (dichterische Wuth und Begeisterung) 
bekommen, wie der Leser aus folgenden Versen (p. 9, 10) sehen wird: 

Wohlan, nennt ein'n, Gott geb, wer's sei,  
Papst, Bischof, Priester oder Lai,  
Der gelehrt und gläubt hab, wie ihr itzt,  
Wo hat er seinen Stuhl und Sitz?  
Wo war sein Kanzel und Regiment?  
Wo und wieviel sind Sacrament? 
Wo war'n sein Pfarrkind' und Kirchspiel? 
War'n ihrer wenig oder viel? 
Welch's Theil der Welt hatten sie ein?  
Wohntens' beim Jordan oder Rhein?  
In Ungarn, Polen, Reußen, Preußen,  
In Sachsen, Hessen, Thüring'n, Meißen, 
 In Bayern, Böhmen, Oesterreich,  
In Schottland, Engeland, Frankreich,  
In Lievland, Moskau, Tartarei,  
In Schweden, Schwaben, Schweiz, Türkei?   

 <Seite 81>  



In welcher Stadt, Mark, Dorf und Flecken  
That doch eu'r Evangelium stecken? 
Wo war eu'r Kirch, wo ist sie blieb'n? 
Wer hat ein'n Tit'l von ihr geschrieben? 
Wer bracht zu ihr erst Gottes Wort? 
Wo hat sie's weiter gepflanzet fort? 
Wie ward's von ihr so bald genommen? 
Durch wen ist's wieder zu euch kommen? 

Antwort. 
Diese Frage: ob vor Luther Lutheraner oder mit Luther gleich 

gesinnte oder glaubende Christen gewesen? ist so oft von den Unsrigen 
beantwortet worden, daß es uns fast verdrießen möchte, den Mund weiter 
davon aufzuthun. *)  
————— 

*) Conf. praeter alios Balduinus Disp. de vera Christi Ecclesia ante Tempora Luth. 
Meisnerus, Reineccins, Joh. Jac. Beck im Lutherthum vor Luther. Keslerus im Lutherthum, 
p. 258. s. Heilbrunner. Unkathol. Papstth. Art. 15. c. 7. p. 498. s. Religions-Scrupel der 
Universität Wittenberg zugesandt, Tom. I. Consil. Theol. Witteberg p. 194, etc. 
 
Weil aber doch gleichwohl dieser schlechte und geringe, in den Weg 
geworfene Wacke schon manchen zum schnöden Abfall gebracht und zur 
Hölle gestürzt hat, heißt es: Nunquam satis dicitur, quod nunquam 
satis discitur (Was niemals genug gelernt wird, kann auch niemals zu oft 
erinnert werden). 

Zu beklagen ist allerdings, daß dieser so schlechte Scrupel 
(Bedenken) dem sonst löblichen Markgrafen zu Baden, Herrn Jacob, den 
letzten Druck zum Abfall gegeben, wie in den unter seinem Namen 
ausgegebenen Ursachen zu sehen (p. 16.): Es ist zuletzt an ihn (D. 
Pappus im Colloquio <Seite 82> [Religionsgespräch]) die Aufforderung 
ergangen, daß er doch zum wenigsten in 1500 Jahren einen einzigen 
Menschen, so seine Religion der lutherischen gleichmäßig in Allem 
bekannt und geglaubt hätte, andeuten oder hiergegen gestehen wolle, 
daß seine Religion neu und in der Welt nach den Aposteln bis auf Luther 
unerhört und ungepredigt geblieben wäre, darauf man mit der Disputation 
(dem gelehrten Streit) fortschreiten wolle. Damit er uns gleichwohl lange 
aufgehalten, aber doch endlich um sich selbst aus dieser Sache zu 
ziehen, diesen Beschluß gemacht: dieweil er eine Person, so der 
augsburgischen Confession in 1500 Jahren durchaus gleich geglaubt 
habe, zu ernennen gedrungen würde, so wolle er im Namen Gottes 
hiermit den heiligen Augustin dafür benannt und angegeben haben; und 
daß er solches glücklich ausführen könne, begehre er drei oder vier 



Monat Bedenkzeit, unterdessen er nach Hause ziehen und solches zu 
Stande bringen wolle. Welche Zeit aber der Markgraf gleichwohl nicht 
erwartet, sondern noch vorher sich zu der päpstischen Religion bekannt 
hat. 

Noch mehr aber muß ich mich wundern über den bekannten 
Apostata (Abtrünnigen), Andr. Fromm (welcher, als ein alter Licentiatus 
Theologiae, billig eine bessere Wissenschaft hätte haben sollen), daß 
auch derselbe unter Anderm in seiner Wiederkehrung, (p. 407) mit 
solcher alten Leyer aufgezogen kommt: es sei unmöglich, nur einen 
einzigen Lehrer in all den 1500 Jahren zu nennen, der in allen nöthigen 
Lehrstücken mit Luther übereingestimmt hätte; wer nur einen Tag in den 
alten Scriptoribus Ecclesiasticis (Kirchenschriftstellern) lese, der sehe 
bald, daß der lutherische Glaube, so weit er lutherisch ist, darinnen nicht 
zu finden sei. Allein ich <Seite 83> für meine Person, zu welcher dieser 
tückische Mann früher in Wittenberg sonderliche Freundschaft gesucht, 
bin aus vielen Ursachen genugsam versichert, daß bei ihm nicht allein ein 
unbeständiges, leichtsinniges Gemüth (indem er ja bei allen Religionen, 
so im heiligen römischen Reich geduldet werden, sich durchgelogen, 
durchgeschworen, mit Meineiden nicht anders als die Kinder mit ihren 
Nüssen gespielt, und wenn er gewollt, Crocodils-Thränen hat vergießen 
können), sondern auch (wie sehr ihn Engel in seinem Verzeichniß 
herausstreicht) keine recht gründliche theologische Wissenschaft zu 
finden, welches ich nicht allein daraus schließen muß, daß er erst kurz 
vor seinem Abfall die hebräische Grammatik von mir, als damaligem 
Professor dieser Sprache, zu hören begehrt, damit er das Alte Testament 
besser verstehen könnte; sondern auch, daß er den Unterschied der 
evangelischen und päpstlichen Lehre erst aus der dürren Epitome 
Coturii und dergleichen Büchlein hat fassen müssen; sodaß zwar seine 
arme Seele von uns allen, allein die Meriten (Verdienste) seiner Person 
von keinem Verständigen so gar hoch beklagt werden. Ihr habt diesmal 
keinen Haupt-Fisch, sondern nur einen mäßigen Frosch gefangen! 

Aber zur Sache. Wenn gefragt wird: ob vor Luther Lutheraner 
gewesen? so versteht sich's anfangs auch bei den Allereinfältigsten bald, 
daß hier nicht die Rede von dem Namen sei, ob vor Luthers Geburt 
jemand den Namen lutherisch geführt habe? Es folgt aber daraus nicht, 
daß vor Luthers Geburt niemand das geglaubt habe, was er gelehrt; 
gleichwie es nicht folgt: zu Antiochia haben sich die Leute zuerst Christen 
genannt, mithin hat's vor der Zeit keiner mit <Seite 84> Christo gehalten. 
Nein, dem Glauben nach sind auch schon Abraham, Isaak und Jakob, ja 
Adam und Eva Christen gewesen, denn es ist in keinem andern Heil, ist 
auch kein ander Name den Menschen gegeben, darinnen wir sollen selig 



werden (Apg. 4, 12), und die Väter sowohl als wir (Apg. 15, 11). 
Redet man nun aber von der Lehre, so sage ich ungescheut, daß 

alle Rechtgläubigen vor Luther mit Luther im Grund der christlichen Lehre 
und in den zur Seligkeit nöthigen Glaubensstücken allerdings einig 
gewesen und auf denselben Glauben selig gestorben sind, dabei denn 
die aus solchen Grund zu Zeiten gebauten Stoppeln, Holz und Stroh, 
oder aus Unwissenheit mitgeglaubten, aber nicht wider das Gewissen 
vertheidigten Irrungen in der letzten Hitze verzehrt, und ihnen an der 
Seligkeit nicht hinderlich gewesen sind. 

Hiermit aber wollen nun die Papisten noch nicht zufrieden sein, 
sondern fordern kurzum, man solle ihnen Ort und Person nennen, wo 
man denn und welche Leute in 1500 Jahren vor Luther es in den zur 
Seligkeit nothwendigen Lehrpunkten mit ihm gehalten? Wenn wir das 
nicht thun, so soll und muß unsere Lehre neu und unrecht sein. 

Allein dieses ist in Wahrheit ein unnöthiges, unbilliges, 
unverschämtes und ihnen selbst höchst präjudicirliches (gefährliches) 
Ansinnen. Unnöthig ist's, denn der Herr kennet darum doch die Seinen, 
obgleich wir sie nicht nennen können. Im Himmel stehen ihre Namen 
angeschrieben, obgleich auf Erden kein Katalog (Verzeichniß) ihretwegen 
gehalten ist. Ist's denn nicht genug, wenn ich und du für unsere Person 
versichert sind, daß wir kein ander Evangelium glauben, als das, <Seite 
85> welches Christus uns in seinem Worte hat verkündigen lassen? Gott 
gebe, daß viele vor uns unsers Glaubens gewesen sind? Ein Jeder muß 
doch für sich selbst bedacht sein, dem lieben Gott Rechenschaft zu 
geben (Röm. 14, 12). Wir werden uns im übrigen im Himmel schon 
zusammen finden. 

Die Juden waren dießfalls gescheidter als die heutigen Papisten; sie 
begehrten nicht eben, Christus solle nach der Propheten Zeit Leute 
namenkundig machen, die eben das gelehrt, was er lehrte; und hätten 
sie's gleich begehrt, so würde Christus sie kurz abgewiesen haben, denn 
es war genug, daß ihnen gegenwärtig und augenscheinlich ihre falsche 
Lehre und eingeführten Mißbräuche aus Gottes Wort bewiesen wurden. 
Also ist's gleichfalls genug, daß wir den Papisten bisher zur Genüge 
dargethan haben, daß unsere Lehre, darin sie uns widersprechen, in 
Gottes Wort gegründet, hingegen ihre Irrthümer wider das göttliche 
geoffenbarte Wort sind, und versteht sich alsdann leichtlich, daß die, 
welche vor unserer Zeit selig geworden, es nothwendigerweise mit uns 
und der Schrift, und nicht mit den Papisten wider die Schrift müssen 
gehalten haben, man wollte denn sagen, sie seien auf einen Glauben, der 
wider Gottes Wort ist, selig geworden. Das hat aber besser als Engel 
verstanden ein berühmter Papist, Namens Valerianus Magnus *), welcher 
bekennt: Wenn auch der Teufel selbst wider die allgemeine Kirche einen 



einzigen Text oder Spruch aus der heiligen Schrift bringen sollte, dawider 
die <Seite 86> Kirche lehrte, so wolle er dem Teufel wider die Kirche 
glauben, er geschweige dem Luther, so übel beschrieen er auch sei. 
————— 

*) Verba ejus in Comm. de homine infami etc, p. 28. hæc sunt: Si diabolus afferret 
contra universam Ecclesiam unum textum sacrum, quem Ecclesia universa violaret, 
crederem Diabolo contra Ecclesiam, nedum Luthero, quantumcunque infami. 
 

Unbillig ist's, denn wir sollen ihnen entweder mündliche oder 
schriftliche Zeugen vorstellen. Mündliche Zeugen werden sie nimmermehr 
begehren, wir können ja die Leute, so lange todt sind, ihnen nicht 
vorstellen, daß sie ihres Glaubens Bekenntniß ablegen, und würden mich 
wahrlich dießfalls die Papisten mahnen, wie jener ungelehrte Richter, der 
zum Advokaten, welcher sich auf Bartholus und Baldus berufen hatte, 
sagte: Wohlan, sind's ehrliche Leute, so Laßt sie herein treten, wir wollen 
sie hören! Also würde es auch hier heißen: Wohlan, laßt Hieronymus, 
Ambrosius, Augustinus etc. herein treten, wir wollen sie hören. Ich meine 
aber, sie würden dennoch so wenig Gehör erlangen als Luther, denn es 
ist den Papisten nicht um die liebe Wahrheit, sondern um Erhaltung ihres 
Kirchen-Estats (Bestands) zu thun. Begehren sie aber schriftliche 
Zeugen, so ist's abermal eine unbillige Sache. Denn die rechtschaffenen 
Lehrer der ersten Kirche, ehe das Papstthum aufgekommen ist, haben 
entweder gar nichts geschrieben oder ihre rechten Schriften sind nicht auf 
unsere Zeiten gekommen, oder die noch geblieben sind, hat der Papst 
nach der Zeit verfälschen, verstümmeln und wegthun lassen, was ihm in 
seinen Kram nicht dient, wie solches unter Anderm in der 
Hauptvertheidigung des evangelischen Augapfels (c. 35) ihm sonnenklar 
dargethan und erwiesen ist (p. 347 fg.), wo auch unter Anderm (c. 36) 
unwidersprechlich entdeckt ist die Verfälschung des Nicenischen Concils, 
von drei Päpsten tückischer und unehrbarer Weise vorgenommen. So 
sind auch diejenigen, welche nach der Zeit, da das Papstthum <Seite 87> 
aufgekommen, dem Papste tapfer widersprochen, aus dem Wege 
geräumt, ihnen das Maul mit Erde und Dampf gestopft, ihre Schriften 
verbrannt und vertilgt, wie können wir sie denn ausweisen? Es ist ebenso, 
als wenn ein ungerechter Richter einer Partei, der er nicht gut ist, ihre 
Dokumente (Beweisschriften) vor den Augen zerrisse, ihre producirten 
(vorgeführten) Zeugen in einen finstern Kerker steckte und spräche 
nachmals: Nun weist wir Briefe und Urkunden! *) 
————— 

*) Plura dabit Keslerus im Papstthum, c. 3 qu. II. p. 542. 8. 
 

Allein das Auge der göttlichen Providenz (Vorsehung) hat dieses 



schon vorher gesehen und deswegen zu unserm Besten gewacht und 
verhütet, daß diese Harpyen gleichwohl ihre Klauen an die Schriften der 
heiligen Propheten und Apostel nicht setzen dürfen, so gute Gelegenheit 
sie auch dazu gehabt hätten; ja sie haben uns die Ruthe zu ihrem 
Rücken, das ist die heilige Schrift, selbst langen müssen, also, daß wir, 
Gott Lob, Leute genug nennen können, die mit der Lehre Luthers in allen 
Punkten einig gewesen, ehe man an den Papst gedacht hat. Wir wollen 
hierbei den Papisten die Wahl geben, sie erwählen Paulus oder Petrus 
(ob vielleicht dieser als der vermeinte erste römische Papst ihnen 
annehmlicher sein möchte), wir sind erbötig darzuthun, daß unsere 
augsdurgische Confession nach allen Artikeln mit ihren Episteln 
übereinstimmend sei; können sie hingegen ihr trientisches Concil aus 
diesem oder einem andern Apostel gründlich behaupten, so sollen sie 
gewonnen, und wir wollen in Ewigkeit verloren haben.**)  
————— 

**) Convenientiam Papæ cum Petro in doctrina, officio, moribus, factis et studiis 
breviter exhibuit Hunnius de Ecclesia, p. m. 306 s. 
 
Sie machen doch einen Versuch und erweisen <Seite 88> uns aus Petrus 
oder Paulus des Papsts angemaßte Gewalt, ihr Mönchs- und 
Nonnen-Wesen, ihren Ablaß, ihr Fegefeuer, ihre Messe, ihre einerlei 
Gestalt, ihr Speiseverbot, ihre Anrufung der verstorbenen Heiligen und 
ihrer Bilder, und dergleichen,*) so wollen wir heute lieber als morgen 
päpstisch werden, wie können wir uns gegen sie besser erbieten? 
————— 

*) Conf. Warnungsschrift, daß man die päpstliche Lehre meiden soll etc. Consil. 
Witteb. T. p. 141. s. ubi erronea dogmata Pontificiorum succincte habes refutata, uti 
Articulos Aug. Conf. breviter e Scriptura Sacra assertos ib. p. 161. f. Vel conf. 
Ausführung der Ursachen des verweigerten Concils zu Trient, p. 135. 277.. 
 

Allein das wissen und merken sie selbst wohl, daß auf solchem Weg 
die Sache nicht gehen werde, weil die Apostel in ihren Schriften gar zu 
gut evangelisch sind, daher Eck gestanden, die augsburgische 
Confession könne aus der Schrift nicht widerlegt werden. Und Alb. 
Pighius (1. 1. de Eccles. Hierarch. c. 4) bekennt ausdrücklich, ihre 
Sache würde viel besser stehen, wenn sie sich mit uns aus der Schrift 
niemals eingelassen hätten. **)  
————— 

**) Verba ejus sunt: Hujus doctrinae si memores fuissemus, Hæreticos non esse 
informandos seu convincendos e scripturis, meliore sane loco essent res nostra. Sed dum 
ostentandi ingenii et eruditionis gratia cum Luthero  descenditur in certamen 
scripturarum, excitatum est hoc, quod pro dolor! videmus incendium. 



 
Daher hat auch der Papst nachher beschlossen, die Schrift den Leuten 
aus den Augen, Händen und Herzen zu bringen, und ich kann mir leicht 
vorstellen, wie hoch sie es bedauern, daß solches nicht schon eher 
geschehen. Das ist ja ein deutliches Anzeigen eines bösen Gewissens 
und einer ungerechten Sache; denn daß einer so verzagt ist, das macht 
seine eigene Bosheit, die ihn überzeugt und verdammt; solche Furcht 
kommt daher, daß einer sich nicht traut zu verantworten (Weish. Sal. 17, 
10 u. 12.). 
 <Seite 89>  

So haben's gleichwohl dennoch die alten Kirchenlehrer nicht 
gemacht, sondern sich gegen jedermann auf die Schrift berufen, als wenn 
zum Exempel Augustinus im Buche von der wahren Kirche unter Anderm 
sagt (c. 16): Deswegen setze man dieses alles beiseite, und sollen sie 
(die Donatisten) ihre Kirche, wenn sie können, erweisen, nicht aus dem, 
was die Afrikaner reden und vorgeben, auch nicht aus den Concilien und 
Religionsversammlungen ihrer Bischöfe, auch nicht aus den Schriften der 
Lehrer, viel weniger aus den Zeichen und Wundern, welche trügen 
können, weil wir schon zuvor aus Gottes Wort dawider sind verwarnt und 
verwahrt worden; sondern aus den Büchern des Gesetzes, aus den 
Weissagungen der Propheten, aus den Lobgesängen der Psalmen, aus 
des Hirten Stimme, aus der Evangelisten Predigten und Werke, d. i. aus 
den unwidersprechlicher: Büchern der heiligen Schrift, etc. 

Und hilft's den Papisten nichts, daß sie einwenden, daß alle anderen 
Ketzer sich auch auf die Schrift berufen, und woher wir denn mehr als sie 
des rechten Verstandes versichert sein können? Darauf aber ist schon 
von Andern zur Genüge geantwortet. *)  
————— 

*) Conf. praeter alios Dorscheus I. Dedic. seiner abgewälzten Religionsscrupel. 
 
In Kürze ist zu bemerken, daß zwar nicht allein die Ketzer und falschen 
Lehrer in der Christenheit sich auf die Schrift berufen (wie alle bösen 
Advokaten auf das Corpus Juris) sondern es thun's auch in gewisser 
Hinsicht Juden und <Seite 90> Türken, allem es hat dabei eine jede 
Partei ihr besonderes Praejudicium oder vorgefaßte Meinung, 
weswegen sie diesen oder jenen sonst klaren und deutlichen Spruch 
nicht annehmen, sondern vielmehr wider den klaren Augenschein die 
Worte nach ihrem Sinn beugen, dehnen und lenken, und also selbst 
muthwillig ihnen einen blauen Dunst machen, daß sie das helle Licht der 
Wahrheit nicht sehen können. Also berufen sich die Juden zwar auf die 
Schrift Alten Testaments, aber sie begehren dieselbe nicht anders als 



nach ihrem Talmud zu deuten. Die Muhamedaner nehmen die ganze 
Bibel insofern an, als sie sich mit ihrem Alcoran comportiren (vereinigen) 
läßt. Ein Papist, ehe er die Schrift noch ansieht, hat schon das 
Praejudicium (die vorgefaßte Meinung), dieselbe nicht anders zu 
verstehen, als nach dem Sinne des römischen Papstes, sie mag nun 
sonst lauten und klingen, wie sie will. Ein Calvinist und Socinianer hat das 
Praejudicium (die vorgefaßte Meinung), er wolle gewisse Punkte nicht 
anders annehmen, als sie sich mit der Vernunft und natürlichen 
Principiis (Grundsätzen) zusammenreimen lassen. Die Wiedertäufer und 
Enthusiasten haben das Præjudicium (die vorgefaßte Meinung), der 
wahre Verstand müsse ihnen unmittelbarerweise außer der heiligen 
Schrift eingegossen oder eingegeben werden etc. Und solchergestalt ist 
es kein Wunder, daß sie alle des rechten Verständnisses fehlen; denn sie 
begehren nicht aus dem vor Augen liegenden göttlichen Worte die 
Wahrheit zu lernen, sondern die in ihrem Sinn gefaßten Unwahrheiten 
aus der Schrift zu erzwingen, die Schrift soll nicht ihres Fußes Leuchte 
und ein Licht auf ihrem Wege sein, sondern ihren eignen Irrlichtern 
folgen. Sie begehren sich <Seite 91> nicht nach des H. Hilarius Regel zu 
richten: Optimus ille scripturarum lector est, qui dictorum 
intelligentiam exspectat potius ex dictis, quam importat, et refert 
magis, quam affert, neque hoc cogit videri dictis contineri, quod ante 
lectionem præsumserat intelligundum, d. h. so viel als: Das ist ein 
rechter Leser der Schrift, der das Verständniß der Sprüche nicht in die 
Schrift hinein bringt, sondern daraus erwartet und heraus bringt, und 
zwingt nicht die Schrift dasjenige auszusagen, was der Leser sich vor 
Lesung der Schrift in den Sinn gefaßt hatte. Hingegen weil kein 
dergleichen Präjudiz auf uns mit Fug und Recht gebracht werden kann 
(wie dem P. Engel auf Begehren weiter zu erweisen steht), sondern wir 
nehmen ohne irgend welche Rücksicht auf menschliche Autorität 
(Ansehen), ohne vorwitzige Vernunft-Deutelei, ohne phantastische 
Einbildung einer sonderlichen Offenbarung außer der Schrift, in 
christlicher Einfalt und Demuth Gottes Wort einzig und allein zu unsers 
Fußes Leuchte, so wird uns ja auch dasselbe nicht irre gehen lassen, 
sondern in alle Wahrheit führen. 

Unverschämt aber ist auch ferner dieses Ansinnen der Papisten 
(daß wir ihnen Leute nach der Apostel Zeit nennen sollen, die es mit 
Luther gehalten), denn es ist solches schon längst geschehen. Es hat. 
Chemnitz (in seinem Examen C. T.), Gerhard [in seinen LL. CC. *)] und 
andere bei jedem Artikel der alten Kirchenlehrer Consens 
(Uebereinstimmung) zur Genüge angeführt.  



————— 
*) Addatur e Calvinianis Dan. Chamierus in Panstratia. 

 
D. Pappus **) [**) Conf. Danhauerus Theol. Consc. P. I. p. 556.] hat seinem 
Versprechen nach <Seite 92> die evangelische Lehre aus dem Augustin 
allein erwiesen. Und obgleich nach der Zeit P. Jak. Masenius den 

Augustin auf päpstische Seite hat ziehen wollen, so hat doch demselben 
der Herr D. Sam. Ben. Carpzov das Maul gestopft. Es ist auch davon 
nachzulesen Hrn. L. Ant. Reiseri Augustinus veritatis 
Evangelico-Catholicse Testis et Confessor, zu Frankfurt i. J. 1678 
ausgegangen. Man hat zu allem Ueberfluß unsere Religion aus solchen 
Scribenten (Schriftstellern) erwiesen, die schon nach der rechten Väter 
Zeit gelebt haben, als Dorsch aus dem Thomas Aquinas, D. Gerhard hat 
in seiner katholischen Confession auch die von Luthers Zeiten her 
bekannten Papisten, so auf unserer Seite sind, mit großem Fleiß 
zusammengetragen. Warum antworten die Papisten aus diese und 
dergleichen Schriften nicht? 

Endlich so ist dieses Ansinnen den Papisten selbst präjudicirlich 
(gefährlich), denn sie können das, was sie von uns fordern, an ihrem Orte 
selbst nicht thun. Trotzdem sei ihnen geboten, daß sie einen einzigen 
rechtschaffenen Kirchenlehrer nennen (zumal der in den ersten 500 
Jahren nach Christi Geburt gelebt und geschrieben), der ihnen in allen 
wider uns streitigen Lehrpunkten beipflichte, da sie doch dieselben in 
Händen gehabt, und wie zu Zeiten sonst verfälscht, also auch nach ihrem 
Belieben hätten eins und das andere hineinflicken können. Sie beweisen 
ja zwar oder bemühen sich vielmehr, aus den Vätern ihre Lehre zu 
beweisen, allein nur stückweise, aus diesen dieses, aus den andern ein 
anderes, aber aus keinem Alles *).  
————— 

*) Conf. Tenzel, contra Frommen, c, 5 p. 715. s. Erasmus Sarcerius de Consensu 
Eccles. veræ et Patrum etc. 
 
Soll aber das gelten, so können wir die Kunst auch, <Seite 93> wir wollen 
aus allen vielmehr Testimonia (Zeugnisse) aufbringen als sie. So weiß 
man auch wohl, was es hierin bei den Papisten für ein Spiegelfechten 
giebt. Es hat ihnen ein Holländer, Namens Jacob Laurentius, in der 
subdola reverentiæ Papali erga Patres sehr starke Pillen zu 
verschlucken gegeben und erwiesen, daß sie die Patres (Kirchenväter), 
wenn sie ihnen scheinen das Wort zu reden, hinauf in den Himmel 
erheben und alles annehmen, es mag von ihnen, den Patribus selbst 



oder von andern unter ihrem Namen geschrieben sein; wenn sie aber 
nicht für sie sind, sie verachten, sagen, sie haben privato spiritu, aus 
ihrem eignen Kopf geredt, seien im Eifer zu weit gegangen, oder sagen, 
sie seien verfälscht, die angezogenen Bücher seien nicht ihre, sondern 
scripta supposititia (untergeschobene Schriften) oder Findelkinder, *) 
und was des Wesens mehr ist. Weil sie denn selbst es auf die Väter nicht 
wollen ankommen lassen, wäre es denn nicht am besten, wir blieben 
einzig und allein bei der heiligen Schrift, als bei solchem Buche, daß die 
Väter selbst angenommen und wir und die Papisten an beiden Theilen 
annehmen müssen? 
————— 

*) Conf. quoque  Hauptvertheidigung, c. 35. p. 351. 
 

Hierwider wendet nun P. Engel sonderlich zweierlei ein. 
Erster Einwurf. 

Erstlich wendet P. Engel ein, es müsse gleichwohl zu allen Zeiten 
eine sichtbare Kirche gewesen sein, zu welcher sich die Leute haben 
halten können, wo denn die vor Luther sei anzutreffen gewesen? 
entweder bei ihnen oder nirgends. So <Seite 94> viel ist aus den 
verworrenen ungereimten Reimen p. 11, 12 zu nehmen, derer ich 
gleichwohl den Leser nicht berauben oder defraudiren (ihn darum 
betrügen) will, sie klingen ärmlich genug also: 

Der apostolische Kirchenschall  
Geht aus durch die Welt überall,  
Es ist auch keine Zung' und Sprach', 
D'rin man ihr' Stimm' nicht hören mag.  
Wie ist denn eurer Kirch' geschehn,  
Daß sie kein Mensch konnt hör'n und sehn?  
Der kleine Stein beim Daniel Das große  
Bild zermalmet schnell,  
Ward ein groß' Berg und sich ausbreit't,  
Daß er erfüllt die Erde weit: 
So wächst die Kirch', bleibt ewig stehn,  
All' andre Reich' vor ihr vergehn.  
Ist nun eu'r Kirch' derselb'ge Stein,  
Wie ward er denn bald wieder so klein,  
Daß er so manch' hundert Jahr lang  
Im Winkel lag unter der Bank,  
Und endlich sich so tief verkroch,  
Daß ihr ihn sucht im Mäuseloch?  
Die Kirch' ist ein brennend Lucern,  



Welch' in der Welt leucht't weit und fern,  
Daß jedermann ihr Licht mag sehn,  
Sie kann nicht unter'm Scheffel stehn,  
Noch unter'm Tisch oder heimlichen Ort,  
Wie eure Kirch' mit ihrem Wort.  

<Seite 95>  
Sie ist ein' Stadt auf'm Berg gebaut,  
Daß jedermann sie hört und schaut.  
Ihr' Thor stehn offen Tag und Nacht,  
Zu ihr kommt aller Heiden Macht.  
Ihr' Sonn' und Mond verlor'n kein'n Schein,  
Der Herr will bei ihr ewig sein,  
Aus ihren Kleinsten sollen tausend werden,  
Der G'ringst' zum mächt'gen Volk auf Erden.  
Ihr aber thut im Finstern mausen  
Und zeigt eu'r Kirch' zu Nirgendshausen,  
Vor euch war'n weder tausend noch ein',  
Wie könnt ihr denn katholisch sein?  
Ihr wollt uns in die Wüste weisen,  
Christus verbeut hinaus zu reisen. 
Ihr sprecht: Er sei im Saal oder Zimmer,  
Er aber sagt uns: Glaubt ihn'n nimmer.  
Wer nun folgt Christi Rath und Wort,  
Der bleibt von euch wohl unbethört. 

Antwort. 
Es wäre zwar zu wünschen, daß die Kirche allezeit ihr öffentliches 

und in's Auge leuchtendes freies Exercitium (Wirksamkeit) hätte und 
allezeit in stetem Flor und Wohlstande wäre. Allein das geschieht nicht 
immerzu; es kann wohl kommen, ist auch sehr oft geschehen, daß die 
sichtbare Kirche oder Gemeine, die sich zum wahren christlichen 
Glauben öffentlich bekennt, und an diesem oder jenem Orte zu sehen ist, 
mit den Wolken der Trübsal, welche entweder falsche <Seite 96> Lehrer 
oder grausame Tyrannen erregen, dermaßen bedeckt und verfinstert 
werde, daß ihr äußerlicher Glanz vergehe, und nirgends eine ansehnliche 
Versammlung anzutreffen, die das reine Wort Gottes und die Sacramente 
frei und ungehindert in durchgehender Vollkommenheit habe. *)  
————— 

*) Conf. Gerhardus de Ecclesia, c. 8. p. 276. Heilbrunner. Unkathol. Papstth. p. 
546. s. Nic. Hunnius, pelle ovina §. 296. s. Calovius Mataeol. Pap. p. 204. Behauptung 
des Danziger Catechismi Wider P. Carl, p. 887. Laur. Lælius, Wider P. Georg am Ende 
drei Fragen von der Kirche und heilige Abendmahl, qu. 2. p. 58. s. 
 



Also, daß zu den Zeiten, wann der Antichrist in der heiligen christlichen 
Kirche tyrannisiren wird, ein elender, verderbter, verfinsterter und 
verdunkelter Anblick derselben sein werde, bezeugen nicht allein die 
davon in heiliger Schrift stehenden Weissagungen und der alten 
Kirchenlehrer Bekenntnisse, sondern auch die päpstischen Lehrer selbst. 
Die heilige Schrift sagt klar, daß zu den antichristischen Zeiten die 
falschen Lehrer mit Weissagungen, Scheinheiligkeit, Wundern und 
Zeichen solchergestalt alles überschwemmen werden, daß, wo es 
möglich wäre, auch die Auserwählten in Irrthum verführt werden möchten 
(Matt. 24, 24., 2. Thess. 2, 9., 1. Tim. 4, 1., Offenb. 12, 7. etc.). Unter den 
alten Kirchenlehrern sagt Augustinus (in Ps. 9): Es ist noch die dritte 
Verfolgung der Kirche zu erwarten, die der Antichrist erregen wird, sie 
wird auch die allerschädlichste sein, weil sie mit Gewalt und Betrug wird 
fortgesetzt werden, denn Gewalt wird sie erweisen in weltlicher 
Regierung, Betrug in Wunderwerken. Und vorher spricht er: Weil dafür 
gehalten wird, daß der Antichrist zu solcher Höhe eitler Ehre <Seite 97> 
werde gelangen, so wird ihm erlaubt sein, gegen jedermann, und 
sonderlich gegen die Heiligen Gottes, solche Sachen zu unternehmen, 
daß zur selbigen Zeit wahrhaftig etliche Schwachgläubige in die 
Gedanken gerathen werden, Gott habe die Vorsehung menschlicher 
Sachen ganz unterlassen. Hieronymus schreibt (über das 2. Cap. 
Zephan.) also: Es scheint ersten Ansehens fast gotteslästerlich, daß man 
von der Kirche sagen sollte, sie werde ungebahnt und verwüstet sein, 
wilde Thiere sollen darin wohnen, und ihr mit Hohn gleichsam nachgesagt 
werde: das ist deine Stadt denn Bösen ergeben, die so sicher wohnte und 
sprach in ihrem Herzen: ich bin's und keine mehr. Wie ist sie so wüste 
geworden, daß die Thiere darin wohnen? Aber wer betrachtet, was der 
Apostel sagt (1. Tim. 4), und Christus von den letzten Zeiten (Lukas 18, 
8), der wird sich nicht befremden über das, was von der 
Kirchenverwüstung unter des Antichrists Regiment gesagt wird. Solches 
gestehen auch von den antichristischen Zeiten päpstliche Lehrer selbst. 
Der Cardinal Bellarminus sagt (1. 3. de P. R. c. 7): Es ist gewiß, daß des 
Antichrists Verfolgung die größte und schwerste sein werde, dergestalt, 
daß sie alle Ceremonien und Opfer der christlichen Religion wird 
aufheben. Also spricht er auch hernach: der Antichrist werde allen 
Gottesdienst, der jetzt in der Kirche geübt wird, aus dem Wege räumen. 
Thomas Stapleton (libr. 3. Princ. doctr. c. 2): Freilich wird zur Zeit des 
antichristischen Regiments die Kirche in die Wüste getrieben werden, und 
die Zeit über in der Wüste, d. h. in heimlichen Orten, in Höhlen und 
Winkeln, in Einöden, da sich die Heiligen hin verborgen, wird die Kirche 
anzutreffen sein. Weil nun droben <Seite 98> erwiesen, daß der Papst 



der Antichrist sei, was wundern sie sich, daß zu der Zeit, da der Papst am 
höchsten gestiegen, die Kirche so unscheinbar geworden sei? Zum 
wenigsten müssen sie ja selbst gestehen, es sei möglich (wenn ihr 
vermeintlicher Antichrist kommen wird), daß die Kirche ihren Schein 
verlieren könne. 

Allein es ist den Papisten ferner leicht zu beweisen, daß es nicht 
allein geschehen könne, sondern auch öfters geschehen sei, daß die 
Kirche unscheinbar, ja (was freie Duldung und freies Bekenntniß der 
Personen betrifft) unsichtbar geworden sei. Lieber, wo war denn die 
wahre Kirche Gottes zu sehen zu Elias Zeiten, da die Altäre des Herrn 
zerbrochen, Gottes Bund verlassen war, und Elias meinte, er wäre allein 
übrig geblieben und hätte keinen Glaubensgenossen unter dem Himmel 
mehr? (1. Kön. 19). Da hätten die Baals-Pfaffen auch austreten und wie 
P. Engel sprechen können: wo ist deine Kirche? wo hat sie sich hin 
verkrochen? Es muß ja gleichwohl ein sichtbarer Gottesdienst sein, der 
ist entweder bei uns oder nirgends; denn im Lande Juda sind des Herrn 
Altäre zerbrochen, und sonst hält er keine für genehm! Die Pharisäer 
hätten zur Zeit des Leidens Christi, auch so sagen können: es muß ja 
eine sichtbare Kirche sein, die ist entweder bei uns oder (wie der Mann 
von sehr lieblichen Einfällen, P. Engel, redet) zu Nirgendshausen! Denn 
die Apostel waren ja zu Winkel gekrochen und nicht zu sehen. Also, da 
nach der Apostel Zeit die ganze Welt mit der arianischen Ketzerei 
überschwemmt war, und die Rechtgläubigen sich nicht rühren dursten, 
sondern waren, nicht zwar in Mäuselöcher [darin wohl etwa die Papisten 
ihr Sacrament <Seite 99> wieder gesucht *)), doch in Cryptas terrae (wie 
Amularius redet, 1. 4 c. 21 de Eccles. Officiis) in Erdklüfte und Höhlen 
gekrochen, hätten da die Arianer nicht auch protzen können:  
————— 

*) Legatur Wilhel. Holderi mus exenteratus ita ridiculus, ut vel redivivum Catonem ad risum 
invitare queat. 
 
die Kirche ist entweder bei uns oder nirgends! wo ist eure Kirche? in den 
Löchern der Erde. Ist das die Stadt auf'm Berge gebaut, oder ist's das 
Licht unter'm Scheffel gestellt? 

Allein, obgleich solchergestalt die Kirche, ihrem äußerlichen Schein 
und Flor nach, unscheinbar, ja unsichtbar werden kann, so geht 
deswegen dennoch die ganze Kirche nicht unter; es bleiben doch hin und 
wieder in der Welt etliche, die nach der einfältigen Leitung göttlichen 
Wortes vom heiligen Geist in der Wahrheit des Glaubens zum ewigen 
Leben bewahrt werden, welche Gott, der Herzenskündiger, am besten 
kennt. Also kannte er zu Eliä Zeiten 7000, die Elias nicht gesehen hatte; 
er kannte doch zur Zeit des Leidens Christi die Apostel und andere 



Christliebende in ihren Winkeln; zur Zeit der arianischen Verfolgung sein 
kleines Häuflein in der Höhle des Bergs Ausenæ **) und andere; der 
heilige Same kann doch nicht gänzlich getilgt werden, ob er gleich mit 
Unkraut überwachsen und nicht zu sehen ist; der Herr kennt allezeit die 
Seinen, es sehe sie sonst, wer da wolle. Davon bei der dritten Frage noch 
weiteres wird zu vernehmen sein. 
————— 

**) Marian. Histor. Hisp. l. 7. c. 2. Cum Hispania numen propitium experiretur in exigua illa 
Christianorum manu, cum qua in Ausenæ montis speluncam, cui nomen de Cova longa, Pelagius 
sese receperat, ubi sagittae et lapides missi a Mauris insigni miraculo reflecti in ipsos jacientes visi 
sunt. 



 <Seite 100>  
Lutherthum vor Luther. 2. Frage. 

Auf die von P. Engel hierbei angeführten Schriftstellen ist von den 
Unsrigen (so denn Anfang der Antwort auf diesen Einwurf angeführt) zur 
Genüge geantwortet. Im Ps. 19, 5., Matt. 5, 14. 15. und sonst wird nicht 
die Kirche wegen ihres steten Flors und Scheins, sondern die heilige 
Apostel- Schaar wegen ihrer öffentlichen durchdringenden Predigt 
angedeutet und mit einem Berge und einer Laterne verglichen, wiewohl 
es aus die apostolische Kirche kann applicirt (angewendet), auch sonst 
insgemein von der Kirche gebraucht werden, doch, daß man de jure und 
nicht de facto rede, nicht davon, was allezeit geschieht, sondern was 
billig geschehen sollte. Der Stein beim Daniel (E. 2, 34.) ist nicht die 
Kirche, sondern Christus selbst, davon P. Engel sich, wenn's ihm beliebt, 
Rath holen mag in meinen Dubiis Biblicis P. I p. 890 s. Sonst wird zwar 
die Kirche Neuen Testaments ein Berg genannt (Es. 2, 3., Mich. 4, 2). 
Allein nicht darum, daß sie in stetem Glanz und Flor bleiben soll, sondern 
weil sie durch den Berg Zion vorgebildet worden (Ebr. 12, 22.), sonst 
kann sie wohl auch wegen ihres äußerlichen Zustandes eine Rose im 
Thal werden (Hohesl. 2, 1). Endlich, so redet Christus (Matt. 24, 26) nicht 
von der Kirche sondern von sich selbst: Wenn sie zu euch sagen werden: 
siehe, er ist in der Wüste, so gehet nicht hinaus; siehe, er ist in der 
Kammer, so glaubt's nicht. Denn gleichwie der Blitz ausgehet vom 
Ausgang und scheinet bis zum Niedergange, also wird auch sein die 
Zukunft des Menschen Sohns. Da könnte nun das vergebliche Weisen 
füglicher aus die Papisten applicirt (angewendet) werden, denn die 
Einsiedler in der Wüste rufen gleichsam: siehe, hier ist Christus, bei uns 
ist der nächste <Seite 101> Weg zu ihm zu kommen; desgleichen 
schreien mit vollem Halse die Mönche in ihren Kammern und Klausen; 
allein ich will mich dabei nicht aushalten. Von der Kirche haben wir sonst 
Johannis Weissagung, daß sie werde in die Wüste fliehen müssen 
(Offenb. 12, 6). Welches auch oben Stapleton selbst gestanden. 

Anderer Einwurf. 
Zum Andern braucht P. Engel zu seinem Behelfe dieses (p. 13 fg.): 

Luther fordere ja selbst von andern Schwärmern, daß sie entweder ihren 
Beruf ausweisen oder Wunder thun sollen. Nun habe Luther zu seiner 
neuen Lehre selbst keinen absonderlichen Beruf aufzuweisen und doch 
auch keine Wunder gethan, also sei er auch dazu gar nicht befugt, 
sondern schuldig gewesen, bei der uralten katholischen Lehre zu bleiben. 
Er redet auch vom Beruf anderer evangelischer Prediger unter Anderm p. 
16 also (doch in Prosa, daß, wenn Engel der Vergleichung mit Hiob werth 
wäre, man von ihm sagen könnte, wie Hieronymus T. III. Epist. ad 



Paulinum von Hiob spricht: Prosa incipit: versu labitur: pedestri 
sermone finitur, in Prosa beginnt's, in Versen verläuft's, und in Prosa 
läuft's wieder aus): Es folgt hieraus, daß der ordentliche Beruf nicht 
geschieht durch das Doctorat, noch durch weltliche Gewalt der Obrigkeit, 
sondern Paulus, ein Apostel, hat Timotheum berufen und kein Fürst oder 
weltlicher Herr, und so wird's bleiben und gehalten werden bis zum Ende 
der Welt. Weil nun weder Luther, noch ein einziger lutherischer oder 
calvinischer Prädicant seinen durch Mittel oder ohne Mittel rechtmäßigen 
Beruf darthun und beweisen kann, fällt <Seite 102> es den Wortdienern 
so schwer, daß sie es aus keinem Lutherischen Dictionarium 
(Wörterbuch) bisher beantworten oder verdeutschen können. Ist 
gewißlich sehr spitzfindig gegeben! 

Antwort. 
Obgleich die Papisten sagen wie dort die Juden: Was ist das für eine 

neue Lehre? (Mark 1, 27), so hat doch Luther mit nichten eine neue Lehre 
aufgebracht, sondern die alte apostolische Lehre wieder hervorgebracht, 
wie er dießfalls selbst hochfeierlich protestirt (sich verwahrt) (Tom. 7, Jen. 
Germ. f. 206, 2). Er hat gleichsam das Licht des Evangelii, welches der 
Papst wider Recht und Billigkeit (Matt. 5, 16) unter einen Scheffel *) 
gesetzt hatte, hervorgezogen und auf den Leuchter gesetzt.  
————— 

*) Conf. Gerhardus Conf. Cathol. l. 2. p. I. p. 1101. 
 
Ist demnach Luthers Lehre so neu als die Lehre Christi und der Apostel, 
und hat er mit Irenäus wohl sagen können: Christus mihi pro Archivis est, 
Christus ist mein altes Archiv; und mit Tertullian: Id verius, quod prius, id 
prius, quod ab initio, id ab initio, quod ab Apostolis, das ist am 
wahrhaftigsten, was am ersten ist, das ist das Erste, was vom Anfang ist, 
das ist vom Anfang, was von den Aposteln ist. Und es ist wahrlich 
dießfalls lachenswerth, wenn ein anderer Großsprecher, Namens Tanner 
**), sagt:  
————— 

**) Verbo ejus P. 2. Anat. A. C. demonstr. 2. n. 153. hæc sunt: Ergo eo ipso Lutherana 
Ecclesia, nova est, si non respectu atatis Christi, tamen respectu temporis, quod Lutherum 
antecessit: quomodo dicimus hunc vel illum habitum vel formam vestium esse novam, quae aliquot 
proximis seculis in usu non fuit. 
 
So ist doch die lutherische Kirche (oder Lehre) neu, obgleich nicht <Seite 
103> im Absehen auf Christi Zeit, doch, wenn man ansieht die nächste 
Zeit vor Luther. Allein bei solcher neuen Lehre wollen wir schon in den 
Himmel kommen, die nämlich in des Papsts Augen neu, aber in Christi 
Augen alt ist. 



Nun wohlan, zu dieser nach dem Papstthum neuen, aber nach dem 
Christenthum alten Lehre, bedurfte Luther keines andern Berufs, als den 
er hatte. Zum Predigtamt in der Wittenbergischen Kirche war er durch 
sein Presbyterium oder Priesterthum, zum Lehramt auf der Universität 
durch die Professur, zum Lehramt in der ganzen Welt durch sein Doctorat 
nach damaliger Beschaffenheit ordentlich berufen. Denn es hat sich ja 
verstanden, daß er die heilige Schrift recht vortragen und kein anderes 
Evangelium predigen sollte als das, welches offenbart war, man wollte 
denn sagen, er sei berufen, wider Gottes Wort zu lehren. Also bedurft's 
auch dießfalls gar nicht, entweder einen unmittelbaren Beruf aufzuweisen 
oder Wunder zu thun (welches Luther von den Wiedertäufern und 
dergleichen Schwärmern billig gefordert hat, weil sie außer der Schrift auf 
Offenbarungen und Erscheinungen sich berufen), ja, es haben auch die 
Papisten dießfalls schon protestirt, sie wollen uns doch nicht glauben, 
wenn wir gleich Wunder thun würden, wie solches von Anderen *) zur 
Genüge ausgeführt ist. 
————— 

*) Fornerus in Palm. Triumphat. l. I. c. 39. scribit: Etsi aliqua vera edidissetis miracula, non 
tamen idcirco aut vos recipiendi essetis, aut religio aut doctrina vestra foret approbanda. Addit 
inter alia: Vetuit Paulus angelo credi de coelo, si aliud evangelizet Galatis, quam a Paulo primitus 
acceperant. Vos judicate, vos arbitri estote, annon major sit cujuscunque boni angeli quam 
miraculi etiam veri autoritas? Conf. Dannhauer. Theol. Conse. T. 1. p. 473. et Aleth. Victr. p. III. s. 
Dorscheus Relig. Scrupel p. 382. et de falso jactatis Pontif. miraculis Nic. Hunnius de Eccl. 
Rom. non Christiana §. 131 s. 



 <Seite 104> ​ Lutherthum vor Luther. 2. Frage. 
 

Jedoch ist gleichwohl die Excitatio oder Erweckung des christlichen 
Eifers und heroischen oder Helden-Gemüths bei diesem Beruf Luthers 
ein außerordentliches Werk des Allerhöchsten, wie solches von D. Nie. 
Hunnius im offenbarlichen Beweis des Berufs Luthers und Anderer *) 
herrlich dargethan, auch was P. Engel sonst aus Luther von ihm und 
seinem Reformationswerk anführt, schon längst beantwortet **) und 
erörtert ist, also daß Engel wohl hätte mögen zu Hause bleiben. 
————— 

*) De mirandis Lutheri conf. Thummii Lutherus Thaumaturgus Forero oppositus 
1623. Dannhaueri Memoria Thaumasiandri, p. 61. c. 10. p. 52. 68. Gerhardus de Eccl. §. 
286. s. Miillerus p. 445. 

**) Conf. possunt Gerhardus de Minist. Eccl. §. 118 s. Meisnerus P. 2. contra 
Lessium art. 3. Hopfnerus in Saxon. Evangel. secl. I. part. 2. c. 6. Brochmandus Conf. 
Apolog. speculi Brandenb. P. 4. p. 231. 6. s. Müllerus in Luthero defenso et defensione 
Lutheri defensi c. 2. 3. 4. Dannhauer Hodom. Pap. P. I. p. 26. s. Kesler Lutherthum, p. 21, 
seq. Balduinus Phosphoro veri Catholicisimi contra Pazmannum, l. 3. c. 13 s. p. 152. s. 
 

Was endlich unsern, der evangelischen Prediger Beruf zum 
Predigtamt belangt, so gründen wir denselben nicht auf das Doctorat, 
haben ihn auch nicht von der weltlichen Obrigkeit allein, sondern von der 
ganzen christlichen Gemeine. Denn derselben gebührt nach altem 
apostolischem Brauch, Prediger im Namen Gottes zu berufen. Also 
erwählten dort die Apostel und Aeltesten sammt der ganzen christlichen 
Gemeine aus ihnen Männern, die nach Antiochien sollten gesandt 
werden, und schrieben unter Anderem: Es hat uns gut gedäucht, 
einmüthiglich versammelt, Männer zu erwählen zu euch zu <Seite 105> 
senden [Apgsch. 15, 25. *)].  
————— 

*) Conf. et Act. I, 15. s. VI. 23. 
 
Daraus ist zu schließen: wer von der wahren apostolischen Kirche, nach 
altem apostolischen Brauch, ordentlicherweise zum Prediger berufen ist, 
der hat einen rechtmäßigen Beruf, welchen nämlich heutiges Tages 
Christus keinem unmittelbarerweise in's Haus schickt, sondern vermittelst 
der Kirche, als seiner Braut (Joh. 3, 29), Hausehre (Ps. 68, 13) und 
Thesaurariae oder Schatzverwahrerin anträgt. Daher auch Paulus 
spricht: Es ist alles euer. Verstehe, nicht nur wegen des Brauchs, sondern 
auch wegen Rechts (1. Cor. 3, 22). Der Kirche liegt ob, die Lehrgeister zu 
prüfen, ob sie ans Gott sind, ehe sie dieselben hört (1. Joh. 4, 1). Nun 
aber sind wir von der wahren apostolischen Kirche (P. Engel habe das 



Herz und beweise das Widerspiel) ordentlich zu Predigern berufen, mithin 
haben wir einen rechtmäßigen Beruf. Und achten's also nicht, sondern 
gratuliren uns vielmehr, daß wir das päpstliche Maalzeichen nicht an uns 
haben. Es haben unsern Beruf im übrigen schon so viel der Unsrigen 
legitimirt (gerechtfertigt), daß sie P. Engel Zeit seines Lebens nicht lesen, 
geschweige denn widerlegen wird. Er versuche sein Heil und mache sich 
an Nic. Hunnium, in Demonstr. Minist. Luth. p. 326 s. Balduinum, 
Phosphor. veri Cath. L. III. c. 12. p. 138, 145., et Cas. Conse. L. 4. c. 
6. eas. 4. p. 1036 seq.; Mullerum, Anti-Jansen. §. 486 — 493.; 
Hulsemannum, Apol. de ministro ordinationis; Haberkorn, de 
ministerii Evang. veritate et efficacia c. 7. §. 241 s. p. 199 s.; 
Tarnovium de ministerio c. 1 q. 1; Hutterum im  <Seite 106> 
gründlichen Bericht wider Sigism. Ernhoffer; Sam. Ben. Carpzovium, 
Exam. Masenii p. 1045 s.; Laurentium Laelium in Ehrenrettung 
Luthers; und andere dergleichen Scribenten (Schriftsteller), er wird 
gewißlich in solchen evangelischen Dictionariis (Wörterbüchern) finden, 
was er bisher noch nicht gewußt hat. 



  <Seite 107>  
Das dritte Capitel. 

Von der dritten Frage. 
Ob jemals einer durch das sogenannte neue Evangelium​

selig geworden sei? 
Diese Frage bringt der Autor (Verfasser) reimweise p. 21 also vor: 

Ich frag', woher seid ihr verg'wiss't, 
Daß ein Mensch selig worden ist,  
Der hier abstarb in eurer Lehr'?  
Nennt uns nur einen oder mehr. 
Habt ihr von Gott Beweis und Schein,  
Daß sie bei ihm im Himmel sein? 

Antwort. 
Das Evangelium von Christo, wie es in Gottes Wort geoffenbart und 

von uns bekannt wird, mag Autor (der Verfasser) endlich neu heißen nach 
Tanners obiger Erklärung, nämlich in Ansehung der eingerissenen 
päpstlichen Mißbräuche, um derer willen das alte Evangelium hat müssen 
erneuert werden. Wenn er aber nun von demselben fragt: ob jemals einer 
dadurch selig geworden sei? so antworte ich laconice  <Seite 108> kurz 
und gut: Keiner jemals anders. Weder Luther noch wir begehren anders 
selig zu werden, als durch die Gnade Jesu Christi, gleicherweise wie 
auch die Väter (Apg. 15, 2); denn es ist in keinem andern Heil, ist auch 
kein anderer Name den Menschen gegeben, darinnen sie selig werden 
sollen (Apg. 4, 12). Als dort gefragt wird: Was soll ich thun, daß ich selig 
werde? antworten Paulus und Silas: Glaube an den Herrn Jesum, so wirst 
du und dein Haus selig (Apg. 16,31). Und das ist ja eben der Kern unsers 
evangelischen Glaubens, darauf schon Adam (1. Mose 3, 15), darauf viel 
tausend und aber tausend auch bei uns selig geworden, welche zu 
zählen nicht möglich, zu nennen nicht nöthig ist: denn der Herr kennt 
schon die Seinen! 

Dazu heißt's: neganti incumbit probatio (wer etwas läugnet, ist den 
Beweis schuldig). Wer hat denn den Papisten die widrige Post gebracht, 
daß auf unsere evangelische Lehre jemals ein Mensch, der ihr herzlich 
zugethan und nachgelebt, verdammt worden sei? Und wiederum wird 
nicht unbillig an sie gefragt: ob denn jemals einer auf's trientische Concil 
sei selig geworden? Verzeiht mir, Herr P. Engel, daß ich euch ein wenig 
eure Verse abborge und auch sage: 

Ich frag', woher seid ihr verg'wiss't,  
Daß ein Mensch selig worden ist,  



Der hier abstarb in eurer Lehr';  
Nennt uns nur einen oder mehr,  
Habt ihr von Gott Beweis und Schein,  
Daß sie bei ihm im Himmel sein? 

Es hat aber P. Engel bei dieser Frage vollends alles  <Seite 109> 
zusammen gerafft, was er hat finden können, und wendet wider diese 
unsere Antwort sechserlei ein. 

Erster Einwurf. 
Erstlich meint er, solchergestalt werde folgen, daß alle unsere 

Vorfahren unter dem Papstthum vor Luthers Zeiten verdammt seien, denn 
so lauten seine Reime: 

Ihr Prädicanten ruft und schreit,  
Eu'r Lehr' bringt nur zur Seligkeit.  
Sind denn in sechzehnhundert Jahr'n  
All' Christenleut zur Höll' gefahr'n? 

Antwort. 
Nein. Der Herr kennt die Seinen. Es sind ja da gewesen die lieben 

Erstlinge Gottes, die kleinen getauften und bald gestorbenen Kinder, die 
dem Papste in ihren Herzen nicht beigepflichtet, sondern ihren in der 
Taufe empfangenen wahren evangelischen Glauben unverrückt behalten, 
weil sie wider Wissen und Gewissen nicht gesündigt, wer will die 
verdammen? Es sind da gewesen viel tausend fromme bedrängte 
Christen, die unter des Papsts Joche und Tyrannei, wie dort die 7000 zu 
Elia Zeiten unter den Baals-Pfaffen geseufzt und heimlich geweint, daß 
sie ihm nicht steuern können, wer will die verdammen? Es sind da zu 
allen Zeiten so viel tapfere, freudige, öffentliche Bekenner der Wahrheit 
gewesen, die dem Papste mehr gesagt, als ihm lieb gewesen, ja öfters ihr 
Glaubensbekenntniß mit ihrem Blute bestätigt und besiegelt haben, wie 
aus Flacii Catalogo testium veritatis, <Seite 110> den Centuriatoribus 
Magdeburgens., der Historia martyrum Lud. Rabi, Gerhardi 
confessione catholica und dergleichen Büchern zu sehen, wer will die 
verdammen? 

Wunder aber ist's, daß nicht auch die Juden vordem dergleichen 
Frage an Christum und die Apostel gerichtet haben: 

Ihr sammt euern Jüngern ruft und schreit,  
Eu'r Lehr' bringt nur zur Seligkeit; 
Sind denn in etlich hundert *) Jahren  
All' Judenleut' zur Höll' gefahren? 

————— 
*) Nach der heiligen Propheten Zeit. 

 



P. Engel bedenke sich, was hier Christus sammt seinen Aposteln 
hätte antworten können, und dasselbe nehme er auch von uns zur 
günstigen Antwort **) an. 
————— 

**) Plura dabunt Keslerus Lutherthum p. 271. 276. Dorscheus 14. 
Religions-Scrupel, p. 385. Beck. im Lutherthum vor Luther, etc. 
 

Anderer Einwurf. 
Weiter weist uns P. Engel anstatt der Bibel in den Kalender und 

meint, wir erkennen selbst viele im Kalender ausgezeichnete für Heilige, 
von welchen doch gewiß sei, daß sie gut papistisch gestorben. Seine 
Reime (dabei wir mit des Lesers gutem Willen diesmal etliche Glößlein 
setzen werden) lauten hievon p. 23 also: 

Könnt ihr die Sach' noch nicht verstehn,  
So thut nur in Kalender sehn: ***) 

————— 
***) Da haben wir doch endlich den Clavem (Schlüssel) zu dem wichtigsten 

Religionsstreit! gebe Gott, daß der Kalender mit den päpstischen Heiligen nur bester 
eintreffe als mit dem Gewitter. 



 <Seite 111> Ob jemals ein Lutherischer selig geworden? 
 
Darin findet ihr beid', jung und alt,  
Aus Land und Ständen mannigfalt',  
Viel Papst', viel tausend Märtyrer,  
Viel Bischöf', Lehrer, Beichtiger,  
Viel Jungfrau'n, Wittwen, Eheleut, *)  
Von Christi Zeit an, bis auf heut',  
Der'n Seligkeit durch Zeichen klar **)  
Gott in der Welt macht offenbar,  
Wie ihr denn auch ja selbst bekennt,  
Weil ihr sie mit uns heilig nennt. ***)  
Die dem Papstthum †) thät'n Zeugniß geb'n,  
Mit Gut und Blut, mit Leib und Leb'n,  
Und ließen sich des all' berauben 
Von wegen unsers alten Glauben,  
Den sie uns aufgepflanzet fort,  
Wie sie ihn hatten erst gehört. ††)  
S. Paul †††) heißt uns ihr End' ansehn,  
Und ihrem Glauben stets nachgehn.  
Wollt ihr nun mit ihm selig sein,  
So stimmt auch mit ihr'm Glauben ein. 

————— 
*) Ist gleichwohl gut, daß es unter Eheleuten auch Heilige giebt. 

**) Nicht bei allen so klar, als Engel meint. 
***) Sie sind rein und heilig, aber (wie dort unser Erlöser spricht) nicht alle. Man sehe 

Keslerum, im Papstthum, c. 3. q. 8. p. 435 s. 
†) Der Papst und seine Vorfechter sind sonst ungewohnt, Märtyrer abzugeben (von 

den ersten römischen Bischöfen ist keine Rede), aber wohl Märtyrer zu machen; sie 
begebren nicht das Leben zu lassen, sondern zu nehmen. 

††) Nämlich aus menschlicher Satzung, nicht aus heiliger Schrift gelesen. 
†††) Der hat vom päpstischen Kalender und seinen canonisirten Heiligen nichts 

gehört noch gesehen. 



 <Seite 112>  
Glaubt ihr aber auf neue *) Weis,  
So sucht euch ein neu **) Paradeis. 
Ihr zwar und euers Glaubens gleich  
Gehört nicht in's alt' Himmelreich. 
Denn weil darin all's päpstisch ist, ***)  
So kommt hierein kein neuer Christ, †)  
Drum wär' euch besser ††) nie gebor'n,  
Als ewig Leib und Seel' verlor'n! 

————— 
*) In Ansehung der alten eingerissenen päpstischen Mißbräuche. 

**) Das neue Jerusalem, das droben ist. Doch älter, als die päpstische Religion. 
***) Das wäre viel, wenn's vom rechten Himmel wahr wäre. Allein, weil wir wissen was 

päpstisch ist (besser als P. Engel und seinesgleichen), so glauben wir das nicht, wenn's 
gleich ein Engel vom Himmel sagte, geschweige denn ein armer P. Engel.  

†) Aber doch wohl ein neugeborner Christ, eine neue Creatur in Christo Jesu? Das 
wollen wir gänzlich hoffen. 

††) Mutatio nomine de te formula narretur! (Das Sprüchlein dreh um und wende 
es auf dich an!) O daß ihr klug wäret, P. Engel, und dieses bedächtet! 
 

Antwort. 
Wer papistisch, das ist, in hartnäckiger Verharrung auf des Papstes 

Greuel und Irrthümer, gestorben oder stirbt, den halten wir weder für 
heilig, noch für selig, er heiße, wie er wolle, er stehe auch im Kalender, 
wo er wolle, denn es heißt: Multorum reliquiae coluntur in terris, 
quorum animæ ardent in inferno. (Es brennen ihrer viele der Seele 
nach schon in der Hölle, deren Reliquien man hier für großes Heiligthum 
hält, und also auch, deren Namen man in den Kalender gesetzt hat.) 
Unterdeß so sagen wir doch mit nichten, <Seite 113> daß alle die, so 
unter dem Papstthum gestorben, zur Hölle gegefahren seien. Der Herr 
kennet doch die Seinen, nämlich diejenigen, welche, obgleich sie quoad 
externam societatem (leiblicher Weise) sich bei dem päpstischen 
Anhange aufgehalten, dennoch quoad societatem internam (mit ihrem 
Herzen und Gemüth) der wahren evangelischen Religion beigepflichtet; 
diejenigen, deren Glaube der Welt verborgen gewesen, welche auch 
mitten im finstern Papstthum nicht alles geglaubt, was man ihnen 
vorgesagt oder einbilden wollen, sie haben puriores aures labiis 
docentium gehabt (was man ihnen mit unreinen Unbeschnittenen Lippen 
vorgebracht, haben sie mit beschnittenen reinen Ohren angenommen), 
was im antichristischen Absehen ihnen vorgelesen, haben sie in 
christlichem Verstände gefaßt, Alles geprüft und das Gute behalten; 
sonderlich hat das Feuer oder die Hitze der letzten Todesangst die 



päpstischen Stoppeln und Menschentand verzehrt, also, daß sie selbst 
(wenn der Teufel ihnen recht zugesetzt) wohl gefühlt und erkannt, daß 
eigene Werke, Fürbitte der Heiligen und dergleichen nicht Stich halten 
werden, sind demnach einzig und allein auf das theure blutige Verdienst 
Jesu Christi abgeschieden, und durch seine Gnade, der keinen, wer zu 
ihm kommt, von sich hinausstoßen (Joh. 4), das zerstoßene Rohr nicht 
zerbrechen, und das glimmende Docht nicht auslöschen will, selig 
geworden. 

Es ist diesfalls Gottes Fürsorge zu erkennen und hoch zu rühmen, 
daß gleichwohl man die Leute, wenn's zum Abscheiden und letzten 
Zügen hat gehen sollen, einzig und allein <Seite 114> auf das Verdienst 
Jesu Christi gewiesen hat. Das ergeben die in ihren alten Kirchenbüchern 
*) befindlichen Fragen: 
————— 

*) In Hortulo animæ, A. 1519. Norimb.  Johann Leisentritt, Domdechant zu 
Budissin, in seinem katholischen Pfarrbuch, zu Cöln Anno 1590 gedruckt: Similia vide in 
Agendis Mogunt. p. 71. Herbipolit. p. 94. Colon, p. 334. Salisb. p. 10. etc. Conf. 
Chemnit. Exam. Concil. Trid. P. I. p. 143. Gerhardum de Ecclesia, §. 178. Dannhauerum 
Theol. Consc. P. I. p. 607. etc. 
 

1. Geistlicher: Freuest du dich, daß du im rechten Glauben an 
Jesum Christum verscheiden sollst? — Kranker: Ja, von Herzen. 

2. Geistlicher: Bekennest du wahrhaftig, daß du nicht also christlich 
und ehrbarlich nach dem Willen Gottes gelebt hast, als du billig solltest 
gethan haben? — Kranker: Ja, ich bekenne es von Herzen. 

3. Geistlicher: Sind dir aber diese deine Sünden, große und kleine, 
wie sie Gott erkennet, von Grund deines Herzens leid? — Kranker: Ja, 
von Herzen. 

4. Geistlicher: Glaubst du festiglich, daß du nicht anders könnest 
selig werden, denn allein durch den unschuldigen Tod Jesu Christi? — 
Kranker: Ja, ich glaube es von Herzen. 

5. Geistlicher: Glaubst du festiglich, daß unser lieber Herr Jesus 
Christus, wahrer Gott und Mensch, auch um deinetwillen, dich vom 
ewigen Tod zu erlösen, gekreuzigt und gestorben sei? — Kranker: Ja, ich 
glaube es von Herzen. 

6. Geistlicher: Willst du auch von Grund des Herzens verzeihen allen 
denen, die dir jemals Uebels gethan oder Schaden zugefügt haben, und 
willst gleichfalls bitten, daß hinwiederum andere, die dich mit Worten und 
Werken beleidigt, dir auch vergeben sollen? — Kranker: Ja, ich begehre 
es von Herzen. 
 <Seite 115>  
 



7. Geistlicher: Willst du also auf dieses dein Bekenntniß selig von 
hinnen scheiden und deine arme Seele Christo Jesu zu seinen getreuen 
Händen befehlen? Kranker: Ja, von Herzen etc. *). 
————— 

*) Dergleichen gute evangelische Fragen findest du auch in Hr. Joh. Philips, 
Bischofs zu Bamberg Betbuch, A. 1606. zu Bamberg, p. 213. s. 
 

So nun der kranke oder sterbende Mensch zu diesen Fragen 
entweder mit Worten oder durch Geberden und Winken Ja antwortet, hat 
man ihn endlich also angeredet: Kannst du mir nicht mehr antworten, so 
gieb mir doch ein Zeichen, dieweil nun deine edle Seele noch bei dir ist 
und du Athem hast, so sollst du all deine Hoffnung und Vertrauen auf 
nichts anders setzen, denn auf das Verdienst und den Tod Jesu Christi, in 
diesen seinen Tod sollst du dich gänzlich einsenken, dich mit ihm 
bedecken und dich mit ihm verbinden, will dich der Herr darüber 
verurtheilen, so sprich in deinem Herzen (kannst du nicht mit Worten): O 
barmherziger Herr Jesu Christe, deinen so schmerzlichen Tod setze ich 
zwischen dein Urtheil und meine arme Seele, ich kann mich nicht anders 
gegen dich behelfen. Fürchtest du dich, daß dich Gott verlassen und 
verdammen wollte (welches er doch ohne Zweifel nicht will), so sprich: O 
allmächtiger, ewiger Gott, mein barmherziger Erschaffer, zwischen deine 
unaussprechliche Gütigkeit und meine unzählige Sünde und Bosheit 
setze ich deines eingebornen Sohnes Jesu Christi, meines Erlösers, 
bittern Tod; sein hohes Verdienst opfere ich dir gar demüthiglich für alle 
meine sündlichen Gebrechen. Also zwischen deinen billigen Zorn gegen 
mich setze ich mit ganzem Vertrauen dasselbige Verdienst und den Tod 
meines lieben Herrn Jesu Christi, denn ich weiß wohl, daß <Seite 116> 
solches dir das allerwohlgefälligste und angenehmste Opfer ist. Ist das 
nicht ein gut evangelischer Todestrost? 

Also wüßte ich an dem Testament, welches der Cardinal Hosius *) 
(sonst nicht der beste) endlich gemacht hat, nichts zu bessern, wenn er 
den Zusatz von der Fürbitte der Mutter Gottes weggelassen hätte. Ich 
komme zu dir, spricht er, o allergnädigster Vater, ich komme zu dir und 
bringe dir keine von meinen, sondern viele Verdienste deines Sohnes, 
meines Herrn und Heilandes Jesu Christi: weil derselbe mit seinem 
theuersten Tode nicht allein für meine, sondern auch für der ganzen Welt 
Sünde dir reichlich genug gethan hat, so bringe ich das Verdienst dieses 
Todes, auf welches allein ich alle meine Hoffnung und Vertrauen gesetzt 
habe, zu dir. Dies ist weine Gerechtigkeit, meine Genugthuung, Erlösung 
und Versöhnung: mein Verdienst ist der Tod meines Herrn. Wie sollte ein 
Evangelischer besser reden, als bis daher Hosius? 
————— 



*) Fol. 484. Oper. Verba digna videntur, quae hic legantur: Quamobrem venio ad te, 
Pater clementissime, venio ad te nullis meis, sed multis Filii tui Domini et Redemtoris 
mei Jesu Christi meritis onustus: qui quum pretiosa morte sua non modo pro meis, verum 
etiam pro totius mundi peccatis abunde tibi satisfecerit, hujus mortis meritum, in quo solo 
meam spem et fiduciam omnem habeo defixam, adfero ad te: hæc est justitia mea, 
satisfactio mea, redemptio et propitiatio mea: meritum meum est mors Domini mei etc, 
————— 

Ja, Bellarminus, der Cardinal **) [**) De Justif. l. 5. c. 7. Propter 
incertitudinem propriae justitiae et periculum inanis gloriae tutissimum est, fiduciam 
totam in sola DEI misericordia et benignitate reponere.], nachdem er ein Langes 
und Breites von der Rechtfertigung wider uns disputirt, so preßt ihm 
endlich die Wahrheit ein solch gut evangelisch Bekenntniß aus: wegen 
Ungewißheit unserer eignen Gerechtigkeit und der großen Gefahr einer 
unterlaufenden eitlen Einbildung <Seite 117> ist dieses das Sicherste, 
daß man all sein Vertrauen allein auf Gottes Barmherzigkeit und Gnade 
setze. Das ist, wenn man's beim Lichte ansieht, so viel geredet: es sei am 
sichersten, man werde endlich gut evangelisch und lasse die unsichere 
Meinung des trientischen Concils fahren. 

Nun wohlan, solche Leute, die vor ihrem letzten Ende auch vor 
Luthers Zeiten hierauf abgeschieden sind, die sind ja zwar im Papstthum, 
das ist an dem Orte der Christenheit, wo der Papst tyrannisirt, aber mit 
Nichten denn oder auf's Papstthum, das ist auf des Papstes Greuellehre 
und Menschentand, und also nicht als Papisten, sondern als 
evangelische Christen gestorben und selig geworden. Hat sie nun gleich 
keiner so genannt, so hat sie doch der Herr dafür erkannt *). 
————— 

*) Con. Keslerus Lutherthum, p. 557. s. 
 

Daß aber auch unter den Papisten jemand könne in seinem Herzen 
gut evangelisch sterben, solches wird P. Engel desto weniger in Abrede 
stellen, weil etliche seiner Glaubensgenossen gerne gestehen, daß bei 
den Lutherischen ihrer viel katholisch sterben können. Also redet der 
Jesuit Martin Bresser (l. 5. de Conse, c. 20): Ich sage I. Auch unter den 
Irrgläubigen stecken etliche in keiner vorsetzlichen Unwissenheit der 
seligmachenden Geheimnisse und wahren Kirche. Denn es nicht zu 
zweifeln, daß viele in den Landen, die mit falscher Religion erfüllet sind, 
sich befinden, denen solche Geheimnisse und die göttliche Wahrheit nicht 
genugsam erläutert worden, oder die solches aus Schwachheit des 
Verstandes nicht wohl fassen können. Woraus folgt, daß viele unter den 
Irrgläubigen sind, die eigentlich keine Ketzer sind. — Es folgt ferner 
daraus, <Seite 118> daß ihrer viel (NB.), sonderlich junge Leute unter 
den Irrgläubigen selig sterben. Sintemal sie das Sacrament der heiligen 



Taufe empfangen, sind wiedergeboren und mit Glauben und andern 
Gaben des heiligen Geistes beschenkt, haben auch durch grobe 
boshaftige Sünde etwa solche nicht verloren; ja wenn sie schon solche 
verloren, sehe ich keine Ursache, warum sie durch wahre Buße solche 
nicht wieder erlangen sollten. Wiewohl ich achte, daß es selten außer der 
wahren Kirche geschehe. Wollte jemand einwenden, es könne niemand 
außer der wahren Kirche selig werden, so antworte ich: daß solche, weil 
sie getauft und mit den Gaben des heiligen Geistes geschmückt sind, 
auch von dem in der Taufe empfangenen Glauben durch keine 
vorsätzliche ergriffene Ketzerei abgetreten, so sind sie nicht allerdings 
außer der wahren Kirche etc. Und aus eben diesem Fundament (Grunde) 
wollen wir von diesen unsern Vorfahren, wie auch von vielen, so noch 
jetzt unter des Papstes Tyrannei leben, aus christlicher Liebe das beste 
hoffen. 

Wollte aber hierbei etwa jemand einwenden, weil sich's denn 
solchermaßen bei den Papisten so gut sterbe als bei uns, so könne es 
endlich nicht viel schaden, wenn man, schon Ungelegenheit zu 
vermeiden, es eine Zeit Lang mit ihnen halte, es heiße doch: Ende gut, 
alles gut. Antwort: ein großer Unterschied ist unter den Leuten, welche 
vorhin unter des Papstes tyrannischem Joche stecken, und entweder aus 
Unwissenheit und Einfalt die Tiefe des Satans, die Kraft der päpstischen 
Irrthümer und wie stark sie ihrem Katechismus oder der Schrift 
widerstreben, nicht penetriren (durchschauen) oder aus Unvermögen sich 
nicht widersetzen können, müssen leiden <Seite 119> und geschehen 
lassen, was sich nicht ändern läßt, und (indem sie merken, daß es nicht 
richtig damit sei) darüber heimlich seufzen; und unter denen, welche 
einmal vollkömmlich erleuchtet sind und geschmeckt haben die 
himmlischen Gaben und das gütige Wort Gottes und die Kräfte der 
künftigen Welt, und fallen dennoch aus allerhand menschlichem Absehen 
zum Papstthum ab. Jene irren aus Schwachheit, und was sie thun, das 
thun sie mit einfältigem Herzen (1. Mos. 20, 6), mit denen hat Gott Geduld 
und hält ihnen, wie D. Luther redet, etwas zu gute; diese aber sündigen 
aus böslichem Vorsatz, wider besser Wissen und Gewissen, verleugnen 
Christum mit seinem Evangelium vor den Menschen und heucheln dem 
Papst um ihres Bauches oder guter Tage willen, darum sie denn auch 
Christus wieder verleugnen will vor seinem himmlischen Vater und ihnen 
den Lohn geben mit den Heuchlern; weil sie auf Gnade liederlich 
sündigen, so will er sie mit gerechter Ungnade ansehen und ihnen als 
Knechten, die ihres Herrn Willen wissen und sich doch nicht darnach 
halten, doppelte Streiche zuerkennen. Ein Narr wäre es ja, wer muthwillig 
in ein Pesthaus gehen wollte, unter dem Vorwand: es sei gleichwohl einer 
und der andere davon gekommen; also sind das noch größere Narren, 



welche deswegen zum Papstthum abfallen und verlassen sich darauf, sie 
können am letzten Ende auf Christi Verdienst abscheiden, gerade als 
wären sie dessen versichert, daß ihnen Gott der Herr diese liederlich 
verachtete Bußgnade geben und nicht vielmehr, weil sie ihn verachtet, sie 
wieder verachten, verlassen, in verkehrtem Sinn dahinfahren und in die 
Sünde wider den heiligen Geist fallen lassen werde; wie denn auch die 
Papisten solche neugefangene Vögel wohl in Acht zu <Seite 120> 
nehmen, um sie mit ihren Irrthümern desto fester zu bestricken, und 
daher ihnen mehr als denen, die stets bei ihnen gelebt, von Aberglauben 
zuzumuthen Pflegen, davon man mehreres nachlesen kann bei D. 
Dannhauer Salve Reform. p. 553. 

Dritter Einwurf. 
Drittens treibt P. Engel heftig, daß außer der wahren Kirche niemand 

selig werden könne, nun aber sei nur eine wahre Kirche, nämlich die 
ihrige; habe also außer derselben keiner ein wahrer Christ sein können. 
Darauf geht er zuerst mit diesen Reimen p. 21: 

Ihr selbst müßt ja bekennen frei,  
Daß nur ein Kirch auf Erden sei,  
Ein Glaub, ein Geist, ein Tauf, ein Gott,  
Dazu ein Himmel nach dem Tod,  
Denselbigen niemand dort erwirbt,  
Welcher in Secten hie hinstirbt. 
Was nicht in Noä Arche war,  
Das mußt ersaufen ganz und gar etc. 

Nachmals beweist er auch solches aus Luthers eigenen Worten 
(Tom. 3. Jen. f. 512, 1) und gründet darauf einen Syllogismum oder 
Schluß, mit welchem er gedenkt alle Lutheraner eines Streichs wie die 
Fliegen zu erschlagen. Seine Worte sind diese (p. 25): Dies also gesetzt, 
ist die Frage: wo ist diese Kirche zu finden? Hierauf antwortet Luther und 
giebt die Kenn- und Merkzeichen der wahren Kirche Christi, in welcher 
die Seligkeit allein zu finden ist. 1. Wo Gottes heiliges Wort gepredigt 
wird, da habe es keinen Zweifel, daß daselbst <Seite 121> gewißlich sein 
muß eine Sancta Ecclesia Catholica, (heilige allgemeine Kirche), ein 
christlich heiliges Volk. 2. Kennt man die christliche Kirche oder das 
christliche heilige Volk an dem heiligen Sacrament der Taufe, wo es recht 
nach Christi Ordnung gelehrt, geglaubt und gebraucht wird. 3. Kennt man 
die heilige christliche Kirche oder ein christlich heilig Volk an dem heiligen 
Sacrament des Altars, wo es recht nach Christi Einsetzung gereicht, 
geglaubt und empfangen wird. 4. Kennt man die heilige Kirche oder das 
Volk Gottes an der Gewalt der Schlüssel, dadurch nach Christi Befehl die 
Sünden erlassen und behalten werden. 5. Kennt man die heilige Kirche 



bei dem ordentlichen Beruf und Weise der Kirchendiener. Wo diese 
Stücke sind, da ist die rechte seligmachende Kirche Christi, außer 
welcher keiner kann selig werden. Nun aber bekennt Luther ausdrücklich, 
daß alle diese Stücke allein bei der römischen Kirche sind. Also bekennt 
er, daß nirgend die Seligkeit, als allein bei der römischen Kirche zu 
finden. Seine Worte wollen wir der ganzen Welt aus dem 6. Tom. f. 92, p. 
1 vor Augen stellen, daraus die gründliche Wahrheit mag erkannt werden. 
Dies sind Luthers Worte: Unter dem Papst ist geblieben erstlich die 
heilige Taufe, darnach auf der Kanzel der Text des heiligen Evangeliums 
in eines jeglichen Landes Sprache. Zum Dritten die heilige Vergebung der 
Sünden und Absolution, beide in der Beichte und öffentlich. Zum Vierten 
das heilige Sacrament des Altars, daß man zu Ostern und sonst im Jahr 
den Christen gereicht hat etc. Zum Fünften das Berufen oder Ordiniren 
zum Pfarramt, Predigtamt der Seelsorger, die Sünder zu binden und zu 
lösen und im Sterben und auch sonst zu trösten, denn bei vielen ist der 
Brauch <Seite 122> geblieben, daß man den Sterbenden das Crucifix 
vorgehalten und sie erinnert des Leidens Christi, darauf sie sich verlassen 
sollen. Zuletzt ist auch unter dem Papst geblieben das Gebet, als Psalter, 
Vater-Unser, der Glaube, zehn Gebote etc. Daraus schließt Luther, daß 
die wahre Kirche und der heilige Geist nirgends als im Papstthum zu 
finden gewesen. *)  
————— 

*) Mit Verlaub in die Rede zu fallen, das ist nicht so, daß Luther sagen wollte, die 
wahre Kirche und der H. Geist sei nirgends als im Papstthum zu finden gewesen, sondern 
so viel schließt Luther an erwähntem Orte: wo nun solche Stücke noch geblieben sind, da 
ist gewißlich die Kirche und etliche Heiligen geblieben etc. 
 
Dies alles stimmt mit dem überein, was wir aus dem 2. Tom. Witteb. und 
3. Jen. über die erste Frage angezogen haben, da Luther bekennt, daß 
die rechte heilige Schrift, Taufe, Sacrament des Altars, Schlüssel zur 
Vergebung der Sünden, recht Predigtamt, Katechismus, Vater-Unser, 
zehn Gebote und Artikel des Glaubens bei der römischen Kirche zu 
finden. Aus welchen allen dieser unwidersprechliche Syllogismus 
(Schluß) gemacht wird: in der wahren Kirche Christi ist allein die Seligkeit 
zu erlangen. Die römische Kirche ist die wahre Kirche Christi. Also ist in 
der römischen Kirche allein die Seligkeit zu erlangen. Also nicht bei den 
Lutherischen, Calvinisten und Wiedertäufern. Den Vorspruch geben alle 
Lutheraner, ja auch alle Calvinisten zu. Der Nachspruch wird 
unwidersprechlich aus den angezogenen Stellen und Bekenntnissen 
Luthers erwiesen: da ist die wahre Kirche Christi, wo die heilige Schrift, 
Taufe, Sacrament des Altars recht erfunden werden. Nach Luthers 
Bekenntniß werden diese Stücke recht bei der römischen Kirche 



erfunden. Mithin so ist daselbst die <Seite 123> wahre Kirche Christi, 
außer welcher keiner kann selig werden. So die Prädicanten dies Nüßlein 
ohne Zahnbrechen können aufbeißen, werden sie feste Zähne haben 
müssen. Hieraus ist klar, daß kein Lutherischer sicher setzen kann, daß 
einer, so außerhalb der katholischen Kirche gestorben, sei selig 
geworden. So weit P. Engel, welcher sich wahrlich bei diesem Syllogismo 
(Schlusse) nichts gemeines zu sein dünkt. 

Antwort. 
Wenn man sagt: außer der wahren Kirche könne niemand selig 

werden, so hat's entweder diesen Verstand: wer sich nicht an dem Orte 
aufhält, wo die wahre Kirche ihren sichtbarlichen und öffentlichen 
Gottesdienst hat, der kann nicht selig werden, und solchergestalt werden 
ja die Papisten selbst diese Regel nicht zugeben, denn es würde daraus 
folgen, daß diejenigen Papisten alle, welche sich unter den Türken in der 
Dienstbarkeit oder auch an evangelischen Orten verborgen aushalten, 
oder auch daselbst gehegt werden, nicht könnten selig werden, weil sie 
nicht an dem Orte leben, wo, ihrer Meinung nach, die wahre Kirche ist. 
Oder es hat diesen Verstand: wer nicht mit seinem Herzen denen 
zugethan ist, welche den wahren Glauben haben, sie mögen sein, wo sie 
wollen, ob auch gleich wie zur Zeit des arianischen Wesens in Höhlen 
und Klüften, der kann nicht selig werden; und so lasse ich's passiren 
(gelten). Allein solchergestalt wird P. Engel's Nüßlein leicht auszubeißen 
sein. Denn wenn P. Engel etwas wider uns erhalten will, so ist's nicht blos 
mit seinem vierbeinigen auf Schrauben und Stelzen gesetzten Syllogismo 
(Schlusse) ausgerichtet, daß er sagt: In <Seite 124> der wahren Kirche 
Christi ist allein die Seligkeit zu erlangen. Die römische Kirche ist die 
wahre Kirche Christi, mithin ist in der römischen Kirche allein die Seligkeit 
zu erlangen. Sondern er muß recht logice (den Denkgesetzen gemäß) 
und kunstgemäß seinen Schluß also einrichten: 

Wer sich zu der wahren katholischen Kirche, das ist zu der 
allgemeinen Christenheit auf Erden, die den rechten christlichen 
Glauben hat, hält, derselbige allein kann selig werden, und das ist 
eben D. Luthers Meinung, dessen eigne unverfälschte Worte (Tom. 3, 
Jen. f. 512) diese sind: Demnach glaube ich, daß eine heilige 
christliche Kirche sei auf Erden, das ist, die Gemeine und Zahl oder 
Versammlung aller Christen in aller Welt, die einige Braut Christi und 
sein geistlicher Leib, dessen Er auch das einige Haupt ist. — Und 
dieselbige Christenheit (NB.) ist nicht allein unter der römischen Kirche 
oder dem Papst, sondern in aller Welt, wie die Propheten verkündigt 
haben, daß Christi Evangelium sollte in alle Welt kommen (Ps. 2. Ps. 
19). Daß also unter Papst, Türken, Persern, Tartaren und allenthalben 



die Christenheit zerstreut ist leiblich, aber versammelt geistlich in 
einem Evangelium und Glauben unter einem Haupte, das Jesus 
Christus ist. Denn das Papstthum (NB.) gewißlich das rechte 
antichristliche Regiment ist etc. (P. Engel lese nur weiter und sehe, 
was er für Wasser auf seine Mühle an diesem von ihm selbst 
unvorsichtig angezogenen Orte finden werde). Nun laßt uns auch den 
Nachsatz hören: 

Wer in der römischen Kirche lebt oder derselbigen zugethan ist, 
derselbe (NB.) allein hält sich zu der wahren <Seite 125> katholischen 
Kirche oder zu der allgemeinen Christenheit auf Erden. 

Mithin kann derselbe, wer in der römischen Kirche lebt, allein 
selig werden. 

Dieser Nachsatz aber ist falsch und irrig, daß nämlich der allein und 
sonst keiner in der ganzen Welt zur wahren Kirche Christi gehöre, als wer 
in der Stadt Rom und der Kirche desselben Bezirks lebt, denn gleichwie 
Rom nicht die ganze Welt ist, also ist auch die römische Kirche nicht flugs 
die ganze Christenheit auf Erden. Die Epistel an die Römer richtet sich ja 
nicht an die Korinther, sondern die römische und corinthische sind 
unterschiedliche Gemeinen, denen Paulus geschrieben. So war auch 
vordem der römische Bischof nicht Bischof zu Constantinopel, sondern 
ein jeder für sich hatte seine Heerde und Gemeine (Apg. 20, 28, 1. Petr. 
5, 2). Johannes muß an sieben Bischöfe in sieben Gemeinen schreiben 
(Offenb. 1, 20, C. 2 f.). Es sollte aber P. Engel Gott danken, wenn wir so 
gütig wären und den Nachsatz ohne das Allein zugeben wollten 
solchergestalt: 

Wer in der römischen Kirche lebt, derselbe gehört (obgleich nicht 
allein, doch nebst andern) zu der wahren katholischen Kirche oder 
allgemeinen Christenheit auf Erden. 

Allein auch dieses kann so schlechterdings und ohne Unterschied 
von uns nicht nachgelassen werden, sondern man muß wissen, daß das 
Wort römische Kirche zweierlei Verstand hat. Entweder wird durch die 
römische Kirche verstanden der Haufe derselben, welche an dem 
römischen Papste als einem vermeinten Haupte der Christenheit und 
unfehlbaren Richter des Glaubens hangen, dessen Greuel und Irrthümer, 
als das Verdienst <Seite 126> meinter guter Werke, die Zweifelslehre, 
Anrufung der Heiligen, Messt, einerlei Gestalt, Ablaß und dergleichen 
billigen, und andere und zwar recht evangelische Christen, ohne Grund 
wider Gottes Wort und die christliche Liebe verketzern, verdammen und 
verfolgen. Kurz, der Haufe derer, die es von Herzensgrund mit dem Papst 
und seinen Greueln halten. Von denen gestehen wir allerdings nicht, daß 
sie zu der wahren katholischen Kirche oder zu der allgemeinen 
Christenheit auf Erden gehören. Oder es wird durch die römische Kirche 



verstanden der Rest von der uralten römischen Kirche, oder die unter 
dem jetzt beschriebenen äußerlichen Haufen der römischen Kirche 
befindlichen, frommen, christlichen Herzen, welche solche Tiefe des 
Satans nicht recht verstehen und über dem Unwesen seufzen (wie man 
denn zur Zeit des trientischen Concils den Durst vieler geängsteten 
Herzen und Gewissen nach dem gesegneten Kelch zur Genüge gespürt 
hat), indessen sich blos an's göttliche Wort halten und sich sonderlich in 
der letzten Todesstunde nicht auf ihr eignes Verdienst und ihre Werke, 
sondern einzig und allein auf Jesu Christi blutiges Verdienst verlassen, 
und von diesen lasse ich den Nachsatz in folgender Gestalt passiren 
(gelten): 

Dieselben, welche in der römischen Kirche sich zwar wesentlich 
aushalten, allein mit ihrem Herzen nicht dem römischen Antichrist, 
sondern dem Herrn Christo anhangen, gehören zu der wahren 
katholischen Kirche (und dahin geht Luther in seinem Buch von der 
Winkelmesse und Pfaffenweihe [Tom. 6, Jen. f. 92. 1] und sagt: daß 
etliche Heilige unter dem Papstthum geblieben, in welchen Christus 
den christlichen Glauben erhalten). 



Ob jemals ein Lutherischer selig geworden?  <Seite 127>  
 

Ferner, so taugt P. Engels Prosyllogismus oder Beweisschluß (daß 
bei den Papisten Gottes Wort recht gelehrt und die Sacramente 
behandelt werden) eben so viel. Förmlich muß er also schließen: 

Wo die heilige Schrift recht ausgelegt, lauter und rein gelehrt, die 
heiligen Sacramente recht nach Christi Einsetzung ausgespendet und 
das Amt der Schlüssel nach Christi Anordnung recht verwaltet wird 
(von der päpstlichen Pfaffenweihe hat Luther nichts), da ist die wahre 
Kirche Christi oder eine solche Gemeine, zu welcher man sich sicher 
halten und bei welcher man den wahren Glauben finden kann, auf 
welchen alle, die dabei geblieben, selig geworden sind. Diesen 
Vorspruch gestehen wir zu. Aber nicht den folgenden Nachspruch: 

In der römischen Kirche, das ist bei dem äußerlichen dem Papst 
anhängigen Haufen wird die heilige Schrift Lauter gelehrt etc. 

Mithin ist bei demselben die wahre Kirche Christi. 
Derselbe Nachsatz oder Spruch ist falsch und von Luther niemals 

zugegeben, als welcher zwar so viel gestanden hat, daß im Papstthum 
viel Gutes (als die heilige Schrift, Taufe, Abendmahl, Schlüssel, 
Katechismus etc.) geblieben sei, ihrem Wesen nach, mit nichten aber, 
daß vom Papst und päpstischen Lehrern dieses alles recht nach Gottes 
Wort und Christi Einsetzung administrirt (verwaltet) und behandelt werde. 
Luther hat am oben erwähnten und beantworteten Orte (Tom. 4, Jen. f. 
409) und anderswo sich selbst genugsam erklärt und begehrt, man solle 
einen vernünftigen Unterschied machen zwischen den päpstischen 
Irrthümern (die er ausdrücklich <Seite 128> teuflische Zusätze heißt) und 
zwischen dem, was Gutes und Nützliches im Papstthum geblieben, als 
die Schrift und Sacramente ihrem Wesen nach, die gleichwohl der Papst 
nicht gänzlich hat vertilgen dürfen oder können; da müsse man nun nicht 
alles ohne Unterschied annehmen oder verwerfen, sondern alles prüfen 
und das Gute behalten (1 Thess. 5, 21). Man müsse einen Unterschied 
machen zwischen dem Papst (welchen er am eben angezogenen Orte für 
den rechten Antichrist hält) sammt seinen Haufen, die seine Greuel im 
Herzen billigen und mit Mund und Hand vertheidigen; und dann zwischen 
dem Tempel Gottes oder der Christenheit, darin der Antichrist sitzt und 
tyrannisirt, da gleichwohl viele sind, die Gott, wie den Lot zu Sodom, unter 
den bösen Buben erhalte (2. Petr. 2), also daß der Papst nicht verwehren 
kann, daß etliche sind, die ihm, obschon nicht allemal öffentlich 
widersprechen, doch im Herzen nicht beifällig sind. In Summa, unter dem 
Papstthum sind etliche, welche gehören zu der wahren allgemeinen 
Kirche, mit welcher sie auch in einerlei Geist und Glauben 
unbekannterweise vereinigt sind, ob sie gleich äußerlich unter des 



Papstes Haufen sich aushalten. Hat demnach Luther damit, daß er 
gesteht, unter dem Papstthum sei viel Gutes geblieben, nicht gestanden, 
daß das Papstthum an sich selbst gut oder die päpstische Kirche sei die 
wahre Kirche, gleichwie die Papisten, ob sie gleich gestehen müssen, 
daß unter dem sogenannten Lutherthum oder evangelischen 
Christenthum viel Gutes geblieben (als die Bibel, Taufe, wie sie ja denn 
die von und bei uns getauften Kinder für Christenkinder passiren (gelten) 
lassen, und taufen sie nicht anders 2c), doch nicht zugeben werden, daß 
deswegen das Lutherthum an und für sich gut oder die <Seite 129> 
lutherische Kirche die rechte sei. Solchergestalt wird hoffentlich P. Engels 
Nüßlein aufgebissen sein und ist, Gott Lob, bei mir ohne alles Zahnweh 
abgegangen. Allein ich muß hierbei wieder scherzen und sagen: Wer P. 
Engels oder seines Vorgängers Reime oder Verse ohne Ohrenzwang 
oder Ohrenweh lesen kann, der muß gute Ohren haben. 

Weil aber P. Engel so gern mit Nüssen zu thun hat, will ich ihm 
hiermit wieder ein Nüßlein auszubeißen geben mit der Bitte, es 
wohlaufgebissen mir wiederzuschicken: 

Bei welchen das Wort Gottes nicht recht vorgetragen, sondern 
vertuscht und unter die Bank gesteckt, auch nicht lauter und rein, 
sondern blos nach dem Sinn eines Menschen, der mehrentheils 
untüchtig ist die Schrift auszulegen, der in Glaubenssachen nicht nur 
irren kann, sondern öfters gröblich geirrt hat, ausgelegt und verfälscht; 
die heiligen Sacramente nicht recht ausgespendet, sondern die Taufe 
wider Billigkeit den Glocken gegeben, das halbe Abendmahl hingegen 
Christenmenschen gestohlen und genommen, dazu beide Sacramente 
mit allerhand Menschentand beschmitzt werden; wo das Amt der 
Schlüssel nicht zur Beruhigung der Gewissen armer Sünder recht 
geführt, sondern zum richterlichen Zwange und Folter der Gewissen 
gemißbraucht wird etc., bei denen ist mit nichten die wahre Kirche 
anzutreffen. Diesen Vorspruch kann Engel nicht verwerfen, indem er 
ihn einmal selbst angenommen. So kann er auch nicht leugnen, und 
bin ich alle Stunden erbötig, ihm zu beweisen folgenden Nachspruch: 

Bei den Päpstischen wird Gottes Wort, Sacrament <Seite 130> 
und Amt der Schlüssel solchergestalt tractirt (behandelt). Das ist 
nunmehr weltbekannt. 

Mithin ist bei den Päpstischen (so fern sie nämlich päpstisch 
sind) die wahre Kirche nicht anzutreffen. 

Hingegen schließe ich also: 
Bei welchen das Wort Gottes lauter und rein ohne menschlichen 

Zusatz, ohne Reflexion (Rücksicht) auf menschliches Ansehen, ohne 
Verfälschung und Vernunftdeutelei gepredigt; die Hochwürdigen 
Sacramente ungestümmelt nach Christi Anordnung und Einsetzung 



behandelt; die Schlüssel des Himmelreichs zur Beruhigung der 
Gewissen bußfertiger Sünder recht, sowohl öffentlich auf der Kanzel 
als im Geheimen im Beichtstuhl, gebraucht werden, bei denselben ist 
die wahre Kirche anzutreffen. 

Bei uns Evangelischen wird Gottes Wort, Sacrament und 
Schlüsselamt solchergestalt tractirt (behandelt). 

Mithin ist bei uns Evangelischen die wahre Kirche anzutreffen. 
Id quod erat demonstrandum. (Das eben galt es zu beweisen). 

Dem P. Engel soll auf Begehren entweder der Vor- oder Nachspruch 
schon ferner klar gemacht werden, wenn er sodann nur auch den Schluß 
gestehen und sich gefangen geben will. 

Vierter Einwurf. 
Es wendet P. Engel ferner ein: auf Luthers Lehre könne kein anderer 

selig werden, denn er habe sich selber nicht getraut darauf selig zu 
werden. Nun könne ja keiner größere Versicherung wegen seiner 
Seligkeit von Luther haben, als <Seite 131> Luther selbst gehabt, als 
welcher bis an seinen Tod an seiner Religion und Seligkeit gezweifelt (p. 
30). Daher sei er auch in seiner Religion und Lehre so unbeständig 
gewesen, daß er fast alle Jahre dieselbe merklich verändert habe, nach 
dem Spruch: Heute ja, morgen nein, ist des Luthers Latein; beruft sich 
diesfalls (p. 40) auf den Wetterhahn, da dieser Punkt genugsam erwiesen 
sei. Zu dem (spricht er) seien auch die Lutheraner selbst unter sich 
uneins, es sei die augsburgische Confession vielmals von den 
Predigtkauzen *) verändert, gemehrt, vermindert, verhümpelt und 
verstümmelt worden, davon er aus Laurentius Forers Ueberschlage über 
den sächsischen Augapfel (p. 48 u. fg.) ein großes Wesen macht, und 
hieraus (p. 52) den Schwindelgeist der Uneinigkeit allen evangelischen 
Lehrern beimessen will. 
 

*) So liederlich scherzen die Papisten; also spricht er bald hierauf, p. 48: Nicolaus 
Selnecker habe das lutherische Karten-Cordi-Buch schmieden helfen. Wenn nun Luther 
etwa des Papstes Decreta per anagramma (mittelst einer Buchstabenversetzung) 
Drecketa, oder andere die Jesuiten Esaviten, Jesuzwider oder Suiten heißen, da ist die 
Elbe und der Rhein angezündet. Sie wollen das Privilegium (Vorrecht), zu schmähen, 
allein behalten. 

Antwort. 
Anfangs wundere ich mich fast, daß P. Engel hier von Versicherung 

der Seligkeit so viel Gerede macht, da er doch wohl weiß, daß nach der 
päpstischen Lehre kein Mensch der Gnade Gottes, der Vergebung seiner 
Sünde und der Seligkeit vergewissert sein kann; ja keiner, auch der Papst 
selbst nicht, kann (sofern er ihre Lehre durchaus annimmt) gewiß 
versichert sein, daß er ein getaufter Christ, geschweige ein Geistlicher 



sei. Denn sie glauben ja, daß kein Sacrament <Seite 132> gültig sei, 
wenn nicht der Priester die Intention oder den Vorsatz habe zu thun, was 
die Kirche thut. *)  
————— 

*) Ita Concil. Florent, ap. Caranzam Sess. 7. Can. XI. Hæc septem Sacramenta tribus 
perficiuntur, videlicet rebus tanquam materia, verbis tanquam forma, et perbona Mihistri 
conferentis Sacramentum, cum intentione faciendi quod facit Ecclesia. Quorum si aliquid 
desit, non perficitur sacramentum. Abnuit Concil. Trid. Legi hic meretur D. AEgid. 
Strauchius in 3.  Purimspredigt, p. 148. s. Heilbrunner Unkathol. Päpstth. p. 96. 
 
Denn wie kann der Papst gewiß versichert sein, daß der, welcher ihn 
erstmals geweiht, den Vorsatz gehabt, ihn zu weihen? ja der ihn getauft, 
den Vorsatz gehabt, ihn zu taufen? ob er nicht etwa mit seinen Gedanken 
anders wohin verreist? oder seinen Eltern oder ihm nicht gut gewesen, 
und dergleichen, und also gälte beides, seine Weihe und seine Taufe 
nichts. Solchergestalt muß auch ein Jeder zweifeln, ob der Pfaff bei der 
Consecration (Weihung der Elemente) oder bei seiner Absolution einen 
rechten Vorsatz gehabt. Ich will daher also schließen: 

Wem man nicht kann in das Herz, und in demselben seine 
Intention, Gedanken, einen Vorsatz und eigentliche Meinung sehen, 
von dem kann man auch nach päpstischer Lehre nicht gewiß sein, daß 
er jemandem das Sacrament der Taufe oder andere ertheilt habe. 
(Dieser Satz gründet sich auf die florentinischen und tridentinischen 
Schlüsse.) 

Keinem einzigen Menschen, und also auch keinem Pfaffen, kann 
außer Gott jemand in's Herz, und in demselben seine Intention, 
Gedanken, Vorsatz und eigentliche Meinung sehen. (Das gestehen 
Christen, Türken, Juden und Heiden.) 

Folglich kann man von keinem päpstischen Pfaffen  <Seite 133> 
gewiß versichert sein, daß er jemandem die Taufe oder andere 
Sacramente ertheilt habe. 

Ja sie sind in der Zweifelslehre dermaßen bestrickt, daß Osorius, ein 
Jesuit *), ausdrücklich schreibt: wenn einer gleich so selig gelebt hätte, 
als Johannes der Täufer, und hätte alle Tage Todte auferweckt, und 
wären ihm alle Tage die Engel, ja Christus selbst erschienen, so könne er 
doch nicht gewiß versichert sein, daß er bei Gott in Gnaden sei.  
————— 

*) Conc. 1. sup. Evang. Dom. VΙΙ. post Trin. 
 
Wie können nun die Papisten einem andern größere Versicherung der 
Seligkeit geben, als sie selbst haben? Warum bekümmert denn P. Engel 
sich nicht vielmehr um seine eigene, als um Luthers Versicherung zur 



Seligkeit? Welcher zwar freilich anfangs bei solchem großen 
angefangenen Werke ex dictamine carnis (wenn ihn das Fleisch 
anfocht) und menschlicher Schwachheit kleinlaut und zaghaft mag 
gewesen sein, doch aber deswegen bei zunehmender Erkenntniß und 
Erleuchtung an seiner Religion so wenig, als an seiner eigegenen 
Seligkeit verzagt hat. 

Was aber sonst nach seiner vollkommenen Erleuchtung seine 
Unbeständigkeit anbetrifft, so geschieht ihm Gewalt und Unrecht. Der 
Wetterhahn, darauf sich Engel beruft, ist schon längst gründlich widerlegt 
von D. Jac. Heerbrand, in der Abfertigung des vermeinten neulich 
ansgebrüteten evangelischen Wetterhahnes, an dem kann P. Engel, 
wenn er's für rathsam und sich der Sache gewachsen ansieht, sein Heil 
versuchen. Wie gewiß sonst Luther, nachdem er einmal des Papstes 
Greuel vollkommen erkannt, seiner Lehre, und  <Seite 134> was er für 
ein Wetterhahn gewesen, das haben die Papisten vielfältig und sonderlich 
zu Worms erfahren; er hat nicht allein, ungeachtet alles Einredens, sich 
hinein gewagt, sagend: obschon er wissen sollte, das so viel Teufel in 
Worms wären, als Ziegel auf den Dächern; sondern obgleich er auch 
hernach das ganze Reich vor sich gehabt; obgleich Cajetanus genug mit 
Guten und Bösen ihm zugesetzt, dennoch sich gehalten, nicht als ein 
Wetterhahn, sondern als eine eiserne Mauer, ist weder zur Rechten noch 
zur Linken gewichen, und hat kein Mensch die sechs Buchstaben revoco 
(ich widerrufe) ihm abbitten oder abzwingen mögen. *) 
————— 

*) Conf. Joh. Conr. Goebelli Augs. Conf. und Jubel-Predigten, P. I. p. 554. f. 
 

Daß aber Luther dennoch viel Dinge, welche er vor seiner 
vollkommenen Erleuchtung noch geglaubt und in seinen ersten Büchern 
vertheidigt, als zum Exempel vom Fegfeuer, einerlei Gestalt, Ansehn des 
Papstes und dergleichen, nachher, da er vollkommen aus Gottes Wort 
erleuchtet worden, candide (offenherzig) selbst widerrufen und widerlegt, 
darum ist er so wenig ein Wetterhahn zu nennen, als Augustinus, wenn er 
libros retractationum oder Widerrufsbücher schreibt, welches Exempel 
Luther selbst auf sich applicirt (anwendet) (T. 2. Jen. f. 133). Ja so 
wenig, als Bellarminus, der Cardinal, selbst mit seinen Recognitionen. Ich 
schließe diesfalls also: das, was Luther vorher geglaubt oder geredet und 
nachher geändert hat, ist entweder unrecht oder recht gewesen. Ist etwas 
recht gewesen und nachher von ihm geändert, das ist zu beweisen; zum 
Exempel muß bewiesen werden, daß die <Seite 135> Lehre vom 
Fegfeuer recht sei; allein Meißners Tractat vom Ablaß und Fegfeuer steht 
noch unumgestoßen, da er doch in der Vorrede alle Papisten zur Antwort 



provocirt (gefordert), an demselben stände dem P. Engel Ehre zu erjagen. 
Ist aber das, was Luther widerrufen, unrecht gewesen, so hat er ja recht 
und rühmlich gethan, daß er's widerrufen. Denn irren ist menschlich, aber 
im erkannten Irrthum verharren, ist teuflisch. 

Daß man im Uebrigen Eins und das Andere vorbringen will, da 
Luther in seinen letzten Schriften mit sich nicht einig gewesen fein soll, ist 
von den Unsrigen *) zur Genüge abgelehnt und bewiesen, daß man 
Luthers Worten ungütlich gethan, wie darüber er selber schon bei seinem 
Leben oft geklagt, als wenn er (Tom. 6. Jen. f. 210) sagt:  
————— 

*) Conf. D. Heilbrunner, im unschuldigen Luther, Müllerus in Luth. def. c. 21. p. 
546. s. Lælius contra Sartorium, p. 171 s. D. Zeaemann, contra Ungersdorf. c. 27. p. 295. 
s. Heerbrandus in Abfertigung des Wetterhahns, Kelerus in Anti-For. p. 421. s. 
 
Was soll ich sagen? Wie soll ich klagen? Ich bin noch im Leben, schreibe, 
predige und lese täglich, noch finden sich solche giftige Leute, nicht allein 
unter den Widersachern, sondern auch falsche Brüder, die unsers Theils 
sein wollen, die sich unterstehen, meine Schrift und Lehre stracks wider 
mich zu führen, lassen mich zusehen und zuhören, ob sie wohl wissen, 
daß ich anders lehre, und wollen ihr Gift mit meiner Arbeit schmücken, 
und die armen Leute unter meinem Namen verführen, was will doch 
immermehr nach meinem Tode werden? Ja ich sollte billig alles 
verantworten, weil ich noch lebe. Ja wiederum, wie kann ich allein alle 
Mäuler des Teufels <Seite 136> stopfen? Sonderlich denen (wie sie alle 
vergiftet sind), die nicht hören noch merken wollen, was wir schreiben, 
sondern allein an dem sich üben mit allem Fleiß, wie sie unsere Worte in 
allen Buchstaben auf's Schändlichste verkehren und verderben mögen 
etc. 

Haben aber ja die Papisten Lust, Wetterhähne zu sehen, so sehen 
sie ihre eigenen Lehrer an, die sind recht des Papstes Wetterhähne, 
nachdem der Wind von Rom kommt, wenn's der Papst begehrt, sagen 
sie, was sie sonst wohl besser wissen. Als einstmals Michael Bayus, ein 
sonst gelehrter Mann, wider etliche päpstliche Decrete disputirt hatte, und 
deshalb im Namen Papst Gregors XIII. von dem Cardinal Franciscus 
Teletus besprochen ward, gab er zur Antwort *):  
————— 

*) Testes Moguntini apud Dannhauerum Hodom. Pap. P. I. p. 1343. 
 
er sei bereit, alles in tiefster Demuth zu revociren (ein solcher Wetterhahn 
war Luther dennoch nicht, obgleich auch ein Cardinal mit ihm redete), 
allein eins wundere ihn nur, daß der Papst um der Sache willen so einen 
vornehmen Mann mit so großen Kosten an ihn bemüht habe, ihre 



Heiligkeit hätten nur den kleinsten Hund mit einem Zettel schicken dürfen 
(nämlich einen Tellerlecker an den andern), das wäre übrig genug 
gewesen, er hätte bald alles, was er jemals geredet und geschrieben, für 
null und nichtig erkennen wollen. Das lasse man mir einen Wetterhahn 
sein! 

Was sonst von der evangelischen Lehrer Mißhelligkeit, und 
sonderlich von der Aenderung der augsburgischen Confession 
eingewendet wird, ist von sehr schlechter Importanz (Beweiskraft). P. 
Engel hätte nicht Nur Laurentius Forers <Seite 137> Ueberschlag lesen 
sollen, sondern auch die Hauptvertheidigung des evangelischen 
Augapfels, da Laurentius Forer und andern Calumnianten 
(Schmähgesellen) ihr Maul zur Genüge gestopft und erwiesen ist, daß, 
was etwa Philipp Melanchthon aus eignem Gutdünken für sich gethan, 
Fürsten und Ständen und der ganzen evangelischen Kirche nicht 
nachteilig sein könne oder solle. *)  
————— 

*) Conf. quoque Keslerus Anti-Forero l. 2. sed. 3. c. 3. de consideratione, an 
mutata Aug. Conf. tollat Eccl. Lutherana unitatem? p. 249. s. Mylius in A. Conf. P. l. p. 5. 
etc. 
 
Hat Engel ein Herz, so mache er sich daran und vertheidige den Forer! 

Ob sich auch zuweilen noch heutigen Tages hier und da unter 
evangelischen Lehrern Mißverständnisse ereignen, so wird doch darum 
die Lehre nicht geändert. Wir haben unsere ungeänderte augsburgische 
Confession und christliches Concordienbuch, das ist: unser allgemeines 
Glaubensbekenntniß; wer es mit demselben hält, der ist unser 
Glaubensgenosse; wer nicht will, den können wir nicht halten. 

Wollen aber je die Papisten Eines oder des Anderen Eigensinn und 
Neugierigkeit bei uns gar zu hoch aufmutzen, so bitten wir, daß sie doch 
zuvor vor ihrer eignen Thür kehren und ein wenig die schrecklichen 
Spaltungen **) und Katzenkriege der römischen Päpste, die greulichen 
Widerwärtigkeiten der päpstlichen Rechte ***), die Mißhelligkeiten der 
päpstlichen Concilien †), die Trennungen der päpstlichen Lehrer ††)  
<Seite 138> ansehen, sie werden wahrlich zu fegen genug finden; mögen 
sie doch den ungeheuren Balken zuvor aus ihrem eignen Auge ziehen, 
ehe sie sich wegen des Splitters in unserm Auge so sehr bemühen.  
————— 

**) Conf. Ausführung der Ursachen des verweigerten Concils p. 384. Jamesius in 
bello Papali: Behauptung des Danziger Katechism. p. 461. Tenzel, contra Prori, p. 552. 
s. 

***) Osiander in Papa non Papa. 
†) Gerhardus de Ecclesia‘ §. 237. 

††) Conf. Flacius de contradici, dissens. Pontif. Pappus in Contra dictionibus doctr. 



Ecc. Rom. Nic. Hunnius, in Papatu seipsum destruente, et pelle ovina det. p. 110. s. 
Osiander, in Papa non Papa. Keslerus contra Forer p. 446. 508. et 722. ad fin, libri. 
Defensio Catech. Dantisc. p. 807 s. Andr. Chrasthofius in bello Jesuitico etc. 
 
Es heißt diesfalls bei den Papisten: Arzt, hilf dir selber! und gleichwohl ist 
des Prahlens von Einigkeit ihrer Kirche weder Maaß noch Ende. Da doch 
dieselbe, eben wie bei den Türken, nur erzwungen ist und nicht auf der 
Einigkeit des Geistes durch das Band des Friedens (Eph. 4,3) besteht, 
sondern auf des Papstes Gewalt und dem weltlichen Arm. 

Fünfter Einwurf. 
P. Engel bringt auch, wie dieser Leute Art ist, endlich viel wider 

Luthers Person auf die Bahn, damit er erhalte, ein solcher Mensch könne 
nicht von Gottes Geist getrieben oder zu einem so wichtigen Werk 
gebraucht sein, man könne auch ohne Seelengefahr seiner Lehre nicht 
folgen, denn 1. bekenne er, er sei in den Religionshandel aus Unverstand 
gerathen (p. 38), zweifele, ob er seine Reformation in Gottes Namen 
angefangen (p. 31). 2. Seine Lehre sei neu und zuvor in der Welt nie 
gehört worden (p. 42). 3. Er habe mit dem Teufel sich eingelassen und 
habe von demselben die Messe zu bestreiten gelernt (p. 43, 46). 4. Die 
Leute seien aus seiner Lehre je länger je ärger geworden (p. 35, 42). 5. 
Er habe die heilige Schrift verfälscht, ganze Capitel und Bücher  <Seite 
139> herausgestohlen, also daß ihn sein eigner Fluch treffe (aus Tom. 4. 
Witteb. f. 393. I). Wer ein Titel oder Buchstaben wegthut oder ändert, 
der soll des Teufels sein (p. 37, 39). 6. Er habe wider Gott, die heilige 
Jungfrau Maria und die Heiligen schimpflich geredet (p. 39). 7. Er habe 
die Obrigkeit gelästert (p. 38). 8. Er sei unhöflich und liederlich in Worten 
(p. 40), und ärgerlich in Werken gewesen, bekenne selbst, ihm gebühre 
für sein Leben nichts als die Hölle (p. 43). 9. Er sei vom Papst und Kaiser 
wegen seiner Lehre verdammt als ein Ketzer (p. 32, 33, 39). 10. Er habe 
sich selbst einen Ketzer, Lügner, Teufelsgespenst, Gift, Pestilenz und 
Höllenbrand, auch einen Vater aller Sacramentschänder genannt (p. 41) 
und andere vor seiner Lehre gewarnt (p. 41). Wie nun ein solcher Mensch 
andern den Weg zur Seligkeit weisen könne? 

Antwort. 
Vorerst sollen die Papisten wissen, daß wir unsern Glauben nicht 

gründen auf Luthers Person *) und Autorität, wie sie aus den Papst, das 
hat Luther nie begehrt, sondern dawider (Tom. 2. Jen. f. 81. u. sonst) 
protestirt; sondern auf Gottes Wort und glauben ihm, weil seine Lehre der 
Schrift gemäß ist. Können wir nun aus derselben eines Irrthums 
überwiesen werden, so wollen wir ihn fahren lassen, und ob er gleich 
zehnmal in Luthers Schriften stände;  



————— 
*) Conf. Mullerus Luth. def, p. 8. 549. Gerhardus Widerlegung des Morgensterns. 

p. 57. Dannhauer Theol. Consc. T. l.p. 563. 
 
allein das werden sie niemals bewerkstelligen können. <Seite 140> Hier 
macht's nun zwar P. Engel ziemlich grob und verstellt sich wahrlich in 
einen unbescheidenen P. Engel, wenn er p. 52 sagt: Das sind rechte 
ungeschickte Narren und Tölpel, die da sagen, sie glauben an Luther 
nicht, und leugnen ihren Ursprung und Erzvater etc. Weigern sich, wenn 
sie irr die Enge und Nothstall getrieben werden, lutherisch zu nennen etc. 
Allein wir können hier mit allem Recht entgegnen und sagen; Das sind 
rechte ungeschickte Narren und Tölpel, die da sagen, wir glauben an 
Luther! Welcher unter uns allen ist zu nennen, der gesagt: er glaube an 
Luther? Ist P. Engel ehrlich, so nenne er ihn! Dennoch weigern wir uns 
gleichwohl nicht, in gewisser Hinsicht und zum Unterschied uns lutherisch 
nennen zu lassen, darum, daß wir die von Luther an's Licht gebrachte 
evangelische Lehre für recht erkennen, nicht aber darum, daß wir einer 
neuen von ihm aufgebrachten Lehre anhingen (wie die Papisten, welche 
uns den Namen erstlich gegeben, lästern). Also haben ja auch vordem 
die Rechtgläubigen gelitten, daß man sie zu Zeiten Athanasianer hieße, 
weil dazumal die Arianer sich auch katholisch nannten, und man sonst 
keinen Unterschied gewußt hätte. Also weigern sich die sogenannten 
Römisch-katholischen des Titels Papisten nicht allerdings, ob sie gleich 
an den Papst nicht glauben. Ja was meint P. Engel, glauben denn die 
Franciskaner an Franciskus, die Dominikaner an Dominikus, weil sie sich 
nach ihnen nennen lassen? 

Allein, was halte ich mich: auf bei einer ausgemachten Sache? *) 
Also mußt du sagen, spricht Luther (Tom. 2. Jen.): 
————— 

*) Conf. Gerhardus de Eccl. § 156. 160. T. 2. Conf : Cathol·, p. 1151. Höpfnerus in 
Saxon. Evangel. S. I. P. I. c. 3. p. 48. Tenzel wider Frommen,  p. 1151. 



 <Seite 141>   
der Luther sei ein Bube oder Heiliger, da liegt mir nichts daran, seine 
Lehre aber ist nicht sein, sondern Christus selbst. Denn du stehst, daß 
die Tyrannen nicht damit umgehen, daß sie nur den Luther umbringen, 
sondern die Lehre wollen sie vertilgen, und von der Lehre wegen tasten 
sie dich an und fragen dich, ob du lutherisch seist? Hier mußt du wahrlich 
nicht Rohrworte reden, sondern frei Christum bekennen, es habe ihn 
Luther, Claus oder Georg gepredigt; die Person lasse fahren, aber die 
Lehre mußt du bekennen. 

Ob wir uns nun zwar solchergestalt Luthers Person Nicht so hoch 
anzunehmen und alle seine Worte und Werke zu vertreten nöthig hätten 
(wie denn auch die Papisten selbst sich nicht in den Nothstall werden 
treiben lassen, daß sie aller ihrer Päpste Thaten und Reden vertheidigen 
sollen, sondern meinen, durch ihr Leben entgehe der Lehre nichts), 
dennoch, weil gleichwohl die Papisten bis jetzt auf Luther noch nichts 
gebracht haben, das nicht von den Unsrigen zur Genüge abgelehnt wäre 
*), so kann ich auch Luther von Engel noch nicht schimpfen lassen. 
————— 

*) Vid. D. Heilbninner. im unschuldigen Luther, Mulieri Lutherus defensus ejusque 
defensio. Tentzels Rettung Wider Frommen etc. 
 

Es ist aber nunmehr weltbekannt, wie die Papisten mit Luthers 
Schriften umgehen, nicht anders als der Teufel mit dem Psalter, wie 
Luther schon es selbst gesehen und beklagt hat **).  
————— 

**) In Art. Smalcald. T. 6. Jen. f. 510. et T. 7. Jen. f. 234. 
 
Es sind aber die Jesuiten in solcher Kunst vor Andern Meister, weshalb 
man sie von unsrer Seite <Seite 142> unterschiedliche Mal übel 
angeleuchtet hat. Vielleicht hat P. Engel auch davon gehört, wie vordem 
D. Phil. Heilbrunner auf dem Post-Colloquio (nachträglichen Gespräch) 
zu Regensburg dem liederlichen Speivogel Conrad Vetter seine Crimina 
falsi oder Lügen, im Beisein vornehmer fürstlicher Personen von beiden 
Theilen, in den Hals gestoßen; da nur der hochlöbliche Pfalzgraf Philipp 
Ludewig die angeführten Stellen in Luther selbst hergelesen und alsbald 
gesehen, wie man mit seinen Worten umgegangen, so daß Vetter etliche 
Stunden mit Schimpf und Spott, fast wie ein beim Diebstahl ergriffener 
Bube, am Pranger gestanden, und sich die Jesuiten seiner bis auf den 
heutigen Tag schämen müssen. Dergleichen. Abweisung ist auch von D. 
Garthius auf dem Colloquium (Gespräch) zu Prag *) geschehen.  
 



*) V. Acta et Postacta Colloqu. Pragensi s. 
 
Und wenn P. Engel wegen seiner angeführten Stellen aus Luther, die er 
doch, wie leicht erweislich, nicht einmal selbst angesehen, sondern aus 
andern ohne Verstand zusammengeraspelt, auch nur bloß die Stellen und 
nicht Luthers eigne Worte citirt (angegeben) hat, (vielleicht, weil er genug 
versichert ist, daß damals die armen Leute in Mähren, Schlesien, 
Böhmen etc. Luthers Bücher nicht haben nachlesen dürfen und ihm auf 
sein bloßes Ansagen schon glauben müssen) zur Rede sollte gesetzt 
werden, es sollte ihm gewiß nicht besser als Vetter gehen. 

Ein einziges Bubenstück für diesmal zum Exempel zu nehmen, und 
also gleichsam den Esel bei seinen Ohren zu erkennen, so will er unter 
Anderm seinen armen einfältigen Leuten (p. 42) weiß machen, als habe 
sich Luther selbst ein <Seite 143> Gift und eine Pestilenz geheißen, und 
führt hernach Stellen an, da Luther sagt, er sei dem Papst eine Pest und 
Tod. Gleich also könnte ja einer sagen, Christus habe sich selbst ein Gift 
und Pestilenz genannt, weil er sagt, er wolle dem Tode ein Gift und der 
Hölle eine Pestilenz sein. Da frage ich nun einen Jeden, er sei Freund 
oder Feind: Ist dies ehrlich gehandelt? Sollte man solchem Menschen 
wohl mehr zutrauen? 

Dergleichen unredliche Stücke begeht auch P. Engel (p. 49), wenn er 
Luther aus einem. Schreiben an Philipp Melanchthon vom Jahre 1530 
den 2. Sept. folgende Worte zuschreibt: Wenn wir der Gewalt werden 
entgangen sein und den Frieden erlangt haben, wollen wir unsere 
Betrügereien, Lügen und Fehler leichtlich verbessern, und beruft sich auf 
Dav. Chyträus Buch von der augsburgischen Confession, da doch Luther 
nicht von seinen, sondern von ihren, der Papisten Betrügereien und 
Lügen redet und dabei erinnert, daß wenn ja von ihm und den Seinen ein 
oder ein anderer Fehler im Verlauf der Sache vorgehen sollte, er doch 
damit der Wahrheit und Hauptsache nichts wolle vergeben haben. Seine 
Worte bei Chyträus (f. 219 b.) lauten also: Denn ich in so groben 
Hinterlisten (der Widersacher) vielleicht allzusicher bin. Dieweil ich weiß, 
daß ihr nichts da könnt versehen, denn das unsere Person etwa betreffen 
möchte, daß wir zu lind und unbeständig möchten gescholten werden. 
Allein, was liegt daran? Durch der Hauptsache Beständigkeit und 
Wahrheit kann solches leicht wiedergebracht werden. Nicht wollte ich, 
daß etwas versehen würde; aber ich rede also, wenn es geschehe, daß 
es darum nicht verloren sei. Denn so wir vor Gewalt sicher sind und 
Frieden erlangen, wollen wir (NB. <Seite 144> P. Engel sperre die Augen 
auf!) ihre List und Lügen und unsere Fehler leicht zu rechte bringen, denn 
seine Barmherzigkeit regiert über uns. Seid getrost und unverzagt, alle, 
die ihr auf den Herrn hofft; nun hofft ihr auf den Herrn, denn ihr Handelt 



seine Sache, welches ohne Hoffnung und Vertrauen auf ihn nicht 
geschehen kann. So weit Luther. Und dergleichen Betrügereien und 
Lügen P. Engels können ihm, wenn er's begehrt, jederzeit mehr unter die 
Augen gestellt werden. 

Doch aber will ich zum Ueberfluß bei jedem Punkt der wider Luther 
angeführten Auflagen ein weniges erinnern, und dem Leser weitere 
Nachricht bei andern Schriftstellern anweisen. Daß nun Luther 1. 
bekennt, er sei aus Unverstand in das weitaussehende Religionswerk 
gerathen, so zeigt er nur an, daß ihm Anfangs nicht wohl bei der Sache 
gewesen, die ihm allein auf dem Halse gelegen, und er sich so wichtig 
und groß nicht eingebildet hätte. Ich war allein (spricht er Tom. 1. Jen. f. 
4) und aus Unvorsichtigkeit in den Handel gerathen, und weil ich nicht 
zurückweichen konnte, räumte ich dem Papst in vielen hohen Artikeln 
nicht allein viel ein, sondern betete ihn auch mit rechtem Ernst willig an, 
denn, wer war ich elender verachteter Bruder dazumal? mehr einer 
Leiche denn einem Menschen gleich, der sich sollte des Papstes Majestät 
widersetzen, vor welchem nicht allein die Könige auf Erden und der 
ganze Erdboden, sondern auch Himmel und Hölle (daß ich so rede) sich 
entsetzten, und allein nach seinen Winken sich alle richten mußten. 
Bekennt also Luther seine menschliche Schwachheit, die er dazumal non 
in complemento, sed in primordiis reformationis (nicht in <Seite 145> 
Ausführung, sondern im Beginn des Reforwationswerkes) gefühlt, in 
welcher aber Christus Jesus mächtig gewesen ist. Ist denn das was 
Unbilliges? Omne principium grave (Aller Anfang ist schwer)! Sollte 
deswegen sein Werk nicht aus Gott gewesen sein? (daran Luther niemals 
gezweifelt und sich deswegen wider Eck selbst genugsam verantwortet *) 
[Tom. 1. Jen. f. 362]).  
————— 

*) Conf. Keslerus Lutherthum, p. 64. s. Hartm. Wider P. Brun. Lindner, p. 677. 
 
Hat denn nicht dergleichen auch Jeremias gefühlt und bekannt: Herr, 
spricht er, du hast mich überredet, und ich habe mich überreden lassen, 
du bist mir zu stark gewesen und hast gewonnen. Aber ich bin darüber zu 
Spott geworden täglich, und jedermann verlacht mich (Kap. 20, 7). 

Daß 2. Luther seine Lehre solle neu und vordem in der Welt 
unerhört geheißen haben, deswegen ist schon unlängst dem Jesuiten 
Conrad Vetter mit Schimpf und Spott das Maul von Heilbrunner gestopft 
(im Post-Coll. zu Regensburg, p. 45). Nicht Luther **), sondern der Papst 
hat ganz neue und von tausend und mehr Jahren her nach Christi Zeiten 
in der Welt unerhörte Lehren ausgebrütet, als zum Exempel das 
Kelchverbot im Abendmahl (davon nachzulesen bei D. Hülsemann gegen 



Hager Disp. 20 p. 1427).  
————— 

**) Conf. Keslerus Lutherthum, p. 245. 
 
Von dem Ablaß geht Alph. a Castro (1. 8. de hæresibus v. indulgentia p. 
140. 2) auch fein deutlich heraus und sagt: Wider die Vernichtung des 
Ablasses will ich wenig streiten, weil kein Ding, davon in diesem Werk 
gestritten wird, weniger <Seite 146> in heiliger Schrift klar an den Tag ist 
gegeben worden, auch weniger bei den alten Lehrern gemeldet. Doch 
muß man daher keine Gelegenheit nehmen, sie zu vernichten, weil es 
das Ansehen hat, sie seien langsam und spät in der Kirche gebraucht und 
angenommen worden. Denn (NB.) viel Dinge sind in den letzten Zeiten 
allererst offenbar und bekannt geworden, welches die alten Lehrer (NB.) 
allerdings nicht gewußt etc. 

Was 3. die Anfechtung vom Teufel anlangt, so haben ja Christus 
und alle seine Heiligen dieselbe gehabt, und ist es also kein Wunder, daß 
auch Luther von ihm nicht verschont geblieben. Daß aber der Satan unter 
Anderm Luther angefochten und ihn mit dem Gedanken geplagt: Wie 
willst du's verantworten, daß du so viel Uebels mit deinem 
gotteslästerlichen Meßhalten gestiftet hast? Daraus folgt nicht, daß das 
Meßhalten recht sei, eben so wenig, als wenn der Satan zu einem Mörder 
sagte: wie willst du's verantworten, daß du so viel Leute todtgeschlagen? 
folgt, daß Todtschlagen recht sei. Denn wenn der Teufel einen zur 
Verzweiflung bringen will, so hält er ihm nicht Tugenden vor, sondern 
Laster, deren er sich in seinem Gewissen gefangen geben muß, also, daß 
P. Engel mit dieser Geschichte wohl hätte zu Hause bleiben können *).  
————— 

*) Conf. Müllerus Luth. def. p. 396. Hartmann. l. c. p. 488. s. 
 
Ueber die Legende, daß der Satan sich Luther auf die Achsel gesetzt, 
hätte er selbst (wie P. Engel erzählt p. 46) nicht unbillig gelacht und 
gesagt (wenn's wahr ist): Auf dem Nacken kann er wohl sein, aber nicht 
im Herzen. Gesetzt, es hätte der Teufel dem Kaiser einen solchen Dunst 
gemacht, sollte darum Luther des Teufels sein? Dem Hiob ist der <Seite 
147> Satan nahe genug auf dem Nacken gewesen, denn er schlug ihn 
mit bösen Schwären von der Fußsohle an bis auf den Scheitel (Hiob 2, 7). 
Er blieb doch darum Gottes liebes Kind. Wie der Satan in Gestalt einer 
schrecklichen Nachteule Papst Johannes im Jahre 1411 aus dem. 
römischen Concil bethört, erzählt Nic. Clemangis (bei Wolfs Lect. 
memorab. Cent. 15. p. 765). Ist denn darum der Papst des Teufels 
gewesen? Was hält aber P. Engel von den Päpsten, die Zauberer 



gewesen? Denen muß der Satan nicht nur auf dem Nacken, sondern 
mitten im Herzen gesessen sein! Im Uebrigen begehren wir billig von P. 
Arnold Engel, daß er diese Geschichte noch besser beweise. Daß 
Bzovius (T. 19. Annal. Eccles. A. 1516. § 26. p. 347), Petrus Tyräus 
(tr. de Dæm. et loco infern. part. 2. c. 21. n. 4, p. 55) und andere 
Feinde Luthers es also erzählen, ist noch lange nicht genug. Sie sind an 
der ersten Lüge nicht erstickt. Es hat sich diese Fabel eigentlich von 
Lichtenbergers Gesichte oder Gemälde, welches er auf Luther gemacht, 
entsponnen (wie bei Val. Herberger in der Herzpostille am Tage der 
Kreuzerhebung p. 11. p. 433 ausführlich zu sehen ist). Es hatte nämlich 
dieser Lichtenberger einen Mönch gemalt, dem der Teufel auf dem 
Nacken sitze. Solches Gemälde deuteten Unterschiedliche auf Luther. 
Derselbe nahm es für bekannt an und sprach zu D. Just. Jonas: Ei Herr 
Doktor, sehet das Bild recht an. Der Teufel sitzt diesem Mönche nicht im 
Gehirn oder Herzen, sondern von außen auf dem Nacken, es ist ein 
ausgestoßener Teufel (Joh. 12, 31). In's Herz soll er mir nimmermehr 
kommen, da regiert mein Herr Jesus, aber von außen sitzt er mir redlich 
auf dem Nacken und hetzt mir den <Seite 148> den Papst, den 
engelländischen König und alles, was gewaltig ist in der Welt, auf den 
Hals etc. 

Daß Luther 4. klagt, die Leute werden bei dem hellen Lichte des 
Evangeliums ärger, das geschieht ja per accidens oder zufälliger Weise 
und ist nicht der Lehre, sondern der Leute Schuld, so der guten Lehre 
mißbrauchen. Es ist aber nicht Luther allein, es ist schon Noah, dem 
Prediger der Gerechtigkeit (1. Mos. 6, 5), dem frommen Lot (2. Petri 2, 5, 
7, 8), dem Eiferer Elias (1. Kön. 21, 10), dem geistreichen Propheten 
Jesaias (Jes. 53, 1) und Jeremias (Jer. 15, 10), ja dem himmlischen 
Lehrer Christo Jesu mit seinen Zuhörern nicht anders gegangen (Matt. 
11, 20), und der Mann, der alle Buben fromm machen kann, soll bis auf 
diese Stunde bei den Papisten auch noch ankommen. Man findet bei den 
Papisten diesfalls wohl so große Klagen, als Luther geführt *). 
————— 

*) Conf. Phil. Heilbrunner. Post-Colloq. p. 121. Keslerus Lutherthum, P. I. c. 2. q. 
12. et P. 2. c. 2. q. 2. Tenzel. wider Frommen, p. 1146. ex Joh. Paul. Oliva. 
 

Daß Luther 5. die Schrift verfälscht habe, ist eine nicht engelische, 
sondern recht teuflische Unwahrheit, davon man bei Keßler (Luther. p 
74), Müller (c. 2 p. 292) und Anderen genügsame und ausführliche 
Nachricht findet. Allein, will Engel Nachricht wissen, wer die Bibel 
verfälscht, so thue er mir den Gefallen und schlage in der 
Hauptvertheidigung des evangelischen Augapfels nach (c. 34 p. 33), er 



wird's gewiß etwas wohlfeiler geben. 
Daß Luther 6. Gott oder irgend einen Heiligen gelästert hätte, ist 

ganz falsch und von D. Müller (c. 8 p. 220) zur <Seite 149> Genüge 
abgelehnt. Was schadet Luther die Bezüchtigung, die auch Christus 
selbst hat leiden müssen? Daß aber sonst von den Papisten, indem sie 
den Heiligen göttliche Ehre und Prädicate (Eigenschaften) zuschreiben, 
Gott gelästert, und die Heiligen durch solche Schmeicheleien selbst 
geschändet worden, und sie es ihnen dermaleinst schlecht danken 
werden, ist sonst zur Genüge bewiesen, und soll P. Engel diesfalls auf 
fern Begehren weiter gedient werden. 

Wer 7. die Obrigkeit schimpflich halte, Luther oder der Papst? davon 
könnte viel gesagt werden. Einmal ist gewiß, daß Luther die Obrigkeit, für 
sich betrachtet, nicht mit Füßen getreten, sondern ihren Stand dermaßen 
legitimirt (zu Ehren gebracht) hat, daß sie nun des Papst Fußschemel 
nicht mehr sein darf *).  
————— 

*) Conf. Müller in Vermahnung Wider Jansenium, p. 61. s. 
 
Daß aber dennoch Luther zu Zeiten Könige und Fürsten in anderem 
Absehen nicht als Obrigkeit, sondern als Verfolger des Evangeliums oder 
auch als seine Widerpart, indem sie sich mit ihm in wissenschaftlichen 
Streit eingelassen, etwas hart behandelt, das haben sie theils verdient, 
theils an ihm sich geholt, wäre besser gewesen, sie hätten ihres Thuns 
gewartet und Andere wissenschaftlich streiten lassen, so wäre ihnen 
standesgemäße Behandlung widerfahren. Ein König, der von einer 
Privatperson nicht will zu Schanden oder schachmatt gesetzt werden, 
muß nicht mit ihr spielen, denn beim Spiel wird er nicht als König, 
sondern als ein Gegenspieler betrachtet. Also hat Luther Könige und 
Fürsten, die ohne rechten Grund sich wegen der Lehre mit ihm 
eingelassen, als seinen theologischen Widerpart nach Erforderung <Seite 
150> der Sache behandeln müssen. Sie sind unrecht bei ihm 
angekommen und haben sich in seinen heroischen Geist nicht schicken, 
viel weniger ihm widerstehen können. Man lasse doch diesfalls Luthers 
eigene Erklärung gelten (Tom. 2 Jen. f. 207 b): Ich weiß auch wohl, daß 
meine Schriften fast allesammt der Art gewesen sind, daß sie zuerst 
angesehen gewesen als seien sie aus dem Teufel, und man besorgte, der 
Himmel würde bald einfallen; aber hernach ist's bald anders geworden. 
Es ist jetzt eine andere Zeit, daß man die großen Häupter, so vorher 
ungewohnt, antastet, und was Gott im Sinn hat, wird man sehen zu seiner 
Zeit. Nicht daß ich mich damit entschuldige, als sei nichts Menschliches, 
an mir, sondern daß ich mich dessen rühmen kann mit St. Paulus: ob ich 
gleich zu hart bin, daß ich dennoch je die Wahrheit gesagt habe, und mir 



niemand kann Schuld geben, daß ich geheuchelt habe. Soll ich je einen 
Fehler haben, so ist's mir lieber, daß ich zu hart rede und die Wahrheit zu 
unvernünftig Herausstoße, als daß ich irgend einmal heuchelte und die 
Wahrheit inne behielte. Verdrießt aber die großen Herren mein freies, 
hartes Schreiben, so lassen sie meine Lehre unangefochten und warten 
des Ihren, ich thue ihnen kein Unrecht. Sündige ich etwas daran, das 
sollen nicht sie, denen ich nur recht thue, sondern Gott allein vergeben. 
Mehr hiervon ist zu finden bei D. Keßler (Luther. p. 208), Müller (c. 22 p. 
572), Lenzet (p. 441 fg.) und Anderen. 

Etwas 8. zu gedenken, theils von Luthers Redens- und Schreibart, 
theils von seinem Leben, so ist nicht in Abrede zu stellen, daß Luther 
einen sonderbaren, freien Styl (Ausdruck) führe und sich endlich seine 
Schuhe nicht zu eines <Seite 151> Jeden Füßen schicken; allein, es 
hat's damals die Zeit mit sich gebracht. Auf einen harten Ast hat ein 
harter Keil und aus einen bösen Kopf eine scharfe Lauge gehört. So muß 
man bekennen, daß zu der Zeit nach der alten Deutschen Art die Worte 
zwar derb und hart (wiewohl man sich damals über Luthers Schreibart 
nicht geärgert, noch ihn deswegen, als über etwas Seltsames, zur Rede 
gesetzt hat), das Herz und die Meinung aber gut gewesen, da hingegen 
heutigen Tages mancher in Worten fein und höflich genug ist, also, daß er 
sine petitione veniæ (ohne um Verzeihung zu bitten) keine Hure nennen 
darf, der doch weder Gott noch Menschen um Verlaub bittet, wenn er hurt 
und bubt. Ist es denn aber nicht besser ein besudeltes Stück Gold als ein 
übergoldeter Koth? Ich meine, schöne stattliche Realien (Wirklichkeiten) 
und ein ehrlich deutsches Gemüth durch derbe und dem Ansehen nach 
grobe Worte an den Tag gegeben, als Menschentand und Lügen mit 
prächtigen und höflichen Worten den Leuten vorgebracht? Hätten 
demnach diejenigen, welche bisher sich so emsig erwiesen, Luthers 
derbe Redensarten zu sammeln und, gleichsam nach Käferart, in dem 
Mist zu wühlen, viel besser gethan, wenn sie sich nach Bienenart den 
Honigseim zusammen getragen, der unter solchen Worten zu finden ist; 
wenn sie alles an ihm geprüft und nicht die dem Ansehen nach bösen 
Worte, sondern die in Wahrheit guten Sachen behalten hätten. Man 
verargt es zum Exempel Luther sehr hoch, wenn er des Papstes Decrete 
Dreckete heißt; allein, hat unser Heiland nicht dergleichen gethan, wenn 
er für Beelzebub, ein Fliegengott, sagt Beelzebul, das ist ein Dreckgötze? 
Davon P. Engel (wenn anders die hebräischen Krebse ihm nicht zu 
<Seite 152> schwer zu klauben sind) nachlesen kann meine Dubia Bibl. 
P. l. 1 p. 386 und P. 2 p. 18.. Halten denn deswegen die Papisten 
Franciscus den großen Heiligen für einen Unflath, daß er aus Verachtung 
des Teufels gesagt hat: Aperi os tuum et stercorisabo tibi in illud, das 



kann nicht anders verdeutscht werden, als also: thue dein Maul auf, ich 
will dir hinein scheißen (in der Legende Francisc. num. 149). Eine 
gröbere Redensart, wenn man ja den äußerlichen Laut so hoch 
aufmutzen will, wird Keiner in allen Schriften Luthers antreffen. Summa, 
Luther hat wider den Papst und seine Verfechter niemals zu hart geredet, 
sie haben's noch härter verdient; niemals hat er's ihnen so grob gesagt, 
sie haben's noch gröber gemacht, wie solches von den Unsrigen zur 
Genüge dargethan *), Quid mirum, si candide scapham, scapham 
dixit? (Was Wunder, wenn er rund heraus jedes Ding bei seinem Namen 
genannt?) 
————— 

*) Conf. Müller c. 18. p. 487. Heilbrunner, Unsch, Luth. Brochmand. Confut. Apolog. 
speculi Brandenb. p. 1625. Tenzel contra Frommen, p. 238. 239. etc. 
 

Was ferner sein Leben anlangt, so hat man ihm noch kein 
Bubenstück erwiesen. Erasmus selbst, sein Widersacher, giebt ihm ein 
gut Zeugniß seines untadelhaften Wandels (L. XI. Ep. 1 p. 372). Und 
wäre ihm ja gleich diesfalls etwas erwiesen, so entginge dadurch der 
Lehre nichts: ein Bauer kann mit ungewaschenen Händen wohl guten 
Samen säen. Ein Dieb kann mir wohl den rechten Weg weisen: giebt 
doch Christus selbst den Rath, man solle nach der Pharisäer Worten und 
nicht nach ihren Werken thun (Matth, 20, 3). Die Papisten selbst 
gestehen, der Papst könne wohl ärgerlich <Seite 153> leben (wie denn 
ohne Mühe aus der römischen Päpste Leben ein umgekehrter Decalogus 
[zehn Gebote] auszugehen, und keine Sünde ist, von welcher man nicht 
irgend an einem oder dem andern Papst ein deutliches Beispiel finden 
sollte *)), und doch recht vom Glauben entscheiden. Warum lassen wir 
denn nicht die Person sein, Papst Papst und Luther Luther bleiben, und 
reden von der Sache?  
————— 

*) Conf. Hunnius pelte ovin. detr. 129. 194. Botsaccus demonst. quod Eccl. Romana 
non sit sancta: Phil. Heilbrunner Postcoll. p. 114. s. Beck Lutherthum vor Luther. p. 226. 
 
Sonderlich, da die Papisten wohl wissen, daß sie mit Recht auf Luther 
nichts, wir aber auf ihre Päpste viel bringen können, daß ihnen die Ohren 
davon weh thun möchten, welches dem P. Engel auf Begehren leicht 
bewiesen werden soll. Im Uebrigen hat Luther, wenn er spricht: ihm 
gebühre für sein Leben nichts als die Hölle, dazu gesetzt, wenn es 
strenge gerichtet wird; dahin gehet aber auch David (Ps. 143, V. 2): Herr, 
gehe nicht in's Gericht mit deinem Knechte, denn vor dir ist kein 
Lebendiger gerecht. Und Augustin (1. 9 conf. c. 13): Væ etiam 



laudabili vitæ hominum remota misericordia (wehe auch dem sonst 
löblichen Menschen, wenn's Gott ohne Gnade ansehen will). 

Daß Luther 9. vom Papst und Kaiser verdammt worden, ist etwas 
Altes, es fragt sich aber, ob mit Recht? Der Papst hat's aus Haß, der 
Kaiser aus Mißverstand gethan, was geht deshalb Luther und seinen 
Lehre ab? Mir ist's ein Geringes, sagt Paulus, daß ich von euch gerichtet 
werde, oder von einem menschlichen Tage (1. Cor. 4, 3). 

Sollte endlich 10. wohl jemand sein, der P. Engel <Seite 154> 
glauben wollte, Luther habe selbst geschrieben: Ich bin ein Ketzer, ein 
Lügner, ein Teufelsgespenst, ich warne euch vor meiner Lehre? Denn 
welcher Ketzer und Verführer wird so unsinnig sein und zu den Leuten 
selbst sprechen: Ich bin ein Ketzer, folgt mir nicht? Oder sollte ja einer so 
närrisch sein, wer würde so thöricht sein und ihm folgen? Ja hat das D. 
Luther geschrieben, warum läßt man seine Schriften im Papstthum nicht 
frei und öffentlich lesen, es bedürfte ja sodann keiner weiteren Warnung? 
Aber genug auch von diesem Einwurf. 

Sechster Einwurf. 
Endlich führt P). Engel zum Beschluß vier Motive aus Augustin an 

(1. contra Epist. Fundam. Manich. c. 4), welche denselben im Schoos 
der Kirche erhalten haben, und meint, dieselben schicken sich auf seine 
päpstische und nicht auf unsere evangelische Kirche, nämlich 1. die 
Eintracht aller Völker; 2. die sonderliche mit Wundern bestätigte Autorität; 
3. die ununterbrochene Nachfolge der Bischöfe; und 4. den Namen 
katholisch, welchen die Kirche unter so vielen Ketzereien beibehalten (p. 
47 fg.). 

Antwort. 
Es setzt aber gleichwohl Augustin hinzu: wenn ihm sein Widersacher 

die Wahrheit also beweisen würde, daß er keine Ursache zu zweifeln 
hätte, so solle alles dasjenige ihn nicht <Seite 155> abhalten. Ep. 105 
sagt er auch von der bischöflichen Nachfolge; allem er setzt hinzu: 
wiewohl wir uns nicht so sehr auf dergleichen Beweisungen, als auf die 
heilige Schrift verlassen. Ferner ist zu bedeuken, daß die Kirche, auf 
welcher Ansehen dazumal Augustin sahe, gar in einem andern Stande 
gewesen, als die, welche uns jetzt die Papisten weisen, wie schon von 
andern erwiesen ist *).  
————— 

*) Conf. Dorscheus 16 Relig. Scrupel, p. 397. s. Carpzovius Exam. Masen. § 227. 
238. 
 
Distingue tempora (unterscheide doch die Zeiten)! Zu geschweigen, daß 



diese Kennzeichen, obgleich sie äußerlich etlichermaßen bewegen, doch 
allerdings den Stich nicht halten. Die Juden hätten auf gleiche Weise sich 
wider Christum fristen und darauf einen Nachdruck legen können: 1. die 
Eintracht aller Juden, wie auch aller zu dem wahren Gott bekehrten 
Völker, so sich nach Jerusalem halten mußten; 2. die sonderbare mit 
Wundern bestätigte Autorität (Ansehen); 3. die ununterbrochene 
Reihenfolge ihrer Hohenpriester: 4. den Namen jüdisch, 
Abrahams-Saamen, Gottes Volk. Daß ich jetzt von anderen nichts sage, 
welche auch eins oder das andere von diesen Kennzeichen auf sich 
hätten ziehen können: also daß es die rechten noch nicht sind, dabei man 
sine formidine oppositi (ohne sich selbst zu widerlegen) die wahre 
Kirche kennen kann. 

Und also habt ihr, meine lieben Glaubensgenossen, zur Genüge 
gesehen, wie dieser Waffenträger des Antichrists, ja des Satans, der sich 
in einen Engel des Lichts und Apostel Christi verstellt hat (2. Cor. 11, 13. 
14.), unsere evangelische Kirche zwar bekriegt, aber nicht besiegt habe. 
Zu diesem und <Seite 156> dergleichen Engel nun, der ein anderes 
Evangelium beizubringen sich bemüht, kann man kühn sagen: Anathema 
(er sei verflucht)! (Gal. 1, 9.) Gott aber sei Dank, der uns den Sieg 
gegeben durch Jesum Christum, unsern Herrn! 

Amen. 



 <Seite 157>  
 

Das vertheidigte 

Lutherthum vor Luther, 
darin der vorige Tractat 

wider eines Namenlosen also genanntes 

Nihil ad rem 

(Nichts zur Sache) 

welches zugleich von Wort zu Wort mit fortgehender Widerlegung 
beigefügt 

ferner festgestellt wird 

von 

August Pfeiffer, D. 



 <Seite 158>  



 <Seite 159>  
 

Den gelehrten PP. Jesuiten wünsche ich zeitliches und ewiges 
Wohlergehen. 

Geehrte Herren etc. 

Nachdem vor diesem eine hohe Person mir ein in Mähren und 
Schlesien ausgestreutes Tractätlein unter dem Titel: Drei 
Fundamentalfragen über die lutherische Religion in und aus den Schriften 
Luthers gegründet und genommen, zu beantworten zugeschickt, ist 
solches von mir aus keiner Neugierigkeit, sondern in Bezeigung meiner 
Schuldigkeit in einem andern Tractat, den ich in Ansehung seines 
Hauptzweckes und Inhalts „Lutherthum vor Luther" genannt, geschehen. 

Aus diesen meinen Tractat ist über Jahr und Tag kein Wort 
geantwortet, also daß ich gedacht, es würde die so handgreiflich 
vorgestellte Wahrheit den Urheber solches Werkes, wo nicht zum 
Widerruf, doch zum Stillschweigen bewogen haben. Endlich hat sich vor 
weniger Zeit einer gefunden, den ich Anonymum (Namenlos) nennen 
muß, weil er seinen wie auch des Buchdruckers Namen und Ort 
vertuschet (wiewohl ich nunmehr allerdings glauben muß, daß es eben P. 
Arnold Engel sei, dem ich Anfangs eine solche ganz abgeschmackte 
Schrift nicht zutrauen wollte), welcher mir die mit beigefügte Scharteke 
von einem Bogen zugeschickt (die von außen einem Pasquill 
[Schmähschrift] sehr ähnlich sieht, und weil <Seite 160> atroces injuriae 
[schwere Verunglimpfungen] wider meinen ehrlichen Namen darin 
gewesen, auch also behandelt worden wäre); da er zu beweisen 
vermeint, daß ich den Statum quaestionis (Stand der Streitfrage) nicht 
richtig angegeben, und also auf die drei vorgelegten Fragen nihil ad rem 
(nichts Stichhaltiges) geantwortet. 

Nun habe ich zwar Anfangs nicht unbillig Bedenken getragen, auf 
solche namenlose Scharteke mich wieder mit jemandem einzulassen. 
Denn einmal läßt sich's ohne gewissen Gegenpart nicht wohl mit Larven 
streiten; hernach sieht auch der Einfältigste aus bloßer Vergleichung 
meines Tractats und dieser Scharteke, daß der Verfasser nicht allein 
nichts zur Sache, sondern überall gar nichts geantwortet. Zudem muß der 
Verfasser von seinem eigenen Gewissen überführt sein, daß an seiner 
Scharteke nichts Gutes und keine Ehre daran zu erjagen sei, darum muß 
er als ein feld flüchtiger Feind latebras (Schlupfwinkel) suchen, darf 
seinem Gegner nicht redlich unter die Augen treten, sondern meint, es sei 



genug (ne nihil dixisse videatur, damit man nicht immer einwende, daß 
er nichts gesagt), daß er als Namenloser sich ein wenig unnütz mache, 
damit, wenn ja seine Scharteke zu Schanden würde, er dennoch bei 
Ehren bleiben könne. 

Weil er mich aber dabei an die gelehrten PP. Jesuiten weist (daher 
ich schließe, daß der gute Mensch von der ungelehrten Gattung und einer 
von den fratribus ignorantiae [Brüdern der Unwissenheit] sein müsse), 
und vertröstet, dieselben werden ein wenig tiefere Fragen vorbringen 
(denn ich selbst kann mir leicht denken, daß sie sich solcher närrischen 
Fragen endlich schämen) und mich und meinesgleichen weiter <Seite 
161> nach und nach unterweisen, so habe ich beschlossen, diesen 
Simplicium (Einfaltspinsel) weiter nicht zu beachten oder an O. Melchior 
Nicolais Nihil ad rem contra Keddium zu verweisen und die Sache an 
euch als gelehrte und kluge Leute gelangen zu lassen, um unparteiisch 
zu erkennen, welcher unter uns Beiden nihil ad rem (nichts stichhaltiges) 
geantwortet habe. 

Damit aber solche Antwort desto füglicher von euch geschehen 
könne, will ich dieses Büchlein in drei Kapitel abfassen und im ersten die 
vornehmsten und wichtigsten Punkte extrahiren (kurz bezeichnen), darauf 
Anonymus (den ich um des deutschen Lesers willen citra injuriam 
[ohne Schmähung] diesmal Namenlos nenne) überall nichts geantwortet, 
sondern sie mit einem nicht gar edelmüthigen Stillschweigen gänzlich 
Übergängen, also daß dieser stumme Engel gar nicht mit Menschen-, 
geschweige denn mit Engelszungen geredet. Nächst diesem will ich e. 2 
meine gegebene Antwort auf die drei Fundamentalfragen kürzlich 
wiederholen, daraus ganz augenscheinlich zu sehen sein wird, wie 
treulich Herr Namenlos in Darstellung meiner Meinung gehandelt habe. 
Endlich will ich e. 3 auch das, so er ohne Grund und Vernunft hier und da 
eingewendet, mit gutem Grund und Vernunft, obgleich in scherzender 
Weise widerlegen. Und damit man ohne Mühe sehen könne, worauf die 
Sache beruhe, will ich allenthalben formaliter zu prozediren (in aller 
Form den Prozeß zu führen) mich befleißigen, damit Herr Namenlos 
erfahre, daß wir gleichwohl nicht allein (wie er meint) Grammatik, sondern 
auch Logik in unsern jungen Jahren studiren. 

Wird nun ein gelehrter und verständiger Mann aus <Seite 162> 
eurer Mitte mir mit guter Vernunft antworten oder nur diesem guten Socio 
(Gesellen) die Antwort suggeriren (unter den Fuß geben), will ich 
demselben mit aller Bescheidenheit begegnen, als der ich dem Gezänk, 
da man statt der Beweisgründe bloße Schmähworte versetzt (wie auch 
hier Namenlos gethan) selbst spinnefeind bin; Bildung und gute Gaben, 



auch an denen, die in der Religion mit mir nicht eins sind, wohl zu 
schätzen weiß (virtute caret, qui alienam non æstimat, wer Feindes 
Tugend nicht zu schätzen weiß, hat selbst keine); dabei Gott zum Zeugen 
anrufe, daß dieses Wenige ich nicht schreibe, um eitlen Ruhm zu erjagen, 
viel weniger der Person wehe zu thun (doch ist es nicht für Beleidigung zu 
achten, wenn man sagt und beweist, was wahr ist); sondern in herzlicher 
Begierde die Meinigen in der Erkenntniß der Wahrheit zu unterhalten und 
andere womöglich darin zu fördern (utinam nemo pereat, möchte doch 
allen geholfen werden!). Wer weiß, wie lange es sowohl mit euch als mit 
mir währen möchte, indem jetzt, da ich dieses schreibe, der Tod uns 
beiderseits fast täglich droht, aus der Zeit in die Ewigkeit zu rücken, da 
denn kein Ansehen der Person, sondern ein jeder für sich wird müssen 
Rechenschaft geben. Erbiete mich dabei ohne alles Gefährde, daferne 
mir, sowohl auf die beantworteten Punkte, als auf meine Beantwortung 
der drei Fragen, nicht so liederlich begegnet, als von Herrn Namenlos 
geschehen (der das vornehmste ausläßt und nur hie und da etwas 
berührt, nicht anders als ein Hahn, der über glühende Kohlen hüpft), 
sondern redliche, gründliche und völlige Satisfaction (Genüge) geschehen 
wird, sodann euch recht und gewonnen zu geben, ja ohne allen Verzug 
mich auszumachen und <Seite 163> vom Papste zu Rom absolutionem 
ab hæresi (Ablaß für Ketzerei) in aller Demuth zu bitten. 

Würdet ihr aber auf solch freundliches Erbieten gänzlich 
stillschweigen, so werdet ihr mir's nicht verdenken, daß ich euer 
silentium pro tacito consensu interpretire (Stillschweigen als 
Zustimmung auffasse), oder doch gedenke, daß wer nicht antwortet, nicht 
antworten könne, und daß ich also vor wie nach die unüberwindliche 
alleinseligmachende evangelische Lehre nicht allein behalte, sondern 
auch wider euch und euresgleichen vertheidige bis in den Tod. 

Allein, diesen jetzigen armseligen Menschen oder seinesgleichen 
mit solchen verlegenen elenden Fratzen wieder an mich zu schicken, wird 
euch selbst schimpflich und eurer Sache schädlich sein, und ihr werdet 
euch und eure Religion solchergestalt noch weiter dem Spotte aussetzen. 
Zwar muß ich fast glauben, man wolle es genau eben so machen, wie die 
Talmudisten (Bab. Sanhedr. c. 2. f. 91) erzählen, daß, als etliche aus 
Afrika vor Alexander dem Großen den Kindern Israel das Land Canaan 
abdisputiren wollten, habe Gebiha den Pasiha zu den Weisen gesagt: 
Gebt nur Urlaub, daß ich hingehe und mit ihnen zanke vor Alexander dem 
Großen, denn, gewinnen sie das Urtheil, so könnt ihr sprechen, ihr habt 
einen Geringen aus uns überwunden, erhalte ich aber das Urtheil wider 
sie, so sprecht: das Gesetz Mose hat euch überwunden. Also denkt ihr 



vielleicht jetzt: wird dieser elende Socius (Gesell) überwunden, so 
können wir sagen, sie haben nur einen armen ungelehrten Bruder aus 
uns überwunden; erhält er aber etwas, so können wir sagen, die gute 
Sache hat gewonnen. Ich versichere euch aber, daß <Seite 164> 
verständige Leute hierbei ganz andere Gedanken haben und vielmehr 
solchergestalt die Sache anschauen werden: lieber Gott, muß das nicht 
eine verzweifelt böse Sache sein, wo man in Jahr und Tag nicht antwortet 
und endlich doch solch elende Sachen macht, die ein mäßiger 
Dorfschulmeister bei den Evangelischen widerlegen könnte! Welches 
auch bei der ersten Durchsicht dieser Scharteke meine Gedanken 
gewesen sind. 

Im Uebrigen soll Herr Namenlos wissen, daß mir die Zeit, für deren 
Benutzung ich Gott Rechenschaft geben muß, hinfort viel zu edel sein 
werde, als daß ich mich mit einem jeden ungelehrten Duckmäuser 
seinesgleichen herum zanken sollte. Es wird's künftighin ihm und 
seinesgleichen wohl jemand Anderes thun können, Quod quis per alium 
facit, ipse fecisse putatur (was Einer durch einen Andern vollbringt, das 
wird ihm zugeschrieben). 

Bitte indessen nochmals euch, die ihr sowohl eure als unsere Lehre 
besser innehabt, die Sache reiflich zu überlegen, und wünsche im 
Uebrigen von Grund meines Herzens, daß Gott euch durch seinen 
heiligen Geist erleuchten und also regieren wolle, daß wir ewiglich als 
Freunde im Himmel beisammen leben können! 

Meißen, den 16. August 1680. 



 <Seite 165>  
Das erste Capitel,​

in welchem vorgestellt wird​
Der stumme Engel,​

oder 
Ein gründlicher Beweis,​

daß Herr Anonymus oder Namenlos auf D. August Pfeiffers​
Lutherthum vor Luther nicht allein nichts zur Sache, sondern​

überhaupt gar nichts geantwortet habe. 
Daß Herr Namenlos auf mein Lutherthum vor Luther nicht allein 

nichts zur Sache, sondern gar nichts geantwortet, das beweise ich 
seinem Begehren nach ganz redlich, rund und ohne viel Dicentes 
(Wortschwall) also: 

Wer die Documenta und Argumenta oder Beweisthümer, darauf D. 
August Pfeiffer sein Lutherthum vor Luther gründet, nicht einmal assumirt 
(anführt oder berührt), viel weniger bemüht ist, sie umzustoßen und zu 
widerlegen, der hat auf solches Lutherthum vor Luther nicht allein nichts 
zur Sache, sondern gar nichts geantwortet. 

Herr Namenlos hat in seinem also genannten Nihil ad rem die 
Documenta und Beweisthümer, darauf D. August Pfeiffer sein 
Lutherthum vor Luther gründet, nicht einmal assumirt (angeführt oder 
berührt), vielweniger sich bemüht, sie umzustoßen und zu widerlegen. 
 <Seite 166>  

Mithin hat Herr Namenlos auf das Lutherthum vor Luther nicht allein 
nichts zur Sache, sondern gar nichts geantwortet. 

Den Majorem oder Vordersatz wird keiner leugnen können. Denn 
entweder bin ich Opponens (Einredner) oder Respondens 
(Antwortgeber). Bin ich Opponens, so muß der Respondens ja meine 
gegebenen Objectiones (Einwürfe) assumiren (anführen) und umstoßen, 
oder er giebt mir gewonnen; bin ich Respondens, so muß der Opponens 
wider meine Responsiones excipiren (sich dagegen verwahren) oder sie 
passiren (gelten) lassen, und so giebt er mir abermals gewonnen. 

Den Minorem oder Nachsatz will ich nach den wichtigsten und 
vornehmsten Punkten jetzt ausführen und erweisen, daß Herr Namenlos 
nichts davon assumirt (anführt oder berührt), viel weniger bemüht ist, sie 
umzustoßen und zu widerlegen. 

Ich habe in meinem Lutherthum vor Luther erwiesen: 
I. Daß der Papst als Papst in Glaubenssachen irren könne und 



gröblich geirrt habe (p. 3 fg.) und Zwar in folgender Gestalt: 
Wo ein Papst als Papst in Glaubenssachen verwirft, was ein anderer 

Papst als Papst decretirt (beschlossen) hat, da muß ein Papst als Papst 
im Glauben geirrt haben. Denn Ja und Nein kann in einer Sache zugleich 
nicht wahr sein. 

Nun aber hat dieser und jener Papst als Papst öfters in 
Glaubenssachen verworfen, was ein anderer Papst als Papst decretirt 
(beschlossen) hat, wie p. 12 bewiesen ist. Mithin hat ein Papst als Papst 
in Glaubenssachen geirrt. 

Davon und dazu sagt Herr Namenlos nichts. <Seite 167>  
Weiter: Wer in Glaubenssachen etwas wider Christi klare 

Einsetzung verordnet oder festgesetzt hat, der hat in Glaubenssachen 
gröblich geirrt. Denn ist Christi Einsetzung recht, so muß alles das, was 
dawider geschieht, unrecht sein. 

Nun aber hat dieser und jener Papst etwas wider Christi klare 
Einsetzung verordnet und festgesetzt, nämlich durch das Kelchverbot im 
heiligen Abendmahl, wie erwiesen (p. 7 fg.). Mithin hat er in 
Glaubenssachen gröblich geirrt. 

Davon und dazu sagt Herr Namenlos nichts. Ohne daß er am Ende 
von dem Unterschied zwischen Gebot und Einsetzung obiter (obenhin) 
etwas lallt und denselben doch nicht nachweist, und ohne Zweifel gar 
nicht weiß; aber davon weiter unten im dritten Capitel. 

II. Daß der Papst ein Kirchenräuber sei, weil er auf Ketzerart wider 
Christi Ordnung und Einsetzung das heilige Sacrament des Abendmahls 
geändert und verstümmelt habe (p. 12 fg.). Welches also erwiesen wird: 

Wer das heilige Sacrament verstümmelt, der ist ein Kirchenräuber 
(juxta c. comperimus dist. 2. de consecr.), hält's mit den Ketzern (den 
Manichäern nach Leo I. Serm. quadr. IV.) und ladet Gottes Fluch aus 
sich (5. Mos. 4, 2. c. 27, 26., Offenb. 22, 19). 

Der Papst hat solches gethan auf dem Concil zu Costnitz und Trient 
(p. 13 fg.). 

Hiervon und hierzu sagt und antwortet Herr Namenlos nichts. 
III. Daß die vermeinte Transsubstantiation oder Verwandlung des 

gesegneten Brotes und Weines in den Leib und <Seite 168> das Blut 
Christi falsch und ärgerlich sei (p. 24 fg.). Welches also erwiesen wird: 

Was eine Mittheilung des Leibes und Blutes Christi ist, das ist nicht 
der Leib und das Blut Jesu Christi selbst. Denn ein Anderes ist das 
Mitgetheilte, ein Anderes die Mittheilung oder das Mittheilungsmittel. 

Nun ist das gesegnete Brot und der gesegnete Wein eine Mittheilung 
des Leibes und Blutes Christi (1. Cor. 10, 16). Mithin etc. Der ärgerlichen 
Consequenzen (Folgerungen) zu geschweigen (davon p. 26 fg.). 



Hiervon und hierzu sagt und antwortet Herr Namenlos nichts. 
IV. Daß der Papst zu Rom der Antichrist sei (p. 44 fg.). Welches also 

dargethan wird: 
Wer alle Kennzeichen an sich hat, damit das Wort Gottes den 

Antichrist bezeichnet, der ist der Antichrist. Ob relationem signi et 
signati (denn Zeichen und Bezeichnetes gehören zusammen). 

Der römische Papst hat solche Kennzeichen (nach Dan. 11, 2. 
Thess. 2, 1. Tim. 4, 2. Petr. 2, Offenb. 13 fg.) an sich, wie bewiesen p. 45 
fg. Mithin etc. 

Dazu sagt Herr Namenlos nichts. 
V. Daß mit nichten die Papisten, sondern wir Evangelischen 

katholische Christen zu nennen seien (p. 74 fg.) Welches also erwiesen 
wird: 

Wer derselben Religion zugethan ist, welche die heiligen Apostel in 
aller Welt ausgebreitet, und also den rechtgläubigen Christen in der 
ganzen Welt, die es mit den Aposteln halten, zugethan ist, der ist 
katholisch. Man wolle denn sagen, <Seite 169> die Apostel, und welche 
es mit ihnen halten, seien nicht katholisch. 

Nun aber sind nicht die Papisten, sondern wir Evangelischen 
derselben Religion zugethan (wie erwiesen von Chemnitz im Exam. 
Concil. Trident., Heilbrunner im unkatholischen Papstthum, Hülsemann 
wider Hager, it. T. 1. Cons. Theol. Wittenb. p. 161 s., D. Müller in der 
Vermahnung an die christliche Gemeine zu Hamburg wider Jansen etc.), 
und wer's nicht glauben will, fechte nur directe (mit schlagenden 
Gründen) unsere Lehre an. Mithin etc. 

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts. 
VI. Daß die unverrückte Succession (ununterbrochene Reihenfolge) 

der römischen Bischöfe sowohl was die Personen als die Lehre betrifft 
falsch und unerweislich sei (p. 78 fg.). Welches also bewiesen wird: 

Wo man nicht erweisen kann, wer der erste, zweite oder dritte Papst, 
auch öfters gar nicht, wer Papst gewesen sei, da ist keine unverrückte 
Succession. Denn in einer unverrückter: Succession muß es nicht an 
einem einigen fehlen; wo es nur an einem Gliede fehlt, so ist die ganze 
Kette getrennt. 

Nun aber weiß man in der päpstlichen Liste nicht, wer der erste, 
zweite, dritte, auch öfters nicht, wer Papst gewesen. 

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts. 
VII. Daß die römischen Päpste und die Papisten die Schriften der 

heiligen Väter und die Concilien verfälscht haben. Weswegen ich mich p. 
86 auf die Hauptvertheidigung des evangelischen Augapfels c. 35 und 36 
bezogen (als woselbst solches augenscheinlich dargethan und erwiesen 



ist), worauf aber Herr Namenlos nichts einwendet und antwortet. 
 <Seite 170>  

VIII. Daß die Evangelischen sich vor Anderen mit Recht auf die 
heilige Schrift berufen (p. 90). Welches also erwiesen wird: 

Wer die heilige Schrift allein ohne menschlichen Zusatz und Respect 
(Rücksicht), ohne Vernunftdeutelei, ohne Phantasie annimmt und gelten 
läßt, derselbe beruft sich mit Recht auf die heilige Schrift vor Anderen, 
welche die Schrift entweder nach dem Sinn des römischen Papstes (wie 
die Papisten), oder nach ihrer Vernunft (wie die Calvinisten und 
Socinianer), oder nach einer eingebildeten Offenbarung (wie die 
Weigelianer und Wiedertäufer) richten wollen. 

Die Evangelischen, und zwar einzig allein diese, lassen die heilige 
Schrift in solcher Weise allein gelten. (Trotz und beweise Einer das 
Gegentheil!) 

Mithin berufen sie sich allein und vor allen Anderen mit Recht auf die 
heilige Schrift. 

Hierauf antwortet Herr Namenlos nichts. 
IX. Daß das trientische Concil aus keinem rechtschaffenen 

Kirchenvater zu beweisen sei, so ferne es unserer evangelischen Lehre 
zuwider ist (p. 92), zum Exempel: 

Der Kelchraub ist aus keinem rechtschaffenen Kirchenvater zu 
erweisen, denn er ist zum ersten Mal nach der Väter Zeiten im Costnitzer 
Concil angeordnet und vor der Zeit von keinem Kirchenlehrer gebilligt, wie 
erwiesen ist von Heilbrunner Art. 18 c. 2 p. 674 fg., Hülsemann Manual. 
A. C. contra Hager. Disp. 20 p. 1427 s. 

Der Kelchraub ist ein Stück des trientischen Concils. 
Mithin ist ein Stück des trientischen Concils aus keinem 

rechtschaffenen Kirchenlehrer zu erweisen. 
 <Seite 171>  

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts. 
X. Daß die wahre Kirche unsichtbar sein könne und zu Zeiten 

gewesen sei (p. 120 fg.). Welches also erwiesen wird: 
Was sich versteckt und incognito (unbekannt) aufgehalten hat, das 

ist civiliter (menschlich geredet) unsichtbar gewesen; denn anders 
wollen wir das Wort „unsichtbar" nicht verstanden haben. 

Die wahre Kirche hat sich zu Zeiten versteckt und incognito 
(unbekannt) aufgehalten, als zu Elias, zu der Apostel, zu der Arianer 
Zeiten. Mithin etc. 

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts. 
XI. Daß der evangelische Glaube uralt, der päpstische aber neu sei 

(p. 102 fg., p. 145 fg.). Welches also erwiesen wird: 



Welcher Glaube eben derselbe ist, welchen Christus und die 
Apostel, ja alle Altväter gehabt haben, der ist uralt (p. 102 fg., p. 107 fg.). 

Nun ist der evangelische Glaube eben derselbe. Die Papisten 
belieben das Gegentheil nur in einem einzigen Artikel zu erweisen. Mithin 
etc. 

Hingegen, welcher Glaube allererst lange nach Christi und der 
Apostel Zeiten eingeschlichen ist, der ist ein neuer und nicht der alte 
christliche Glaube.  

Der Glaube der Papisten als Papisten ist allererst nach Christi und 
der Apostel Zeiten eingeschlichen, wie von den Unsrigen dargethan (p. 
50 fg., p. 145 fg.). Mithin etc. 

Hierauf antwortet Herr Namenlos nichts. 
XII. Daß Luther rechtmäßigen Beruf zu seiner Lehre <Seite 172> 

und Reformation gehabt habe (p. 103). Solches wird also erwiesen: 
Wer Beruf gehabt hat, Gottes Wort recht zu lehren und zu predigen, 

der hat implicite (darin eingeschlossen) Beruf gehabt, wider das 
Papstthum zu lehren und zu predigen, denn das Papstthum als 
Papstthum ist wider Gottes Wort. Luther hat solchen Beruf gehabt, oder 
aber er muß Beruf gehabt haben, wider Gottes Wort zu lehren. Mithin etc. 

Hierauf antwortet Herr Namenlos nichts. 
XIII. Daß evangelische Prediger rechtmäßigen Beruf zum Predigtamt 

haben (p. 104). Welches also erwiesen wird: 
Wer von der wahren apostolischen Kirche zum Predigtamt ordentlich 

berufen ist, der hat einen rechtmäßigen Beruf. 
Evangelische Prediger sind von der wahren apostolischen Kirche 

ordentlich zum Predigtamt berufen (wie erwiesen p. 153 fg.). Mithin etc. 
Hierauf sagt Herr Namenlos nichts. 
XIV. Daß die Papisten die evangelische Lehre von der 

Rechtfertigung eines armen Sünders vor Gott endlich selbst billigen und 
gutheißen müssen (p. 114 fg.). Das beweist sich also: 

Wer alle seine Zuversicht nicht auf seine Werke, sondern einzig und 
allein auf Gottes Gnade und das Verdienst Jesu Christi setzt, derselbe 
billigt die evangelische Lehre von der Rechtfertigung. 

Solches haben viele Papisten gethan. Mithin etc. 
Herr Namenlos antwortet nichts. 
XV. Daß nicht bei den Papisten als Papisten, sondern <Seite 173> 

bei den Evangelischen die wahre Kirche Christi anzutreffen sei. (p. 127.) 
Wo die heilige Schrift recht gelehrt, die heiligen Sacramente und das 

Amt der Schlüssel recht verwaltet werden, da ist die wahre Kirche Christi 
anzutreffen. 

Nicht bei den Papisten, sondern bei den Evangelischen geschieht 



solches. Mithin u. s. w. 
Herr Namenlos antwortet nichts. 
XVI. Daß bei den Papisten kein Mensch vi hypotheseon (wegen der 

vielen Voraussetzungen) seiner Taufe gewiß versichert sein könne (p. 
130. fg.). 

Wem man nicht kann in das Herz und in demselbigen seine Intention 
(Gesinnung), Gedanken, Vorsatz und eigentliche Meinung sehen, von 
dem kann man auch nach päpstischer Lehre nicht gewiß sein, daß er 
jemandem das Sacrament der Taufe oder andere Sacramente ertheilt 
habe. (Concil. Florent. ap. Caranzam Sess. 7. Can. XI. & Conc. 
Trid.) 

Keinem einzigen Menschen, und also auch keinem Pfaffen, kann 
außer Gott jemand in's Herz und in demselben seine Intention 
(Gesinnung), Gedanken, Vorsatz und eigentliche Meinung sehen. Das 
gestehen Christen, Türken, Juden, Heiden. 

Mithin kann man von keinem päpstischen Pfaffen gewiß versichert 
sein, daß er jemandem die Taufe oder andere Sacramente ertheilt habe. 

Herr Namenlos antwortet nichts. 
XVII. Daß Luther zur Ungebühr von den Papisten gelästert und 

geschmähet werde, wird erwiesen p. 133. fg. p. 71 fg. 
Herr Namenlos antwortet nichts. 

 <Seite 174>  
XVIII. Daß bei den Papisten keine Einigkeit der Lehre sei (p. 71. fg.). 

Denn wo Päpste, päpstliche Decrete (Erlasse), Concilien, Lehrer vielfältig 
wider einander sind, da ist von keiner Einigkeit zu rühmen. Im Papstthum 
geschieht solches, wie die dort angeführten Schriftsteller klärlich 
erwiesen. 

Herr Namenlos antwortet nichts. 
XIX. Daß der Name Lutherisch den Evangelischen in seinem 

rechten Verstande unverfänglich sei. Denn kann sich (nach päpstischem 
Geständniß) jemand um billiger Ursachen willen einen Athanasianer, 
Franciskaner, Dominikaner etc. nennen, und folgt deswegen gar nicht, er 
glaube an Athanasius, Franciskus, Dominikus etc., so ist auch keinem zu 
verdenken, wenn er sich um billiger Ursachen willen (nämlich weil er der 
von Luther wieder geläuterten, uralten christlichen apostolischen Lehre 
zugethan ist) einen Lutheraner nennt und mit diesem Namen von den 
Papisten, Calvinisten und andern, die allesammt unter dem Namen 
katholisch sich verbergen, sich unterscheidet. 

Nun aber kann jenes nach der Papisten eigenem Geständniß 
geschehen. Mithin auch dieses. 

Herr Namenlos antwortet hierauf nichts. 



XX. Daß die Jesuiten vieler Criminum falsi (Fälschungen) öffentlich 
überführt sind (p. 141. fg.). 

Denn wer Luther greulicher Händel beschuldigt und gleichwohl 
dieselben nicht allein nicht erweisen kann, sondern auf geschehene 
Ablehnung öffentlich zurücknehmen muß, der ist Criminum falsi (der 
Fälschung) überführt. 

Conrad Vetter und anderen Jesuiten ist solches widerfahren. Mithin 
u. s. w. 
 <Seite 175>  

Herr Namenlos antwortet nichts. 
Ob nun diese zwanzig Punkte (derer aber noch mehr mit leichter 

Mühe könnten beigebracht werden) Herr Namenlos meint, wenn er 
spricht: Es finden sich zwar hin und her noch viel andere ungereimte 
Stücke, welche die Herren Gevattern und Schwäger (wer kann denn 
dafür, daß Herr Namenlos keine Gevattern bitten darf?) von sich selbst 
leicht merken: das stelle ich dahin. Damit aber männiglich merke, was 
ungereimt sei oder nicht, habe ich dieselben hier etwas deutlicher 
wiederholen wollen und brauche dabei nicht gegen Herrn Namenlos (der 
hier wohl bis an sein Ende sprachlos bleiben wird), sondern gegen die 
von ihm gerühmten, gelehrten Jesuiten in aller Einfalt die Worte (Richt. 
19, 30): Nun bedenkt euch über dem und gebt Rath und sagt an! 
Entweder den Vorder- oder Nachsatz gebührend umgestoßen oder den 
Schluß aufrichtig gestanden! Ich will indessen weiter gehen. 

Das andere Capitel, 
in welchem enthalten 

Kurz wiederholte Beantwortung der drei verlegenen und​
abgeschmackten sogenannten Fundamentalfragen. 

Nachdem die Papisten wohl gemerkt, daß sie aus der heiligen 
Schrift mit uns Evangelischen nicht auskommen würden, indem von der 
angemaßten Gewalt des Papstes, von Klostergelübden, Ablaß, Fegfeuer, 
Messe, einerlei Gestalt, Anrufung der verstorbenen Heiligen und Bilder 
etc. in derselben ein altum silentium (tiefes Stillschweigen), nicht eine 
Sylbe, Buchstabe oder Titel aufzuweisen, hingegen unsere Lehre von der 
<Seite 176> Rechtfertigung eines armen Sünders vor Gott und anderen 
Glaubensartikeln so gar deutlich und helle darinnen verzeichnet, als ob 
sie mit eitel Sonnenstrahlen geschrieben wären (daher Albert Pighius 1. 
1. de Eccl. Hierarch. c. 4. wünscht, daß man sich mit den Ketzern nie in 
den Schriftstreit eingelassen hätte), so haben sie sich bemüht, den 
Ihrigen (die noch nicht gänzlich im Irrthum verstockt) die Schrift aus den 



Händen zu bringen, den Unserigen aber eine Diversion zu machen (sie 
von der Hauptsache abzubringen) und sie von der Schrift abzuführen; 
sind demnach auf etliche Fragen gefallen, die keinen Glaubenspunkt 
betreffen, sondern nur auf bloße historische Händel und res facti 
(Thatsachen) hinauslaufen. 

Unter anderem haben die Jesuiten nach ihrer Tiefsinnigkeit drei 
Fragen (gleichsam wie die drei Frösche [Offenb. 16, 13]) ausgeheckt, 
damit sie meinen, uns großen Schweiß abzusagen; worauf aber ihnen so 
oft und vielfältig geantwortet, daß man sich wundert, wie diese 
unverschämten, so oft weggeschlagenen Fliegen dennoch allezeit 
Wiederkommen können. 

Obgleich man nun endlich gern die Antwort so oft wiederholt, als sie 
die Frage (nunquam enim satis dicitur, quod nunquam satis discitur 
[was man nie genug lernt, wird nicht oft genug gesagt]), so sollen doch 
gleichwohl die Papisten wissen, daß man nicht eben schuldig sei, auf alle 
sonderbaren, ja naseweisen Fragen zu antworten, sondern man kann 
entweder sie alsbald abweisen und sagen: Was gehet das unseren Streit 
an? Nichts. Ein redlicher Disputator (Streittheolog) bleibt ja sonst beim 
statu Controversiae (der Streitfrage selbst), welcher jetzt dieser ist: Ob 
der Papst vom wahren Glauben abgefallen? Wenn wir nun beweisen, daß 
<Seite 177> solches geschehen sei, so haben wir verthan, und gilt's uns 
gleich, wer der erste gewesen. Oder aber man kann sich richten nach 
dem Exempel Jesu Christi, welcher seinen naseweisen Fragern solche 
Antwort gab: Ich will euch auch ein Wort fragen, so ihr mir das saget, will 
ich euch sagen, aus welcher Macht ich das thue (Matt. 21, 24). Also 
könnte man ihnen auch wieder genug verfängliche Fragen vorlegen, 
darauf sie mit der Antwort wohl spät genug fertig werden sollten, als zum 
Exempel ließ sich's auch fragen: 

An welchem Orte doch in der ganzen Welt das Original (ächte 
Aktenstück) von der Donatio Constantini (Schenkung Constantius *) 
und die Cession (Einräumungserklärung) von Rom und den welschen 
Landen verwahrt zu finden sei?  
————— 

*) Die Papisten behaupten, Kaiser Constantin der Große habe dem Papste den 
Kirchenstaat geschenkt. 
 
Und dabei könnte man Protestiren, wenn man den Ort und dasselbe 
Original nicht mit Fingern weise, so wollte man das ganze Werk für ein 
Gedicht und Fabel halten. 

Desgleichen-. Wie doch derselbe geheißen, dem der Apostel Petrus 
zu Rom seine erste Ablaßbulle mit seinem bleiernen Siegel ertheilt habe, 



und in welchem Jahr, Monat und Tag solches geschehen sei? Denn daß 
es von Petro geschehen sei, wird von ihnen präsupponirt (vorausgesetzt), 
wie Extrav. de Poenit. et Remiss. cap. Unigenitus steht: Unigenitus 
Dei filius thesaurum indulgentiarum per B. Petrum, Coeli 
clavigerum, ejusque successores suos in terris Vicarios commisit 
fidelibus salubriter dispensandum etc. (d. h. der eingeborne Sohn 
Gottes hat den Ablaßschatz durch den heiligen Petrus, der die Schlüssel 
zur Himmelspforte trägt, und <Seite 178> dessen Nachfolger, seine 
Stellvertreter auf Erden, den Gläubigen zu heilsamer Verwaltung 
überwiesen u. s. w.). Und dabei würde protestirt, daß, dafern derselbe wie 
auch Art und Zeit nicht genannt werde, wolle man den Ablaß überhaupt 
für Menschentand und ein Geldnetz der geizigen Päpste halten. 

Desgleichen: Wer doch aus allen Kirchenlehrern in den ersten 
tausend Jahren nach Christi Himmelfahrt das Abendmahl unter einerlei 
Gestalt gereicht, gebraucht oder mit ausdrücklichen Worten gebilligt 
habe? Und dafern man keinen zu nennen wisse, so wolle man den zu 
Costnitz und Trient bestätigten Gebrauch des Abendmahls unter einerlei 
Gestalt für einen schnöden Kirchenraub halten. 

Solche und dergleichen Fragen könnte man den Papisten in großer 
Menge entgegensetzen und hernach sprechen: Sagt ihr mir das nicht, so 
sage ich euch eures auch nicht (Matt. 21, 27). 

Allein damit hierbei Herr Namenlos sehe, was für schlechte 
Subtilitäten (Pfiffe) in seinen sogenannten Fundamentalfragen stecken, 
will ich bei einer jeden 

1. ordentlich zeigen, daß sie ganz albern und ungereimt und zu 
beantworten unwürdig seien. Dennoch 

2. rund, kurz und gut darauf antworten. Und 
3. eine Gegenfrage thun, deren Beantwortung sich auf ihre Frage 

schickt, oder durch deren Beantwortung er zugleich auf seine eigene 
Frage antworten und uns das Schwert wider sich selbst in die Hände 
geben muß. 



 <Seite 179>  
Die erste Frage. 

Welcher aus allen Päpsten der erste gewesen, der von 
Christi Wort und seiner Kirche abgefallen, solchergestalt, daß 
er etwas wider die Artikel des christlichen, allgemeinen, wohlerklärten, 
rechtmäßig angenommenen Glaubens, als einen Artikel des Glaubens 
gesetzt habe? Wie Herr Namenlos pro dexteritate ingenii (gemäß seiner 
Geistesgewandtheit) den Statum quaestionis (Stand der Frage) selbst 
angiebt. 

Diese Frage ist 
1. Nicht werth zu beantworten. 

Denn es ist genug, wenn ich aus heiliger Schrift so viel bewiesen, 
daß der Papst abgefallen und der Antichrist sei (Vgl. Lutherth. p. 55. 
seq.). Welcher aber der erste gewesen, das verschlägt zur Sache nichts, 
es geht dadurch uns nichts ab und den Papisten nichts zu, ob wir gleich 
sagen: Non liquet (das ist ungewiß), mag es doch endlich sein, wer es 
will (p. 64). 

Zwar meinen hierbei die Papisten, wenn man nicht direct (genau) 
sagen wolle oder mit Fingern zeigen könne, welcher Papst zuerst 
abgefallen, so haben sie gewonnen und wir verloren. Ihr Schluß ist 
solchergestalt dieser: 

Wer nicht sagen kann oder will, welcher Papst, und zu welcher Zeit 
er zuerst vom wahren Glauben abgefallen, derselbe muß nothwendig 
gestehen, daß keiner von allen Päpsten abgefallen sei. 

Die Lutherischen können oder wollen nicht sagen, welcher Papst 
zuerst abgefallen. Mithin müssen sie nothwendig gestehen, daß keiner 
von allen Päpsten abgefallen sei. 

Da antworte ich: Connexio Majoris oder die Folge im Vordersatz ist 
und bleibt ewig unrichtig. Denn soll das angehen, so muß solchergestalt 
auch folgen: 



 <Seite 180>  
Wer nicht sagen kann, zu welcher Zeit die Engel von Gott abgefallen 

sind, der muß nothwendig gestehen, daß keine Engel abgefallen und also 
keine Teufel sind. 

Wer nicht sagen kann, welcher unter den Juden zuerst vom 
abrahamitischen alten Glauben abgefallen und zum Pharisäer geworden 
(Gottes Gebot durch seine Aufsätze ausgehoben, μετεμψυχωσίν oder die 
Seelenfahrt von einem Leibe zum andern und dergleichen falsche Dinge 
gelehrt), der muß gestehen, daß gar kein Jude zum Pharisäer geworden 
oder von der uralten israelitischen Religion abgefallen sei. 

Wer nicht sagen kann, welcher zuerst ein Agnoet geworden, der 
muß nothwendig gestehen, daß keine Ketzer, Agnoeten genannt, jemals 
in rerum natura (auf der Welt) gewesen. 

Wer zur Kipperzeit nicht sagen kann, wer der erste gewesen, der 
falsche Münze gemacht und unter die Leute gebracht, der muß gestehen, 
daß keine falsche Münze da sei. 

Wer nicht sagen kann, wer dieses außer der Ehe geschwängerte 
Mensch geschwängert, wann, wo und wie es geschehen, der muß 
gestehen, daß sie keine Hure sei. 

Wer nicht sagen kann, wer bei einem mit vielen Wunden von ihrer 
vielen Hingerichteten Menschen den ersten Stich gethan, der muß 
gestehen, daß der Mensch gar nicht erstochen sei. 

Wer nicht sagen kann, wer diese oder jene Ueppigkeit oder böse 
Gewohnheit aufgebracht habe, der muß gestehen, daß es gar keine böse 
Gewohnheit sei und dergleichen mehr (V. supra p. 68. seq.). 

Nun aber können ja weder die Papisten noch kein Mensch alle diese 
Dinge eigentlich sagen: Lieber, sollten denn darum keine Teufel sein, 
keine Pharisäer und Agnoeten gewesen sein, <Seite 181> sollte darum 
zur Kipperzeit keine falsche Münze, ein todter Mensch lebendig, eine 
böse Gewohnheit gut sein? 

Muß nun aber ein Papist bekennen, es sei genug, daß man wisse, 
der Teufel sei abgefallen, die Pharisäer feien irrige Lehrer, die Agnoeten 
seien Ketzer, die Münze sei nicht von gutem Schrot und Korn, der 
Mensch sei todt, die Gewohnheit wider die Gesetze, es möge nun um den 
Ursprung und Anfänger stehen, wie es wolle, so können sie es uns ja 
unmöglich verdenken, wenn wir uns eben der Antwort auch bedienen und 
sagen, es sei genug, daß man erweise, der Papst sei von Christi Wort 
abgefallen, es stehe um den ersten, wie es wolle; weil ja, wie falsche 
Münzen, also Gewohnheiten, Lehren etc. auch wohl unvermerkt oder 
allmählich einschleichen können, wie solches das Exempel der Pharisäer, 
ingleichen der Agnoeten klärlich bezeugt. Wie man denn auch nicht 



eigentlich sagen kann, in welchem Jahre die griechische Kirche 
abgefallen, deren Abfall und theilweise Irrthümer dennoch die Papisten 
selbst gestehen müssen. 

2. Leicht abzufertigen. 
Weil aber dennoch Herr Namenlos mit solchem Sturm und Graus 

den ersten Papst, der abgefallen, zu wissen verlangt, so könnte ich ihn 
zwar wieder in mein Lutherthum verweisen, da ich (p. 58) meine 
Gedanken diesfalls eröffnet und Bonifacius III. als den ersten bestätigten 
Papst, Gregor VI. als den ersten in allem Flor schwebenden Papst 
genannt. Es steht ihm aber auch frei, in Elias Reusner Isag. Histor. 
nachzusehen, wie derselbe des Antichrists Leben beschreibt und zeigt, 
wie derselbe die ersten 277 Jahre ein Embryo oder verschlossene Frucht 
(p. 50); die folgenden 294 Jahre ein Kind <Seite 182> (p. 58); die 
folgenden 290 ein Knabe (p. 70); die folgenden 292 ein Jüngling (p. 79); 
die folgenden 274 ein Mann (p. 89); und von Luthers Zeiten an bis jetzt 
ein alter Mann gewesen (p. 99). Allein damit er noch weiter Anlaß habe, 
sein ingeniolum zu exerciren (seinen geringen Verstand anzustrengen), 
so will ich endlich zum ersten Papst, der von Christo abgefallen, einen 
setzen, den Engel selbst nach Gregors VII. Zeiten zu nennen beliebt, es 
sei gleich, welcher es wolle. Zum Exempel, es mag Leo X. der erste sein, 
der von Christi Wort und der wahren Kirche abgefallen. Damit ich dieses 
wider P. Engel erhalte, so muß ich erstlich beweisen, daß Papst Leo X. 
abgefallen sei, welches ich folgendergestalt thue: 

Ist Luther von Christi Wort und seiner Kirche nicht abgefallen, indem 
er solche Glaubensartikel gelehrt hat, die Leo X. für falsch und dem 
wahren christlichen Glauben zuwider gehalten hat, so will folgen, daß Leo 
X. von Christi Wort und seiner Kirche abgefallen und nicht recht gethan 
hat, indem er die Glaubensartikel Luthers falsch und dem wahren 
christlichen Glauben zuwider gehalten hat. Denn eins von beiden muß 
doch endlich sein: entweder hat Luther recht gethan, daß er solche 
Glaubensartikel (z. B. von der Rechtfertigung eines armen Sünders vor 
Gott allein durch den Glauben an Jesum Christum etc.) wider Leo X. 
gelehrt hat, und solchergestalt muß Leo X. vom Glauben abgefallen sein: 
oder Leo X. hat recht gethan, daß er solche Glaubensartikel für falsch 
und dem wahren Glauben zuwider gehalten, und solchergestalt muß 
Luther abgefallen fein. Summa Summarum (das Endergebniß ist): Einer 
muß abgefallen sein, Leo oder Luther. 



 <Seite 183>  
Nun aber ist Luther von Christi Wort und seiner Kirche nicht 

abgefallen etc. 
Welche Glaubensartikel in Gottes Wort unwiderlegbar und felsenfest 

gegründet sind, die sind recht und dem christlichen Glauben nicht 
zuwider. 

Alle Artikel, die Luther wider Papst Leo X. vertheidigt hat, sind in 
Gottes Wort fest gegründet, wie solches von den Unserigen tausendmal 
erwiesen, und habe nur Herr Namenlos oder ein anderer, der gelehrter ist 
als er, das Herz und erweise von einem dergleichen Artikel das 
Gegentheil oder gebe uns direct (mit klaren Worten) Anlaß zum Beweis. 
Mithin u. s. w. 

Ist nun aber erwiesenermaßen Papst Leo X. abgefallen, so ist er 
entweder der erste Papst, welcher abgefallen, oder ist's nicht. Ist er's, so 
mag er's bleiben. Ist er's nicht, so nenne Herr Namenlos einen, der vor 
ihm abgefallen, das ist, der vor ihm die Artikel, so Luther wider den Papst 
vertheidigt, für falsch und dem christlichen Glauben zuwider gehalten hat, 
so wollen wir alsdann Leo X. fahren lassen und jenen an seine Stelle 
setzen. Er gestehe nur, daß zu Luthers Zeiten der Papst schon abgefallen 
gewesen sei, wir wollen uns leicht behandeln lassen, ob dieser oder jener 
der erste gewesen sei. Wenn ich sehe, daß die Mordbrenner eine Stadt 
angezündet haben, so muß ich den geschehenen Brand gestehen, es 
mag nun das erste Feuer angelegt haben, wer da will. 

3. Mit Gegenfrage abzulehnen. 
Es wird nun wieder begehrt, daß man sage, welcher denn der erste 

eigentlich also genannte Papst, das ist der erste gewesen, der Princeps 
& caput visibile Ecclesiae, supremus <Seite 184> & infallibilis fidei 
judex & oecumenicus Christi vicarius (sichtbares Haupt und Regent, 
höchster und unfehlbarer Richter in Glaubenssachen und Christi 
Statthalter für alle Welt) hat sein wollen? Werden uns denselben die 
Papisten nennen, so wollen wir ihnen augenblicklich wieder nennen den 
ersten Papst, der von Christo und der wahren Kirche abgefallen. Denn 
wer dafür sich ausgegeben hat, daß er der Kirche Haupt, ein 
unbetrügliche Richter in Glaubenssachen und Christi Statthalter sei, der 
ist von Christo und der wahren Kirche abgefallen, er sei wer er wolle, und 
habe gelebt wo und wann er wolle. Petrus und die ersten Bischöfe zu 
Rom, die sich in ihren Terminis (Grenzen) gehalten und in obigem Sinne 
keine Päpste zu sein begehrt haben, mögen sie diesfalls nur aus dem 
Gemenge Lassen. Denn Petrus ist schwerlich nach Rom gekommen oder 
doch ja nicht Papst gewesen, hat es auch nicht zu sein verlangt, wie 
davon Herr Namenlos diesmal um beliebter Kürze willen nur D. Calov 



Mataeol. Papist. sect. 1. controv. 9. & 10. p. 26. f. nachzulesen hat. 
Sondern man wird einen nennen müssen von solcher Gattung, denen 
Thom. Stapleton. Relect. Prine, fid. contr. 1. q. 5. art. 3. p. 158. selbst 
folgendes Zeugniß giebt: Enormia & horrenda fuisse Pontificum 
Romanorum flagitia, imo vix ullum peccatum nominari posse, quo 
illa sedes turpiter maculata non fuerit, maxime ab anno DCCC. & 
infra., d. h. die römischen Päpste haben grobe und grausame 
Bubenstücke begangen, und sei fast keine Sünde zu nennen, damit der 
römische Stuhl vom Jahre Christi 800 und weiterhin nicht sei befleckt 
worden. Das gesteht ein Papist ungemartert (freiwillig)! Habt Dank, Herr 
Stapleton, des guten Berichtes, <Seite 185> bei welchem wir nicht ein 
Wörtlein zu erinnern wissen, sind auch nochmals erbötig, daß sobald 
Stapleton oder ein anderer den ersten von solchen vorerwähnten Vögeln 
nennen wird, wir augenblicklich wieder den ersten Papst nennen wollen, 
der von Christo und seiner Kirche abgefallen. 

Die andere Frage. 
Ob ein einziger Mensch zu nennen sei, der vor Luther 

gestorben, und eben dasselbe wie Luther geglaubt habe? 
Diese Frage ist abermals 

1. Nicht werth zu beantworten. 
Daß Leute vor Luther gelebt, die zwar nicht Luthers Namen, doch 

aber seine Lehre geführt haben, daran ist im Lutherthum p. 83 schon 
erinnert. Daß man aber diejenigen Leute mit Namen nennen müßte, 
solches ist sowohl ein unnöthiges als unbilliges Ansinnen. 

Unnöthig, denn genug ist's, daß ich weiß, daß Luthers Glaube mit 
Gottes Wort übereinstimmt, und daß die Papisten viele Artikel wider 
Gottes Wort vertreten. Wer nun vor Luthers Zeit selig geworden ist, der 
muß es ja in Glaubensartikeln, zumal die zum Grunde der Seligkeit 
gehören, nothwendig sammt Luther mit der Schrift, und nicht mit den 
Papisten wider die Schrift gehalten haben, man wolle denn sagen, man 
sei vor Luther aus einen Glauben, der wider Gottes Wort ist, selig 
geworden. Solchergestalt kommt doch alles endlich wieder dahin, daß 
man seinen Glauben aus Gottes Wort beweise, die Papisten mögen sich 
indessen winden und drehen, wie sie wollen. 

Unbillig ist's, sintemal theils die Leute, die vor Luther es <Seite 186> 
mit uns gehalten, sammt ihren Schriften aus dem Wege geräumt und 
unterdrückt, theils ihre Historien und Schriften vielfältig verfälscht sind. Es 
wäre demnach vonnöthen, daß entweder alle Leute vor Luther uns 
lebendig dargestellt, oder doch ihre Schriften alle miteinander, und zwar 
unverfälscht, zugestellt würden, sodann wäre zu sehen, wie viele, und ob 



denn gar kein ein einziger Mensch vor Luther mit ihm eben dasselbe 
geglaubt habe. 

2. Leicht abzufertigen. 
Auf diese Frage: Ob ein einziger Mensch zu nennen sei, der vor 

Luther gestorben und eben dasselbe wie Luther geglaubt habe? antworte 
ich ohne Bedenken: Ja. Fragst du weiter: Wer ist's denn? Antwort: 
Matthäus, Markus, Lukas, Johannes, Paulus, Petrus und in Summa alle 
Evangelisten und Apostel sind vor Luther gestorben und haben doch 
eben das, was Luther geglaubt, gelehrt: trotz, daß Herr Namenlos das 
Gegentheil beweise! Vgl. Lutherth. p. 87 fg. Cornei, a Lap. ad Gal. 1. 
Hic est Canon fidei, quem tradit hic Apostolus, si novum dogma 
oriatur alicubi, examinetur, an concordet cum recepta, et antiqua 
Ecclesiae Catholicae fide, quam primitus praedicavit Paulus et 
Apostoli, ut si inveniatur ab ea dissentire, habeatur haereticum et 
anathema. Hunc Canonem sequuntur Patres omnes. — D. i. Das ist die 
rechte Glaubensregel oder Richtschnur, welche allhier (Gal. 1, 8.) der 
Apostel Paulus weist: so nämlich eine neue Lehre irgendwo entstände, 
daß man dieselbe examinire und prüfe, ob sie mit dem uralten Glauben 
der katholischen Kirche, welchen St. Paulus und die andern <Seite 187> 
Apostel erstmals gepredigt haben, übereinstimme, damit, so man befinde, 
daß eine Lehre demselben apostolischen Glauben zuwider sei, man 
dieselbe für ketzerisch und verflucht halte. Dieser Regel und Richtschnur 
folgen alle Väter. Das ist gewißlich eine kluge Rede von einem Jesuiten, 
der ohne Zweifel gelehrter als P. Engel gewesen, und die dieser sich billig 
hinter's Ohr schreiben mag. Und solchergestalt sind auch auf eben den 
Glauben, den Luther gehabt, oder der, nach der von Corn. a Lapide 
gegebenen Regel, mit dem uralten Glauben der katholischen Kirche, den 
Paulus und die andern Apostel erstmals gepredigt haben, übereinstimmt, 
die heiligen Kirchenlehrer vordem selig geworden, namentlich 
Augustinus, wie im Lutherthum p. 92 erwiesen. Eben so viele, ja alle 
anderen rechtschaffenen Patres (Kirchenlehrer), wie von den Unsrigen 
Gerhard in LL., Eckhard in Gomp. Theol. Patr.. und Anderen zur 
Genüge ausgeführt. 

3. Mit Gegenfrage abzulehnen. 
Es wird nun auch hingegen begehrt, daß man einen einzigen 

rechtschaffenen Kirchenlehrer, den zugleich die Papisten und wir dafür 
erkennen, nenne, der in allen Artikeln eben dasselbe gelehret hat wie das 
trientische Concil (p. 92), oder daß man einen einzigen zwischen ihnen 
und uns streitigen Artikel nenne, darin es alle rechtschaffenen 
Kirchenlehrer einmüthig wider uns mit ihnen halten. Sobald sie solches 



thun, wollen wir augenblicklich zusammentreten und ungesäumt 
päpstisch werden. Ist das nicht genug geboten? Allein sowohl dieses als 
jenes wird ad Calendas Græcas (nimmermehr) geschehen. 
 <Seite 188>  

Allein die Papisten trauen diesfalls dem Landfrieden selbst nicht, sie 
nehmen die Patres (Kirchenväter) nicht weiter an, als wo sie's dem 
Ansehen nach mit ihnen halten. Sonst reden sie von der Sache viel 
anders. Laur. a Villa vincentio de rat. stud. Theol. 1. 4. c. 6. obs. 1: 
Palam est, Patres omnes, quantumlibet insignes vitæ innocentia 
atque eruditione, subinde verbo scriptoque, offendere; d. i. es ist kund 
und offenbar, daß alle Väter und Kirchenlehrer, so sehr sie auch an 
Heiligkeit und Wissenschaft excellirt (sich ausgezeichnet), dennoch öfters 
mündlich und schriftlich fehlen. Possevinus l. 12. c. 23 sagt: Patres a 
scopo saepissime aberare; d. i. die Väter verfehlen sehr oft den rechten 
Zweck. Salmeron disp. 4. super. 2. Tim. 3. com. 15. schreibt: In 
Patribus minus certae et inconstantis veritatis nonnulla, quaedam 
vero probabilia, interdum graviores lapsus occurrere; d. i. in der Väter 
Schriften findet man viele Dinge, die ganz ungewiß, viele, so nur 
glaublich, zuweilen auch schwere Irrthümer. Bellarminus 1. 3. de V. D. c. 
10: Praecipuos ex Patribus in quibusdam non leviter lapsos esse; d. i. 
die vornehmsten von den Vätern haben in etlichen Stücken keine 
geringen Fehler und Irrthümer begangen. Und eben dieser erinnert gar 
heilsamlich (l. 4. de V. D. c. 22), daß man die heiligen Väter nach der 
heiligen Schrift examiniren (prüfen) müsse (pie sie denn solches auch 
selbst begehren), ut ea recipiamus, quæ scripturæ consentanea sunt, 
ea rejiciamus, quae scripturae adversantur; d. i. damit man das, so mit 
der Schrift übereinstimmt, annehme, und was derselben zuwider ist, 
verwerfe. Was begehren wir denn anderes? Was ist sonst unser Singen 
und Sagen, Bitten und Flehen, als eben <Seite 189> dieses? Sollen aber 
solchergestalt die Väter beiseite gesetzt und es allein auf die heilige 
Schrift ankommen, so wollen wir mit den Papisten bald fertig werden. 
Herr Namenlos erwäge nur die Collation (Vergleichung) des alten und 
neuen römischen Glaubens bei Hunnius in Praef. Comm. Ep. ad Rom. 
und was schon im Lutherthum p. 87, 88 und sonst, wie auch in dieser 
Vertheidigung Cap. 1 angeführt ist. 

Die dritte Frage. 
Ob ein einziger zu nennen, der nach Luthers Zeiten auf​

die Lutherische Lehre selig gestorben? 



Diese Frage ist abermals 
1. Nicht werth zu beantworten. 

Denn wenn ich nur weiß, daß meine Lehre Christi Worten gemäß 
und recht ist, und man also selig darauf sterben könne, so liegt mir nichts 
daran, ob ich Einen oder Etliche nennen kann oder nicht, die wirklich in 
dieser Lehre bis an's Ende verharrt und selig geworden sind. Wenn mir 
eine glaubwürdige Person berichtet, dieses sei der rechte Weg nach der 
Stadt, so bin ich zufrieden und gehe auf ihr Wort den gezeigten Weg, 
obgleich sie mir keine Leute nennt, die solchen Weg gegangen sind. Weil 
nun Gott selbst den Weg zum Himmel in seinem Worte weist und sagt: 
Dies ist der Weg, denselbigen gehet, sonst weder zur Rechten noch zur 
Linken (Jes. 30, 21.), so folge man getrost in Gottes Namen und gehe 
solchen Weg, es mag denselben sonst gehen und gegangen sein, wer da 
will. Und zwar ist es wunderlich, daß die Papisten selbst sagen, kein 
Mensch könne seiner eigenen <Seite 190> Seligkeit versichert sein, und 
wollen doch von eines andern Seligkeit reden oder Versicherung 
deswegen begehren. 

2. Leicht abzufertigen. 
Ich antworte nach seinem Begehren kurz: Ja, es sind allerdings 

Leute auf Luthers Lehre selig geworden, und dazu ist Keiner jemals auf 
eine andere als aus diese Lehre selig gestorben (p. 107 fg.). Es fragt sich 
aber: Wer ist denn auf Luthers Lehre nach seiner Zeit selig geworden? 
Antwort: Joh. Brentius, Martin Chemnitz, Aegid. Hunnius, Joh. Gerhard 
etc.; desgleichen Johann Friedrich, Churfürst zu Sachsen, Christian III., 
König in Dänemark, Karl, Fürst zu Anhalt, etc. 

Ja, sprichst du, woher willst du das beweisen? Antwort: Eben daher 
du beweisen willst, daß Hieronymus oder Augustinus oder andere selig 
geworden sind. So laß denn hören, woraus wolltest du einem, der's nicht 
zugestehen wollte, beweisen, daß Hieronymus und Augustinus selig 
geworden. Gewißlich nicht etwa aus unmittelbarer göttlicher Revelation 
(Offenbarung), auch nicht aus Relation (Bericht) eines Engels, der sie im 
Himmel gesehen, welches man dir auf dein Sagen nicht eben glauben 
würde, sondern du müßtest es beweisen aus folgendem Schlusse: 

Wer in dem wahren Glauben an Jesum Christum verharret ist bis 
an's Ende, der ist selig geworden (Match. 10, 22). 

Nun aber sind Hieronymus und Augustinus in solchem Glauben 
beständig bis an's Ende verharret, welches man denen, die ihr Leben und 
Tod beschrieben, aus christlicher Liebe als <Seite 191> vermuthlich 
glaubt. Folglich etc. Allein eben das kann ich von besagten Personen 
auch subsumiren (annehmen) und aus ihren durch glaubwürdige Leute 
beschriebenen Vitis (Lebensläufen). Will solches P. Engel nicht gelten 
lassen, so kann er mir auch auf andere Art nicht beweisen, daß 



Hieronymus, Augustinus oder sonst jemand von den alten Kirchenlehrern 
selig gestorben sei; denn wer ist zurückgekommen und hat's P. Engel 
gesagt? 

3. Mit Gegenfrage abzulehnen. 
Es wird nun aber gleichfalls begehrt, daß man auf päpstlicher Seite 

einen einzigen Menschen nenne, der auf den im trientischen Concil 
enthaltenen päpstischen Glauben selig geworden sei? Solchen soll man 
ausdrücklich nennen und (wie Namenlos redet) mit Fingern weisen: 
Dieser Procop, dieser Petrus, dieser Girg (ex Dialecto Galilaea d. i. wie 
man auf dem Dorfe spricht) ist gut päpstisch gestorben und selig 
geworden. Ja, ich sage noch mehr, es ist unmöglich, daß einer auf 
solchen päpstischen im trientischen Concil bestätigten Glauben selig 
sterben könne, er sei wer er wolle, sei auch gestorben wo und wann er 
wolle, welches ich also beweise: 

Wer in dem trientischen Glauben stirbt, der stirbt in solchem 
Glauben, welcher falsch und Christi Worten zuwider ist. 

Wer in solchem Glauben stirbt, der falsch und Christi Worten zuwider 
ist, der stirbt als ein Ketzer. 

Wer als ein Ketzer stirbt, der stirbt in Todsünde. 
Wer in Todsünde stirbt, der wird nicht selig. 
Folglich: Wer im trientischen Glauben stirbt, wird nicht selig. Wer 

demnach selig sterben will, muß nicht gut trientisch, sondern gut 
evangelisch, d. i. auf den Glauben, den wir <Seite 192> dem Evangelio 
gemäß haben, sterben, wie denn auch viele vor und nach Luthers Zeiten 
darauf selig abgeschieden, die zwar unter den Papisten gelebt, aber 
ihrem Herzensbekenntnisse nach nicht zum Papstthum gehörten, davon 
in meinem Lutherthum Erwähnung gethan und P. Engel nach Belieben 
sich weiter ersehen mag in meinen Erquickungsstunden (edit. 2. p. 509. 
s. Dom. 6. Trin.). 

Sieht also Herr Namenlos, daß es mit solchen Quaestiunculis 
(Fräglein) nicht ausgerichtet, sondern es nur eine kleine Galgenfrist, 
nichtige Ausflucht und Zeitverlust damit sei! Es muß doch endlich zum 
Schriftstreite kommen, es sei den Papisten lieb oder leid. Kömmt's aber 
nur dazu, so sind wir unverzagt und getrösten uns des gewissen Sieges: 

So wahr Gott Gott ist und sein Wort,  
muß Teufel, Papst und Höllenpfort  
und was ihn'n thut anhangen  
endlich werden zu Schand und Spott,  
Gott ist mit uns und wir mit Gott,  
den Sieg woll'n wir erlangen! 



Das dritte Capitel, 
in welchem die ganze Scharteke des Herrn Namenlos mit​

nothdürftigen Anmerkungen zu finden ist. 
Wegen des christlichen Lesers wäre nichts mehr nöthig zu erinnern, 

und hätte ich gar wohl die Feder niederlegen können. Damit aber Herr 
Namenlos nicht zu klagen habe, als ob ihm das allergeringste 
verschwiegen, unter die Bank gesteckt, und unbeantwortet geblieben sei 
(weswegen ich mich aber über ihn höchlich zu beklagen habe), so will ich 
seine ganze Scharteke <Seite 193> durchlaufen und das, was zur 
Hauptsache nicht geschickt, füglich eindringen. 

Und weil Herr Namenlos, wie ich merke, gern scherzt und sich mit 
dem Herrn Gevatter und Schwager nicht lustig genug machen kann (nicht 
anders als ein Affe, wenn er ein Nüßlein findet), so habe ich zuweilen 
auch, doch nicht animo injuriandi (in der Absicht zu beleidigen), sondern 
cum homine jocoso jocandi (Scherz auf Scherz zu setzen) etwas mit 
unterlaufen lassen müssen, und solches zwar nach Salomonis 
Ermahnung (Sprüche 26, 5): Antworte dem Narren nach seiner Narrheit, 
daß er sich nicht weise lasse dünken (welches Letztere denn aus seiner 
Scharteke sattsam zu schließen ist). 

Ich bekenne ja zwar, daß mir bei jetziger calamitate publica 
[allgemeinen Heimsuchung] (im Jahr 1680, da ich dieses zum ersten Mal 
geschrieben, indem die Seuche der Pestilenz um unsere Grenzen her 
wüthet) nicht eben scherzhaft zu Muthe sei. Wer kann's aber lassen, 
wenn's so nahe gelegt wird? Konnte sich doch der Eiferer Elias des 
Spottens gegen die Baalspfaffen nicht enthalten, obgleich dürre und 
theure Zeit war: Rufet laut, sprach er, denn er ist ein Gott, er dichtet oder 
hat zu schaffen, oder ist über Feld, oder schläft vielleicht, daß er 
aufwache (1. Kön. 18, 27). Ergo animis linguisque favete (Drum, lieber 
Gesell, aufgepaßt)! 

So lautet die ganze Scharteke: 
 <Seite 194>  Vertheidigtes Lutherthum vor Luther. 

 

Nihil ad rem *) 



von 

August Pfeiffer **)​
der heiligen Schrift Doctor​

und Pastor Primarius zu S. Afra in Meißen 

auf die 

Drei Fundamentalfragen 

wider die lutherische Religion 

zu Dresden im Jahr 1679 herausgegeben. 
————— 

*) Den Titel hat P. Engel von denen, die P. Kedde widerlegt, erschnappt. 
**) Mutato nomino de te fabula narretur (Der Name lautet anders, die Sache 

geht aus dich)! D. Aug. Pfeiffer hat sein Lutherthum vor Luther, Herr Namenlos aber hat 
Nihil ad rem herausgegeben. Juris naturae est ut suum cuique tribuatur (Das 
Naturrecht bestimmt, daß Jedem das Seine zugetheilt werde). 



 <Seite 195>  
Den 

Edlen, Festen, Großachtbaren, Hoch- und Wohlbenamten,​
Rechtswohlgelehrten Herren, 

Herrn Hans Adam Stiel auf Bennewitz,​
Churfürstl. Sächs. Oberamtmann des Meißnischen Kreises,​

und Amtmann in Meißen; 

Herrn Johann Zacharias Finsinger,​
Churfürstl. Sächs. Procuraturamtmann; 

Herrn Philipp Erhard Nester,​
Churfürstl. Sächs. Schulamtsverwalter; 

Herrn Gottfried Jauch,​
Churfürstl. Sächs. Amtsschreiber *); 

des 

D. August Pfeiffer,​
Ihres treuen Fürbitters bei Gott **),​

Herren Patronen, Gevattern, Schwägern, Gönnern u. Freunden. 
————— 

*) Wenn dieser redliche Mann kein Gratial (Dankschreiben) wegen der Dedication 
schicken wird, darf's ihm Herr Namenlos nicht verargen, denn er ist längst vor der 
eingelaufenen namenlosen Scharteke todt, und zwar auf den evangelischen katholischen 
Glauben so selig gestorben, daß Herr Namenlos Ursache hat, mit Bileam zu wünschen: 
Meine Seele müsse sterben des Todes dieses Gerechten, und mein Ende werde wie sein 
Ende (3. Mos. 24, 10). Ja es ist indessen auch der andere in der Ordnung gestorben, also 
daß Herr Namenlos ihretwegen in Zukunft sich nicht mehr bemühen darf. 

**) Nicht mehr als billig und der apostolischen Ermahnung gemäß (1. Tim. 2, 1. fg., 
Jac. 5, 14. fg.). 



 <Seite 196>  
 

Es ist billig zu verwundern, daß auf diese drei so oft wiederholten 1) 
wie auch sonst viele anderen Fragen die lutherischen Prädicanten 
(Prediger) allezeit Nihil ad rem (Gehört nicht zur Sache)! antworten 2), 
wie sehr sich der P. Jodocus Kedde öfters auch mit in Druck gegebenen 
Tractätlein bemüht hat 3), und zwar darum, daß sie den Statum 
quaestionis (die eigentliche Frage) nicht erreichen 4).  
————— 

1) Ridetur chorda qui semper oberrat eadem (Lächerlich macht sich, wer immer 
dieselbe Melodie leiert). Arme Leute zählen ihr Geld oft, denn sie haben nicht viel. So 
geht's P. Engel und seinen Consorten (Gesellen) auch. 

2) Ich höre hier wohl einen, der es sagt, aber keinen, der es beweist, Quis autem 
erit innocens, si accusasse sufficiat (Wer wäre unschuldig, wenn anklagen die Schuld 
bewiese)? 

3) Der arme P. Kedde hat schlechte Ursach gehabt, sich zu bemühen. Es ist ihm 
mehr geantwortet, als ihm lieb gewesen. Er hat endlich bankerottiren und viel ehrlichen 
Leuten, die er liederlich aufgesetzt und provocirt (herausgefordert), die Gegenantwort 
schuldig bleiben müssen. Beliebt es dem P. Engel, seine Defension (Vertheidigung) zu 
führen, so steht's ihm frei. 

4) Felix qui potuit rerum cognoscere causas (Glücklich, wem's gelingt, daß er 
den Grund der Dinge erfaßt)! Wunder über Wunder, daß in solchen hohen Subtilitäten 
(Spitzfindigkeiten): Welcher Papst zuerst vom wahren Glauben abgefallen? Ob vor Luther 
auch jemand eben dasselbe wie er gelehrt? Ob auf die lutherische Religion jemals jemand 
sei selig geworden? die ein armes Bäuerlein, ja auch ein Kind von zehn Jahren ohne 
Mühe und Kopfzerbrechen fassen kann, die armen Prädicanten (Prediger) den Statum 
controversiae  (den Hauptstreitpunkt) nicht erreichen können! Ja dank's euch ein 
anderer, ihr Meister von hohen Sinnen, daß ihr uns nicht bei unserer Einfältigkeit in 
Christo (2. Cor. 11, 3.) und bei der heiligen Schrift, als gute Scripturarios (Schriftleute) 
laßt, und mit solchen hohen verwirrten Fragen, die gleichwohl υπερ νουν, υπέρ λόγον, 
ύπερ πάσαν κατάληψν (über alle Vernunft, Verstand und Erkenntniß) sind und unsern 
Verstand gänzlich übersteigen, nur zu divertiren (von der Hauptsache abzulenken) sucht. 
 
 
Meine geehrten Herren, <Seite 197> eine solche Beschaffenheit hat es 
mit D. August Pfeiffer in seiner Beantwortung 5), so er eine gründliche 
Beantwortung nennt 6), da er doch den Statum quaestionis (die 
eigentliche Frage) nirgends erreicht. Vielleicht ist die Ursache, daß er die 
Sache nur obenhin übersehen; da er bekennt, daß er diese drei 
Fundamentalfragen im Jahre 1677 den 31. Oktober in einer Stunde 
seinem Auditorium (Zuhörerschaft) beantwortet 7).  
————— 

5) Grand merci, Monsieur, pour la bonne recommandation (Großen Dank, 
guter Freund, für die treffliche Empfehlung)! Es kommt mir zu, dich mir ein ander Mal zu 



verpflichten! 
6) Sie wird auch wohl für Herrn Namenlos gründlich bleiben, der nur vergeblich 

dawider bellt, nicht anders, als ein verzagter Hund in seinem Loche, darin ihn niemand 
sieht. 

7) Es hat diese Sache nicht mehr Zeit und Mühe bedurft. Ein elendes 
Kartenhäuslein ist viel leichter umgestoßen oder umgeblasen als ausgebaut; wie denn 
auch eben diese Scharteke, daran P. Engel über Jahr und Tag deliberirt (sich 
abgearbeitet) und sich gequält, und doch endlich seinen Namen vorzusehen sich 
geschämt hat, in ein paar Tagen bei horis succisivis (arbeitsfreien Stunden) umgestoßen 
ist. Seid versichert, ihr Herren Jesuiten, eure Künste sind nicht so weit her. Wir wissen gar 
wohl, wie hoch sie sich erstrecken. 
 
So ist nun mein freundliches Ersuchen 8) und Begehren an die geehrten 
Herren, daß sie es sich belieben lassen, <Seite 198> fein glimpflich und 
höflich diesen ihren Herrn Gevatter und Schwager dahin zu bewegen, 
daß er die Sache ein wenig tiefer und fleißiger bedenke 9), bis er den 
Statum quaestionis (die eigentliche Frage) recht begreife, damit er ohne 
viel dicentes (Geschwätz) rund heraus die Antwort sage 10). Und damit 
man die Sache recht sehe, will ich meinen geehrten Herren nach 
einander eine jede Frage vorlegen, sammt dem Statu quaestionis (dem 
eigentlichen Streitpunkte), daß sie merken können, wie die Antwort sei: 
Nihil ad rem! 11) 
————— 

8) Wer könnt's doch einem so höflichen Menschen abschlagen? 
9) Denn es ist doch mit solchen hohen papistischen Subtilitäten (Spitzfindigkeiten) 

kein Kinderspiel. Es giebt Kopfzerbrechen. Scilicet (Ei freilich)! 
10) Es kann aber (Herrn Namenlos ungeschimpft) auch wohl ein Narr in einer Zeile 

mehr fragen, als der klügste Doctor in zehn und mehr Zeilen beantworten kann. Die 
gründliche Antwort will doch zum wenigsten länger als die Frage sein. 

11) Nun wohlan, da will's werden! Quid dignum tanto feret hic promissor hiatu 
(Weit genug hat der Redner das Maul aufgethan, was wird er Großes bringen)? 
 

Die erste Frage. 
Es wird begehrt, daß man nenne den ersten aus allen Päpsten, der 

da von Christi Wort und seiner Kirche ist abgefallen 12). 
————— 

12) Kurz und gut: Der erste, der sich Principem et Caput Ecclesiae et 
Oecumenicum Christi vicarium (das Haupt der Kirche und Christi allgemeinen 
Statthalter genannt), ist der erste Papst gewesen, und eben derselbe ist auch zugleich 
zuerst von Christi Wort und seiner Kirche abgefallen. Wer nun aber der gewesen sei, der 
sich so genannt, das werden die Papisten wohl am besten wissen. Zwar ist das Wort 
Papa zuvor allgemein gewesen und einem jeden Bischöfe gegeben worden. Von Gregor 
VII. aber wird gemeldet, daß derselbe solchen vorher gemeinen Namen sich allein 
zugeeignet und άντονομαβηκώς (als mit dem ihm allein zukommenden Namen) Papa 
oder der Papst habe wollen genannt sein, davon Herr Namenlos sich weiter Raths erholen 



kann bei Herrn D. Scherzer in seinem Anti-Bellarm. Disp. 1. p. 5. 
 <Seite 199>  

Status quaestiionis (Worum handelt's sich hier eigentlich)? 
Ein anderes ist: Articulus fidei 13) (ein Glaubensartikel) und ganz 

ein anderes: Lex, Mandatum, Decretum, Statutum, Prohibitum, 
Ordinatum 14) (Gesetz, Gebot, Verbot, Anordnung etc.).  
———— 

13) Herr Namenlos hätte wohl gethan, wenn er sich deutlich ausgedrückt hätte, was 
er denn eigentlich Articulum fidei oder einen Glaubensartikel heiße? Denn weil seine 

alten Glaubensgenossen auf dem Colloquium (Religionsgespräch) zu Regensburg alles 

für Glaubensartikel gehalten, was in der heiligen Schrift steht, oder wie sie sonst sagen: 
quidquid sub revelationem divinam cadit (was von Gott offenbart ist), unter anderem 
auch, daß Tobias Hund mit dem Schwänze gewedelt (Tob. 11, 9. wie zu sehen Sess. 11, 
p. 353), so wundert man sich billig, daß Herr Namenlos jetzt ein göttliches Gebot und 
eine in seinem Worte enthaltene Anordnung für keinen Glaubensartikel halten will. 

14) Herr Namenlos mengt hier selbst Mandatum unb Ordinatum, Gebot und 
Anordnung ohne Ordnung und Unterschied unter einander und will mir doch hernach 
Schuld geben, daß ich Gebot und Einsetzung (welche ja auch eine Anordnung ist) nicht 
unterscheide, Turpe est Doctori, cum culpa redarguit ipsum (für einen Lehrer ist es 
schimpflich, wenn sein Tadel auf ihn selbst zurückfällt). 
 
Denn das neue Testament enthält alle <Seite 200> Articulos fidei 
(Glaubensartikel) des alten Testaments, da doch das alte Gesetz 
abgeschafft ist, und wir Christen mit den alten Juden einen Glauben, nicht 
aber ein Gesetz haben 15).  
———— 

15) Hier wäre es fein gewesen, wenn Herr Namenlos einen vernünftigen 
Unterschied gemacht hätte  Inter Legem Posutivam et Moralem (zwischen dem 
Levitischen Ceremonial- wie auch politischen Markgesetz und dem heiligen Tugendgesetz 
oder den zehn Geboten). Jenes kann geändert und abgeschafft werden, jedoch von dem 
und keinem andern, als der's gegeben hat. Dieses aber ist perpetuae obligationis (von 
ewiger Geltung), und verbindet die Christen sowohl als die Juden, also, daß solchergestalt 
Juden und Christen diesfalls einerlei Gesetz haben, welches Herrn Namenlos zur 
freundlichen Nachricht dient. Rudes discere possunt, eruditi judicare; scioli neutrum 
(Unwissende können lernen, Gelehrte urtheilen, Halbwisser keins von beiden). 
 
Es wird nun begehrt, welcher aus allen Päpsten von den alten Articulis 
fidei (Glaubensartikeln) zuerst sei abgefallen 16), also, daß er etwas dem 
vorigen christlichen allgemeinen, wohlerklärten, rechtmäßig 
angenommenen Glauben zuwider für einen Artikel des Glaubens gesetzt 
habe 17).  
———— 



16) Ohne Umschweif: die Lehre von der Rechtfertigung eines armen Sünders vor 
Gott durch den Glauben an der Welt Heiland ist ein alter Glaubensartikel, den auch schon 
Abraham 1. Mos. 15, 6., ja schon Adam und alle Väter gehabt, 1. Mos. 3, 15., Apgesch. 
15, 7. 8. 9. Von demselben alten Glaubensartikel ist der Papst schändlich abgefallen 
(Concil. Trid. Sess. 6). Was bedürfen wir weiter Zeugniß? Heißt denn das nicht von 
einem alten Artikel abgefallen? 

17) Ohne viel Dicentes (Geschwätz) schließe ich also: wer wider Christi Ordnung 
und Einsetzung den Gebrauch des heiligen Abendmahls unter einerlei Gestalt für einen 
Artikel des Glaubens gesetzt hat, derselbe hat etwas dem vorigen christlichen 
allgemeinen, wohlerklärten, rechtmäßig angenommenen Glauben zuwider für einen Artikel 
des Glaubens gesetzt. Denn der vorige christliche allgemeine, wohlerklärte, rechtmäßig 
angenommene Glaube war, daß man das Abendmahl unter beiderlei Gestalt, wie sie 
reden, brauchen solle, wie in der Vorrede meines Lutherthums erwiesen. Nun aber hat der 
Papst wider Christi Verordnung und Einsetzung den Gebrauch des heiligen Abendmahls 
unter einerlei Gestalt für einen Artikel des Glaubens gesetzt. Denn der gelehrte Jesuit 
Balthasar Hager meint, es sei bei den Papisten ein Glaubensartikel, daß die Communio 
sub una, (der Abendmahlsgenuß unter einer Gestalt) kein Mißbrauch sei (bei D. 
Hülsemann, Manual. Disp. 19. q. 6. §. 3. pag. 1247). Folglich etc. Und es kann Herrn 
Namenlos mit mehreren ganz willig gedient werden. 

 
 
Denn leicht wird etwas von <Seite 201> neuem erklärt 18), wie auch leicht 
in diesem oder jenem Gebrauch oder Gesetz etwas verändert 19), ja auch 
leicht ein neuer Artikel des Glaubens, der dem vorigen nicht zuwider, 
sondern von Gott dem Herrn auf's neue offenbart ist, kann der Welt 
vorgetragen werden, wie Christus der Herr 20)  <Seite 202> überaus viel 
neue Artikel des Glaubens den Juden gebracht, welche sie zuvor im alten 
Testament nur dunkel oder gar nicht gewußt haben, und dadurch wie 
auch darnach durch die Lehre des heiligen Geistes nach und nach mehr 
und mehr die Welt erleuchtet hat. Wenn aber ein neuer Artikel hervor 
kommt, dem vorigen Glauben zuwider, also, daß er nicht etwas neues zu 
Erweiterung und Erklärung des Glaubens, sondern zum Umstoß und 
Verderben des vorigen rechten Glaubens mit sich bringt, das kann nicht 
ohne Getümmel, Geschrei und allgemeines Entsetzen, und also nicht 
ohne große verwirrende Verwunderung geschehen 21).  
————— 

18) Das hätte ja guten Wege, wenn's nur sein vernünftig, ehrlich und ordentlich 
zuginge. 

19) In äußerlichen und unverfänglichen Ceremonien lasse ich's Caeteris paribus 
(bei ganz gleichen Verhältnissen) auch gelten. 

20) Christus der Herr hat dazu Macht gehabt; allein deswegen darf sich der Papst 
und kein Mensch einbilden, daß ihm auch frei stehe, das göttliche Gesetz nach seinem 
Belieben zu ändern oder neue Glaubensartikel zu machen (wie Leo X. in seiner Bulle vom 
Jahre 1520 Luther deswegen unter anderem verbannt, daß dieser gesagt: der Papst habe 
nicht Macht, Glaubensartikel zu wachen (T. 1. Jen. 258 a), denn das würde heißen, sich 
erheben über alles, was Gottesdienst heißt (2. Thess. 2, 4.). Was Gott, was Christus 



einmal zu glauben und zu halten geboten hat, das kann durch kein menschliches Gebot, 
Verbietung, Anordnung und wie man's nennen will, aufgehoben, sondern soll steif und 
fest, bis daß er's selbst abschafft, gehalten werden (Matt. 28, 20., Joh. 10. 27. c. 15, 14. 
etc. Conf. Hülsem. in form. Conc. art. 18. § 8. p. 924). 

21) Ein Dieb maust gerne incognito (unerkannt) und wird also selten ein Getümmel 
und Geschrei, indem er stiehlt, doch geht's ohne Geschrei, Entsetzen und verwirrende 
Verwunderung nicht ab, wenn der Diebstahl kund und offenbar wird. Also hat zwar der 
Papst kein Geschrei und Getümmel zu machen, sondern vielmehr insgeheim zu mausen 
intendirt, indem er die ganze Welt bestohlen, den Geistlichen den Ehestand und den 
Laien den gesegneten Kelch und die Bibel genommen; allein es ist gleichwohl hernach, 
da man solchen Diebstahl recht gemerkt, ohne Getümmel, Geschrei und allgemeines 
Entsetzen nicht abgegangen, die Clerisei hat sich vordem empört, die bestohlene Kirche 
hat auch hernach dem Papst so viel vorgeschrieen, daß ihm die Ohren weh gethan. 
(Conf.. Lutherthum p. 60 fg.) 
 
Wie man auch <Seite 203> bald im Anfang den Abfall Martin Luthers 22) 
gemerkt, hat, der doch nicht ein so großer Fürst und der ganzen Welt 
bekannte hohe Person, sondern nur ein schlichter Mönch gewesen ist. 
 

22) Es ist zwar ohne Zweifel, einer von beiden, Luther oder der Papst, muß von 
Christi Wort und seiner Kirche abgefallen sein. Daß aber nicht Luther sondern der Papst 
abgefallen, ist bis auf den heutigen Tag von den Unseren genugsam erwiesen. Herr 
Namenlos verschaffe sich nur Nic. Hunnius' Büchlein, genannt Apostasia Ecclesiae 
Romanae und dergleichen. Ist also der Papst gleichsam der Räuber und Mordbrenner 
gewesen, wider den hat Luther billig ein Getümmel und Geschrei angerichtet, obgleich er 
nur ein schlichter Mönch gewesen; denn einen Dieb und eine Feuersbrunst darf ein jeder 
Hausgenosse anzeigen, er sei wer er wolle. Illata religioni nostrae injuria tanquam crimen 
publicum ad omnes pertinet (Ein Schade, welcher dem Glauben zugefügt wird, trifft als 
öffentliches Verbrechen Jedermann). Daß man aber Luthers Beginnen bald Anfangs 
gemerkt hat, ist kein Wunder. Denn Luther ging gerade heraus und griff den Papst 
öffentlich an. Der Papst aber ist vordem tückisch eingeschlichen, bis daß er sich so feste 
gesetzt, daß sich jedermann vor ihm gefürchtet und ihm entweder gar nicht, oder doch 
nicht anders als mit seinem Schaden hat einreden dürfen. Intravit ut vulpes, regnavit ut 
lupus. Illic non facile deprehendi, hic compesci non poterat (Eingeschlichen hat er sich wie 
ein Fuchs, gehaust hat er wie ein Wolf. Anfangs konnte man sein Gebahren nicht leicht 
merken, später nicht hindern). 
 

Responsio (Antwort) D. August Pfeiffers 23). 
————— 

23) Dieses ist nicht die förmliche Antwort D. August Pfeiffers, sondern nur etliche 
aus dessen Antwort von Herrn Namenlos ohne Judicio (Urtheil), ja aus liederlicher Bosheit 
zusammengeklaubte Bröcklein: die rechte Antwort ist im vorigen Capitel kürzlich 
wiederholt. Darauf mag nun Herr Namenlos ordentlich repliciren (entgegnen). 



 <Seite 204>  
Der Papst Sylvester und Gregor der Große haben das Kyrie 

eleison zu der Messe geflickt [p. 52] 24). 
————— 

24) Das wäre ja endlich das Allergeringste, und könnten wir das Kyrie Eleison 
an und für sich wohl leiden, wenn nur die Papisten ihre Messe fahren ließen oder doch ja 
für sich allein behalten wollten. 
 

Martin V. dispensavit cum quodam, qui acceperat Germanam 
suam in uxorem (hat einem Ablaß gegeben, der seine eigne Schwester 
zur Frau genommen) [p. 47] 25). 
————— 

25) Das war doch wohl grob genug! 
 

Der Papst verbietet den Geistlichen, ehelich zu werden 26) (p. 47). 
Die Taxe der apostolischen Kammer liegt der Welt vor Augen 27), und also 
sind viel andere Mißbräuche in dem Papstthum (p. 49). 
————— 

26) Das ist allerdings ein Abtreten vom Glauben und eine Teufelslehre, wie Paulus 
auf gut evangelisch dafür hält. 1. Tim. 4, 1. 3. 

27) Welche die heiligen zehn Gebote nach der Brigitta Offenbarung meisterlich in 
ein Compendium (einen kurzen Spruch) von zehn Buchstaben faßt: Da Pecuniam (Gieb 
Geld her)! 
 

Folglich! 
Da sehen meine geehrten Herren, wie dies 28) eine Antwort sei. 

————— 
28) Nämlich dieses, was Herr Namenlos so unvernünftig und böslich repräsentirt 

(darstellt). Wenn das gelten soll, daß man aus den Worten eines Andern bald hier bald da 
etwas erschnappt und hernach ohne Verstand zusammensetzt, so will ich doch sehen, 
wer endlich ad rem (etwas zur Sache gehöriges) antworten könne! 



 <Seite 205>  
Nihil ad rem! 

Er hat zwar wohl angefangen p. 15 gar treffend zu antworten: Non 
liquet [Ich weiß nicht 29)]. Darnach hat er's verdorben mit lauter Nihil ad 
rem. 
————— 

29) Quid inde (Was folgt daraus)? Mir ist mein Non liquet (ich weiß nicht) diesfalls 
nicht präjudicirlich (so beschaffen, daß es meinen Beweis umstößt). Denn wenn ich 
endlich weiß, daß Cajus ein Dieb ist, was geht's mich an, wer der erste Dieb vor Cajus 
gewesen? Auf die Frage: ist Cajus ein Dieb? kann ich wohl mit ja antworten, und wenn 
man ferner fragt: wer hat denn kurz vor Cajus gestohlen: non liquet, das weiß ich nicht. 
Cajus muß darum doch wohl hängen, es mag um den ersten stehen, wie es will. Also 
wenn ich weiß, daß dieser Papst falschgläubig ist, so liegt endlich wenig daran, welcher 
der erste vor ihm dergleichen gewesen, man greift praesentem (den Gegenwärtigen) an. 
Ist dieses denn nicht eine treffende Antwort? 
 

Die andere Frage. 
Es wird begehrt, daß man einen einzigen Menschen ausdrücklich 

mit Namen: Martin Balzer, Hans Probst, Michael Bürger zu Smyrna, Franz 
Graf in Flandern, Philipp Domherr in Bethlehem, Conrad, des Kaisers 
Lothar General, Georg Bischof zu Upsala, Marcus Diaconus zu Memphis 
etc. 30) nenne, der vor Luther gestorben und ebendasselbe wie Luther 
geglaubt habe. 
————— 

30) Das sind wunderliche Einfälle! Warum spricht er auch nicht: Marcolphus 
Meßpfaffe zu Capernaum, Aesopus Exorcist zu Bethsaida, Thubalkain Glöckner zu Sidon, 
Mephiboseth Calcant zu Jerusalem etc. 



 <Seite 206>  
Responsio (Antwort) D. August Pfeiffers. 

Alle diejenigen vor Luther, die eben dasselbe geglaubt haben, 
was wir Lutherischen jetzt glauben, die haben eben dies geglaubt, 
was Luther geglaubt hat, wenn sie gleich nicht lutherisch genannt 
worden (p. 83 fg. 31). O du heiliges nihil ad rem 32)! 
————— 

31) Wer diese kauderwelsche, mir angedichtete Antwort in meinem Buche (p. 
83. fg.) finden kann, der muß große Augen haben. Es scheint, der Verfasser sei hier 
nicht nur Namenlos, sondern auch ziemlich Scham- und Gewissenlos. Meine Antwort 
lese ein jeder (1. c. p. 83. fg.) und kurz und gut droben. 

32) O du Spötter der Heiligen, würdig, daß dir alle Heiligen, so oft du sie auf 
gut päpstisch anrufest, antworten Nihil ad rem! 
 

Eine andere Antwort D. August Pfeiffers. 
Der Papst hat alle Bücher in der ganzen Welt verfälscht, daß 

man jetzt in keinem Buch keinen einzigen finden kann, der mit Luther 
übereinstimmend geglaubt hätte (p. 83 fg. 33).  
————— 

33) Daß der Papst alle Winkel in der ganzen Welt durchsucht, und daß er alle 
Bücher in der ganzen Welt verfälscht, habe ich weder p. 86. fg. noch sonst jemals 
gesagt, wohl aber indefinite (unbestimmter Weise), der Papst habe der Väter 
Schriften verfälschen lassen, davon Herr Namenlos nachlesen kann das 35. Cap. der 
Hauptvertheidigung. Daß ich meine Worte nicht absolute und universaliter (ganz 
allgemein und unbedingt) verstehe, steht ein ehrlicher Biedermann unter anderem 
daraus, daß ich (p. 91. fg.) sage: Wir können alle Artikel unseres christlichen, 
evangelischen Glaubens aus den noch vorhandenen Patribus (Kirchenvätern) 
beweisen: so muß denn ja der Papst nicht alles ausgekratzt haben. 
 
Der D. August Pfeiffer meint, der Papst hätte vor alten Zeiten <Seite 
207> nicht so große Macht in der Welt gehabt. 34)  
————— 

34) Das meine ich nicht allein, sondern das gestehen verständige Papisten 
gutwillig (Lutherth. p. 59 fg.), deswegen aber kann er wohl nachmals, da er mächtig 
geworden, obgleich nicht alle, doch etliche Bücher verfälscht: obgleich nicht alles, 
doch etliches ausgekratzt haben. Wer aber schon etlichemal im Diebstahl ergriffen ist, 
dem glaubt man überall nicht viel. Versiegelt demnach Herr Namenlos seine ganz 
ungereimte Exception (Einwendung) nicht unbillig mit diesen Worten: Schick dich, du 
liebes Nihil ad rem! (sc. Domini Anonymi, cujus inepta replica immediate 
praecesserat (nämlich was der Herr Namenlos vorbringt, dessen thörichte Antwort 
kurz voraufgeht). 
 
Wie ist denn dies geschehen? Das ganze griechische Kaiserthum hat 
bald nach dem Jahre Christi 400 angefangen, sich dem Papste zu 



widersetzen, wie kommt's denn, daß der Papst alle Winkel in der 
ganzen Welt durchsucht, alle christlichen Bücher unter den Griechen, 
Türken, Mohren, in Spanien, unter den Heiden, ist ganz Asien und 
Afrika ausgekratzt hat? schicke dich, du liebes Nihil ad rem! 

Die dritte Frage. 
Es wird begehrt, daß man einen einzigen oder ja auch ihrer mehr 

nenne, die durch's neue Evangelium, oder klarer, die durch den neuen 
(wie sie ihn nennen) evangelisch-katholischen Glauben, das ist, mit 
einem Worte zu sagen, durch die lutherische Lehre von der Zeit des 
Abfalls Martin Luthers selig geworden seien 35).  
————— 

35) Es ist allerdings seltsam, daß Herr Namenlos so eifrig begehrt einen 
Menschen zu nennen, der auf unsere Lehre selig geworden sei, da doch die Papisten 
gerne gestehen, daß keiner, er sei wer er wolle, bei ihrer Religion könne versichert 
sein, selig zu werden, wie erwiesen im Lutherthum p. 131. 
 
Solchen soll man ausdrücklich nennen <Seite 208> und mit Fingern 
weisen 36): Dieser Procop, dieser Peter, dieser Girg ist gut lutherisch 
gewesen und ist nach der Zeit Luthers gestorben und selig geworden. 
————— 

36) Wie? Soll man denn auf die Heiligen im Himmel so gar mit Fingern 
weisen? An pulchrum est digito monstrari, et dici, hic est (Ist es denn so etwas 
Schönes, daß man mit Fingern auf einen zeigt und spricht: seht, das ist der Mann)!? 
 

Antwort D. August Pfeiffers. 
Keiner ist jemals anders selig geworden (p. 107). 37)  

————— 
37) Wer es nicht glauben kann oder will, der beweise doch das Gegentheil. 

 
Adam schon (1. Mos. 3, 15) und viel tausend und abermal tausend 
sind auch bei uns selig geworden. Der Herr kennt schon die Seinigen. 
Da haben nun meine geehrten Herren die gründliche Beantwortung 
ihres Herrn Gevatters und Schwagers, aus welcher scheint, daß er 
den Statum quaestionis (eigentlichen Streitpunkt) nicht gefaßt hat 38), 
und ich bitte ganz freundlich 39), daß sie ihn in aller Güte unterwegen, 
was er doch begehrt; und daß man nicht begehre eine lange, 
mühsame umschweifliche Antwort 40), sondern mit wenigen: ja oder 
nein. 

————— 
38) Es ist hoffentlich beides, Frage oder Frager, so gefaßt, daß dieser sich 

nicht loswürgen, jene aber der Kinder Spott werden wird. 
39) Die Schläge des Liebhabers meinen's recht gut; aber das Küssen des 

Hassers ist ein Gewäsche (Sprüchw. 26, 6). 



40) Es heißt: Dum brevis esse laboro, obscurus fio (ich möchte kurz sein 
und werde dadurch unverständlich). Den lieben Herren ist ist gründlicher und 
ausführlicher Antwort nicht gedient: denn da werden sie gefaßt, daß sie sich nicht 
weiter rühren können. Sie wollen lieber alles obenhin und von der Hand haben, damit 
sie gleichwohl ihre Ausflüchte behalten. 
 
 <Seite 209>  

 
Als zum Exempel 41), wenn man fragte:  

———— 
41) Wie merkt man's doch bald, wenn einer ein guter didacticus (Lehrmeister) 

ist! Sonst hätte aber Herr Namenlos auch noch andere gar erbauliche Fragen zum 
Exempel beibringen können, darauf sich's fein redlich, rund, ohne allen Zusatz 
antworten ließe, als zum Exempel: Ist auch unter den Päpsten ein Weib gewesen? 
Antwort: Ja, Johanna VIII., wie unparteiische Historici (Geschichtschreiber) in großer 
Anzahl bezeugen (Vid. Gerh. de Eccl. §. 179. Gisb. Voëtius Disp. Select. P. V. p. 445. 
s. Es wäre denn die Sache, daß man' des Stephanus Forcatulus Muthmaßung (ap. 
Salmuthum Not. ad Pancir. P. 1. p. 411) wollte gelten lassen, es sei dieser Mensch 
beim Annehmen der Papstwürde ein Mann gewesen und nachmals unvermuthet in ein 
Weib metamorphosirt (verwandelt) worden, quod credat Judæus Apella (das 
glaube, wer's will)! 

Desgleichen: Sind auch etwa Päpste gewesen, die das heilige nicemsche 
Concil verfälscht? Antwort: Ja, Zosimus, Bonifatius I., Cölestinus I., wie erwiesen in 
der Hauptvertheidigung c. 36. 

Desgleichen: Wer ist vom Jahre 1380 bis 1417 der rechte Papst gewesen? 
Antwort: Non liquet (wir wissen's nicht!). 
 
wer ist der erste gewesen, der den kaiserlichen Stuhl von Rom 
anderswohin gebracht? Antwort: Constantin der Große. Ist etwa nach 
der Apostel Zeiten jemand unter den Christen heilig gewesen? 
Antwort: ja. Die heiligen Laurentius, Sebastianus, Antonius der Große, 
Athanasius, Augustinus, Basilius der Große, Heinricus, Beonardus, 
Wenceslaus, Martinus, Afra, Elisabeth, Hedwig, Brigitta. Ist durch die 
mohammedanische <Seite 210> Secte jemand selig geworden? 
Antwort: Non liquet 42), man weiß von keinem. 
———— 

42) Non liquet (das weiß man nicht) ist dubitative (zweifelhafter Weise) 
geantwortet, wenn man die Sache dahingestellt sein läßt und weiß sich nicht auf Ja 
oder Nein zu resolviren (entschließen) (conf. Er. Polletus Histor. Fori Rom. 1. 4. 
c. 15. p. 391). Ist also Herr Namenlos entweder ein böser Katholik, der noch zweifelt 
und es dahingestellt sein läßt, ob durch die mohammedanische Secte jemand selig 
geworden? oder ein böser Grammatikus (Sprachkenner), der nicht weiß, was Non 
liquet heiße? Jedoch will ich deswegen nicht eben streiten. Es kann wohl beides wahr 
sein. 
 



Also, meine geehrten Herren, wenn die Prädicanten (Prediger) 
nicht können antworten, so wären sie längst von der Mühe erlöst, 
wenn sie fein redlich, rund und ohne allen Zusatz öffentlich vor der 
ganzen Welt antworteten und bekenneten: Non liquet, man weiß nicht 
43).  
———— 

43) Heuer wird noch nichts daraus, es mögen die Väter Jesuiten sich indessen 
noch besser auf Fragen besinnen. 
 
Und da wird man schort können fortschreiten, und die Väter Jesuiten 
werden schon ein wenig tiefere Fragen 44) vorbringen und also sie 
weiteres nach und nach unterweisen 45). 
———— 

44) Bringen sie tiefere Fragen (doch daß sie nicht gar zu tief und etwa aus dem 
tiefen C geholt sind), so soll die Antwort auch tiefer fallen. 

45) Dafür müßt ihr Hochehrbedürftigen auch etwas gelehrten, (doch nicht viel 
besonders) HH. Väter Jesuiten schönen Dank haben! Doch wird freundlich gebeten, 
nur nach und nach zu verfahren, daß wir nicht alsbald gar zu klug werden. 
 

Deswegen setzt ihr Herr Gevatter und Schwager <Seite 211> 
vergebens 46) sein langes Verzeichniß der lutherischen Bücher hinzu, 
auf welche die Jesuiten noch nicht geantwortet haben. Denn wie 
wollen sie mit den Lutherischen weiter zu thun haben, so lange die 
Lutherischen nicht einmal den Statum quaestionis (die eigentliche 
Frage) verstehen 47).  

———— 
46) Leider gar zu vergebens! denn ich höre wohl, es wird der Antwort wegen 

sehr mißlich stehen. 
47) Warum hat mich denn Herr Namenlos nicht zufrieden gelassen, weil er mir 

ja auch Schuld giebt, ich erreiche den Status quaestionis (die eigentliche Streitfrage) 
nicht? Allein mit Prahlen ist nichts ausgerichtet, das kann ein jeder Phantast. Manus 
nostrae oculatae sunt, credunt quod vident (unsere Hände haben Augen, sie 
glauben, was sie sehen). Es ist nun die Zeit nicht mehr, da man alle niederländischen 
Suspiria (Blähungen) des Papstes und seiner Pfaffen für Oracula 
(Gottesaussprüche) hält. 

 
Und wenn man etwas vom Glauben will handeln, so kommen sie 
allezeit mit der Grammatik heraus und wollen mit Gewalt, daß es 
weltbekannt sein solle, daß sie den Despauterius und Clenardus 
durchgeblättert haben 48).  
———— 

48) So blättere doch Herr Namenlos nicht allein den Despauterius und 
Clenardus, sondern auch Caleptnus und Dasypodius, ja auch über diese Bücher alle 
jesuitischen Bachantentröster (Eselsbrücken für faule Studenten) nach einander fleißig 
durch und sehe zu, ob sich mein Lutherthum daraus wolle widerlegen und die hier im 



ersten Capitel angeführten zwanzig Punkte gründlich resolviren (zurückweisen) 
lassen. 

 
Ja sie halten sich auf, wo sie nur können, etwa bei einem Wörtlein 
oder bei einem Versikel (Verschen), ob er wohl gereimt sei, ob es 
schön deutsch geredet oder machen ja ein incidens (schaffen einen 
Zwischenfall), damit sie nur zu der Hauptsache nicht schreiten dürfen 
49).  
———— 

49) Das ist eben sonst unsere bittere Klage über euch insgemein und über 
Herrn Namenlos insonderheit. Er hat wahrlich in dieser Scharteke der Hauptsache 
weidlich in's Maul gegriffen! Wir armen Evangelischen werden es nun wohl eine 
Zeitlang fühlen. 

 
 
Sie stellen sich, als <Seite 212> wenn sie wollten ans der Theologie 
disputiren, und verstehen nicht, was Katechismus sei 50), wie schon in 
dem päpstischen Katechismus durch Johann Friedrich Mayer, 
Superintendent und der heiligen Schrift Doctor, zu Leipzig bei Christian 
Kirchner im Jahre 1676 herausgegeben zu sehen ist, wo er solches 
allen Jesuiten zuschreibt, währendem er doch nicht versteht den 
Unterschied zwischen Katechismus und Theologia morali (der 
Sittenlehre) etc. 51), wie auch der Herr Gevatter <Seite 213> und 
Schwager in seiner Vorrede nicht versteht den Unterschied zwischen 
Gebot und Einsetzung. 52)  
———— 

50) Sollten wir nicht verstehen, was der Katechismus sei? Est brevis et 
perspicua rudiorum in fundamento religionis fidei et vitae Christianae e 
scriptis Propheticis et Apostolicis petita institutio (er ist eine kurze und deutliche 
Unterrichtung der Anfänger in den Anfangsgründen der Glaubenslehre und des 
christlichen Lebens, aus den prophetischen und apostolischen Schriften geschöpft). 
Das wissen bei uns die Knaben. Schäme sich demnach Herr Namenlos, daß er so 
frech Zügen redet. Lügen ist dem Menschen ein schändlich Ding, und er kann 
nimmermehr zu Ehren kommen (Sit. 20, W). 

51) Gleich als wenn in der Theologia morali (Sittenlehre) (die sonst auch 
circa praecepta decalogi, als ein Stück des Katechismus occupat ist [mit den zehn 
Geboten sich beschäftigt]) etwas könnte wahr sein, was im Katechismus falsch ist. 
Jedoch bedarf Herr D. Johann Friedrich Mayer meiner Defension (Vertheidigung) 
nicht, er ist alt genug, fragt ihn, laßt ihn selbst für sich reden (Joh. 9, 2). Er wird Herrn 
Namenlos, wenn er sich nur anmelden wird, schon pro dignitate (nach Würden) zu 
begegnen wissen. 

52) Kurz von der Sache zu reden, der Unterschied zwischen Gebot und 
Einsetzung ist eine unnütze Grille, die etwa Greg. de Valentia Tom. 4. Disp. 6. q. 
8. punct. 5. p. 1322. ausgeheckt und Martinus Becanus Disp. de Commun. sub 
utraque c. 1. und andere auferzogen haben, da sie vorgeben: es könne etwas wohl 



von Gott eingesetzt und dennoch nicht geboten sein, um zu behaupten, daß beiderlei 
Gestalt zwar von Christo eingesetzt, aber deswegen nicht eben allen geboten sei. 
Allein es ist ihnen das Maul redlich gestopft von Meisner, Phil. Sobr. (P. 2. Sect. 2. c. 
3. q. 14. p. 1035. fg., Gerhard. de Coena §. 34. p. 28., Hülsem. in Form. Conc. 
Art. 13. sect. 1. §. 1. fg., welche sonnenklar erwiesen, daß, für welche Gott etwas 
eingesetzt, denen habe Er's eo ipso (eben damit) geboten. Ist gleich nicht allen 
Menschen schlechterdings und ohne allen Unterschied geboten, das Abendmahl zu 
gebrauchen, sp ist doch denen, die es gebrauchen^ befohlen, es nach Christi 
Einsetzung ohne Zusatz, Stümmelung oder Aenderung zu halten. Trotz Herr 
Namenlos, und macht euch an die drei! O daß doch arme Stümper zu Hause blieben! 
 
Sollen denn mit solchen Leuten die Jesuiten 53), die so gelehrten 
Männer handeln von tiefsinnigerm Sachen, als sie fassen können? 
Wen würde man nicht nur durch die Finger auslachen, wenn er mit 
einem Schmied wollte von der Rhetorik (Redekunst) disputiren? 54)   
———— 

53) Am besten, daß sie es selbst sagen oder durch ihre Schüler sagen lassen, 
sonst wüßte man's nicht. Sie sind ja zwar so schlecht hin gelehrt, aber nicht alle, auch 
lange nicht die meisten: Sunt rari nantes in gurgite vasto (es ist eine große 
Wasserfläche, darauf nur wenige schwimmen). Wir wissen, Gott Lob! schon, wie wert 
sich ihre Kunst erstreckt und fürchten uns vor ihrer Tiefsinnigkeit gar nicht. Si ipsis 
machaera est et nobis urbina est domi (unsere Waffen sind nicht schlechter als die 
ihrigen). 

54) Ich preise dich, Vater und Herr Himmels und der Erden, daß du solches 
(deine Geheimnisse) den Weisen und Klugen (Rednern) verborgen hast und hast es 
den Unmündigen geoffenbart, ja Vater, denn es ist also wohlgefällig gewesen vor dir 
(Matt. 11, 25). Indessen versichere sich gleichwohl Herr Namenlos, daß es auch bei 
uns solche Schmiede giebt, welche Fesseln machen, darin man die Narren züchtigt. 
Er hüte sich für seine Person und komme nicht mehr! 
 <Seite 214>  

Nun soll auch dieses mit nichten vergessen werden, daß, wenn 
man antworten will, man eingedenk sei der Keddschen Regeln, welche 
doch ja gar zu oft den Prädicanten (Predigern) vorgeschrieben sind 55), 
nämlich daß nicht etwa die Calvinisten, Socinianisten oder sonst etwa 
abscheuliche Ketzer sich derselbigen Antwort ebenmäßig bedienen 
könnten 56). 
———— 

55) Satis pro imperio (oft genug, wenn ihr hier zu befehlen hättet), Wir haben 
euch noch nie eingeräumt, daß ihr uns eures Gefallens Regeln vorschreiben sollt. 
Extra territorium jus dicenti impune non paretur (wer über seine Grenzen hinaus 
Recht spricht, dem gehorcht man billig nicht). 

56) Desgleichen ist den Papisten ja gar zu oft gesagt, wenn sie beweisen 
wollen, daß ihre Kirche die wahre Kirche sei, sollen sie es doch mit solchen Gründen 
beweisen, die nicht auch Juden und Türken wider Christum und die Christen brauchen 
könnten. Ich habe aber nach Herrn Namenlos' Wunsch und Willen droben (p. 170) ein 
solches Argument (Grund) für unsere Kirche gesetzt, das kein Papist, Calvinist, 



Socinianist oder anderer Ketzer für sich wird brauchen können. Er lasse sich auch 
diesfalls recommandirt (empfohlen) sein mein Lutherthum (p. 90 fg.). Da ich schon 
soviel Nachricht gegeben, daß keine andere Religion sei, die ohne Praejudicio 
(Voraussetzung) und anderes Absehen ihren Glauben auf helle und klare Stellen 
göttlichen Wortes, da von den Glaubensartikeln ex professo et ceu in propria vel 
principali sede (so recht absichtlich, daß es Haupt- und Kernstellen sind) gehandelt 
wird, gründe. Kann er sich noch nicht darein finden, so will ich ihn auf sein 
gebührendes Begehren und Bitten schon nach und nach weiter unterweisen. 
 <Seite 215>  

Es finden sich zwar hin und her noch viele andere ungereimte 
Stücke 57), welche die Herren Gevatter und Schwäger von sich selbst 
gar Leicht merken werden; also daß wohl zu spüren, der liebe Herr 
Doctor möge sich greulich übereilt haben 58). Es ist daher mein 
dienstfreundliches Bitten, sie wollen ihn dessen ganz glimpflich 
erinnern, daß er sich das Werk noch einmal eine Weile vor die Hand 
nehme 59), es dürfte vielleicht zum andern Mal besser gerathen 60). 
———— 

57) Kurz, wer mir viele ungereimte Stücke beimißt und keins beweist, denselben 
halte ich sein redlich, rund, ohne allen Zusatz, öffentlich vor der ganzen Welt für einen 
Lügner, bis der Beweis erfolgt. Ein Dieb ist nicht so böse, als ein Mensch, der sich zu 
Lügen gewöhnt, aber zuletzt kommen sie beide an den Galgen (Sir. 20, 27). 

58) Ich will Herrn Namenlos versichern, es hat mit dem Uebereilen keine Noth 
gehabt. Die Fragen sind schon alt und abgedroschen genug. Allein er selbst übereile 
sich nur nicht, sondern nehme wieder ein Jahr Bedenkzeit: ob's im ehrlicher sei zu 
schweigen oder seine Sache noch einmal zu prostituiren (öffentlichem Hohne 
preiszugeben)? 

59) Es hat keines Bittens bedurft, es ist alles gern geschehen. Herr Namenlos 
nehme nur großgünstig vorlieb. 

60) Wer Lust hat zum Gesetz des Herrn und redet von seinem Gesetz Tag und 
Nacht; der ist wie ein Baum gepflanzt an den Wasserbächen, der seine Frucht bringt zu 
seiner Zeit, und seine Blätter verwelken nicht, und was er macht, das geräth wohl! 

Aber so sind die Gottlosen nicht, sondern wie Spreu, die der Wind verstreut (Ps. 
1, 2. fg.). Und also wird's Herrn Namenlos  <Seite 216>  mit seiner Scharteke auch 
gehen, welche ihm, er stecke unter dem Himmel, wo er wolle, hiermit wieder 
zugeflogen kommt und diese gute Lehre mitbringt: 

Ah calida gaudens posthac formace quiescas,  
Ex chartis celebris non potes esse tuis! 

(Bleibe du künftig lieber daheim am wärmenden Ofen; 
Nimmer erndtest du doch Ehre mit deinem Geschmier!) 



  <Seite 217>   
Das noch feststehende​

Lutherthum vor Luther,​
wodurch 

P. Arnold Engels​
verbessertes​

Nihil ad rem 
endlich und zum Beschluß abgefertigt wird​

von 

D. August Pfeiffer. 



  <Seite 218>   



D. August Pfeiffer an P. Arnold Engel.​   <Seite 219>   

Ich habe zwar bei mir lange Zeit angestanden, ob es auf des Herrn 
Pater Engel letzten Zettel, den er das in etwas verbesserte Nihil ad rem 
titulirt, einiger Antwort bedürfte, indem ich in demselben überall nichts 
habe antreffen können, das einem gesunden Menschen, der meine 
Duplicam oder vertheidigtes Lutherthum vor Luther gelesen, das 
geringste Bedenken machen könnte. 

Ich hatte ihm daselbst im ersten Capitel desselben zwanzig Punkte 
vorgestellt, darauf er in seiner Entgegnung die Antwort schuldig geblieben 
war, hatte auch um besserer Richtigkeit willen alles syllogistice proponirt 
(schlußweise aufgestellt) oder da res facti (Thatsache) war, liquido 
(unwiderleglich) durch Zeugen remonstrirt (dargethan), also daß er den 
nervum rei (die eigentliche Thatsache) ohne großes Nachsinnen hätte 
finden können; allein er hat in seiner nochmaligen Entgegnung keinen 
einzigen von allen diesen zwanzig Punkten assumirt (angerührt), viel 
weniger förmlich beantwortet, da ich doch vorher bedungen hatte, fein 
silentium pro consensu anzunehmen (daß, wenn er schwiege, dies als 
Zugeständniß gelten sollte). Muß ich also von ihm diesfalls präsumiren 
(voraussetzen) entweder eine große Unwissenheit in theologischen 
Controversien (Streitfragen) oder eine boshafte Verstockung wider die 
helle und klare Wahrheit, daß er, obgleich αυτοκατάκρίτος (bei sich zur 
Genüge  <Seite 220>  überführt), dennoch Gott nicht die Ehre und der 
Wahrheit Platz zu geben begehrt. 

Im anderen Capitel hatte ich seine drei Fundamentalsragen 
ordentlich reassumirt (aufgeführt mit seinen eigenen Worten) und bei 
jeder ganz deutlich bewiesen, daß sie 1. unnöthig zu beantworten, 2. 
leicht mit Antwort abzufertigen und 3. mit Gegenfragen füglich 
abzulehnen sei. Da hätte er nun bei jeder Frage richtig darthun und 
beweisen sollen, daß 1. die Antwort allerdings nöthig, 2. meine gegebene 
Antwort nicht richtig oder genugsam, 3. die Gegenfrage leicht zu 
beantworten sei. Allein das erste und dritte übergeht er mit gänzlichem 
wiewohl nicht gar zu genereusem (edelmüthigem) Stillschweigen, da er 
doch gleichwohl gestehen muß, daß, so viel das erste betrifft (von 
Nothwendigkeit der Frage), ein rechtschaffener Christ oder christlicher 
Lehrer nach Pauli Ermahnung sich der thörichten und unnützen Fragen 
entschlagen soll, in Erwegung, daß sie nur Zank gebären (2. Tim. 2, 23). 
Er soll sich von solchen Leuten thun, die seuchtig sind im Fragen, aus 
welchem entspringt Neid, Hader, Lästerung, böser Argwohn, Schulgezänk 
solcher Menschen, die zerrüttete Sinne haben und der Wahrheit beraubt 



sind (1. Tim. 6, 4). So viel aber das dritte (von der beigebrachten 
Gegenfrage) belangt, ist ja auf eine Frage eine Gegenfrage frei, da 
hierdurch zuweilen ein unvernünftiger oder unverschämter Adversarius 
(Gegner) ad εχεμυϑίαν (zum Stillschweigen) oder doch ad absurdum 
(dahin, daß er nicht weiter kann) kann gebracht werden, wie denn auch 
Christus selbst solchergestalt seine Widersacher eingetrieben hat (Matt. 
11, 24). Das wird uns ja auch frei stehen, zumal weil ihr Papisten nicht 
unsere Richter, sondern  <Seite 221> Gegenpart und also nicht allein uns 
zu fragen, sondern auch zu antworten befugt seid. Aus meine directe (auf 
die Frage selbst) gegebene Antwort habt ihr euch ja zwar bemüht, eins 
und das andere zu versetzen, nichts aber vorgebracht, weswegen nicht 
schon vorhin von mir völlige Satisfaction (Genugthuung) geschehen wäre, 
wie ich diesfalls einem jeden vernünftigen Leser gern das Urtheil 
überlasse. Und solchergestalt hätte ich die Mühe wegen dieses Anhangs 
wohl ersparen können. 

Weil ihr euch aber dabei diesmal habt gelüsten lasten, die 
Generallüge vom Abfall Kurfürst Johanns und der diesfalls von Kurfürst 
Johann Friedrich gestellten Missiva (Umlaufsschrift) mit einzurücken, 
auch sonst eine und die andere notorische Calumnie (anerkannte 
Verläumdungen) wider die Lehre und etliche vornehme Bekenner und 
rechtschaffene Lehrer unserer Kirche einzustreuen, so habe ich dennoch 
sowohl zur Steuer der Wahrheit als aus einer besonderen Verpflichtung, 
damit ich dem hohen kurfürstlichen Hause um vieler Gnade und 
Wohlthaten willen unterthänigst verbunden bin, auch diese andere 
Scharteke beantworten wollen, doch mit der Bedingung, daß auf 
dergleichen Scharteken (die auch ja euch selbst schließlich wenig Ehre 
bringen, als welche nicht in Bibliotheken zu setzen taugen, sondern an 
andere Oerter, wo es Menschensatzungen giebt, gehören) ich niemals 
mich wieder einlassen wolle, sintemal der Apostel Paulus wich und alle 
redlichen Christen davon treulich abhält mit diesen Worten: Einen 
ketzerischen Menschen meide, wenn er einmal und abermal ermahnt ist 
(das ist nun an euch geschehen) und wisse, daß ein solcher verkehrt ist 
und sündigt, als der sich selbst verurtheilt hat (Tit. 3, 10, 11). 
  <Seite 222>  

Daß ich aber bei dieser meiner Antwort etwas freimüthiger verfahren 
und gleichsam mit lachendem Munde dem Herrn Pater die bittere 
Wahrheit gesagt, das wolle er nicht mir, sondern sich selbst und seiner 
eigenen Schreibart zuschreiben Denn weil er in seiner Scharteke keine 
Realia tractirt (Thatsachen vorbringt), auch nichts ordentlich beantwortet, 
sondern nur hin und her vagirt (schweift) und phantasirt, aus rechter 
Verzweiflung quaevis obvia (was ihm nur einfällt) ohne alles Nachsinnen 



arripirt (erfaßt), um solchergestalt sich nur etlichermaßen auszureden 
oder unserer Lehre und unseren Lehrern bei den Seinigen einen 
Schandfleck anzuhängen, so habe ich solche Unbesonnenheit ein wenig 
züchtigen und nach Salomonis Ermahnung ihm nach seiner Thorheit, 
damit er sich nicht weise dünken lasse, antworten wollen. Wenn einem 
ein böser Knecht entläuft, so muß man demselben wohl auf seinen 
wunderlichen Ab- und Umwegen auch wider seinen Willen nicht qua 
eundum, sed qua itur (wo man gehen sollte, sondern wo er entlaufen) 
nachgehen, da man außerdem wohl viam regiam (die gerade 
Heerstraße) in Acht nehmen würde. 

Es ist demnach bei dieser Sache nunmehr nichts weiter zu thun, als 
daß der Herr Pater entweder Gott die Ehre gebe und zum wenigsten mit 
seinem Stillschweigen bekenne, daß er dieser Sache nicht gewachsen 
sei: oder, weil diese Fragen nun zur Genüge debattirt (durchgesprochen), 
sich befleißige, neue, wichtigere und klügere Dinge wider die streitigen 
Artikel unserer Religion und zwar aus der heiligen Schrift, als dem einigen 
Glaubensprincip (Glaubensgrunde), dahin es doch endlich nach langem 
Fragen und Widerfragen kommen muß, vorzudringen. Traut er dieses 
letztere sich zu, wohlan, so trete  <Seite 223> er frei öffentlich hervor, 
setze seinen ehrlichen Namen vor seine Schriften (denn nicht gute Engel, 
sondern die lichtscheuenden bösen Engel Hausen und mausen im 
Finstern), verfahre in richtiger guter Ordnung als ein verständiger 
Disputator (wissenschaftlicher Kämpfer), so will ich ihm mit solcher 
Discretion (Achtung) begegnen, die er vielleicht jetzt bei mir nicht sucht; 
wie ich denn auch hiermit verspreche, sobald er seine Bücher: Theses 
fidei orthodoxae decisas (Entscheidung über Fragen des rechtgläubigen 
Bekenntnisses) und Lutherus Orthodoxus und Heterodoxus (Luther als 
Recht- und Falschgläubiger), davon er Speranz machen lassen (die er in 
Aussicht gestellt), mir gedruckt zuschicken wird, ihn mit meinem 
wohlgemeinten Bedenken darüber nicht aufzuhalten, sondern kurz und 
rund auf alles zu antworten, ob noch Hoffnung sein möchte, feine arme 
Seele zu gewinnen. Wünsche indessen mit Paulo (Ephes. 1, 17 fg.): Daß 
der Gott unsers Herrn Jesu Christi, der Vater der Herrlichkeit, euch gebe 
den Geist der Weisheit und der Offenbarung zu seiner Selbsterkenntniß 
und erleuchtete Augen eures Verständnisses, daß ihr erkennen mögt, 
welches da sei die Hoffnung eures Berufs, und welcher sei der Reichthum 
seines herrlichen Erbes an seinen Heiligen, und welches da sei die 
überschwängliche Größe seiner Kraft an uns, die wir glauben nach der 
Wirkung seiner mächtigen Stärke, welche er gewirkt hat in Christo. 

Datum Leipzig Anno 1683, den 18. Sept. 



  <Seite 224>  
Das in etwas verbesserte Nihil ad rem. 

(Mit nothwendigen Anmerkungen.) 

Wie ich verspüre, so habt ihr, edle, feste, hochachtbare Herren, 
denen ich meine Antwort zugeschrieben, etwas Fruchtbarliches 
(weswegen ich mich auf's höchste bedanke) ausgerichtet, weil euer Herr 
Schwager, Gevatter und Fürbitter bei Gott, D. August merklich den 
Statum quaestionis (die eigentliche Streitfrage) gefaßt 1), also daß ich 
guter Zuversicht bin, er werde das Uebrige noch, in welchem er stutzt, 
auch wohl begreifen, wenn die Herren Schwäger und Gevattern ihm 
beständig an die Hand zu gehen verharren 2). 
————— 

1) Wie sollte solch Lob von einem so hoch gelehrten Jesuiten mich nicht kitzeln 
und stolz machen! 

2) Es ist freilich wahr: Non uno ictu cadit arbor (der Baum fällt nicht auf einen 
Streich), P. Engel muß noch viel dergleichen Scharteken schmieren, ehe er mich und 
meine Patrone päpstisch machen wird. Non defensoribus istis tempus eget (solcher 
Vertheidiger bedarf die Zeit nicht). 

 
Er bemüht sich zwar am meisten in der Antwort zu beweisen, daß 

wir eben nicht viel besser seien, als ob er zufrieden wäre, wenn nur wir 
auch sammt den Lutheranern nicht viel gelten 3), <Seite 225> merkt 
unterdessen nicht 4), daß, wenn unser römisch- katholischer Glaube (wie 
sonst die Lutheraner vorgeben) in keinem nicht hätte abgenommen, es 
mit nichten eines reformirenden Luthers zur Besserung unserer Kirche 
bedurft hätte, um alles in seinen uralten Stand zu reduciren (wieder 
herzustellen).  
————— 

3) Das ist recht scharf getroffen! Pater Engel meint vielleicht, ich sei gesinnt, wie 
jener Neidhammel, der gern ein Auge verlieren wollte, nur damit der andere um beide 
kommen möchte, oder wie jene freche Hure vor dem König Salomo, welche sprach: Es 
sei weder dein noch mein (1. Kön. 3, 26) Scilicet ex suo ingenio alios judicat (dieweil 
er nach seiner Gesinnung andere beurtheilt). Allein er thut mir unrecht. Es treibt mich 
auch, Gott Lob, noch keine Noth, solche unvernünftige und verzweifelte Resolution 
(Entschluß) zu fassen. Non obtusa adeo gestamus pectora Poeni (wir sind noch nicht 
solche verstockte Leute)! 

4) Ei, wer kann denn auch alles merken? Allein, wer kann aus meiner gegebenen 
Antwort die mir von P. Engel ausgebildete Intention (Absicht) merken? 

 
Wenn wir deswegen nicht wohl bestehen, so gebührt's hier einem 
lutherischen Doctor besser zu bestehen, unsere Mängel zu ersetzen 5), 
nicht aber sich durch unsere Gebrechlichkeit zu entschuldigen 6). 



————— 

5) Das ist allerdings meine Intention (Absicht). Allein es will bei P. Engel und 
seinesgleichen verstockten Leuten nichts haften. Receptivum recipit non ad modum 
inprimentis, sed ad modum suæ receptivitatis (wenn man in einen weichen Stoff 
etwas eindrückt, so nimmt derselbe das Eingedrückte nur so weit auf, als seine 
Ernpfänglichkeit dafür reicht, nicht so weit, als der Eindrückende es wünscht). Interdum 
medica plus valet arte malum (zuweilen ist die Krankheit mächtiger als die Arznei), 
wenn du den Narren im Mörser zerstießest mit dem Stämpfel wie Grütze, so ließe doch 
seine Narrheit nicht von ihm (Sprüchw. 27, 22). 

6) Eine Gegenfrage thun, heißt bei P. Engel so viel, als sich mit des Anderen 
Gebrechlichkeit entschuldigen. Nun aber hat jenes Christus selbst gethan (Matt. 21, 24); 
wie will Er doch diese Gebrechlichkeit bei P. Engel verantworten? 
 
 <Seite 226>  

In der ersten Frage, wer aus den Päpsten zuerst sei abgefallen, 
versteht er er Statum quaestionis (die eigentliche Frage) nicht 7).  
———— 

7) Ei, wie habe ich mich denn so gar bald wieder aus die faule Seite gelegt? Kurz 
zuvor sagte ja P. Engel, ich habe den Statum quaestionis (die eigentliche Frage) 
merklich besser gefaßt; wie kann das sein, wenn ich ihn gar nicht verstehe? Mendacem, 
oportet esse memorem (der Lügner muß ein gutes Gedächtniß haben). 

 
Denn er meint, es sei die Frage, wer der erste Papst sei, der gesündigt 
habe 8).  
———— 

8) Woher weiß denn aber P. Engel, daß ich das meine? Ich hab's ja nirgends mit 
ausdrücklichen Worten gesagt, so kann er's aus meiner Antwort nicht kräftig schließen, 
mir auch nicht in's Herz sehen; und wenn er dies gleich thun könnte, so würde er doch 
finden, daß ich die Frage mit Nichten verstehe de errore morali, sondern doctrinali (von 
dem Irrthum im Leben, sondern in der Lehre), wer in der Lehre geirrt und dieselbe 
verfälscht habe? Denn wenn so schlechthin gefragt wird: wer der erste Papst fest der 
gesündigt hat, so werden ja die Papisten selbst Petrus nicht ausschließen können. Denn 
es ist hier kein Unterschied, sie sind allzumal Sünder und mangeln des Ruhmes, den sie 
vor Gott haben sollen (Röm. 3, 23). 
 
Und das lassen wir zu, daß man es einestheils nicht allezeit wissen mag 
(gleichwie man nicht weiß, wenn die Engel gesündigt; wenn die Juden zu 
Pharisäern geworden; wer zuerst die Münze verfälscht etc., so alles 
heimlich und unvermerkt zu geschehen pflegt); sondern die Frage ist, 
welcher Papst als Papst, als Vorsteher der heiligen Kirche, als 
allgemeiner Lehrer und Vater auf dem Stuhl Petri öffentlich durch 
Austragung und Publicirung (Veröffentlichung) einer ausgesprengten 
falschen Lehre von dem wahren Glauben abgefallen sei, also, daß er aus 
päpstlicher Autorität, durch diese seine der ganzen Kirche  <Seite 227> 



vorgeschriebene und aufgebürdete Falschheit, der erste gewesen, der 
seine Christen zu einer Ketzerei verleitet habe? 9) 
———— 

9) Es ist ja dem P. Engel genug eingekaut, daß wir nicht meinen, der Papst habe 
alsbald plumpsweise diesen und jenen Irrthum unter Lösung des groben Geschützes und 
Lautung aller Glocken promulgirt (öffentlich ausschreien lassen), sondern habe dieselben 
anfangs hämischer, diebischer Weise eingeführt, bis daß er sich festgesetzt und ihm kein 
Widerstand mehr hat können geleistet werden, P. Engel gesteht ja selbst, man könne 
nicht wissen, wann die Juden zu Pharisäern geworden, warum? Weil die Pharisäer keine 
Glocken dazu geläutet haben. Wie aber, wenn die Juden auch zu Christo und den 
Aposteln gesagt hätten, wir glauben nicht, daß die Pharisäer unrecht haben, ihr sagt uns 
denn, welcher Pharisäer erstmals auf Mosis Stuhl eine falsche Lehre publicirt (öffentlich 
verkündet) und die Leute dazu gezwungen habe. Was hier Christus und die Apostel 
hätten antworten können, das können wir P. Engel und seinesgleichen auch zur Antwort 
geben. 
 

D. Pfeiffer aber, indem er antwortet, man könne das nicht wissen, 
kommt mir eben vor, als wenn ich ohngefähr gefragt würde: wann oder 
um welche Stunde heutigen Tages alle großen Glocken bei uns geläutet 
und alles grobe Geschütz sei losgebrannt worden, und ich antwortete: ich 
weiß es nicht, gleichwie ich nicht weiß, zu welcher Stunde des Schreiners 
Junge sei aufgestanden? wann der Thorwärter gefrühstückt habe? oder 
welches Pferd zuerst aus dem Stall geführt worden? 10) 
———— 

10) Ei, ihr lieben schönen Similia (Gleichnisse)! Muß euer Vater nicht ein Mann 
von guter Invention (Erfindungsgabe) sein! 
 

  <Seite 228>  
Ist das nicht Nihil ad rem? Man fragt hier nicht nach einem heimlichen 
Diebstahl 11), sondern nach einem öffentlichen Aufruhr oder Ausbot. 
————— 

11) Ja darnach fragt man allerdings. Die Frage ist nach einem anfangs heimlich 
begangenen und hernach öffentlich ausgebrochenen Diebstahl (z. B. des Kelchs im 
Nachtmahl). Es versteht sich, wenn einer etwas stehlen will, so macht er keinen Aufruhr, 
läutet nicht zu Sturm oder löst die Stücken nicht, sondern schleicht und steigt heimlich ein, 
also, daß man so wenig, ja noch viel weniger davon wissen kann, als wann des 
Schreiners Junge aufgestanden; allein wenn der Diebstahl kund wird, ds giebt's allerdings 
Tumult und Unruhe. Kann denn P. Engels englischer Verstand solche hohe Speculationen 
(Gedanken) nicht einmal fassen? 

 
Zum andern antwortet D. Pfeiffer: entweder wäre es Bonifacius III. 

oder Gregorius VII. oder Leo X. 12). Ist dem also, so bekennt er 13), daß 
andere uralte, etliche hundert Jahre vorangegangene Päpste einen 
wahren Glauben gelehrt, von welchem die Lutheraner abgefallen. 
———— 



12) Ich habe gesagt, es gelte uns gleich, P. Engel möge zum ersten Papst (wie 
denselben die Papisten beschreiben) machen, welchen er wolle, genug sei es, wenn ich 
darthue, der Papst in praesenti (der gegenwärtige Papst) führe falsche Lehre und sei 
vom wahren Glauben wirklich abgewichen. Ist nun dieses unrecht geredet, so beweise es 
P. Engel. Ist's aber recht geredet, was plagt er mich weiter? 

13) Keineswegs. Conditio nil ponit in esse (wenn ich etwas bedingungsweise 
aussage, so behaupte ich nicht, daß es wirklich bestehe). Ist das aber nicht albern genug 
geredet: wenn Bonifacius III. der erste Papst ist, so müssen die vorangegangenen Päpste 
den rechten Glauben gehabt haben; denn, Lieber! ist Bonifacius III. der erste Papst, d. i. 
der erste, der sich caput visibile Ecclesiae et infallibilem judicem fidei (das 
sichtbare Haupt der Kirche und den irrthumsunfähigen Richter in Glaubenssachen) 
genannt, so sind gar keine anderen vorhergegangen. Gleichwie wenn ich sage, Julius sei 
der erste römische Kaiser, so versteht es sich, daß ich keine vorhergehenden römischen 
Kaiser statuire (annehme). 



 <Seite 229>  
D. Pfeiffer sagt weiter, das sei der erste so abgefallen, welcher die 

Communion unter einerlei Gestalt für einen Artikel des Glaubens 
ausgegeben 14).  
————— 

14) Aber Herr Pater, wo bleibt hier die Antwort auf meinen Syllogismus (Schluß)? 

 
Sehet, liebe Herren, wie schändlich es sei, den Unterschied 

zwischen dem Glauben und Gebot nicht wissen. Denn die Communion 
unter einerlei Gestalt ist kein Glaubensartikel, sondern ein Kirchengebot 
15), gleichwie durch Gebot der heiligen Apostel verboten war, das erstickte 
Fleisch und Blut nicht zu essen (Apgesch. 15, 19) 16).  
 

15) Die Communion unter einerlei Gestalt ist nicht ein christlich Kirchengebot, 
sondern des Antichrists Verbot, der sich dadurch erhebt über alles, was Gott und 
Gottesdienst heißt. 

16) Reime dich! Die apostolische Verordnung wegen des Blutes und Erstickten war 
nur eine eine ordinatio ad certum tempus et locum restricta (auf eine gewisse Zeit 
und einen gewissen Ort gegebene Anordnung) nicht eine immerwährende Verordnung, 
die da währen sollte bis an den jüngsten Tag, oder bis der Herr kommt, wie Paulus vom 
heiligen Abendmahl redet (1. Cor. 11, 26), sondern die nur auf gewisse Zeit und Leute, 
Aergerniß zu vermeiden studio promovendae συμπολιτείας Judaico-Ethnicae (um 
das Zusammenleben der Juden und Heiden zu ermöglichen) ab-, gesehen war (ut 
synagoga cum honore sepeliretur [damit die Synagoge mit Ehren begraben würde]), 
weswegen die Christen insgemein nicht dazu verbunden waren. Davon weiter 
nachzuschlagen (1. Cor. 8, 8, fg. Col. 2, 16). 
 
Und wer solches Gebot übertrat, sündigte zwar gröblich wider <Seite 
230> den Gehorsam, ward aber dennoch nicht zu einem Ketzer, 
gleichwie der zum Ketzer wird, der in den Fasten bei den Katholischen 
Fleisch isset. Es wundert indessen D. Pfeiffer (p. 199 fg.), daß ich einen 
Unterschied mache zwischen Gebot (Decret) und zwischen den Artikeln 
des Glaubens, da doch ein Artikel des Glaubens ist, daß der Hund Tobiä 
mit seinem Schweife gewedelt habe 17). So (p. 212 fg.) meint er, daß der 
Katechismus und Theologia moralis (die Sittenlehre) eins sei. Dieweil 
was falsch ist in dem Katechismus, kann in der moralischen Theologie 
nicht wahr sein 18).  
———— 

17) Billig wundere ich mich dessen, wenn ich der Papisten Hypothesis 
(Behauptung) ansehe, da sie für einen Glaubensartikel halten, quicquid sub 
revelationem divinam cadit, was von Gott geoffenbart ist); daher P. Tanner, auch ein 
Jesuit, zu Regensburg gezwungen ist, zu bekennen, es sei auch ein Glaubensartikel, daß 
Tobiä Hund mit dem Schwänze gewedelt habe. Ist nun aber dieses ein Glaubensartikel, 
warum wollen sie Gottes Gebot nicht für einen Glaubensartikel halten? Dient denn der 



Schwanz des Hundes Tobiä mehr zum Glauben als Gottes Gebot? So kann demnach P. 
Engel, aus diesem Streit zu kommen, nicht besser thun, er refutire (widerlege) denn P. 
Tanner, setze eine bessere Definition (Erklärung) der Glaubensartikel und lasse mich 
zufrieden. 

18) Ich habe gesagt, was in der Theologia moralis (Sittenlehre) wahr sei, das 
könne im Katechismus nicht falsch sein. Desgleichen: Theologia moralis (die 
Sittenlehre) versire auch circa præcepta Decalogi (handle auch von den zehn Geboten) 
(P. Engel schlage nur nach Herm. Busenbaums Medull. Theol. Mor. L 3. de 
praeceptis Decalogi & Ecclesiae, die doch ein Stück des Katechismus find); folgt denn 
nun hieraus, daß Theologia moralis und der Katechismus ut sic (im Ganzen 
genommen) eins und überall kein Unterschied zwischen beiden anzutreffen sei? O 
Corydon, Corydon, quæ te dementia cepit (o guter Gesell, wo bleibt dein Verstand)? 
 
Und (p. 213) <Seite 231> sagt er, der Unterschied zwischen der 
Einsetzung und Gebot wäre eine unnütze Grille und beruft sich aus die 
Allergelehrtesten der Seinigen, die diesen Unterschied nicht wissen. Und 
nichtsdestoweniger hält er mir's oben (p. 199) für übel, daß ich ihm 
vorkam, als ob ich beides unter einander mengte oder confundirte 19). 
————— 

19) P. Engel macht einen nichtigen Unterschied zwischen Einsetzung und Gebot. 
Denselben Unterschied halte ich mit anderen Theologen in dieser Materie für nichtig, 
denn was Christus eingesetzt hat, dazu hat er allerdings anstatt Gebotes obligirt 
(verpflichtet), nicht zwar promiscue (ohne Unterschied) alle und jeden Menschen, 
sondern dieselben, für welche die Einsetzung geschehen oder welche sich derselben 
bedienen. Z. B. der Ehestand ist nicht allen Menschen indiscriminatim (ohne 
Unterschied) befohlen, jedoch sind denen, welche außer der Ehe nicht keusch leben 
können und ehelich werden wollen, gewisse Ehegebote vorgeschrieben, die sie nicht 
übertreten sollen. Also ist das Nachtmahl nicht allen Menschen ohne Unterschied zu 
brauchen befohlen, doch sind die, welche es brauchen, oder die Communicanten, an 
Christi Einsetzung gebunden. Indem nun aber P. Engel den Unterschied zwischen 
Einsetzung und Gebot einmal so scharf urgirt (betont) und doch hernach selbst nicht in 
Acht nimmt, so muß man ihn ja billig deswegen erinnern, daß er witziger werde. 
 

 Zuletzt bittet er, die Katholischen sollen doch auch einen nennen, wer 
der erste Papst gewesen? Verbietet aber daneben, man soll Petrum und 
die andern uralten ersten Päpste (welche Luther anzieht) nicht nennen, 
zumal keinen guten, sondern einen lasterhaften ansagen. O, ist das nicht 
lächerlich genug?  <Seite 232> Warum fürchtet sich aber Pfeiffer vor 
Petro? 20) Dieweil die Lutheraner, gleichwie sie anderer Päpste Gebot 
nicht halten, auch Petri Gebot also nicht halten 21), sintemal er (Apgsch. 
15, 19) den Christen gewisse Speisen zu essen verboten 22).  
———— 

20) Der lächerliche Engel braucht überall schlechte Discretion (Unterscheidung). 
Ich hatte gefragt, wer doch der erste Papst gewesen, dabei aber protestirt, daß ich Petrum 
und die ersten frommen Bischöfe zu Rom, die sich in ihrem Sprengel und Terminis 



(Grenzen) gehalten, nicht als Päpste estimiren (anerkennen) könne, weil ihnen die 
Beschreibung des Papstes nach der Papisten Meinung nicht zukomme, da nämlich der 
Papst ist Episcopus Oecumenicus (der Allerweltsbischof) und caput visibile et 
infallibile Ecclesiae (das sichtbare irrthumsunfähige Haupt der Kirche), welches Petrus 
und die ersten Bischöfe der römischen Kirche nicht verlangt haben. Fürchte ich mich denn 
nun deswegen vor Petro? Nein, ich liebe ihn, ich vertrete seine Ehre und will ihn nicht 
gerne mit dem Papsttitel, wie denselben die Papisten nehmen, beschmutzen lassen. 

21) Petri Gebot vom Erstickten und Blute (wiewohl es [Apgsch. 15, 13—20] nicht 
Petrus, sondern Jacobus zugeschrieben wird, daher es scheint, P. Engel müsse des 
Papstes Bibelverbot sehr fleißig in Acht nehmen, ob er schon kein Laie ist) nehmen die 
Papisten so wenig in Acht als wir, denn sie essen ja auch Würste. Und wird P. Engel, 
wenn ihm ein Hase oder Rebhuhn vorgesetzt wird, nicht lange fragen, ob sie geschlachtet 
oder geschossen oder gewürgt find. Heißt denn das Petri Gebot nach des schriftgelehrten 
P. Engels Meinung gehalten? 

22) Nicht allen Christen insgemein ist solch apostolisches Speiseverbot gegeben, 
viel weniger als ein verdienstliches Werk recommandirt (anempfohlen), sondern nur 
etlichen Christen auf gewisse Maße und Zeit und in gewissen Absichten, nämlich 
Aergerniß zu vermeiden, ist's von den Aposteln vorgeschrieben. Daher P. Engel hieraus 
des Papstes Fleischverbot, damit er die ganze Christenheit beschwert, nicht erweisen 
kann. 
 
Weil nun Luther alles in uralten apostolischen Stand wollte <Seite 233> 
gebracht haben, warum hat er nicht auch dieses bei euch sowohl als uns 
wiederum eingeführt oder verbessert? 23) 
————— 

23) Erfordert der uralte apostolische Stand kein Blut und Ersticktes zu essen, 
warum thut ihr Papisten es selbst? Ist's aber (wie es denn nicht anders ist) eine auf 
gewisse Leute ad interim (bis auf Weiteres) gerichtete Ordnung, die nur dahin 
angesehen, daß die unter den Juden lebenden Christen dieselben desto leichter 
gewinnen möchten und die nach gänzlichem Untergang des jüdischen Staates 
abgeschafft ist, was reibt uns P. Engel die Ohren damit? Er lese von durchgehender 
Abstellung solcher apostolischen Zeitordnung den Baronius T. 1. Annal. ad. ann. Chr. 
51. §. 24. p. 498. Ja Augustinus (T. 6. 1. 32. contra Faustum c. 13 coi. 484) sagt 
schon zu seiner Zeit: Quis jam hoc Christianus observat, ut turdos vel minutiores 
aviculas non attingat, nisi quarum sanguis effusus est? aut leporem non edat, si 
manu a cervice percussus, nullo cruento vulnere occisus est? Et qui forte pauci 
adhuc tangere ista formidant, a coeteris irridentur (wer unter den Christen hält noch 
das Gebot, daß er Tauben oder anderes kleineres Geflügel nicht isset, es sei denn ihr Blut 
zuvor ausgelaufen? oder daß er einen Hasen nicht isset, wenn er durch einen Schlag 
hinter die Ohren getödtet ist, ohne blutende Wunde? Und wer sich noch daran bindet, und 
das sind nur wenige, die werden von den übrigen ausgelacht). 

 
Auf die andere Frage, daß nur einer genannt werde, der vor Luther 

dasselbe geglaubt wie Luther, introducirt (führt an) D. Pfeiffer die Apostel 
und Evangelisten als Beispiel: denn sie hätten eben das geglaubt, was 
Luther und wir. 24) 



————— 
24) Der Herr Pater beliebe doch das Gegentheil zu beweisen. 

 
 <Seite 234>  
Zum anderen probirt (beweist) er's aus Büchern, die er sagt, daß sie 
nirgends mehr zu finden, bedroht aber sehr, wenn sie noch vorhanden, 
würde er es klar probiren (beweisen). Es ist wohl auch dies nihil ad rem 
gepfiffen. 25) 
————— 

25) Das heißt ja, meine ich, Narren geregnet! Ich beweise es aus Büchern, die 
meiner eigenen Aussage nach nirgends zu finden seien! Non entis nullæ sunt 
passiones (was gar nicht vorhanden ist, von dem läßt sich nichts sagen). Ich sage nur, 
daß nicht alle Bücher der vorigen Kirchenlehrer zu finden sind, und könne man also auf 
ihren durchgehenden Consens (Uebereinstimmung) nicht so stark dringen. Indessen aber 
bin ich allezeit bereit, Luthers Lehre aus den noch vorhandenen Büchern der 
Kirchenlehrer von Stück zu Stück zu beweisen, in specie (insonderheit) aus dem 
Augustinus, wiewohl solches schon von anderen geschehen, an welche ich P. Engel 
verwiesen habe. Ist denn das Nihil ad rem (nicht zur Sache gehöriges) gepfiffen? Ich 
habe wohl ad rem (zur Sache gehöriges) gepfiffen (wenns ja gepfiffen heißen soll), aber 
P. Engel hat nicht tanzen wollen, daß ich mich der Redensart bediene aus Match. 11, 17. 

 
Auf die dritte Frage: wer doch aus den Lutheranern von Luthers Zeit 

her selig geworden sei, nennt Pfeiffer allererst den heiligen Johann 
Brentz, der da lehrt: so du ewig willst verdammt werden, halte die Gebote; 
26) der da glaubt zween Götter, den alten von Ewigkeit und den jungen 27), 
der aus der menschlichen Natur vor sechszehnhundert Jahren geworden 
ist; der da glaubt, daß Christi Leib und Blut sei nicht allein in allem Brot 
und Wein, sondern auch in allem Käse und Bier <Seite 235> u. s. w. 28);  
———— 

26) Kurz und gut zu antworten: Es ist nicht wahr. P. Engel weise diese Worte aus 
Brentz oder bleibe unterdessen ein Calumniant (Verläumder) und Lügner! 

27) Das ist gleichfalls nicht wahr. Beweis her, Engel! 
28) Wo hat Brentz das geschrieben? Die Allgegenwart der menschlichen Natur hat 

er ja zwar gelehrt, aber nicht zuerst eingeführt. Will sie aber P. Engel aus der heiligen 
Schrift und Patribus (den Kirchenvätern) erwiesen haben, so melde er sich an, es soll ihm 
ganz gern und willig gewillfahrt werden. 

 
der die Ubiquität (Allgegenwart des Leibes Christi) eingeführt hat, welche 
man zu Dresden, Leipzig und Wittenberg um das Jahr 1571 erkannt hat 
für eine Renovatio omnium Haeresium (Erneuerung aller Ketzereien). 
Er nennt auch den heiligen Aegidius Hunnius, der allein in einer halben 
Präfation (Vorrede) von sieben Blättern über hundert nagelneue Lügen 
begangen. 29) Teste Conrado Andreæ (nach dem Zeugniß des C. 



Andreä) in seinem wahrhaftigen Luther etc. 30).  
————— 

29) Das ist eine hundertfältige Lüge von P. Engel, die ihm so lange in seinen Hals 
zurückgestoßen wird, bis daß er's beweise. Es hat ja zwar der Jesuit Adam Tanner im 
ersten Capitel seines Apologetici hundert Lügen der Prädicanten (lutherischen 
Prediger), die sie in der Vorrede ihres Apologeticus (Verteidigungsschrift) sollen 
begangen haben, gesetzt, allein blos gesetzt und nicht bewiesen oder sie derselben 
überführt. Diesem Lügner redet solches P. Engel ohne Beweis nach, Ab ove majori 
discit arare minor (vom alten Stier lernt der junge pflügen). Es scheint, P. Engel sei von 
derselben Engel-Gattung, da der vornehmste ein Lügner von Anfang und ein Vater der 
Lügen ist (Joh. 8, 44). 

30) Das ist eben der rechte. Huic committas, si quid recte curatum velis (dem 
überträgt nur, wenn etwas ordentlich ausgeführt werden soll!) P. Engel schlage nur nach 
D. Phil. Heilbrunners Postcolloquium Ratisbonense und unschuldigen Luther, da wird 
er sehen, was Conrad Andreä für ein Vetter sei. Brentz und Hunnius werden im übrigen 
vor einem solchen bösen Engel noch wohl heilig bleiben. 
 
Das sind Heilige!  
<Seite 236>  

Ich verwundere mich aber, daß Pfeiffer seines eigenen Zunamens 
vergessen 31) und nicht vor allen anderen selig gesprochen, welche sein 
Patriarch oder sächsischer Papst 32) canonisirt (heilig gesprochen): Zwei 
lutherische Pfeifer (so heißt es in Theat. Diabol. fol. 142. 145. in 
Dipnosoph. Luth. F. 268. 269.), nachdem sie das lutherische 
Abendmahl empfangen und von dem Prädicanten Justus Menius mit dem 
Worte getröstet worden, hat der Teufel erwürgt, deren der eine unter einer 
Haselstaude, der andere bei einem Büchlein bei Gleich und Meelburg 
kohlschwarz und todt gefunden worden 33);  
————— 

31) Was geht denn dem P. Engel mein Zuname an, den mir meine ehrlichen 
Vorfahren angeerbt haben? Ich bin ja darum kein Pfeifer, ob ich schon so heiße, gleichwie 
P. Engel darum kein Engel wird, ob er auch schon so heißt. Hat denn nun etwa der Teufel 
ein paar Pfeifer geholt, was geht dabei mir ab? Sind doch viele Engel gar zu Teufeln 
geworden, ohne Präjudiz des P. Engel (ohne daß es P. Engel etwas geschadet hat). 

32) Wer hat ihn dazu gemacht? Er selbst? Beweise es. Oder haben es seine 
Glaubensgenossen gethan? welche sind's? Hat's aber weder er noch seine 
Glaubensgenossen gethan, warum nennt man ihn so? warum reden die Leute so 
vergeblich? Scilicet hoc nisi dixisses mortuus esses (das mußtest du sagen, es drückt 
drr das Herz ab). 

33) Die Historie (Geschichte) von diesen zwei Pfeifern (damit sich P. Engel so gar 
lustig macht) ist zu finden in Luthers Tischreden (c. 9), vom Teufel und seinen Werken (p. 
117. edit. Jen. A. 1591). Daß aber Luther sie sollte canonisirt und für Heilige 
ausgeschrieen haben, ist eine Pater-Englische Wahrheit, d. i. eine teuflische Lüge. 
Probetur (man beweise es!) Luther sagt nicht mehr, als daß man sie nicht 
schlechterdings verdammen könne, obschon dem Satan Macht über ihren Leib gegeben 



sei, die Seele könne dennoch, weil sie Buße gethan und sich bekehrt, wohl erhalten sein. 
Ist denn das nun so gar unrecht? Spricht doch Paulus dort, er wolle den Blutschänder zu 
Corinth übergeben dem Satan zum Verderben des Fleisches, auf daß der Geist selig 
werde am Tage des Herrn Jesu (1. Cor. 5, 5). 
 
Luther aber hat sie beide canonisirt (heilig gesprochen) <Seite 237> und 
für lutherische Heilige ausgeschrieen, in seinem Himmel, wo die Wanzen 
tanzen und lieblich riechen. Warum aber? Frage Conrad Andreä. 34) 
————— 

34) Da recht! Der lügt eben so gern als Pater Engel. 
 

Da sehen nun die Herren Schwäger, was für Heilige D. Pfeiffer 
habe: ich bitte gar schön 35), daß sie ihn dazu bewegen, daß er sie in den 
lutherischen Kalender einsetze, damit man etwas zu lachen habe. 36) 
————— 

35) Ach ja, ich bitte selber mit darum! Wer könnte doch einem so lieben Engel 
etwas versagen? 

36) Ridiculum caput (lächerlich Geschwätz)! Wehe euch, die ihr hier lacht, denn 
ihr werdet weinen und heulen (Lukas 6, 25). 
 

Er nennt auch den Kurfürsten in Sachsen, Hans Friedrich, warum 
nicht Friederich III. oder Herzog Hans' Herrn Vater, der sich der 
Augsburgischen Confession zuerst unterschrieben hat? Er weiß halt, daß 
der erste zu Lochau gut katholisch 37) verschieden und Luther verboten 
hat zu heirathen, noch <Seite 238> die Messe in der Schloßkirche zu 
Wittenberg abzustellen.  
———— 

37) Gut katholisch, aber darum noch lange nicht papistisch. Denn also schreibt 
Luther (der diesem Kurfürsten auch zwei Leichenreden gehalten hat), an D. Joh. Rühel 
(Tit. 2. Jen. f. 527): Mein gnädigster Herr, der Kurfürst, ist des Tages, da ich von euch 
schied, zwischen fünf und sechs, fast um die Zeit, da Osterhausen verderbt ward, mit 
sanftem Muth, frischer Vernunft und Verstand verschieden, hat das Sacrament in beiderlei 
Gestalt genommen und keine Oelung. Ist auch ohne Messe und Vigilien von uns, und 
doch fein herrlich bestattet. Hat nun P. Engel andere Nachricht, so lasse er dieselbe 
hören? Er beliebe doch auch das kurfürstliche Mandat aufzuweisen, da dem D. Luther das 
Weibernehmen verboten ist. Was aber sonst pro tempore (den Zeitverhältnissen 
angemessen) wegen der Messe mit den Augustinern verhandelt, ist T. 2. Jen. f. 2. seq.. 
zu lesen und bald darauf (p. 9. fg.) D. Luthers Bericht vom Mißbrauch der Messe zu 
finden. Allein P. Engel hat eine gute Weise! Er schmiert in's Gelag hinein und beweist 
nichts, gleich als ob wir eben darum da wären, allen Jesuitenlügen alsbald freien Raum 
und Platz zu lassen. 
 
Der andere aber ist in seinem Sterbestündlein von Luther abgefallen, hat 
sich mit der katholischen Kirche wiederum vereinigt und ist bußfertig, in 
Gott seliglich verschieden. Wie es weltkundig 38) aus dem Sendbrief 



seines Sohnes, eben dieses Hans Friedrich an beide Herzöge in Bayern 
zu ersehen ist, dessen vidimirte Copie (beglaubigte Abschrift) nicht allein 
im großen Collegium Societatis Jesu zu Prag, sondern auch zu Wien in 
dem Profeß-Haus (damals im Jahre 1677 bei R. P. Cornelius Gentilotti 
der theologischen Facultät Decan vorhanden) befindlich, von Wort zu 
Wort hierbei gesetzt wird, wie folgt: 
———— 

38) Eine rechte weltkundige Lüge, welches etwas ausführlicher zu erweisen P. 
Engel mich fast nöthigt, indem er nicht allein diese Landlüge von Kurfürst Johanns Abfall 
und Kurfürst Johann Friedrichs Briefe neben dieser Scharteke mir besonders zugeschickt, 
sondern auch durch seine Subordinatos emissarios (untergebenen Sendlinge) hin und 
wieder in diesem Kurfürstenthum hat ausstreuen lassen. Damit nun aber P. Engel, wenn 
er noch nicht alle Ehre verloren, dies sich in's künftige nicht weiter unterstehe, so dient zu 
seiner guten Nachricht und gründlichen Information folgendes: 



 <Seite 239>  
Abschrift 

des erwähnten Sendschreibens. 

Unsere freundlichen Dienste, und was wir allezeit Ehren, Liebes und 
Gutes vermögen zuvor den Hochgeborenen Fürsten, freundlichen lieben 
Oheimen. Wir geben Euren beiden Lieben mit betrübtem Herzen zu 
erkennen, daß der hochgeborene, unser gnädiger lieber Herr und Vater, 
Herzog Hans, <Seite 240> Kurfürst zu Sachsen, am Freitag, schier um 
den neunten Seiger (Stundenschlag) auf den Tag, als ein christlicher 
Fürst mit Tod verschieden, dessen Seele der allmächtige Vater durch 
Christum unsern Herrn barmherzig sein wolle. Derselbe unser lieber Herr 
und Vater, seligen Gedächtnisses, ist zuvor in seiner Schwachheit, durch 
den Geist Gottes angeregt und dadurch herzlich bewegt worden, sich zur 
alten christlichen Religion zu wenden und mit der Mutter der heiligen 
christlichen Kirche wiederum zu vereinigen, hat auch darauf nach <Seite 
241> christlicher Ordnung alle Sacramente, den Leib Christi, die heilige 
Beichte und Oelung in brünstiger Liebe und Demüthigkeit angenommen 
und empfangen und alsobald in seiner Lieb Fürstenthum einen Druck 
ausgehen lassen, daß alle neugemachte Ordnung der Kirche 
aufgehoben, der Luther, auch andere Prediger und Anhänger der Secte 
ferner nicht geduldet werden sollen; und in einem zierlichen Testament, 
uns, als seiner Lieb einigen Sohn, mit dieser Condition (Bedingung) 
beladen, daß <Seite 242> uns die Erbhuldigung der Unterthanen und 
Regierung des Fürstenthums nicht eher erfolgen solle, als bis wir mit 
unseren fürstlichen Würden und Worten bestätigen und zusagen, daß wir 
seiner Lieb letzten christlichen Willen in allen Punkten vollziehen wollen 
etc. Und wir Gott zu Ehren, und dem Zusagen nach, so wir 
hochermeldten unserm Herrn und leiblichen Vater gethan, und des 
schuldig erkennen, sind demnach in unserm Gemüth ernstlich 
entschlossen, weiland Ihrer Lieb <Seite 243> letzten Willen alles Fleißes 
zu vollziehen, alle verführerischen Secten und Lehrer (darein leider sein 
Lieb, Wir und unsere Unterthanen betrüglich geführt worden, und uns 
gegen Euer Lieb und andere Christenmenschen nicht wenig geärgert 
haben) mit Wurzel und Grund gänzlich auszureuten, derselben Anhänger 
und Lehrer zu hassen, zu verfolgen und der allgemeinen christlichen 
Kirche demüthiglich zu unterwerfen, und fürderhin mit Hülfe des 
Allmächtigen in unserem Fürstenthum rechte, <Seite 244> wahre 
christliche Religion zu erhalten, und ob wir diesem christlichen Werk zu 
schwach und uns etwas beschwerliches darunter begegnen möchte, 
wollen wir Euer Liebden, als unsere angeborenen Freunde und 



hochgerührnten Fürsten, Liebhaber und Förderer alter christlicher 
Religion, hiermit zum freundlichsten ersucht haben, uns hierin räthlich 
und beiständig zu sein und in der Noth nicht zu verlassen, und uns in 
unserer Jugend und unser Land und Leute in solchem <Seite 245> 
Befehl zu haben, wie unser gar freundlich und sonderlich Vertrauen zu 
Euer Liebden stehet. Wollen wir uns dagegen mit all unserm Vermögen 
gegen Euern Liebden also beweisen, daß unseres Theils die hoch 
innerliche und vertrauliche Zuneigung, so vor Jahren, wie Euer Liebden 
ohne Zweifel wissen, das Haus <Seite 246> Baiern und Sachsen 
gegeneinander gehabt, wiederum erquickt und freundlich erhalten werde. 
  

———————————————————— 
 <Seite 239>  

Widerlegung 
des erwähnten Sendschreibens. 

I. Ich sehe nicht, was P. Engel und andere Papisten mit solchen Gedichten groß 
gewinnen werden. Denn gesetzt, es seien Kurfürst Friedrich, Johann und Johann 
Friedrich päpstisch geworden (wie es zwar nimmer zu erweisen ist) quid inde? (Was folgt 
daraus?) Es giebt doch ihr Exempel uns keine Consequenz (Folge) oder Obligade 
(Verpflichtung), daß wir deshalb auch müßten päpstisch werden, wie die Papisten sich ja 
nicht werden dazu verstehen, evangelisch zu werden, ob wir ihnen gleich erweisen 
könnten, daß Kaiser Karl V., Ferdinand I. Maximilian II. und andere gut evangelisch 
gestorben wären. 

II. Doch aber ist und bleibt es ein falsches Spargement (ausgesprengtes Gerücht) 
und in alle Ewigkeit unerweisliche Unwahrheit, damit zwar Andr. Fabritius (Præfat. Harm. 
Conf. Aug.), Fr. Nass. (in der Ausmusterung f. 25. 40. und Cent. 5. Verit. Evang. c. 
65) Pistorius, Jod. Kedd. Christoph. ab Ungarsdorff (in der Gratulation an die österr. 
Stände) und noch kürzlich im Jahr 1679 ein Duckmäuser, G. W. I. Philo-Germanus (in 
seinen Ephemeridibus vom Auf- und Untergänge des lutherischen <Seite 240> 
Evangeliums und des Melancht. augsburg. Conf.) die christlich mildesten evangelischen 
Kurfürsten haben beschmitzen wollen, die aber von den Unsrigen, als D. Zeämann (schon 
vor 72 Jahren in der gründlichen Ablehnung der berüchtigten Lästerschrift Ungersdorffs p. 
318 fg.), D. Gerhard (Conf. Cathol. 1. 1. gener. Append. p. m. 325), D. Schmid (Disp. 
secul. p. 38) und vor wenig Jahren von D. Hieron. Brückner, F. S. Hofrathe, (in der 
gründlichen Vorstellung, auch darauf im Jahre 1681 erfolgten wiederholten gründlichen 
Vorstellung), ja noch in diesem jetzigen Jahre 1683 von D. Abr. Calov. (in discuss. 
mendaciss. relationis etc.) pro dignitate (nach Verdienst) empfangen und also 
heimgeleuchtet worden, daß ich mich über P. Engels und seinesgleichen grausame 
Impudenz (Schamlosigkeit) und unverschämte Hureustirn nicht genugsam wundern 
kann, daß sie mit dergleichen längst ausgestäupten Landlügen dennoch allezeit wieder 
dürfen aufgezogen kommen. 

III. Was insonderheit Kurf. Johann betrifft, so hat Luther nebst Philipp Melanchthon 



demselben bei seiner Krankheit und seinem seligen Ende zu Schweinitz beigewohnt, 
Luther ihm auch in zwei gehaltenen Leichenpredigten (die T. 5. Jen. f. 479 zu finden) ein 
herrlich Zeugniß seiner Standhaftigkeit in der evangelischen Wahrheit abgestattet, damit 
gleichwohl der Bericht von seinem Abfall ganz nicht accordiren (sich vertragen) will.  
<Seite 241>  

IV. Wollte man aber Luthers Zeugniß diesfalls verdächtig halten, so ist eben 
dasselbe aus Papisten zu erweisen. Abr. Bzovius Annal. Eccl. ad Ann. 1532 schreibt: 
vocatos ad decumbentem Lutherum et Melanchthonem, qui eum agonizantem 
invenerint, sensibus penitus oppressis: agonem diuturnum fuisse et valde durum, 
eundemque ad tribunal supremi judicis euntem horrendos edidisse rugitus, quos 
forsan negotium Lutheranum expresserit: d. h. Luther und Melanchthon seien zu ihm 
in seiner Krankheit berufen worden, die ihn aber in den letzten Zügen angetroffen. Er 
habe einen sehr schweren Tod genommen und gegen feinen Gang zu dem göttlichen 
Richterstuhle erschrecklich gebrüllt, wozu vielleicht die lutherische Sache ihn gebracht 
habe. Ist dieses wahr, so muß er ja nicht nach der Papisten Meinung bekehrt sein! Laur. 
Surius Append. ad Chron. Naucl. p. 619 schreibt: Excessit e vivis Saxonise Dux 
Johannes, Lutheri Patronus: Es starb Herzog Johannes zu Sachsen, Luthers 
Beschützer. Und weiter: Utinam ille princeps eam constantiam in Catholicae 
Ecclesiae doctrina retinenda declarasset: Wollte Gott, daß dieser Fürst solche 
Standhaftigkeit in der katholischen Religion (als bei Luthers Sache) erwiesen hätte. Joh. 
Cochläus, Luthers abgesagter Todfeind, schreibt in seiner Histor. Mart. Lutheri von 
Kurfürst Johann, er sei in der lutherischen Confession wider die zwei höchsten Gewalten 
und Hoheiten verharrt. Lud. Guicciardinus Comm. rer. memorab. schreibt: Johannes  
<Seite 242> Saxo, Septemvir ille, Protestantium Princeps, Lutheri vero 
Mæcenas et Patronus singularis, mortem obiit, cui par filius, succedens Joh. 
Fridericus, Lutherum nihilo secius coluit amplexusque est, d. h. Johannes, Kurfürst 
zu Sachsen, ein protestirender Fürst, Luthers absonderlicher Beschützer, starb, dem sein 
Sohn Joh. Friedrich nachfolgte und, gleich dem Vater, es mit Luther hielt. Diese und 
dergleichen Leute müssen ja von der päpstischen Lügende gewiß noch nichts gehört 
haben. 

V. Von Kurf. Joh. Friedrich ist's ebenfalls falsch, daß er jemals habe wollen 
päpstisch werden. Hätte er's jemals im Willen gehabt, so wäre es Zeit gewesen, da er in 
gesänglicher Haft und Lebensgefahr saß, zumal beim Antrag des Interims, wobei er sein 
evangelisches Glaubensbekenntniß ganz heldenmüthig abgelegt und in der schriftlichen 
Erklärung, welche er K. M. abgeordneten geheimen Räthen, den beiden Granvella und D. 
Georg Sigismund Selden, Vicekanzler, in Welsers Garten zu Augsburg im Jahre 1548 den 
5. Juli mitgegeben, unter Anderem diese Worte gebraucht: Darum sich auch weiland mein 
gnädiger lieber Herr und Vater, gottseligen Gedächtnisses, ich und andere, aus gutem 
sattsamen Verstande und Wissen, derselben Confession von vielen Jahren durch 
ordentliche Wege und Mittel, bis auf Erkenntniß eines allgemeinen freien und 
unparteiischen Concils, uns anhängig gemacht, dabei denn mein gottseliger Herr und 
Vater NB. bis in seine Grube, und ich <Seite 243> bis auf den heutigen Tag durch 
Gottes Gnade und Barmherzigkeit bestanden etc. 

VI. So verräth sich auch das ihm hier angedichtete Schreiben zur Genüge selbst, 
was die Schreibart anbetrifft, die nicht sächsisch, sondern bairisch ist (wie bei Herrn D. 
Brückner in der Vorstellung p. 34 zu sehen), daher denn zu schließen, es habe solches 
Schreiben kein Sachse, sondern irgend ein Baier aus des lieben Kurfürsten Hand oder 



unter seinem Namen gemacht, ausgestreut und an vornehme Orte hämischer Weise 
hinbefördert. 

VII. Zumal finden sich in demselben viele Dinge, die wider die offenbare historische 
Wahrheit und alle Vernunft laufen, also, daß der Dichter zwar tückisch und boshaft, aber 
nicht erfindungsreich genug zum Lügner gewesen zu sein scheint. Z. B. der Brief ist in 
Kurfürst Johann Friedrichs Namen aus Wittenberg den 24. August datirt, da doch an 
demselben Tage der Kurfürst nicht zu Wittenberg, sondern zu Torgau gewesen, dahin er 
den 20. August bereits abgereist gewesen. Es nennt sich Herzog Johann Friedrich in dem 
Schreiben Kurfürst Johanns einzigen Sohn, da er doch noch einen Bruder gehabt, 
nämlich Herzog Johann Ernst, der damals zu Wittenberg studirte, welcher auch erst 21 
Jahre nachher, nur ein Jahr vor Kurfürst Johann Friedrich, des Todes verschieden. Sollte 
denn damals Kurfürst Johann Friedrich seiner so gar vergessen und an seinen Bruder 
nicht gedacht haben? Es wird <Seite 244> weiter gemeldet, Kurfürst Johann sei am 
Freitag schier um den neunten Seiger (Stundenschlag) auf den Tag verschieden, da es 
doch am Dienstag, den 13. August 1532 Vormittags um 10 Uhr, geschehen (wie Sleidan, 
Buchholzer, Paul Eber und Andere bezeugen). Es wird gemeldet, Kurfürst Johann habe 
sein Testament kurz vor seinem Tode in seiner Schwachheit gemacht, da es doch drei 
Jahr vor seinem Tode geschehen. Es wird auch eines Mandats oder Druckes wider Luther 
und seine Anhänger gedacht, wovon sonst kein Mensch das Geringste erfahren, ist auch 
solches Mandat niemals ausgeführt worden. Vielmehr aber hat Kurfürst Johann Friedrich 
nach seines Herrn Vaters Tode der Universität Wittenberg allen Willen erzeigt, den 19. 
Aug. Luther und Andere zur Tafel berufen, auch bald bei Anfang seiner Regierung auf 
dem ersten Landtag mit allen Landständen gerathschlagt, wie die unter dem Papstthum 
eingeführten Greuel und Mißbräuche gänzlich abgeschafft und aufgehoben würden, wie 
solches alles aus unleugbaren Documenten (Aktenstücken) zur Genüge zu erweisen ist. 
Wie stimmt aber nun das alles mit dem von P. Engel hergesetzten Briefe überein? Wie 
zerstießen doch seine Lügen gleich Butter an der Sonne! 

VIII. So ist auch das, was in diesem Schreiben von dem zierlichen Testament 
Kurfürst Johanns gemeldet wird, dem wahrhaften Testament desselben (wie dessen 
Inhalt, so viel die Religion <Seite 245> betrifft, D. Zeämann aus dem Original der 
fürstlich sächsischen Canzlei seiner Schrift einverleibt) schnurstracks zuwider, als da er 
seinen Herren und Fräulein zuredet, daß sie ja Gottes Wort und Evangelium fördern und 
handhaben, sich davon nicht wenden lassen noch schrecken, weder mit Drohen noch 
Pochen, es sei auf Concilien, Reichstagen oder sonst etc. Hingegen will sich das in der 
Missive (Sendschreiben) erwähnte zierliche Testament in keinem fürstlich sächsischen 
Archive finden. 

XI. Daß man sich aber auf das im kurbairischen Archive gefundene Schreiben und 
dessen vidimirte Copie (beglaubigte Abschrift) beruft, so hier und da zu Prag, Wien und 
anderswo anzutreffen sein soll, das kann wider so viel bisher angeführte Gründe die 
Sache noch lange nicht ausmachen. Denn das kann man wohl gestehen und einräumen, 
daß das für das Original ausgegebene Schreiben jetzt im kurbairischen Archive sei 
(ungeachtet, daß die vidimirten Copien in etlichen Worten abweichen), allein es fragt sich, 
ob dasselbe Schreiben, so für das Original ausgegeben wird, das wahre Original von 
Kurfürst Johann Friedrichs Schreiben sei? Soll's dieses sein, so muß das vermeinte 
Original den durchlauchtigsten Nachfolgern Kurfürst Johann Friedrichs ad 
recognoscendum (zur Anerkennung) vorgezeigt, Hand und Siegel gegen andere richtige, 
unverdächtige, unleugbare Schreiben desselben Kurfürsten gehalten und also dadurch 
die Wahrheit oder Falschheit desselben an den Tag gebracht werden. Es ist auch nicht 
einmal glaublich, daß Kurfürst Johann Friedrich die beiden Herzöge in Baiern um Rath 



und Beistand in dieser Sache so flehentlich sollte ersucht haben, da er doch bei diesem 
Werke nicht allein sich keiner <Seite 246> absonderlichen Noth zu gewärtigen gehabt, 
sondern auch, da ihm ja einige Noth und Beschwerlichkeit zugestoßen wäre, er seinen 
Vetter Herzog Georg zu Sachsen und andere päpstische geistliche und weltliche Fürsten 
au der Hand gehabt hätte, die ihm mit allem Willen würden geholfen haben. Zu 
geschweigen, daß nicht allein die begehrte Hülse von Baiern ausgeblieben, sondern auch 
gar keine schriftliche Antwort in sächsischen Archiven anzutreffen ist, also, daß allen 
Umständen nach es eitel faule Fische sind, die irgend ein Papist für gute auszugeben sich 
unterstanden. 

X. Es läuft auch das erdichtete Schreiben wider andere unleugbare Akten und 
Nachrichten. Z. B., daß eben im Jahr 1532 Kurfürst Johann bei der kaiserlichen Majestät 
den Religionsfrieden, bis daß ein Concil gehalten würde, mit großer Müh und viel 
Unkosten hat erhalten helfen, welches er wohl hätte lassen anstehen, wenn er zum 
Papstthum einige Zuneigung oder an der evangelischen Religion einigen Zweifel gehabt 
hätte. Es hat Luther in derselben Sache an Hochgedachten Kurfürsten in dessen 
Krankheit geschrieben, ist ihm auch von dem Kurfürsten geantwortet worden, darauf 
Luther ihn selbst in der Krankheit besucht und bei seinem Ende gewesen, also, daß gar 
keine Zeit zu ersehen, da der Abfall sollte vor sich gegangen sein, wie solches 
obenerwähnte Schriftsteller noch weitläufiger erweisen und ausführen. Nun, mein lieber P. 
Engel, wie besteht ihr nun mit der Lüge? Wo ist nun dein Maul? möchte ich wohl sagen 
aus Richt. 9, 38. Glaubst du noch, daß Kurf. Johann in seinem Sterbestündlein von Luther 
abgefallen, und Kurf. Joh. Friedrich in gleicher Absicht den hergesetzten und sonst 
ausgesprengten Brief geschrieben habe? So bringe bessere Documente (Beweise) auf, 
widerlege das, was angeführt; oder schlage dich auf dein Läster- und Lügenmaul! Di 
mentem tibi dent tuam Philoeni! (Lieber Geselle, die Götter schenken dir deinen 
Verstand wieder!) 



   
Feststehendes Lutherthum vor Luther.  <Seite 247> 

Datum in unserer Stadt Wittenberg, am Sonnabend, den 24. 
August 1532. 

Von Gottes Gnaden Johann Friedrich, Herzog zu Sachsen, 
Kurfürst, Landgraf in Thüringen und Markgraf zu Meißen etc. 

Ueberschrift des Schreibens von außen: 

Den Hochgeborenen Fürsten, unseren freundlichen lieben 
Oheimen, Herrn Wilhelmen und Herrn Ludwigen, Pfalzgrafen 
bei Rhein, Herzogen zu Ober- und Niederbaiern. 
 

Er nennt auch den König von Dänemark, welcher gesagt 39):  
———— 

39) Lieber, wer hat's doch gesagt? Aus welchem Schriftsteller ist's genommen? Herr 
Christian III. König in Dänemark ist viel anders gegen D. Luther gesinnt gewesen. Er hat 
allemal vor der Mahlzeit ein Stück aus der heiligen Schrift wie auch auAuslegung über die 
Epistel an die Galater und sonderlich übes den Büchern Luthers selbst gelesen mit lauter 
Stimme, da ihm viele zugehört. Er hat noch auf seinem Todtenbette mit Herzenslust und 
Andacht Luthers r die Worte des 1. Cap. V. 1: Christus hat sich selbst für unsere Sünde 
gegeben, daß er uns erlösete von der argen bösen Welt, gelesen und betrachtet (Conf. 
Brun. Quinos disce mori P. I. p. 34. b. 39. b.), sollte es denn wohl glaublich sein, daß 
er den Verfasser hätte wollen ersäufen lassen? Seine königl. Prinzen und Nachkommen 
haben auch bis heute den Papst noch um keinen Cardinalshut oder Bischofsmütze 
ansprechen dürfen. 
 
Wenn ich zur Zeit Luthers gelebt und seiner hätte können habhaft 
werden, wollt ich ihn in dem Sund ersäuft haben, denn er hat durch das 
Gebot des allen Menschen so nöthigen Heirathens, unsere Königs- und 
Fürstenhäuser mit so  <Seite 248> vielen Prinzenkindern, weil sie keine 
Bischöfe, Cardinäle, noch Geistliche werden dürfen, angefüllt, daß sie 
zuletzt müssen vor Vermehrung der Menschen betteln gehen. 
Multiplicasti gentem, non magnificasti laetitiam (Die Zahl des Volkes 
ist größer geworden, aber nicht das Vergnügen). 

Zum anderen antwortet Pfeiffer, er könne keinen ausweisen, weil 
auch die Katholischen leugnen, daß jemand von ihren Katholischen 
versichert sein könne seiner Seligkeit 40). Lasse er aber die Katholischen 
in ihrem vermeinten Irrthum fahren, achte ihrer nicht 41) und antworte 
lieber ad rem (zur Sache). 
———— 

40) Ist's denn aber nicht wahr? Warum antwortet P. Engel nicht auf mein 



Argument? Kann doch der elende Engel nicht einmal mit Menschenzungen reden. 
41) Die Verstockten muß ich ja endlich, wenn ich das meinige gethan und ihnen 

die Wahrheit gesagt, freilich wohl fahren lassen und denken: Wer böse ist, der sei 
immerhin böse, und wer unrein ist, der sei immerhin unrein; aber wer fromm ist, der sei 
immerhin fromm, und wer heilig ist, der sei immerhin heilig (Offenb. 22, 2). 

 
Zum Dritten antwortet er: keiner ist anders selig geworden als aus 

gut lutherisch 42) Wer dies nicht glauben will, laß es bleiben. 
———— 

42) Wann und wo und wie hat denn P. Engel das Gegentheil erwiesen? 

 
Das ist nun die Substanz (die Hauptsache, der Kern) der Antwort 

43) D. Pfeiffers:  
———— 

43) Nicht die Substanz (der Kern) der Antwort, sondern das kauderwälsche 
Gedresche und Gewäsche P. Engels. Wie schön derselbe meine Antwort dargestellt, und 
wie stattlich er dieselbe abgelehnt habe, daß zeigt der Augenschein. Mala mens, malus 
animus (Böser Sinn hegt böse Absicht). 
 
er sucht auf alle mögliche Art <Seite 249> und Weise die Sache 
anderswo hinzuziehen und uns abzuleiten 44), weswegen er denn 
vielmehr wollte, daß wir es mit einem langen Register seinen Lutheranern 
beantworteten 45), zu welchem Zweck er einen ganzen Inhalt allerlei 
Glaubensmaterien und Propositionen (Schlüsse) hervorsucht, so zur 
Sache nicht dienen, damit wir uns daran reiben, auf daß er also unter 
solchem Gemeng und Mischmasch so vieler Materien sich unsichtbar 
mache, und nicht vermerkt würde, daß er auf unsere drei Fragen 
hactenus nihil ad rem (bisher nichts zur Sache Gehöriges) geantwortet 
habe 46). 
————— 

44) Ich antworte ja ausdrücklich auf P. Engels Fragen und gehe ihm Schritt für 
Schritt nach, wie kann ich ihn denn ableiten? Ist er doch bald wie der Wolf, der das Lamm, 
so unten am Bach gestanden, wegen des getrübten Wassers beschuldigt! 

45) Ich weiß wohl, wir werden wegen der Antwort guten Frieden haben, doch will 
ich dieselbe Liste als ein neues Monitorium (eine neue Mahnung) dennoch wieder 
herbei setzen. Tolle, lege, P. Angele! Si legere non pigebit, legisse non poenitebit. 
(Nimm's, Pater Engel, und lies. Läßt du dich das Lesen nicht verdrießen, so wirst du's 
nicht bereuen). 

46) Wer unter uns beiden ordentlich verfahren, und welcher ein unverständig 
Gewirre und Mischmasch gemacht? Wer nihil ad rem, ja gar nichts geantwortet habe? 
Davon urtheile der vernünftige Leser, P. Engel aber (der nunmehr seine Pfeile in dieser 
Materie verschossen hat) wisse, daß auf dergleichen elende und leere Scharteken, wie er 
mir bisher zugeschickt, meine Rede und Antwort ein Ende habe. 
 



 <Seite 250>  



 
 <Seite 251>  

I. 

Panoplia Anti-Papistica 
oder 

Verzeichniß der Schriftsteller und Bücher, 

so wider das Papstthum geschrieben und in diesen Abhandlungen 
beiläufig der Kürze halber nur angeführt sind; wobei die Papisten 
zugleich an so viele rückständige Posten erinnert werden, die sie 
noch bis heute abzutragen schuldig sind. 

Anführung der Ursachen des verweigerten Concils zu Trient. 4. Straßburg 
1566 und Dresden 1629. Ist auch von Wort zu Wort zu lesen in Friedr. 
Hortleders L. 1. von den Ursachen des deutschen Kriegs c. 47. 

Friedr. Balduini D. Tr. de vera Christi Ecclesia ante Tempora Luth. 4. Witteb. 
1617. 
Ejusd. Notæ in dist. Becani de communione sub una. 8 Witteb. 1610. 
Ejusd. Phosphorus veri Catholicismi contra Pazmannum. 
4. Witteb. 1626. 

M. Joh. Jac. Beck, Lutherthum vor dem Luther. 4. Nürnberg 1643. 
Theod. Berenici s. Berneggeri Proaulium Tubae pacis contra classicum Scioppi. 

4. Argent. 1620. 
Joh. Botsacci D. Demonstratio, quod Ecclesia Romana non sit sancta. 8. Witteb. 

1629. 
 <Seite 252>  
Casp. Erasm. Brochmandi D. Lucerna sermonis Prophetici opposita speculo 

veritatis Pontif. 4. Rostoch. 1640. 
Ejusd. Apologia. 4. Hafn. 1653. 
Ejusd. Libri V. de Antichristo. 4. Hafn. 1628. 

Abr. Calovii D. Mataeologia Papistica. 4. Witteb. 1656. 
Ejusd. Refutatio mendacissimae relationis de literis Joh. Frid. Elect. 4. Witteb. 
1683. 

Sam. Ben. Carpzovii Examen novæ praxeos. J. Masenii. 8. Witteb. 1677. 
Dan. Chemieri Panstratia Catholica. Fol. Argent. 1629. 
Mart. Chemnitii D. Examen Concilii Tridentini. Fol. Francof. 1585. 
Concilia Theologica Wittenbergens. Fol. Francof. 1666. 



Joh. Conr. Dannhaueri D. Hodomoria Spiritus Papæi. 8. Argenti 1654. 
Ejusd. Antichristosophia. 8. Arg. 1640. 
Ejusd. Liber Conscientiae apertus s. Theologia conscientiaria. 4. Arg. 1662. 
1667. 

Defension des Danziger Catechismus wider P. Carolus, oder gründliche 
Ausführung und Behauptung der Fundamentalartikel evangelischer 
Lehre. 8. Danzig 1651. 

Joh. Georg. Dorschei D. Thomas Aquinas Confessor. 4.Francof. 1656. 
Ejusd. Mysaria Myssae. 
Ejusd. Abgewälzte Religionsscrupel. 12. Straßb. 1660. 

Christiani Dreieri D. Disp. Antipapisticae. 4. Regiom. 1661. 
Matt. Flacii Illyrici L. de contradict. et dissensionibus Pontif. 4. Basii. 

1565. 
Helv. Garthii D. Acta et Postacta Colloquii Pragensis. 4. Witteb., 1610. 
Joh. Gerhardi D. Loci Theologici. Fol. Francof. 1657. 

Ejusd. Confessio Cathol. 4. Jen. 1634. 
Ejusd. Gründliche und bescheidentliche Antwort auf den päpstischen 
Morgenstern. 8. Jen. 1628. 



Register.​ 253 

M. Joh. Conr. Göbells Augsb. Confession und Jubelpredigten. 4. 
Augsburg 1633. 

Christiani Grossii D. Tr. de Autoritate Pontificis Romani. 8. Stetini 1645. 
Petr. Haberkorn D. Tr. de ministerii Evangelici veritate et efficacia. 4. 

Giessæ 1457. 
M. Georg Hartmanns Gründliche Widerlegung des Labyrinth lutherischer 

Reformation P. Bruno Lindners. 8. Cüstrin 1662.  
Hauptvertheidigung des evangel. Augapfels. Fol. Leipzig 1630.  
D. Jac. Heerbrands Abfertigung des vermeinten neulich ausgebrüteten 

evangelischen Wetterhahnes. 
D. Jac. Heilbrunners Unkatholisches Papstthum. Fol. Laugingen 1614. It.  
D. Zeämanns offenbarl. Beweis des unkatholischen Papstthums. 
D. Phil. Heilbrunners Postcolloquium Ratisbonense. 4. Laugten 1602. 

Ejusd. Unschuldiger Luther wider Conrad Vetter. 
Henr. Höpfneri D. Saxonia Evangelica. contra Cudsenium. 4. Lips. 1625. 

Ejusd. Disp. Theologicæ, bonam partem Antipapisticæ. 4. Lips. 1672. 
Joh. Hülsemanni D. Manuale Conf. Augustanae contra Balth. Hagerum. 8. 
Witteb. 1673. 

Ejusd. Apologia de ministro ordinationis. 4. Lips. 1657. 
AEgid. Hunnii D. Art. de Ecclesia vera et Romana. 8. Witteb. 1604. 

Ejusd. Tr. de Sacramentis. 8. Witteb. 1590. 
Nic. Hunnii D. Apostasia Eccl. Romanæ 12. Lubec. 1632. 

Ejusd. Pellis ovina Papatui detracta. 8. Lubec. 1637. 
Ejusd. Ecclesia Romana non Christiana. 12. s. Witteb. 1630. 
Ejusd. Papatus seipsum destruens. 
Ejusd. Offenbarliche Beweis vom Beruf Luthers. 12. Lübeck 1628. 

 


