Lutherthum vor Luther,

oder

Das alte Evangelische durch Luther erneuerte

Christenthum

und

Das neue Rdmische durch Luther aufgedeckte
Papstthum,
durch grundliche Beantwortung
Dreier

von P. Arnold Engel, Soc. J. ausgestreuten
Fundamentalfragen

Wider die lutherische Religion,

kurz bewiesen und vertheidigt

von

D. August Pfeiffer.

St. Louis, Mo., & Leipzig.

Verlag von Fr. Dette.
1872.



Den
Edlen, Festen, Hoch- und GroRachtbaren, Hoch- und Wohl-
gelahrten Herren,

Herrn Johann Joachim Rothe,
Kurfirstl. Sachs. Amtmann des Leipziger Kreises;

Herrn Hans Adam Stiel auf Bennewitz,
Kurfirstl. Sachs. Amtmann des Meif3ner Kreises;

Herrn Benedict Kresse,
Kurflrstl. Sachs. Procuraturamtsverwalter zu Meil3en;

Herrn Philipp Erhard Nester,
Kurfirstl. Sachs. Schulamtsverwalter;

Meinen

Herren Patronen, Gevattern, Schwagern, Gonnern
und werthesten Freunden

wiunsche ich alles von Gott erwiinschte Leibes- und Seelen-
Vergnugen!



Meine geehrtesten Herren und werthesten Freunde!

Es wundern sich viele, wie es doch nur komme, dall wir
Evangelischen mit den Papisten nach anderthalbhundertjahrigem Streite
dennoch zu keinem Einvernehmen kommen oder sie zur Erkenntnif
bringen konnen.

Da ist denn zu bemerken, dal anfangs, als die Widersprechung der
papstischen MiRbrauche und Irrthimer angegangen, man auf papstischer
Seite auf Remedirung (Verbesserung) und gitliche Handlung bedacht
gewesen. Denn es war damals notorisch, dall im Papstthum groRle
Fehler, argerliche Handel, schadliche Millbrauche sich eingeschlichen,
welche abzuthun und in bessern Stand zu setzen allerdings billig ware,
wie solches aus der vom Papste selbst im Jahr 1522 feinem Nuntius, dem
Franciscus Cheregatus, flir den Reichstag zu Nirnberg mitgegebenen
Instruktion und der darauf von den Stadnden des Reiches gegebenen
Antwort (bei Hortleder in den Ursachen des protestirenden Krieges 1. 1 p.
6 und bei Goldast in den Reichssatzungen P. 2 T. 1 p. 31 zu finden, auch
in diesem Tractat angeflihrt) genugsam zu ersehen ist.

Weil aber auf unserer Seite rechtschaffene Bekenner nimmermehr
irgend einen aus Gottes unfehlbarem Worte einmal als wahr erkannten
Glaubenspunkt wurden haben fahren <Seite 2> lassen, so mag man
mehr und mehr auch auf papstischer Seite die Augen weiter aufgethan
und gemerkt haben, dall solchergestalt dem Papst und Papstthum wohl
gar nach der Gurgel gegriffen werden sollte: darauf man, anstatt der
Aenderung und Besserung, vielmehr auf Mittel und Wege gedacht zu
hindern, daf die Irrthimer und MilRbrauche nicht offenbar und geriigt oder
doch, so viel als moglich, wieder Uberkleistert und Ubertliincht wirden.

Und dazu ist dieser Teufelsfund am bequemsten erkannt, man solle
den Zuhorern oder Laien keine Schrift der Evangelischen, ja sogar die
heilige Schrift selbst nicht zu lesen verstatten; oder diejenigen, so dem
Papst widersprechen, mit Schwert und Feuer verfolgen und vertilgen, sich
mit ihnen in keinen Schriftstreit einlassen, sondern blos darauf beruhen
und dabei bleiben: der Papst kdnne in Glaubenssachen gar nicht irren.

Solchergestalt ist dem mit dem Tode ringenden Papstthum
etlichermalien wieder gerathen, und der Lauf des Evangelii nach und
nach gehemmt worden (denn wenn man einem die Augen zubindet,
Fackel und Fihrer wegnimmt, so mufd er wohl tappen und fallen). Wie
denn eben dieses Sticklein der Satan auch dem Muhamed eingegeben,
welcher allen, die nur wider seine Religion mucken oder das Geringste
wider den Alcoran einzuwerfen sich unterstehen wirden, den Hals
abgesprochen hat; daher sein Anhang bisher im Flor geblieben, und sich
die Papisten nicht riihmen kénnen, dald sie in zehn Jahren einen Tirken



in der Turkei bekehrt haben, so stattlich sie sonst in die Ferne zu ligen
und von ihren Thaten in Ost- und Westindien auszuschneiden pflegen.
<Seite 3> Woraus denn zur Genlge erhellt, was dieselben Leute fir
vergebliche Arbeit vornehmen, welche bei so gestalteten Sachen zu
einem Syncretismo (Vergleichsverfahren) rathen oder auf Vorschlage
spintisiren, uns und die Papisten zu vereinigen. Denn wir kénnen ja
keinen einzigen, aus Gottes Wort unwiderleglich erwiesenen Artikel mit
gutem Gewissen fahren lassen; die Papisten hingegen kénnen ohne
Prajudiz des papstlichen Ansehens (d. i. ohne dein Ansehen des Papstes
durch solches Zugestandni® im Voraus zu schaden) uns keinen bisher
vom Papste verdammten Artikel nachlassen. Entweder muiBten sie
solchergestalt gestehen, der Papst kdnne im Glauben irren, so ware sein
Ansehen hin; oder wir mufiten zugeben, der Papst kbnne nicht irren, so
ware unsere ganze Religion hin, und wir mufiten alles glauben und thun,
was der Papst von uns haben wollte. Oder, da ja pro forma (scheinbar)
nur ein und das andere nachgelassen und indulgiret (zugegeben) wirde,
behielte doch der Papst sich die freie Macht, es nach seinem Belieben mit
der Zeit wieder zu nehmen und abzuschaffen. So lange nun der Papst
Papst, und wir Evangelische evangelisch bleiben sollen, sieht ein
Verninftiger leichtlich, dall zwischen uns kein Religionsvergleich zu
hoffen, betrlglichen Friedenmachern nicht zu trauen, und am besten sei,
man vertheidige die Wahrheit bis in den Tod, es gehe uns daruber, wie
Gott will.

Auf diesen Hauptknack nun (darauf das ganze Papstthum besteht)
naher zu kommen: ob der Papst unfehlbarer Richter aller
Glaubensstreitigkeiten sei, und ob er in Glaubenssachen irren kdnne, so
sagen wir ungescheut zum Ersten Nein und zum Andern Ja und
beweisen solches ohne Weitlaufigkeit <Seite 4> daher, weil die Papste
Ofters grdblich in der Lehre und Glauben geirret haben. Die Papisten
kénnen ja selbst nicht in Abrede stellen, dal} Liberius ein Arianer,
Colestinus ein Nestorianer, Vigilius ein Eutichianer und so weiter
gewesen sein, also, dafl’ daher Alphonsus a Castro (L. 1 cont. Heer. c. 4)
ausdricklich schreibt: Das sind gar zu unverschamte Schmeichler des
Papstes, die ihm zumessen, er konne in Erklarung der Schrift gar nicht
irren. Und da® man sagen wolle, der Papst sei kein Papst mehr, wenn er
halsstarrig im Glauben irre, darauf antwortet er, das heil3e in ernsten
Dingen Possen treiben. Denn also, spricht er, moge auch Jemand
vorgeben, kein Glaubiger kénne im Glauben irren, denn wenn er irrt und
ein Ketzer wird, so ist er nicht mehr glaubig.

Ist's also ein nichtiger Vorwand der Papisten, wenn sie sprechen: ja
der Papst kdnne zwar in Glaubenssachen irren und ein Ketzer werden,
namlich wenn er redet als eine Privatperson flr sich, nicht aber, wenn er



spreche als ein Papst auf Petri Stuhl, da lasse ihn der heilige Geist nicht
fallen. Allein jetzt nicht aufzumutzen, wie ungereimt Ding es sei, dal} der
Papst als eine Privatperson voll des hollischen und als ein Papst voll des
heiligen Geistes sein soll, so bittet man nur um Bericht und Resolution
(Erklarung), wobei man denn unfehlbar wissen und erkennen mdége, wann
der Papst rede als Papst, und wann er rede als eine Privatperson. Da
kdnnen sie uns nun keinen bessern Bescheid geben als diesen: dann
rede der Papst als ein Papst, wenn er der Kirche ein 6ffentliches Decret
und Bulle promulgire (verkiindige).

Da treten wir ihnen aber weiter auf den Ful® und beweisen, dal} der
Papst auch o6fters in seinen Decreten geirrt <Seite 5> habe; und dieses
zwar nun kénnen wir darthun auf zweierlei Weise.

Erstlich dadurch, dall in Glaubenssachen zuweilen ein Papst des
voriger: Decret durch ein neues Decret aufgehoben und verworfen hat.
Also hat Papst Nicolaus I. decretirt, man solle diejenigen, welche nur
allein im Namen Christi getauft seien, nicht wieder taufen (c. a quodam.
Dist. de Consecr.). Hingegen hat Papst Pelagius beschlossen, man solle

sie wieder taufen (c. revera dist. eadem.). Papst Johannes XXII. hat den
fur einen Ketzer erklart, der sagen wurde, dal die Expropriation (oder
dall man gar nichts eigenes weder fir sich, noch mit andern besitze) ein
verdienstlich und in Christi und der Apostel Exempel gegrindetes Werk
sei (in Extrav. ad condit. Canon. Tit. 14 de verborum signif).
Hingegen hat Nicolaus es fiir recht und gut erkannt (c. exiit de verborum

signif. in 6). Welchergestalt Clemens VIII. des Sixtus V. mit papstlicher
Bulle versehene lateinische Bibel an mehr als tausend Orten corrigiren
lassen und sie nachmals, kraft einer andern Bulle, verboten habe, davon
kann Sixt. Amamce Antibarbarus Bibl. und Jamesii Bellum
nachgelesen werden. Wo nun aber ein Papst dem andern contrair
(entgegengesetzt) decretirt, da mufd ja nothwendig einer unter beiden in
seinem Decretiren irren, wie solches zum Ueberflul Adrianus VI., selbst
ein Papst und bei den Papisten ein unverwerflicher Zeuge (I. 4 Sentent.
de Sacram. confirm. art. 3), gesteht und sagt, es sei gewiB, quod

pontifex possit heeresin per decretum asserere, dall ein Papst Ketzerei
decretiren konne.

Fir's andere wird dieses dadurch bewiesen, dal} die <Seite 6>
Papste ofters in ihren Decreten der Kirche solche Lehren aufgeburdet
haben, die dem geoffenbarten Worte Gottes schnurstracks zuwider
laufen, daraus denn allerdings folgen will, da} sie in solchen Decreten
geirrt haben. Denn obgleich die Papisten von der heiligen Schrift und
ihrem richterlichen Amt in Glaubenssachen zuweilen leichtsinnig genug



reden, so kdnnen sie doch derselben sich nicht entbrechen, sie missen
endlich, es sei ihnen lieb oder leid, sich vor dieses Tribunal (Gerichtshof)
stellen. Man frage nur einen Papisten: Wer ist der ordentliche Richter in
Religionssachen? so wird er gestehen: Der Papst. Fragt man weiter: Wer
hat ihn dazu verordnet und gemacht? so wird er antworten: Christus.
Fragt man noch weiter: Woher kannst du dieses beweisen? so wird er
sich dennoch nolens volens (er mag wollen oder nicht) auf die heilige
Schrift berufen und sprechen aus Matt. 16: Du bist Petrus 2c.

DaR nun aber im péapstlichen Jure Canonico (Kirchenrecht), in dem
trientischen und andern papstlichen Concilien viel dem klaren Worte
Gottes zuwiderlaufende Dinge decretirt sind, solches ist bisher von den
Unsrigen zur Gentige dargethan und erwiesen. Ich will fir diesesmal nur
die Mihwaltung auf mich nehmen und ausfihrlich darthun, dal der Papst
von Gottes ausdricklichem Worte (wie nicht minder von der
zwolfthundertjahrigen Praxis oder Uebung der Kirche *) abgewichen und
also groblich als Papst im Glauben geirrt <Seite 7> habe durch das
Kelchverbot, welches zuerst im Costnitzer Concil 1415 solchermafien
verkindigt: Obschon Christus unter beider Gestalt dieses hochwirdige
Sacrament ausgespendet, doch sei, hoc non obstante, dem unbeschadet,
die Gewohnheit billig eingefiihrt, dal} es von den Laien nur unter einer
Gestalt des Brotes sollte genommen werden, und auf des Papstes

Autoritat im trientischen Concil (sess. 21. c. 1. 2.) bei Bannstrahl bestatigt
ist.

*) Conf. Chemnitius. P. 2. Exam. p. 302.. Heilbrunner im Unkathol. Papstthum Art.
18. c. 1. et 2. Gerhardus L. de Cana §. 43. HUlsemannus contra Hagerum Disp. 20. qu. 7.
Dreierus Disp. Antipapist. 34. p. 1066. 8. et alii.

Wenn ich nun klarlich darthue und erweise, daf} dieses unrecht und wider
Gottes Wort sei, so folgt, da® der Papst im Glauben als Papst gefehlt und
also mit nichten ein unbetrigliche Richter sei, dem man in
Glaubenssachen sicher trauen kénne.

Ich will aber hierbei distincte (deutlich) und ordentlich vorstellen
theils das gottliche Gebot, theils das ungéttliche Verbot des gesegneten
Kelchs im heiligen Abendmahl.

Das gottliche Gebot oder die Einsetzung Christi, von drei heiligen
Evangelisten und dem Apostel Paulus ausgezeichnet, giebt mir wider die
Papisten an die Hand sonderlich vier Grinde, die sie wohl werden
unumgestolRen lassen.

Ich schlie®e namlich fur's Erste also:

I. Was Christus beisammen verordnet, Paulus auch also von
demselben empfangen und in dessen Namen seinen Corinthern und allen




frommen Christen, die sich gebuhrend prifen kdnnen, Ubergeben hat,
das soll man ihnen billig lassen und nichts davon nehmen. Denn was Gott
giebt, das will er von Menschen angenommen wissen; seine Gaben
mogen ihn nicht gereuen (Rom. 11, 29), was Gott zusammenfigt
(beisammen verordnet), das soll kein Mensch scheiden (Matt. 19, 6).
<Seite 8> Die liederliche Distinction oder der gemachte Unterschied
zwischen Gebot und Einsetzung (es kénne etwas wohl von Gott
eingesetzt, aber deswegen nicht allen geboten sein, soll weiter unten bei
der Abfertigung P. Engels widerlegt werden. Man nenne es Gebot oder
Einsetzung, so mul® doch der, welcher sich dazu versteht, es also und

nicht anders gebrauchen, wie es geboten oder eingesetzt ist. (Conf.

infra P. 380. 409.)

Nun aber hat Christus verordnet, Paulus auch von demselben
empfangen und in dessen Namen seinen Corinthern und allen frommen
Christen, die sich prifen kénnen, mit gegeben, nicht allein von dem
gesegneten Brode zu essen, sondern auch vom gesegneten Kelche zu
trinken. Wie er seinen Leib im Brot sacramentlich zu essen verordnet,
woodtwe, desselben gleichen hat er auch im Kelche sein Blut zu trinken
gegeben und gesagt: Trinket alle daraus (Matt. 26). Das ist auch
geschehen. Sie tranken alle daraus (Mark 14). Es heil3t sowohl vom
Kelche des neuen Testaments in seinem Blute als vom Brote: Das thut.
Weil Er nun solchermalien befohlen, beiderlei zu thun, so thun ja die
Papisten solchermallen unrecht, daf sie nur einerlei thun.

Mithin soll man allen frommen Christen auch den Kelch lassen.

Da es denn traun ein kindischer Einwurf ist, wenn sie sagen: Ja die
Apostel waren Geistliche, mit denen war es ein anderes. Denn sie waren
ja dazumal nicht da als Geistliche oder Consicienten (Vollzieher des
Sacraments), wie die Papisten zu reden pflegen, sondern als
Communicanten (GenieRende). Und wie in ihrer Person andere Christen
zu dem <Seite 9> ersten, namlich zum Essen, verbunden sind; also auch
zu dem andern oder zum Trinken. Denn sonst wurde ja folgen, dal3 das
Abendmahl blos allein fur die Geistlichen eingesetzt und den Laien gar
nichts davon gehore. So hat ja auch Paulus eben das seinen Corinthern
als Laien auf des Herrn Befehl Ubergeben, was vordem Christus seinen
Jiingern Ubergeben hatte; ja er hat eben seine Corinther auf Christi
Einsetzung zurlickweisen und nach derselben das Abendmahl zu halten
ermahnen wollen (1. Cor. 11, 23, ff.).

Ich schlieRe zum audern also:

Il. Was Christus testamentsweise allen Christen legiret und vermacht
hat, das soll man ihnen ungestimmelt lassen. Verachtet man doch eines
Menschen Testament nicht, wenn es bestétigt ist, und thut auch nichts



dazu, desgleichen auch nichts davon Gal. 3, 15. Lieber, was wirde man
doch von einem solchen Executor (Vollstrecker) eines Testaments halten,
der die Halfte davon unterschlige und nur die andere Halfte
aushandigte?

Nun aber ist ja nicht allein Christi Leib, sondern auch sein Blut, als
ein werthes Erbgut *) apart (ausdricklich) allen christlichen
Communicanten legiert und vermacht: Dieser Kelch ist das neue
Testament in meinem Blute (Lukas 22), und solch Testament ist mit dem

Tode des testatoris (Testamentsausstellers) bestatigt. Ebr. 9, 16, 17.

*) Id fatetur Bellarminus /. 4. de Euchar. c. 27. §. quarta ratio. Quanquam viaticum
dicere malit Masenius, cui obviavit D. Sam. Bened. Carpzovius Exam. blas. p. 916.

Mithin soll man's ihnen ungestimmelt lassen. Nun <Seite 10>
bedenkt euch lGber dem, ihr Herren Papisten, und gebt Rath und sagt an
(B. d. Richter 19, 30).

Ich schlie®e zum Dritten also:

lll. Welche zu dem neuen Gnadenbund mit gehéren und sowohl als
die Geistlichen Vergebung der Suinden erlangen sollen, denen soll auch
nach Christi Intention (Absicht) und Verordnung das Siegel des neuen
Bundes, namlich das Blut, dadurch der neue Bund bestatigt wird,
mitgetheilt werden (Ebr. 9, 12, 14). Dasselbe Blut ist ja fir alle vergossen
zur Vergebung der Sunden, laut der Einsetzungsworte.

Nun aber gehort zu dem neuen Bunde die ganze Kirche neuen
Testaments, alle Christen (Jer. 31, 31) und also auch alle diejenigen,
welche als Christen Christi Abendmahl halten. In Christi Namen sollen ja
Vergebung der Siunden erlangen nicht nur die Geistlichen, sondern Alle,
die an Ihn glauben (Act. 10, 43).

So soll auch allen denjenigen das Blut, das Blut des neuen Bundes,
nach Christi Einsetzung mitgetheilt werden. Vermeinte man etwa
durchkommen mit dem Vorwand: sie werden ja dieses Blutes allerdings
theilhaftig durch Christi Leib, so hat Paulus schon (1. Cor. 10) deswegen
vorgebaut, wenn er spricht: Der gesegnete Kelch, den wir segnen, ist der
nicht die Gemeinschaft des Blutes Christi? Daraus ich also schliel3e: wer
des Blutes Jesu Christi sacramentlich will theilhaftig werden, der mul} das
ordentliche Mittel, dadurch es nach der Stiftung Christi mitgetheilt wird,
namlich den gesegneten Kelch (der die sacramentliche Gemeinschaft
oder Mittheilung nicht des Leibes, sondern des Blutes Jesu Christi,
gleichwie das gesegnete Brod die Gemeinschaft oder <Seite 11>
Mittheilung nicht des Blutes, sondern des Leibes Jesu Christi ist)
gebrauchen. Nun aber sollen alle christlichen Communicanten des Blutes
Jesu Christi sacramentlich theilhaftig werden, wie die Papisten selbst



gestehen. Mithin mussen sie auch alle den gesegneten Kelch
gebrauchen.

Ich schliel®e zum Vierten also:

IV. Wer bei dem Brauch des Abendmahls den Tod des Herrn
verkindigen und vor dem Brauch desselben sich selbst prifen soll, der
soll nicht allein von diesem Brod essen, sondern auch von diesem Kelche
trinken, denn so spricht Paulus: Der Mensch (welcher namlich das
Abendmahl gebrauchen will, kurz, ein jeder Communicant) prife sich
selbst, und alsdann esse er von diesem Brot und trinke von diesem
Kelch. (Lieber, hérest du hie nicht, dal® eines sowohl als das andere
geschehen soll?)

Nun aber sollen nicht allein Geistliche, sondern ein jeder Mensch,
der zum Abendmahl gehen will, bei dem Brauch desselben den Tod des
Herrn verkiundigen und vor dem Brauch desselben sich selbst prufen. Ein
Mehreres hierbei anzuflhren, wird flr diesmal unnéthig erachtet.

Ich komme nun aber auch auf das ungéttliche und unchristliche
Kelchverbot des romischen Papstes. Von demselben mache ich ohne alle
Weitlaufigkeit folgenden Schlul3:

Wer das Sacrament des Abendmahls wider Christi Ordnung und
Einsetzung andert und stiimmelt, also, dall er die Halfte desselben den
Christen wegnimmt, der ist ein Kirchenrauber, ein Ketzer, ein Anathema
oder verflucht.

Das will ich nach allen dreien Stiicken darthun und beweisen: <Seite
12> Wer das Abendmahl stimmelt, der ist (a) ein Kirchen- rauber, das
erweise ich also:

Was der Papst zu Rom decretirt hat, das kann kein Papist leugnen.
Sonst waren wir vielleicht langst naher zusammengetreten.

Dall die Trennung oder Stimmelung des heiligen Abendmahls ein
Sacrilegium oder Kirchenraub sei, hat ein Papst decretirt. *)

*) Pistorio hic nequicquam contranitenti satisfecit (dem Pistorius, der vergeblich das
zu leugnen versucht, hat gut geantwortet) Heilbrunner im unkathol. Papstth. 716.

Denn so sagt Gelasius (competimus dist. 2. do consecr.): Wir kommen
in Erfahrung, dald etliche nur den Leib des Herrn im Abendmahl
empfangen und sich seines heiligen Blutes enthalten. Dieselben sollen
entweder das Sacrament ganz nehmen oder gar davon bleiben, Quia
divisio unius et ejusdem mysterii non potest sine grandi sacrilegio
provenire: denn die Trennung eines Sacraments kann nicht ohne groRen
Kirchenraub geschehen. Das heif3t ja von einem Papst decretirt!

Mithin kann kein Papist leugnen, daf® die Trennung des Abendmahls



ein Sacrilegium oder Kirchenraub sei, wie solches auch Petrus a Soto
gern gesteht. **)

**) Verba ejus lect. 10. de Euch. haec sunt: procul dubio omnis violatio sacramenti
grave sacrilegium est et peccatum mortale; violatur vero sacramentum, quum non
servatur institutio ipsa et significatio integra. Nam quae major violatio rei institutae a
Christo, quam quum partes, a quibus ille ipsam constare voluit, auferuntur?

Wer das Abendmahl stimmelt, der ist ein Ketzer.

(B) Das beweise ich also: wer es wider die wahre Kirche mit den
Manichaern halt, der ist ein Ketzer sowohl als die Manichaer.
<Seite 13>

Die, so das Abendmahl stimmeln, Haltens wider die wahre Kirche
mit den Manichaern, denn diese haben das Abendmahl gestimmelt und
den Kelch nicht brauchen wollen, denn also redet ja von ihnen Bischof
oder Papst Leo |. um's Jahr Christi 450 (serm. quadragesim.): Ore
indigno corpus Christi accipiunt Manichei: sanguinem vero

redemtionis nostrae haurire omnino sacrilega simulatione declinant:
die Manichaer nehlnen zwar mit ihrem unwurdigen Munde den Leib
Christi, allein das Blut unserer Erlésung weigern sie sich, mit echt
kirchenrauberischer Gleil3nerei, zu trinken. Und es ist allerdings auler
Zweifel, dal® zu der Zeit man die Rechtglaubigen von den Manichaern
dadurch unterschieden, dal} diese das Abendmahl nicht in beiden
Stlicken oder unter beider Gestalt, wie man redet, zu empfangen begehrt,
da doch die wahre Kirche bis zu der Zeit unverriickt es nach Christi
Einsetzung in beiden Stlcken gebraucht hatte. Mithin sind die, so das
Abendmahl stimmeln, Ketzer.

(v) Wer das Abendmahl stimmelt, ist ein Anathema oder verflucht.

Das erweise ich also: wer von Gottes Wort oder Einsetzung etwas
weg thut und aufhebt, der ist verflucht. lhr sollt nichts dazu thun, das ich
euch gebiete, und sollt auch nichts davon thun (Deut. 4, 2 und 12, 32). Es
heillt: Verflucht sei, wer nicht alle Worte des Gesetzes erfiillet, da® er
darnach thue (C. 27, 16). So Jemand davon thut von den Worten dieses
Buches (warum auch nicht von den Stlicken dieses Sacraments?), so
wird Gott abthun sein Theil vom Buche des Lebens und von der heiligen
Stadt und von dem, das in diesem Buche geschrieben ist (Apoc. 22, 19).

<Seite 14>

Solchergestalt bleibt nun der erste Satz fest: wer das Sacrament des



Abendmahls wider Christi Einsetzung stimmelt, der ist ein Kirchendieb,
ein Ketzer und verflucht.

Hier 1aRt sich's nun leichtlich subsumiren (also schlie3en): der Papst
sammt seinen Geschwornen stiimmelt das Sacrament des Abendmahls
wider Christi Einsetzung. Denn hoc non obstante, dessen ungeachtet,
dafl Christus es in beider Gestalt oder Sticken eingesetzt hat, will das
Costnitzer Concil, vom Papste zu Trient bestatigt, die Laien sollen's in
einerlei Gestalt brauchen.

Wie kann ich denn nun anders, als dal} ich zusammen- schlage und
den Schlu® mache also: mithin so ist der Papst ein solcher, wie oben
gesagt, ein Kirchendieb, Ketzer und Anathema. Welches gewiRlich keine
Ubertlinchte Bezilichtigung, sondern die blofie, obgleich derbe und bittere
Wahrheit ist.

Wir wollen aber doch auch nun unser Gegentheil hieriber
vernehmen, damit Niemand sagen konne, wir haben ihnen Gewalt oder
Unglte gethan oder sie ungehoért und uniberwiesen verdammt. Was
haben sie denn hierwider einzuwenden?

Sie brauchen sonderlich vier Ausfliichte, welche ihnen aber leichtlich
kénnen verrannt werden:

Erstlich berufen sie sich auf Christi und der Apostel Exempel, die
sollen selbst den Laien das Sacrament unter einer Gestalt gegeben
haben. Allein, wie erweisen sie das? Traun eben schlecht. Sie sagen
Lukas 24 stehe: Christus sei von den Jingern zu Emmaus erkannt an
dem, da er das Brod brach; da werde ja keines Weines gedacht.*)

*) Satis crude Becanus I de comm. sub. utraque c. 3. §. 4. Infero, inquit, Christum bis
instituisse Eucharistiam, semel Hierosolymis in ultima ceena ante passionem, et semel in
Emaus, post resurrectionem, illic sub utraque specie, hic sub una, illic adfuisse Apostolos, qui
tunc fiebant sacerdotes, hic duos discipulos, qui adhuc erant laici. At vero si institutum hic est
Sacramentum pro laicis, ubi verba institutionis? sic laico semper communicandum sub una,
seu utraque species non modo non necessaria, sed penitus iis illicita est, quod ipsi Pontificii
negant et ajunt: antehac Ecclesiam pracepisse utramque laicis, propter Manicheaos, post
pracepisse unam ob Hussitas et alios. Vel saltem repetitum est Sacramentum, et sic repetitum
vel cum vel sine vino, quid obtinent adversarii? Si sine vino, ergo licebit exemplo Christi
etiam sine vino consecrare, quodipsi negant. Conf. Tanner. disp. V. de Euchar. q. 2. d. I n. 12.

<Seite 15>

Lieber Gott! Wenn wir so kindisch aus der heiligen Schrift folgerten,
wie sollten sie doch ihr Gespétt treiben! Denn vorerst steht ja noch zu
erweisen, dald *) daselbst vom Abendmahl geredet werde, sondern es
wird nur gesagt, daran oder zu der Zeit **) haben sie Christum erkannt,
da Er seiner Gewohnheit nach das auf judische Art eingekerbte oder zum



Brechen zubereitete Speisebrot hat zerbrechen und austheilen wollen,
wie Er sonst zu thun pflegte (Matt. 14, 19).

*) Conf. Gerhard. 7. 3. Conf. Cathol. p. 1117 et L. de Carna §. 56.
**) Neque enim necesse est, fractionem accipere tanquam medium cognoscendi, sed
sufficit fuisse punctum temporis agnitionis facta;.

Denn sie hatten sich ja erst niedergesetzt und wollten anfangen zu essen.
Da sahen sie, wie Christus mit dem Brotbrechen seine gewdhnliche
Weise hielt, zugleich auch dabei in gewdhnlicher Gestalt sich ihnen zu
erkennen gab. Das gesteht auch Jansenius ***) und sagt: Bei der
sacramentlichen Ausspendung hatten diese Junger Christum nicht
erkennen kénnen, denn sie seien nicht dabei gewesen.

**%) Harm. c. 46. Conf. etiam Wilhelm. Estius ad Luc. XXIV. 30.

Zu dem ist aus dieser Historie gar nicht einmal zu erweisen, dal} Jemand
einen Bissen, es sei nun sacramentlich oder sonst, genossen habe,
sondern indem <Seite 16> Christus das gebrochene Brot hinreicht oder
vorlegt, werden ihre Augen gedffnet, oder Christus prasentirt (zeigt) sich
ihnen gleich denselbigen Augenblick in seiner gewdhnlichen und ihnen
wohlbekannten Gestalt, worauf er auch ohne fernern Wortwechsel
verschwindet (V. 31). Sie aber lassen Essen und Trinken stehen und
gehen davon (V. 33).

Wenn aber Apgsch. 2, 42 steht, die christliche Gemeine sei unter
andern geblieben beim Brotbrechen, so kénnen wir endlich zugeben
(wiewohl es noch keine ganz ausgemachte Sache ist, wie beim Lyranus,
Lorinus und andern zu sehen), dall solches vom Abendmahl verstanden
werde, allein es folgt deswegen nicht: es wird das Brot allein genannt,
mithin wird der gesegnete Kelch nicht mit verstanden. Christus kehrte dort
ein, das Brot zu essen (Lukas 14, 1), wie diese Redensart auch bei uns
gemein ist. Mithin ohne Trank? Im Vaterunser bitten wir um's tagliche
Brot, mithin ohne Trank? Die Ebraer und Griechen benennen hingegen

das ganze Mahl vom Trinken (XXXX avumoaiov), mithin setzte es nichts
zu essen dabei? *)

*) Conf. Casaubonus Exercit XVI. n. 38. contra Baronium.

Will man denn um solcher synecdochischen Redensart willen ein
getheiltes Mahl, da es entweder am Essen oder am Trinken mangelt,
singiren (erdichten) und nicht vielmehr gestehen, dal® dadurch ein ganz

ocimvov oder Mahl insinuirt (angedeutet) werde? Allein weiter, wenn dort



Johannes spricht: Drei sind, die da zeugen auf Erden, der Geist, das
Wasser und das Blut (1. Johannis 5, 7), so gestehen nicht allein die
heiligen Vater, sondern auch die Papisten gutentheils, durch das Blut
werde gesehen auf das Sacrament <Seite 17> des heiligen Abendmahls;

wie denn die Alten nach dem Zeugnif® Augustins (7. 3. 1. 4. de Doctr.

Christi, c. 21.) das Abendmahl auch pflegten Sacramentum calicis oder
das Sacrament des Kelchs zu nennen: soll denn darum Christi Leib
ausgeschlossen sein und folgen, man habe das Abendmahl allein unter
der Gestalt des Weines gehalten? So ist auch noch unerwiesen, daf die
ganze Commune (Gemeinde) derer, die beim Brotbrechen geblieben, aus
eitel Laien bestanden. (Conf. Act. I, 14, 15, c. II. 1, 42, 44, 47)
Mochten demnach die Papisten bei diesem Streit die Schrift wonhl
zufrieden lassen.

Zum andern berufen sie sich auf der Kirche Gewalt, meinen, wenn
gleich Christus und die Apostel nicht einerlei Gestalt gebraucht, so habe
doch die Kirche Macht, es also anzuordnen.

Allein aus welcher Macht sollte die Kirche ein Sacrament des Neuen
Testaments in seinen wesentlichen Sticken (denn mit unverfanglichen
Mitteldingen ist es ein anderes) andern? *)

*) Conf. Hiilsem. contra Hagerum, diss. XX. qu. 6.

Stande ihr frei, eins von den wesentlichen Stiicken wegzunehmen, warum
nicht auch das andere, und also das ganze Sacrament abzuschaffen?
Gewildlich, so wenig die judische Kirche die Beschneidung und das
Osterlamm abschaffen durfte, sie multe bei Gottes Ordnung bleiben,
nicht so lange sie, sondern so lange Gott wollte, so wenig darf sich auch
dies die christliche Kirche anmaften. Die Gemeine ist Christo Unterthan,
wie das Weib ihrem Manne, in allen Dingen (Ephes. 5, 24). Was wirde
doch der Mann dazu sagen, wenn sein Weib das, <Seite 18> was er
anordnete, nur halb thun wollte? Christus hat seinen Jingern
mitgegeben, sie sollten lehren halten, was Er befohlen (Matt. 28, 20). lhr
seid meine Freunde, so ihr thut, was ich euch gebiete (Joh. 15, 14).
Meine Schafe héren meine Stimme und folgen mir (Joh. 10, 27.) Wohlan,
hieraus will folgen, daf’ die Kirche oder Gemeine, welche sich untersteht,
Christi Testament zu andern und zu stimmeln, nicht Christi gehorsame
Braut und Freundin, sondern eine treulose Metze und seine Feindin sein
misse. Es unterstehen sich zwar die Papisten aus Joh. 6. zu erweisen,
als ob es kein Gebuhr, sondern eine Willkihr sei, beiderlei Gestalt zu
brauchen, weil Christus unterschiedlichemal des Essens allein gedenke.
Allein zu geschweigen, dald durch Benennung des Essens das Trinken



nicht ausgeschlossen, sondern eingeschlossen, und daher etlichemal
nach einander ausdricklich mit benannt werde (V. 53, 54, 55, 56), so ist
von D. Heilbrunner, (p. 694) und vielen andern zur Genlge dargethan,
dall am gemeldeten Orte nicht von der sacramentlichen, sondern von der
geistlichen NieRung Christi, so durch den Glauben geschieht, gehandelt
werde. *)

*) Conf. Hiilsem. ibid. q. 2. §. 4. 5.

Drittens kommen sie (sonderlich bei den Einfaltigen) aufgezogen mit
ihrer Concomitanz und geben flr, der Leib Christi sei ja nicht ohne Blut.
Wer nun seinen Leib empfange, der empfange auch sein Blut zugleich
mit, ob ihm gleich der gesegnete Kelch nicht gereicht werde, P. Bruno
Lindner in seinem Labyrinth lutherischer Reformation (p. 204) braucht
dieses subtile Gleichni3. Zum Exempel, spricht er, ein frommer <Seite
19> Mann vermacht im Testament einem Spital tausend Thaler, hat sie
zwar in zwei Sacke dargezahlt, werden aber von dem Executor
(Vollstrecker) in einem Sacke Uuberliefert. Da werden wahrlich die
Spitalherren wenig darnach fragen, ob sie die tausend Thaler in zwei oder
in einem Sacke empfangen, wenn sie nur des im Testamente ihnen
vermachten Geldes voéllig habhaft werden.

Allein, Lieber, hat das Christus nicht auch gewuf3t und hat dennoch
den Kelch absonderlich verordnet? Dazu muf3 Er ja allerdings seine
heiligen Ursachen gehabt, auch Mittel und Wege gewult haben, uns
Christen sacramentlich seinen Leib und dann auch sein Blut zu
gewahren. Sollte man denn nicht Christi Willen und Befehl allen
Vernunftfolgereien vorsetzen? Wie, wenn ein Pralat seinem Diener etwas
beféhle, der Diener aber unterlieBe es mit dem Vorwand, es sei nichts
nitze, ich meine, der Pralat wirde ausprotzen und sprechen: Warum
machst du Barenhauter es aber nicht, wie ich's haben will? Stande es uns
denn nicht fein an, wenn wir diesfalls Christum es lieRen machen, wie Er
wollte, unsere Vernunft unter den Gehorsam Jesu Christi gefangen
nehmen und dachten: wenn mir der Herr etwas GrélReres geheilden hatte,
sollte ich's nicht thun? Wie vielmehr, da Er zu mir sagt: Du sollst von
diesem Brot essen und von diesem Kelch trinken, nach Anleitung der
Diener Naemans (2. Kon. 5, 13).

Soll's auf Vernunftfolgereien ankommen, so wollte ich ebenfalls
sagen, es sei recht, wenn man taufe allein im Namen des heiligen
Geistes, denn wo derselbe ist, da ist ja auch der Vater und der Sohn.

Ja, wir wollen ihnen mit ihren Folgereien noch naher <Seite 20>
treten und sagen: Entweder ist der gesegnete Kelch beim Abendmahl
etwas nutze oder nicht? Ist er nichts nltze, warum hat ihn denn Christus



verordnet? Verordnet er denn solche Dinge, die nichts nitze sind? Und
was hilst's denn den Geistlichen, daf} sie ihn absonderlich brauchen? Ist
er aber etwas nutze *), und Christus hat eine sonderliche Gnade dadurch
intendiret (beabsichtigt), warum génnt man ihn nicht auch den Laien, die
sowohl Christen sind und Gottes Gnade bedurfen und verlangen als die
Geistlichen?

*) Ita Thomas in I. Cor. II. lect. 6. Utrumque (panis et calix) est de perfectione
Sacramenti hujus tum propter perfectionem refectionis, tum propter reprasentationem
passionis, tum propter efficientiam salutis corporis et animae. Conf. et P. 3. qu. 7. art. 2.
Tit. Conclus. §. ad Prim.

Weiter, wird unter einerlei Gestalt das Sacrament empfangen, so
empfangen dasselbe die Geistlichen allemal **) doppelt.

**) Vid. Lutherus T. 3. Jen. im Bericht von beider Gestalt, f. 592. a. §. das
allerfeinste.

Einmal vi consecrutionis (durch die Kraft der Weihe) den Leib unter der
Gestalt des Brotes und das Blut unter der Gestalt des Weines, das
andermal vi concomitantiee (Kraft des Umstandes, dall das Blut im
Fleisch enthalten ist), das Blut zugleich mit dem Leibe und den Leib
wieder zugleich mit den: Blute. Und eben durch dergleichen Folgerei wird
ein jeder Mensch dreimal getauft, denn wenn der Taufer spricht: Im
Namen des Vaters, so ist der Taufling schon getauft; denn wo der Vater
ist, da ist auch (propter ouoovaiov, weil Vater und Sohn gleichwesentlich
sind) der Sohn, und so weiter. Wird aber unter einerlei ***) Gestalt nicht
das ganze <Seite 21> Sacrament empfangen (wie denn ja die Papisten
nicht sagen werden, dall der Wein in Christi Leib verwechselt
[verwandelt] werde), so bekommen's die armen Laien nur halb, und wird
die andere Halfte bdslich unterschlagen, da ihnen doch Christus das
ganze Sacrament destiuiret (zugedacht) hat.

**%*) Guil. Durandus L 4. Rationalis c. 54. §. Ecclesia instituit Ecclesia instituit,
illam (hostiam) post utramque consecrationem sumi ad ostendendum, quod solum
hostiam recipiens non plenum sacramentaliter recipit Sacramentum. Etsi enim in hostia
consecrata sanguis sit, non tamen est ibi sacramentaliter, eo quod panis corpus, non
sanguinem, et vinum sanguinem significat, et non corpus. Quia ergo sub altera tantum
specie non est completum Sacramentum vel signum, debet hoc Sacramentum compleri
prius, quam presbyter eo utatur, /. 4. ¢. 42. n. 1. Edit. Lugd. 1612. Conf. Hulsem. contra
Hagerum, d. 20. q. 11.

Allein zur Sache zu kommen, so folgt gar nicht, wenn bei Christi Leib



sein Blut ist, daRR deswegen, indem der Leib sacramentlich genossen oder
gegessen, auch das Blut sacramentlich genossen oder getrunken werde.
Nach Christi Einsetzung soll sein Leib gegessen und sein Blut getrunken
werden. Denn er spricht: Esset, das ist mein Leib, trinket, das ist mein
Blut. Er sagt nicht: Trinket, das ist mein Leib. Und Paulus spricht, wir
sollen von diesem Brot essen, nicht trinken, und aus diesem Kelch
trinken, nicht essen. Ob nun gleich Christi Blut bei seinem heiligen Leibe
gegenwartig ist, so wird's doch nicht unter dem gesegneten Brot

getrunken, wie Papst Innocentius 1. 1. 4. de myster. altaris c. 21 selbst
gar recht erinnert. *)

*) Verba sunt: Quamuis sub specie panis sanguis sumatur cum corpore, et sub
Specie vini corpus sumatur cum sanguine, tamen nec sanguis sub specie panis nec corpus
sub specie vini bibitur aut comeditur. Quia sicut nec sanguis comeditur nec corpus
bibitur, ita neutrum sub specie panis bibitur aut sub specie vini comeditur. Ut anima tota
est in qualibet parte, nec tamen in qualibet parte videt, sed tantum in oculo, ita sanguis
in corpore existens non tamen in corpore vel pane bibitur.

Bei einer mit Wein zugerichteten Speise ist zwar <Seite 22> Wein, allein
derselbe Wein wird, wenn man isset, nicht getrunken. Bei dem Brot ist
sonst Wasser, allein das Wasser im Brot wird nicht, indem man das Brot
isset, getrunken (also, dal télpisch und ungereimt genug ist der Einwurf

Cornelii a Lapide ad Joh. VI. p. 343 und Georg Stengels, in ovis

paschalibus Embl. 48. p. 228, daR man bei einer Kaltenschale zugleich
essen und trinken konne. Weil ja Christus hier nicht Brot und Wein und
mit denselben seinen Leib und Blut zusammen nehmen und nach dem
gegebenen Bauergleichnisse Kaltschale, sondern absonderlich essen
und absonderlich trinken heif3t). In Summa (um es zusammenfassen):
Christus will uns ein ganzes Mahl Prasentiren (zurichten) und seinen Leib
absonderlich sacramentlich zu essen und sein Blut zu trinken geben. Wie
Er das effectuiren (bewirken) kdnne und wolle, dafir lassen wir ihn selbst
sorgen, wir haben das Unserige gethan, wenn wir's also machen, wie Er's
geordnet hat.

Das obige Gleichnif3 P. Lindners vom Geldsacke dient auch so viel
als nichts zur Sache. Denn rechnet P. Lindner Christi Leib und Blut fur
zwei unterschiedliche Posten des Testaments, welche in zwei Sacken, als
Brot und Wein (welches Gleichni® zwar grob genug lautet) enthalten
seien, so will folgen, dal} die Papisten den Laien von der einen Post nur
den leeren Sack, nadmlich den ungesegneten Spllkelch geben, das
vermachte Erbgut aber, namlich Christi (ihrer Meinung nach) absonderlich
verwandeltes Blut diebischer Weise unterschlagen. Ist aber unter jeder
Gestalt das ganze Legatum (Vermachtnil) der tausend Thaler, so will



folgen, die Pfaffen bekommen es allemal doppelt. Weil aber Christus bei
seiner <Seite 23> Einsetzung einem so viel als dem andern legiret
(vermacht), und Paulus, wie er's vom Herrn empfangen, seinen Zuhoérern
gegeben hat, wie allbereits erwiesen, so muf3 man das Abendmahl
entweder beiden, sowohl Pfaffen als Laien, unter einer Gestalt (wie
Lindner meint in einem Sacke) einfach, oder beiden unter beiderlei
Gestalt doppelt geben, damit nach Christi Testament einer so viel als der
andere bekomme.

Viertens pflegen sie vorzuschutzen allerhand Gefahr und
Angelegenheit, wenn man den Laien den Kelch mitgeben sollte. Es
kdnnte leichtlich der gesegnete Wein verschuttet und also das Sacrament
verunehret und entheiliget werden. Es kdnnte auch leicht ein Weinmangel
vorfallen, und mifte also das ganze Sacrament unterbleiben.

Allein dergleichen Gefahr und Zuféalle hat Christus auch schon
vorher gesehen und gewufdt, und dennoch zu trinken befohlen. Denn
wenn Gott was befiehlt, so stehet Er uns schon fir alle Gefahr. Zum
Exempel, wenn die Leute im alten Testamente anstatt der Vorhaut ein
Sticklein vom Ohr hatten schneiden wollen mit dem Vorwand, es sei nicht
so gefahrlich, wie wirde sie Gott angesehen haben! Und kann denn der
Priester nicht eben sowohl die sogenannten Hostien fallen lassen als den
Wein verschitten? Sollte man denn um dieser Gefahr willen, die doch zu
vermeiden ist, das ganze Sacrament abschaffen? So hat auch die Kirche
Uber Tausend Jahr nach Einsetzung des Abendmahls Uber dergleichen
Gefahr sich keinen Kummer gemacht. *)

*) Monitum id in Concilio Tridentino a quibusdam. Si Ecclesia totis duodecim
seculis, etiam cum majore paupertate laboraret, rationem reperire potuit, qua periculis
hisce obviam iretur, nostris hisce tempestatibus multo proclivius incommodis illis a Gersone
adductis occurrere. V. Petr. Suavis [. 6. Hist. Conc. Trid. p. 609. Albertus M. in Summa de Sacr.
Euch. dist. 6. Tract. 2. c. 1. ait: Triticum et vinum aut ubique sunt, aut de facili de propinquo ad
usum Sacramenti adducuntur.

<Seite 24>

Im Uebrigen stecken die Papisten diesfalls in einem ganz irrigen
Wahne von der Transsubstantiation oder Verwandlung und machen also
die Gefahr groflder, als sie ist. Sie meinen, dal} das gesegnete Brot in
Christi Leib, und der gesegnete Wein in Christi Blut verwandelt werde,
etwa wie das Wasser auf der Hochzeit zu Cana in Wein, also dal’ ein
unvorsichtiger Priester Christi Blut selbst vergieRe, wenn er dem Ansehen
nach den Wein verschittet.

Allein das ist eine ungegriindete Einbildung. Es geschieht hier keine
peTouoia oder Verwandlung, sondern eine koivwvia, Mittheilung oder



Gemeinschaft des Leibes und Blutes Jesu Christi (1. Cor. 10, 16). Die
Symbola, Brot und Wein, sind das geordnete Mittel, dadurch uns Christi
Leib und Blut mitgetheilt wird, und (so zu sagen) das Vehiculum
(Spendungsmittel), damit Er sacramentlich bei uns einkehren will zu der
Zeit, wenn das Sacrament nach seiner Einsetzung genossen wird. Wenn
nun aber solche gesegnete Mittel, Brot und Wein, nicht sacramentlich
genossen werden, so will auch Christus nicht weiter an sie gebunden
oder sacramentlich mit ihnen vereinigt sein; und ist also der Wein, der
nicht sacramentlich genossen, sondern unvorsichtiglich vergossen wird,
nicht Christi Blut, sondern nur bloRer Wein. Und daf} wir hierin recht
deutlich herausgehen: die sacramentliche Bereinigung des Brots mit dem
Leibe und des Weins mit dem Blute Christi geschieht nicht vor Empfang
und in des Priesters Handen, <Seite 25> sondern bei Empfang, in des
Communicanten Munde, also daf® der Wein, welchen der Priester
verschittet, zwar zum sacramentlichen Gebrauch geweiht, aber noch
nicht mit dem Blute Jesu Christi sacramentlicher Weise wirklich vereinigt,
viel weniger in Christi Blut verwechselt oder verwandelt ist. Wie aber,
sprichst du vielleicht, wenn dann der Communicant selbst mit dem schon
empfangenen Weine unvorsichtig umginge? Antwort: 1. Ist nicht eben die
Gefahr beim gesegneten Brote zu befurchten? 2. Was vom
Communicanten nicht genossen, sondern verspult oder verschuittet wird,
dabei ist auch des Blutes Christi sacramentliche Gegenwart nicht. Ist
doch sonst die Seele oder des Leibes Leben im Blute, so lange es lebet
(Lev. 17, 11, 14). Es bleibt aber darum nicht die Seele bei eines
lebendigen Menschen vergossenem Blute, sondern retrahirt sich, ziehet
sich zurlck. Also will auch Christus seine sacramentliche Gegenwart
nicht an den unnatzlich verspulten Wein gebunden sein lassen, sondern
es bleibt derselbe aul’er dem Gebrauch blofer Wein. Wie denn auch das
Taufwasser aufler seinem Gebrauche (wie es die Schullehrer selbst nicht
in Abrede stellen) nichts anders als bloRes Wasser ist. Tolle verbum,
sagt Augustinus, et quid est aqua, nisi aqua? Thue Gottes Wort weg,
was ist hernach ein Wasser besser als das andere? Was im Ubrigen fur
argerliche Absurda (Abgeschmacktheiten) aus der papstischen
Verwandlung folgen *), mag ich jetzt nicht rigen, doch kann ich nicht
umhin nur eine Geschichte anzufiihren, die Aeneas Sylvius (hernachmals

Papst und Pius Il. genannt), I. 1. dict. et fact. Alphonsi n. 39. f. 475.
erzahlt:

*) Conf. Danhauverus Hodom. P, 2.

<Seite 26>



»LAntonius, aus Sicilia gebdrtig, ein Dominicanermdnch, hat eine Predigt
gehalten vor dem Konig Alphons und neue Fragen vom Sacrament des
Altars vorgebracht, zu welchen der Kdnig also gesagt: Rabbi, ich bitte
eins: es hat einer ein glldenes Gefal} aufgethan, in welches er vor einem
Monat das heilige Sacrament verwahrt hatte, und hat nichts daselbst, als
einen Wurm gefunden. Dieser Wurm hat nicht kbnnen aus dem reinen
Golde, das allenthalben beschlossen war, wachsen; auch nicht aus den
accidentibus (zufalligen Eigenschaften, z. B. Geschmack, Gestalt, Farbe

u. s. w.), welche ohne subjecto (das Wesen) da gewesen, mithin ist aus
Christi Leib der Wurm gewachsen. Aber aus Gottes Wesen kann ja nichts
hervor kommen als Gott. Deswegen wirde der Wurm Gott sein. Mein
(Lieber), was sagst du dazu? Da ist der Monch ganz stille geworden."

So weit Aeneas Sylvius. Ware dieser Ménch klug gewesen, hatte er
sich leicht loswirken und sagen kénnen: das auf3er dem sacramentlichen
Gebrauche eingesperrte Brot sei nichts als Brot, und ihm also geschehen,
was sonst mit lang eingeschlossenem Brote zu geschehen pflegt.

Ja, sagen sie, wie aber da zu thun, wo man keinen Wein haben
kann, oder mit den Abstemiis, d. i. solchen, die gar. keinen Wein trinken?
Resp. (Antwort): Das ist eine wunderliche Frage, die mir schier eben
vorkommt, als wenn einer sagen wollte: wenn auf einer Insel eitel
Mannspersonen ausgesetzt und keine Weiber zu erlangen waren, wie
man da den Ehestand anstellen solle? Oder, wenn ein mit dem Tode
ringender Saracene in der sandigen arabischen Wiste sich zum
christlichen Glauben bekehrete, da gar kein Wasser zu <Seite 27>
bekommen, ob und wie man ihn taufen solle? Das verbietet sich, halte
ich, wohl selbst. Gleich wie ein Mann und Weib zwei wesentliche Stilicke
sind, die zum Ehestand gehdren; gleichwie das Wasser ein wesentliches
Stlck ist zur Taufe gehdrig, also, dall ohne Mann und Weib kein
Ehestand, ohne Wasser keine Taufe vollbracht werden kann: also sind
Brot und Wein materia Sacramentii, d. i. die irdischen in der Stiftung
ausgedrickten Stlcke dieses heiligen Mahles, daran keine Creatur Macht
zu andern hat. Wenn demnach diese wesentlichen Sticke nicht zu
bekommen sind (wiewohl die christliche Kirche in mehr als tausend
Jahren Uber keinen Weinmangel geklagt, da sie doch armer gewesen als
jetzt), da muR man's bleiben lassen, und mit des Augustins Crede et

manducasti (oder mit der geistlichen NieRung durch den Glauben)
zufrieden und versichert sein, dal3 bei so gestalteten Sachen Gott den
guten Willen fir die That annehmen werde.

Endlich, was die Abstemios, Wassertrinker oder solche Leute
belangt, die von Natur einen Abscheu vor dem Weine haben, so muf} ich



gestehen, dal} ich noch keinen Menschen gekannt, der, ob er schon sonst
keinen Wein trinken mag, bei diesem heiligen Werke sich nicht hatte
Uberwinden und aus dem gesegneten Kelche eine kleine Quantitat ohne
Ekel, in feuriger Andacht und aus Liebe zu seinem Heiland, zu sich
nehmen kénnen. Doch gesetzt, es kdnne es einer oder der andere gar
nicht thun, soll man denn um eines und des andern Wassertrinkers willen
so viel tausend frommen Christen die Halfte des Sacraments
wegnehmen? Ich habe in meiner Jugend eine adelige Matrone gekannt
*), die kein Brot essen <Seite 28> oder riechen konnte, sollte man um
derselben willen auch das gesegnete Brot abgeschafft oder das
Sacrament allein unter der Gestalt des Weines (wie man redet) mitgetheilt
haben?

*) Also erzdhlet Brugerinus, I. 1. de. cibis c. 24.. von einem Bauer in Normandia,
der niemals kein Fleisch noch Brot gegessen, desgleichen |. 2. c. 6. von einer Jungfrau zu
Chaurum in der Picardie von ehrlichem Geschlechte, ungefahr 16 Jahr alt, welche das
geringste Brosamlein nicht riechen, geschweige kosten konnte.

Wenn vordem in einem Hause eine Person kein Lammfleisch gegessen
hatte, sollten um derselben willen Alle im Ganzen Hause des
Osterlammes entbehrt haben? *)

*) De aliis falso preetexti solitis incommodis conf. D. Aeg. Hunnius Tr. de sacram,
c. 12. de ceena p. 621 seq.

Solchergestalt ist nun hoffentlich zur Genlge erwiesen, dal} der
Papst mit seinem Kelchverbot wider Christi ausdriickliches Wort und klare
Einsetzung gehandelt **) und auch definiendo (in seinen Satzungen)
groblich geirrt habe, dal also er billig der Christenheit verdachtig, und
Luther wohl befugt gewesen, diesen wie auch andere grobe Irrthimer
anzuzeigen.

**) Plura dabunt de hoc Papistico sacrilegio Chemnitius Exam. P. 2. p. 298. seq.
Hunnius 1. c. Heilbrunnerus unkathol. Papstth. Art. 18. Balduinus Natis in Disp. Becani
de communic. sub una; Menzerus im Bericht von der Communion unter beiden Gestalten,
Gerhardus . de Ccena c. 9. Hulsemannus Pisp. 20. Manual. contra Hagerum p. 1357.
seq. Danhauver. Hodom. Pap. T. 2. p. 647. s. Hopfunerus Disp. V. Reihingius Retractat des
kathol. Handbuchs, p. II. Art. 10. Defensio Dantisc. p. 788. s. Carpzov. contra Masen. p.
901. 5. Scheiblerus de fide Cathol. P. II. et alii.

Wie denn kein Schaferknecht befugt ist zu schweigen, wenn er sieht, dal®
der Hirte ein Dieb an seinem Herrn werden will; ja, bei entstehender
Feuersbrunst darf jeder schreien und fir Schaden warnen, wer's am



ersten merkt. lllata religioni injuria tanquam crimen publicum ad

omnes pertinet. (So dem Glauben ein Schade geschieht, so ist dies ein
offentliches Verbrechen und trifft Alle zugleich.)

<Seite 29>

Wie kommt's denn nun aber gleichwohl (mbéchte Jemand einwenden
und sagen), dall sich auf so augenscheinliche Ausflihrung dieses und
dergleichen Punkte der Papst und die Papisten doch nicht erkennen
wollen? Antwort: Dem Papst ist's diesfalls nicht um Christi, sondern um
seine eigene Ehre und Respect zu thun. Wenn nunmehr nach
geschehenem Kelchverbote er den Laien den Kelch wieder einrdumen
sollte, so wirde es doch das Ansehen haben, als ob er vordem durch's
Verbot geirrt, und ehe er das zugeben oder ein Brinklein seiner
papstlichen Reputation (Ehre) fallen lassen sollte, ehe wirde er alle

vermeinten Ketzer zur Holle fahren lassen, wie sich diesfalls Hosius de

expresso Dei verbo p. 60 ziemlich deutlich herauslaft.

Was halsstarrige Papisten betrifft (von den bldéden, die unter dem
Joch seufzen, rede ich nicht), derer eifern etliche um den Papst aus
grobem Unverstand, indem sie unsere Schriften, ja die heilige Schrift
selbst nicht lesen, unsere Meinung nicht wissen, von bloRem Hérensagen
der lhrigen uns eifrig verketzern und verdammen und wissen doch nicht
einmal, wenn's dazu kommt, was Ketzer, was Kirche, was Katholisch sei?
Diese lastern, da sie nichts von wissen (Epist. Jud. V. 10), welches doch
eine bdse Unart ist. Es steht gleichwohl keinem ehrlichen Biedermann zu,
Jemand einen Dieb zu heilsen und nicht wissen, ob er gestohlen. Und die
sind so fertig mit Ketzern und wissen doch nicht, was wir glauben, ja
nicht, was sie selbst glauben. Gott wolle sich der blinden Leute in Gnaden
erbarmen!

Andere, sonderlich die Vorfechter und Radelsfuhrer, welche der
Unsern Schriften recht gelesen und unsere Meinung und <Seite 30>
Grinde gefalt haben, handeln wider besser Wissen und Gewissen
(ohnedem, dall Gott auch aus gerechtem Gerichte sie in verkehrten Sinn
dahin giebt, kraftige Irrthimer zu glauben oder gar nichts zu glauben),
achten das Ansehen der Person um Nutzens willen (V. 16), sie reden
dem Papste nach dem Maule um ihres Bauches willen. Hatten sie nicht
fette Pfriinden, eine gute Kiche, gute miRige Tage, Ehre, Respect bei
ihm, oder hatten dergleichen bei uns zu erwarten, sie wirden den Papst
wohl Papst sein lassen.

Unter welche von diesen beiden letzteren Classen zu rechnen sei
derselbe, wider welchen folgende Schrift gerichtet, namlich ein Jesuit P.



Arnold Engel (welcher, nachdem diese Schrift zum erstenmale
ausgefertigt und ihm zu Handen gekommen war, sich bei mir angemeldet,

mir auch seine griechischen und lateinischen Poémata unter dem Titel
Virtutis et honoris cedes [Tugend- und Ehrenhalle] zugeschickt, ad

complananda amicitiae adyta, wie er schreibt, d. i. vertrauliche
Freundschaft zu suchen), mul} ich dahin gestellt sein lassen Allem
Ansehen nach hat er sein ganzes Werk aus andern abgeschrieben, der
Unserigen Schriften noch nicht recht gelesen, die Stellen aus Luther und
andern nicht selbst angesehen, (zumal weil aus dem ubersandten Scripto
[Buche] so viel zu sehen, dal} er sich mehr auf Poeten und Propheten
gelegt), also, dald ich aus christlicher Liebe gerne hoffen wollte, er habe
dieses mehr aus Unverstand, als wider besser Wissen und Gewissen
geschrieben, welches ich doch Gott, als dem Herzenskindiger,
heimstellen mul. Zum wenigstens ist er nicht so unverschamt und grob
als ein anderer von seinen Ordensgenossen, P. Georg Hiller, Rector des
Jesuitercolleges zu Eger, welcher seine <Seite 31> Velitationem
Selbensem (so auf Herrn M. Joh. Georg Pertsch hauptsachlich gerichtet)
mir dediciret (gewidmet), dieselbe aber mit unverninftigen Schmahworten
ausgespickt, dem aber schon vorgedachter Herr M. Pertsch, mein in
Christo geehrter amtsbruderlicher Freund, Manns genug sein wird.

Es hat aber erwahnter P. Engel, doch ohne seinen Namen, bisher in
Mahren und Schlesien spargiret (ausgehen lassen) folgende drei
Tractatlein. Das erste wird genannt: Drei Fundamentalfragen Uber die
lutherische Religion in und aus den Schriften Martin Luthers gegriindet
und genommen. Dieselben drei Fragen werden in altfrankischen Reimen
proponirt (vorgetragen), welche aber dieser Autor (Schriftsteller) nicht
gemacht, sondern aus dem sogenannten Pradicantenlatein, dessen
erster Theil von M. Heinrich Nicolai, Pfarrherrn zu St. Andred in
Hildesheim, Anno 1609 widerlegt, mir nach Verfertigung dieser Antwort
von einem guten Freunde zugeschickt worden, aufgewarmt und
etlichermalen verbosert und glossiret (mit Anmerkungen versehen) hat.

Das andere heildt: Gut evangelisch-katholisches
Glaubensbekenntnif3, allen insgemein, die da Gott, die Wahrheit und ihrer
Seelen eigenes Heil lieben, zum heilsamen Bericht von redlichen
Gut-Katholischen des uralten heiligen réomischen Reiches Unterthanen,
aus klaren Worten Gottes vorgetragen. Dieses ist nur lbersetzt aus P.
Jac. Maseni Confessione fidei ex claro puroque; Dei verbo, oder
Glaubensbekenntnify aus Gottes klarem und purlauterm Worte, welches
zu finden, p. 1. Meditatae concordiae. Weil aber diesem katholischen

Glaubensbekenntnisse Herr Johann Thomé&, J. U. D. Sachs.- Altenb.
furstl. Rath und Consistorii-Prasident schon Anno <Seite 32> 1666



entgegengesetzt hat seine Confessionem fidei orthodoxam oder
rechtglaubiges Bekenntni} *), und ich an diesem nichts zu verbessern
weil}, wie denn auch meines Wissens Masenius zur Stunde noch nicht
geantwortet, so habe ich in Widerlegung desselben keine vergebliche
Mahe nehmen, sondern an gedachten gelehrten und recht theologischen
Juristen den Leser hiermit remittiren (verweisen) wollen.

*) Confessio fidei orthodoxa Confessioni P. Jacobi Masenii S. J. ita opposita, ut ex
inspectione et collatione utriusque, utra verbo Dei magis consona sit, pio lectori liquere
possit, opera et studio Joh. Thomae. J. U. D. Consiliarii Sax.-Altenb. Consistorii
Praesidia. et h. t. ad Comnitia Legati Ratisbonce. A. 1666.

Das dritte ist: Inhalt und Verzeichnifld der koniglichen, herzoglichen
und flrstlichen, auch vieler graflichen, freiherrlichen und anderer hohen
Adels- Standespersonen, als Feldherren, Generale, Obristen, Offiziere,

nebst hochgelehrten Rathen und Hofbeamten, SS. Theologiae, Juris,

Medicinae, Philosophiae Doctoren, Professoren, Licentiaten,
Superintendenten, Pradicanten 2c., ansehnlichen, kunstreichen,
weitberihmten Mannern, welche sich diese kurze Zeit her von allen
Ecken der Welt, aus aller Nation, vom Muhamed und Heidenthum, von
lutherisch- calvinischen und anderen Secten, durch Gott und sein heiliges
Wort Uberwiesen und erleuchtet, zu dem rdmischen altevangelischen
katholischen Glauben mit besonderem Troste und Ruhe ihrer Seelen und
Gewissen begeben. Diese, mit vielen falsis (Falschungen) untermengte
Liste ist auch schon vordem von andern spargiret (verbreitet) und bedarf
endlich keiner groRen Widerlegung; wer nicht bei uns bleiben will, den
konnen wir zuletzt nicht halten. Ist's doch Christo auch nicht anders
<Seite 33> gegangen, es gingen seiner Junger viele hinter sich und
wandelten hinfort nicht mehr mit ihm, also, daf® Jesus zu den Zwolfen
sagte: Wollt ihr auch weggehen? (Joh. 6, 66, 67). Gott gebe nur, dal alle
Abgetretenen in der Gnadenzeit bedenken, wovon sie gefallen sind, und
thun Bufle und die ersten Werke (Apoc. 2, 5). Sonst werden wir's
dermaleinst keinen Schaden haben, dald wir sie verloren, sondern sie,
dall sie uns verlassen haben. Die Papisten dirfen aber wegen ihres
grollen Anhanges indessen nicht so hoch praviren (sich spreizen); ihr
groRer Anhang schadet der Ligen und unser geringer der Wahrheit nicht.
Sagt doch Christus, wenn er kommen werde (dazu rickt die Zeit ja immer
naher heran), so werde er kaum Glauben, das ist wenig redliche
rechtglaubige Christen, auf Erden finden (Lukas 18, 8). In Summa (zum
SchluBy) lal fahren, was nicht bleiben will, wir haben uns darum schon
ausgeharmt.



Die drei Fundamentalfragen aber habe ich aus Ursachen, so im
Eingange folgender Schrift angedeutet, zu widerlegen vor mich nehmen
wollen und zwar mit diesem Erbieten, wenn Engel mit Zuthun gelehrter
Glaubensgenossen (deren ewige Seligkeit ich nicht allein von Grund
meines Herzens wilinsche, sondern auch gerne, so viel an mir ist,
beférdern wollte) mit Vernunft mir begegnen und in dem einen oder
anderen mich weiter vernehmen wollte, ihm mit solcher Lindigkeit zu
begegnen, als er immer gebrauchen wird. Zwar sind diese seine
Fundamentalfragen und dergleichen Generaleinwirfe schon oft von den
Papisten aufgewarmt und langst zur Genlige beantwortet worden. Wider

den Jesuiten Leonh. Lessius hat sie griindlich erortert Herr D. Meisner, in
consultatione <Seite 34> Catholica de fide Lutherana capessenda et

Romana Papistica deserenda, daB nichts dawider hat koénnen
aufgebracht werden, ohne daRR ein ungarischer Pleban Michael
Vérosmarus ihm eine kindische Censur (Beurtheilung) entgegengesetzt,
welche aber Herr D. Meisner auch refutiret (widerlegt). Also, da im
Namen des Herrn Markgraf Christian Wilhelm dergleichen Ursachen
seines Abfalls herausgegeben worden, hat auf Anordnung des
glorwurdigsten Konigs in Danemark D. Caspar. Erasm. Brochmand sie

zur Genige beantwortet in Lucerna sermonis Prophetici opposita
veritatis Pontificiae speculo, und da auf jener Seite wieder etwas

geantwortet worden, hat er solches ebenmaRig solide (mit schlagenden
Griinden) widerlegt.

Ohne mehr dergleichen jetzt anzufiihren (davon aber der Inhalt
dieser Schrift Weiteres bringen wird), sei hier erwahnt, dall im Jahre 1615
an Georg Renner, Superintendent zu Eger, eben diese drei Fragen
(welche hier P. Engel aufgewarmt) mit folgendem Erbieten von den
Papisten abgeschickt wurden: Die Katholischen erbieten sich Lutherisch
zu werden, wenn die lutherischen Pradicanten (Prediger) auf diese drei
folgenden Fragen richtige und griindliche Antwort geben.

I. Wer der papstischen Kirche (wenn sie nicht die wahre apostolische
sein soll) erster Anfanger gewesen? Und was der Papst fur neue
Lehrartikel auf die Bahn gebracht? Welche Lutherischen sich ihm
dazumal widersetzt? Welche sich damals vom Lutherthum begeben, und
welche Lutherisch geblieben sind?

Il. An welchem Orte, in welcher Stadt oder Lande man vor Luthers
Zeiten die funfzehnhundert Jahre lang Luthers Lehren in allen Punkten
oder Artikeln von Stlck zu Stick <Seite 35> also gelehrt oder die
Sacramente also gereicht, wie die Lutheraner jetziger Zeit thun?

[ll. Ob sie gewil® darthun und erweisen kdnnen, daf’ nur ein einziger
Mensch, der im Lutherthum gestorben, sei selig geworden?



Darauf gedachter M. Renner ihnen eine kurze und richtige Antwort
geschickt, mit Gegenerbieten: wenn sie genugsam darthun und beweisen
kénnten 1. dal sie in allen Punkten bei der Lehre Christi und seiner
Apostel allein geblieben, nichts davon, nichts dazu gethan, nichts
verkehrt; 2. dall wir der heiligen Apostel Lehre und Sacrament nicht
haben; 3. dal durch die papstische neue Lehre nur ein einziger Mensch
sei selig geworden, so wolle er sammt allen evangelischen Predigern
alsbald papstisch werden. Darauf sie endlich stille geschwiegen und doch
wider ihre Parole (wider ihr gegebenes Wort) papstisch geblieben sind.

Noch besser ist's gelungen mit dem sonst vornehmen Jesuiten

Jacob Reihing. Denn als derselbe in seinem Buche, genannt Murus

civititatis sanctae, h. e. Religionis Catholicae fundamenta, eben
dergleichen Griinde einflhrte, von welchen er vorgab, da® dadurch der
Pfalzgraf Wolfgang Wilhelm zur papstischen Religion ware bewogen
worden, hat solche papstische Mauern D. Balth. Meisner niedergerissen
in seiner Schrift Muri Babylonis Romanae destructi, dawider zwar
Jacob Reihing, nur was die ersten zwei Grinde betrifft, abermal
Excubias angelicas civitatis sanctae herausgegeben, allein nachdem

D. Meisner bald mit seiner Depulsione Excubiarum Papisticarum
nachgesetzt, ist dieser vornehme Jesuit durch Gottes Gnade in seinem
Gewissen dermaflen UuUberfihrt worden, <Seite 36> dal} er seine
Meinungen widerrufen, sein vordem D. Hoé's evangelischem Handbuche
entgegengesetztes katholisches Handbuch grindlich widerlegt, aus
einem eifrigen Vorfechter der rémischen Kirche zum standhaften
Bekenner der evangelischen Lehre geworden und selbige durch stattliche
Schriften wider das Papstthum hernach gewaltig vertreten hat.

Sollte nun diese meine geringe Schrift dergleichen Effecte (Erfolg)
nach sich ziehen, so wollte ich gestehen, dal ich Zeit meines Lebens
keine Zeit und Arbeit besser angewendet. Wo nicht, so wird mir's genug
sein, dall meine einfaltigen Glaubensgenossen, nach welchen ich mich
mit Fleis accommodiret (gerichtet) und deutlicher Kiirze beflissen, durch
diese Antwort, wenn sie ihnen zu Handen kommen wird, in ihrem
Glauben fester gegriindet und wider dergleichen papstische Anlaufe
praserviret (verwahrt) werden konnen.

Dal ich nun aber diese geringschatzige Arbeit meinen
hochgeehrten Herren zuzuschreiben mich erkihnt, ist nicht darum
geschehen, als ob sie dergleichen Praservativ (Bewahrungsmittel) wider
P. Engel und seinesgleichen flr ihre Person ndthig hatten, dagegen ich
vielmehr versichert bin, dall sie mit weit besserer Raison (besseren
Grinden) sein Papstthum, als er unser Lutherthum oder uraltes, durch
Luther wieder erneuertes und reformirtes Christenthum, bestreiten



wirden. Sondern theils darum, weil ich bei ihnen ein kleines Zeichen
meiner Erkenntlichkeit und geringes Denkmal so vieler Gutthaten ablegen
mdchte, welche ich nicht ersetzen kann, und daher zum wenigsten meine
Schuldigkeit der Welt gerne kund machen wollte; theils darum, weil ich
aus ihrer Mitte noch zwei Zeugen haben kann (denen ich in der ersten
Edition [Ausgabe] zwei <Seite 37> andere beigeflgt hatte, die aber
indessen auf den uralten evangelischen Glauben verschieden und der
Welt entrickt sind), dal ich im Jahre 1677 den 31. October diese drei
Fundamentalfragen Engels, ohne eitel Ruhm zu gedenken, in einer
Stunde solcher Gestalt beantwortet, dall mein damaliges Auditorium
(Zuhorerschaft) hoffentlich ein gutes Vergnigen daran gehabt, welches
denn doch eine Anzeigung einer guten Sache sein muf3. Denn eine bose
Sache braucht sonst viel Dicentes (die davon reden), wie ein fauler Fisch
viel Gewdlrze. Ich habe aber der Abwesenden Stellen mit zwei
gleichaffectionirten (gleichgesinnten) vornehmen Goénnern ersetzen und
bei dieser Gelegenheit auch mein Devoir (Schuldigkeit) gegen das
wertheste Rothische und Kressische Haus in etwas nicht sowohl
abtragen, als nur contestiren (bezeugen) wollen.

Bitte demnach, dieses nicht marmorene oder metallene — wie es
ihre Meriten (Verdienste) erfordern — sondern papierne Monument
(Denkmal) und Prasent (Geschenk), wie es meine Krafte aufbringen
kénnen, mit so glnstigen frohlichen Augen anzusehen, als mit
aufrichtigem Herzen es dargebracht wird, und dem armen Geber mit
beharrlicher Gewogenheit und Freundschaft zugethan zu bleiben.

Hingegen werde ich nicht unterlassen, den unergrindlichen
Abgrund der gottlichen Barmherzigkeit anzuflehen, daf} derselbe sie und
die Ihrigen mit allen selbstverlangten Leibes- und Seelensegen je mehr
und mehr begnadigen, alle ihre Amtsverrichtungen und anderen Actiones
(Thaten) zu seines heiligen Namens Ehre, zu gnadigem Wohlgefallen des
werthesten Landesvaters, zu groRem Nutz und Frommen des
Vaterlandes und zu ihrem eigenen Ruhme und Wohlergehen <Seite 38>
dirigiren (lenken), die theure Beilage des wahren Glaubens in ihnen
bewahren wolle bis an ihr seliges, und gebe Gott, spates Lebensende, da
sie alt und lebenssatt sich mit Freuden ausmachen werden, unendlich zu
schauen, was sie allhier bestandig geglaubt haben.

Leipzig, im Jahre 1683, den 20. Juli.

Meiner geehrtesten Herren Patronen und Gonner
Gebet- und Dienst-
ergebenster

Aug. Pfeiffer, D.



<Seite 39>
Kurzlich erwiesenes

Lutherthum vor Luther.

Vorwort.

Wenn St. Johannes im Gesichte (Apoc. 12, 7) beschreibt den Streit
im Himmel, den Michael und seine Engel mit dem Drachen gehalten, da
dieser zwar gekriegt, aber nicht gesiegt, so merkt auch ein Einfaltiger
leichtlich, dal die Rede nicht sei von dem Himmel der triumphirenden
Seligen, denn da darf der Teufel keinen Streit mehr anfangen, sondern
von dem Himmel der streitenden Kirche hienieden auf Erden, allwo dem
lieben Gott sein Himmelreich erbaut wird, da ist der Teufel emsigst
bemiht, wo er nur kann, Streit zu erregen. Nun hat zwar an erwahntem
Orte Johannes im Geiste sein sonderliches Absehen auf den I6blichen
Kaiser Constantin den Grof3en *) [*) Eusebius /, 3. de vita Constant. Theodoretus
. 1. ¢. 15] (wie denn derselbe dieses Gesicht selbst aus feine Person
gedeutet), auf dessen Seiten der Grof¥fiirst Michael und seine Engel
gewesen, also dal} sein Widerpart Maxentius, welchen der Satanas und
seine hollischen Engel secundirt (unterstutzt), nicht gesiegt, sondern
sowohl er, als die sich nach ihm dem Constantin widersetzt, namlich
Maximinus <Seite 40> und Licinius, haben in's Gras beilen und Christo
mit seinem Evangelio Platz und Raum lassen missen *).

*) Conf. D. Cluverus ad h. I. p. 93. 94.

Doch macht's dieser alte Dracke niemals anders und unterlaf3t bis
auf den heutigen Tag nicht, die evangelische Wahrheit, welche in diesen
letzten Zeiten durch das theure Ristzeug und den Mann Gottes Luther
wieder an's Licht gebracht, zu bekriegen, nicht allein durch seine
unsichtbaren bésen Engel und Rottgesellen, die nebst ihm rebelliret (sich
emport) und ihr Furstenthum und urspringliche Wirde verlassen,
sondern auch durch seine sichtbaren Engel, die falschen Propheten, in
derer Munde er bis dato ein falscher Geist ist.

Ein solcher Engel, ndmlich Arnold Angelus (aul3er welchen: Namen
auch nichts Englisches an ihn: zu finden), hat sich vor weniger Zeit hervor
und seinem Principal (Fursten), dem Satan, in Bestreitung der
evangelischen Wahrheit treue Dienste gethan, durch ein Buchlein
genannt: ,Drei Fundamentalfragen Uber die Lutherische Religion" **), mit
welchen er (fast wie dort Joab 2. Sam. 18, 14. mit seinen drei Spiellen
den Absalom) alle Evangelische auf einmal zu durchrennen vermeint.

**) Anno 1677 gedruckt in Gro3-Glogau bei Erasm. Résner.



Ob nun zwar der Autor (Verfasser) nichts auf die Bahn gebracht,
davon man sagen mochte: Siehe, das ist neu! und das nicht, schon
hundertmal gesagt und beantwortet ware (ohne dal} er eine neue Art zu
schreiben beliebt und seine Sachen halb poetisch, halb in Prosa, oder
halb gereimt, halb ungereimt, schier auf den Schlag wie Petronius Arbiter
sein Satyricon vorgebracht, wiewohl die Verse nicht sein, sondern <Seite
41> alt und verlegen genug, namlich schon vor achtzig Jahren unter dem
Namen Pradicanten-Latein geschmiedet und spargiret [verdffentlicht]
sind), also dal ich meiner jetzigen Bemiihung wohl hatte Gberhoben sein
kénnen; so hat doch eine hohe Person, welche mir erwahnte drei
Fundamental-Fragen zu beantworten zugeschickt, mich bewogen,
dieselben etwas genauer zu betrachten und, weil sie mir gleich als
gerufen gegen das im Jahr 1677 in diesen Landen gehaltene
evangelische Reformations-Fest in den Wurf kommen, zu meiner Zuhérer
Erbauung auf der Kanzel zu widerlegen, da ich denn durch Gottes Gnade
hoffentlich in einem Stindlein danieder geworfen, was dieser Engel,
zweifelsfrei durch ziemliches Kopfzerbrechen, in etlichen Wochen
aufgebaut.

Und dabei hatte ich's auch bewenden lassen konnen und wollen,
sonderlich wenn nach eines vornehmen Mannes Rath, ein jeder Scribent
(Schriftsteller) schuldig sein sollte, sich zu prifen, ob er einen Eid
abzulegen sich getraue, dal} die Welt seines Buches nicht entbehren
kdnne (nach welchem Rigore [strengen Gesetz] gleichwohl viel Gutes
wurde unterwegs bleiben).

Weil aber gleichwohl nicht allein erwahnte hohe Person, die aus
gedachter Predigt extrahirte (ausgezogene) und zugeschickte Antwort ihr
hat Wohlgefallen lassen und durch ihr Gnadigstes Zuschreiben nicht
allein ihr hohes Vergnigen bezeugt, sondern auch zur Edition
(Herausgabe) ermahnt, welche auch unterschiedliche meiner Zuhorer
verlangt, damit sie sich desto fester setzen und dergleichen Engel, wenn
sie auch zu ihnen kdmen, im Fall der Noth widersetzen kdnnten, so habe
ich solche Antwort ein wenig deduciret (erweitert) und unter solchem Titel,
<Seite 42> darauf sie eigentlich zielt, ndmlich des Lutherthums vor
Luther, wohlmeinendlich publiciren (veréffentlichen) wollen.

Wozu mich denn auch etlichermal3en angefrischt und gleichsam in
Harnisch gejagt die unleidliche Kihnheit dieses Jesuiten, welcher sich
nicht entfarbt, in einem beigefligten Verzeichni® der nach entstandenem
Lutherthum zum Papstthum getretenen Personen, auch das hohe
Chur-Sachsische Haus, unter Dessen Gnaden-Schutz ich jetzt lebe,
anzutasten und zu schreiben, dal® von Anbeginn des Lutherthums nur
zwei recht lutherische Churflirsten zu Sachsen (namlich C. Joh. Friedrich,



und C. Joh. Georg |.) mdgen gezahlt werden, damit er gleichwohl sehe,
was auch der jetzige hochlobliche und recht evangelisch gesinnte
Churfurst flr Prediger in feinen Landen halte. Bitte, der unpassionirte
(leidenschaftslose) Leser wolle die Sache vernlnftig Uberlegen und sich
mein Vorhaben nicht mifallen lassen.



<Seite 43>

Das erste Capitel.

Von der ersten Fundamental-Frage.

Ob und zu welcher Zeit der Papst von Gottes Wort
abgefallen?

Davon setzt der Autor (Verfasser) p. 1 diesen Reim:

lhr Pradicanten schreiet all',

Das Papstthum sei der gro3' Abfall
Von Christi Kirch' und seinem Wort;
Ich frag'": wie, wann, an welchem Ort
Ist dieser Abfall erst geschehn,

Wer hat ihn mehr vor euch gesehn?
Wir zahlen von S. Petro her
ZweihundertdreiRig Papst und mehr,
Der'n dreiunddreifig all' nach ein'm
Um's Glaubens willen gemartert sein:
Nennt uns aus diesen Papsten all'n
Den ersten, der ist abgefall'n? etc.

Antwort.

Das ist das alte Lied, welches die Papisten lange gesungen, dabei
(wie auch bei folgenden Fragen) ihre Intention <Seite 44> (Absicht) ist,
weil sie im Hauptstreit fortzukommen nicht gedenken, uns eine Diversion
zu machen (auf ein anderes Gebiet zu locken), auf historische Discurse
(Streitigkeiten) und von der Schrift abzuflihren. Weil sie aber dennoch mit
solchen Fragen die Einfaltigen noch immerzu irre machen, so kann's nicht
schaden, daf® wir die Antwort so oft wiederholen, als sie ihre Frage.

Es wird aber zweierlei gefragt: 1. Ob's geschehen? 2. Wann's
geschehen? Von beiden mul} unterschiedlich geredet werden.

Frage 1.

Ob der romische Papst vom Glauben abgefallen und zum
Antichrist geworden sei?

Bei dem ersten Stlcke: Ob's geschehen? mdéchte ich wohl



antworten, wie dort Eliphas (Hiob. 4, 2): Du hast's vielleicht nicht gerne,
so man versucht mit dir zu reden, aber wer kann sich's enthalten? Keine
unlieblichere Musik kann gewilYlich in der Papisten Ohren sein, als wenn
wir den romischen Papst den Antichrist nennen, doch legen sie es uns
gleichwohl immer so nahe, daf} wir uns dessen nicht enthalten kénnen.

Dall demnach der groRe Abfall vom Glauben, davon Paulus (2.
Thess. 2, 3) redet, allbereits geschehen und der Kirche Antichrist
gekommen, und zwar derselbe niemand anders, als der rémische Papst
sei [betrachtet nicht als eine einzelne Person, sondern als ein stets
lebender Feind in <Seite 45> vielen nach einander folgenden Personen
*)], das ist von unsern Theologen bisher Uberflissig bewiesen **).

*) Non diffitentibus Pontificiis ipsis. Augustinus Triumphus de Ancona de
potestate Papae qu. 3. art. 7. Quoad officium et autoritatem papatus omnes Papae, qui
fuerunt a principio et erunt usque in finem mundi non sunt nisi unus Papa. Et Gloss. in
Prooeem. decretal. in verbo Resecatis: Papa eadem persona censetur cum eo, cui
succedit. Conf. Dorscheus Religion Scrupei scr. 20. p. 429 et Dannhauverus Hodomor.
Pap. Phant. 2. p, 386. 591.

**) Conferat autor et refellat, si potest, Heilbrunnerum im unkathol. Papstthum,
Art. 14. c¢. 3. p. m. 303. s. Hunnium de Ecclesia p. m. 315. s. Ho€ in Apoc. c. 17.
Gerhardum Conf. Cathol. 1. 2. P. 1. a. 3. ¢. 6. p. 524. s. et in der Widerlegung des
Papstischen Morgensterns a p. 429. ad finem libri, Calovium Matceol. Papist. p. 211.
Brochmandum F. libris de Antichristo. Dannhauverum Hodom. P. n. 580. s. et Antichristo
s. p. 934. s. Thummium in Papa Antichr. Sam. Ben. Carpzovium Exam. Masenii p. 305. s.
Christ. Grossium de author. Pontif. Rom. llijf. 7. 9. 18. Georg. Hartmannum Widerlegung
des Luther. Labyrinths P. Brun. Lindners p. 376. s. inveniet sane, quod agat. Et addi
poterunt e Calvinianis Dounamus, Junius, Willetus, Sutlivius aliique; de eodem
argumento, Chamierus 7. 2. Panstr. L. 16. etc.

Ich will fir diesesmal dem Autor (Verfasser) nur folgendes zu
bedenken ausgeben: Der Antichrist wird in géttlicher Schrift, sonderlich
Dan. 11, 2. Thess. 2, 1. Tim. 4, 2. Petr. 2, Apoc. 13 fg. mit solchen Farben
abgemalt, dal® er seinen Sitz haben werde in einer Stadt, gelegen auf
sieben Bergen (Apoc. 17, 9. 18.), zwischen zwei Meeren (Dan. 11, 45.),
die eine Beherrscherin der ganzen Welt gewesen: das ist ja aul3er allem
Zweifel die Stadt Rom; da werde er sich im Tempel Gottes (2. Thess. 2,
4., 2. Petr. 2, 1.) oder in der Christenheit ehren lassen als ein Gott, ja sich
erheben Uber alles, was Gott und Gottesdienst heif3t (Dan. 11, 36. 37., 2.
Thess. 2, 4.), er werde seinen Abfall und Irrthum schmicken und
beschénen mit lugenhaftigen Zeichen und <Seite 46> Wundern (2.
Thess. 2, 10. fg. Apoc. 13, 13., Matt. 24, 24.), er werde den Leuten
verbieten ehelich zu werden und die Speise, die Gott geboten und
vergonnt hat (1. Tim. 4, 3.), er werde die Herrschaften verachten und die



Majestaten lastern (2. Petr. 2, 10., Jud. V. 8.), er werde die treuen
Christbekenner verfolgen und von ihrem Blute trunken werden (Apoc. 17,
6, 13, 15., 19, 13.), hingegen werde er den Seinigen einen sonderbaren
Character und Maalzeichen geben (Apoc. 13, 16. 17., 19, 20.), er werde
durch Geiz mit erdichteten Worten an den Leuten Handthieren (Dan. 11,
38., 2. Petr. 2, 3. 14. 15,, Jud. V. 12.), er werde in den letzten Zeiten
durch's Wort geoffenbart (2. Thess. 2, 3. 8., Apoc. 14, 16. fg.) und endlich
durch die Zukunft Jesu Christi gar vertilgt werden (2. Thess. 2, 8., Apoc.
19, 20).

Wer nun bei so hellem Lichte des Evangeliums diese Lineamente
(Grundzige) des Antichrists am rdmischen Papste nicht sieht oder kennt,
der mul® gewill an seiner Seele blind sein oder werden wollen. Denn
furwahr, sitzt denn der Papst nicht zu Rom? heilt das nicht tber Gott und
was Gottesdienst ist, sich erheben, wenn man sich nicht entblédet, Gottes
Ordnung und Sacrament zu andern und zu stimmeln? Wider die heiligen
zehn Gebote zu dispensiren (davon zu entbinden)? *)

*) Ita Innocentius IIl. de concessione Praebendae cap. Proposuit. Et Angelus de Clavasio
Summ. Anget. voce Papa: Nisi Papa posset dispensare adversus legem Dei, non videretur Deus
bonus fuisse Paterfamilias, si non dimisisset Pastorem super gregem suum, qui posset consulere
omnibus occurrentibus et necessario expediendis. Nec etiam posset dici, quod Papa sit generalis
commissarius Dei assumtus in plenitudinem potestatis, cujus contrarium determinatur 2. q. 6. qui se
scit et 24. q. 1. quodcunque. Et quod dico de praeceptis secundae tabulae, idem dic de
omnibus praeceptis Vet. et Nov. Testamenti. Unde Dominus Archi-Episcopus Florentinus
in Summa, dicit, se audivisse a fide dignis, quod Papa Martinus V. habita consultatione
cum multis doctissimis viris in sacra Theologia et in jure Canonico dispensavit cum
quodam, qui acceperat germanam suam in uxorem etc. Gabriel Vasquez. in 3. Thomoe T.
3. Pisp. 216. n. 60. p. 435. cum citasset dictum /. Cor XI. Ego a Domino accepi: et
dixisset Lutherum inde colligere pro utraque specie, respondet: Haec argumentatio frivola
est, quia licet concederemus hoc fuisse Apostolicum praeceptum, nihilominus Ecclesia et
summus Pontifex potuerunt illud justis de causis abrogare.

Wenn man seine eigenen Satzungen hoher <Seite 47> als Gottes
Gebote, zum Exempel, die Ehe an den Priestern harter straft als den
Ehebruch und Hurerei? Ja wenn man sich ausdrucklich will Gott genannt
wissen? *) Wer prahlt und prangt mehr mit erlognen Wunderzeichen als
eben er? **)

*) Ita Nicolaus ad imp. Grac. Michaelem D. 96. can. satis evidenter: Satis
evidenter ostenditur, a seculari potestate nec ligari prorsus nec solvi posse pontificem,
quem constat a pio principe Constantino Deum appellatum: nec posse Deum ab
hominibus judicari, manifestum est. Itaque non respuit titulum. Conf. Stattl. Ausfiihrung
der Ursachen des verweigerten Concilii zu Trient, p. 279. seqq.

**) Conf. Nic. Hunnius in Ecclesia Romana non Christiana c. 8. p. 152. s. et alii



infra citandi.

Wer verbietet bei Bannstrafe, Geistlichen ehelich zu werden und gewisse
Speisen zu gewisser Zeit zu essen, als er? Heil’t das nicht die
Herrschaften verachtet und die Majestaten gelastert, wenn man Kaiser
und Konige absetzt, ***) Unterthanen wider sie aufhetzt, sie nicht allein
zum FuRkusse anhalt, sondern auch gar mit Fufden tritt, ) <Seite 48>
wie Schulbuben mit Peitschen und Ruthen streichen laft, *) zu seinem
Reitknechte und Satteldiener begehrt? **)

***) Plura dabunt autores supra citati. Nobis hac vice notare visum insolentiam
Bonifacii VIII. in Alberto designatam. Cum enim hic pro more Electionis suae
confirmationem, a Pontifice per oratores peteret, sanctus pater accinctus ense coronaque;
imperiali ornatus, in publicum prodiens exclamat: Ego sum Coesar et Pontifex, additis
convitiis in, Albertum Conf. Alb. Kranzius Saxon. I. 8. c. 36. Platina in Bonif. YIII
Cuspinianus in vita Albert. 8.

1) Sic cum Alexandro VI. Carolus VIII. Rex Galliae pedes osculatus esset et missam
celebranti ministrasset aquam, eos ritus pontifex in pergula quadam arcis sancti angeli
depingi voluit, ut refert Fr. Guicciardinus Hist. Ital. I. 2. A Carolo V. vero Ceasare post
Africanam victoriam reverso Romam, idem officium sibi praestitum, ibidem non pingi
modo Paulus III. Papa sed et marmori incidi jussit, de quo carmen hoc exstat: £ Lybia
advenit Romanus victor in arces Caesar et in niveis aureus ivit equis. Ille triumphavit,
sed tu plus Paule triumphas, viclor namque tuis oscula dat pedibus. Conf. Joh. Wolfius
Lection. memor. T. 2. p. 508. De Friderico 1. a Papa calcato res in vulgus nota.

*) Id de Henrico II. Angliae Rege testantur Historici citati Berenico vel Berneggero
in proaulip tubae pacis contra Scioppium p. 189. Is scilicet post occisum, etsi alieno
scelere, Thomam Archiepiscopum, praeterquam quod nudis pedibus religionis ergo
peregrinatus est; ex mandato Pontificis in sacrario, tanquam in schola puer, virgis poenas
dedit, a singulis viris religiosis, quorum multitudo magna convenerat, ictus ternos vel
quinos excipiens, laetus quod nihil gravius pateretur. Unde gratulatur sibi Jacobus Rex
Britanniae Deci, pro Jure Regio p. 144. quod Angliaec Reges tricorone numen servili
obsequio non amplius venerentur nec monachorum virgulas cute sua atterant. Coeterum
de Henric. IV. Galliae Rege refert Thuanus Hist. 1. 113. in Ann. 1595. quomodo
absolutionem hareseos impetraturus a Pontifice aliena Legatorum suorum cute luere
necesse habuerit, Pontifice ad singulos versiculos Psalmi 50. recitati virga legatos
supplices cernuosque tangente et sic cum equum non posset, ephippium quasi caedente.

**) Ceremoniale Romanum /. 3. sect. 7. tit. de reverentiis, que Papae exhibentur:
Caesar ut primum videt Papam, detecto capite illum genu tangens terram veneratur et
iterum cum appropinquat ad gradus sedis genu flectit et Papae pedes osculatur, et L. /. s.
2. til. Ordo processionis: Caesar tenet stapham quoad Papa equum ascenderit, et accepto
equi freno per aliquot passsus ducit equum Papae. Quod si Papa non equo sed sella
veheretur, Imperator vel Rex si adsunt, debent ipsam sellam humeris suis portare.

Haben die rémischen Tyrannen und Verfolger wohl mehr unschuldig
Christenblut vergossen als die rémischen Papste, wie solches die



Collation (Vergleichung) der alten und neuen Martyrerblcher zur Genlige
beweisen wird? Giebt er denn nicht den Seinigen den sogenannten
Characterem indelebilem, oder das <Seite 49> unausldschliche
geistliche Maalzeichen? Wer kann den Leuten meisterlicher mit Ablal
und andern Griffen (welche zu erzahlen ein ganzes Lexikon*) erforderte)
das Geld abvexiren, als der Papst? Liegt nicht die Taxe der apostolischen
Kammer der Welt vor Augen?**)

*) Legi hic meretur Berneggerus, I c¢. p. 169. 179. Ne quid avaritiz desit,
excogitavit Papa vectigal (urinario Vespasiani turpius) [upanarium, excedens
nonnunquam 20. millia ducatorum, ita testatus placere sibi illud Juvenalis: Lucri bonus
est odor ex re qualibet.

**) Conf. Ausfiihrung der Ursachen des verweigerten Concilii sub finem.

Ist nicht der Papst von dem Engel, der mit dem ewigen Evangelio durch
den Kirchenhimmel geflogen (Apoc. 14, 6.) zur Genlige offenbart, dal} ihn
nunmehr auch die Kinder kennen? Was gaben nun die Papisten wohl
darum, wenn so gewill aus Gottes Wort erweislich ware, dal} S. Petrus
Papst gewesen, als dall der Papst der Antichrist sey?

Weil nun diesem also und nach der Schrift entweder der Papst oder
gar niemand Antichrist ist, so wundere sich Engel nicht, da ich und
meinesgleichen Leute schreien als ehrliche Pradicanten (welches
Pradicat [Bezeichnung] auch Christo selbst, Mark 1, 39. und anderswo
gegeben wird, und also uns nicht verschmahlich, sondern ehrend ist, also
daB, wenn die Papisten uns Pradicanten, oder scriptuarios, Schriftler,
oder Fidesolarios, Alleinglaubler, ingleichen, wenn uns die Calvinisten
Majestaticos oder Majestater, und die Socinianer Trinitarios oder
Dreifaltigkeiter heil’en, uns allemal so wehe geschieht als einem Krebse,
der ersauft, oder einem Sperlinge, der vom Thurm gestirzt, oder einem
Maulwurfe, der lebendig begraben wird); wir missen getrost rufen, <Seite
50> nicht schonen, unsere Stimme wie eine Posaune erheben, (Jes. 58,
1.), es mag gleich den Teufel und alle seine Engel etwas verdrieen.

Frage 2.
Wann und zu welcher Zeit der rom. Papst abgefallen sei,
oder welcher unter den rom. Bischofen als der erste den

Abfall angefangen habe?

Was nun das andere Stick der Hauptfrage betrifft: wann's
geschehen, dal der Papst abgefallen? oder welcher unter den rémischen
Bischéfen zum ersten ein Wolf und Bei3schaf worden sei? so ist's zwar
ohne Noth, hierbei den Kopf sehr zu zerbrechen, man kénnte mit bloRem



non liquet, ich weil} nicht, gar wohl antworten. Denn so wenig ich néthig
habe, Jahr, Monat, Tag oder Moment zu nennen, wann der Teufel
abgefallen sei, genug ist's, dal® ich weild und erfahre, dal} er abgefallen
sei: also ist's genug, dald ich weil® und beweise, dal} der Papst, wie er
jetzt ist, der Antichrist sei, daf3 ich ihn sehe und kenne, ob ich gleich nicht
Jahr und Tag specificiren (genau angeben), wissen oder weisen kann,
wann er's zuerst geworden. Denn wenn Paulus (2. Thess. 2, 7.) sagt, das
Mysterium iniquitatis oder die Bosheit des Antichrists rege und wittere
sich heimlich, so giebt er ja genugsam an den Tag, dal® das
antichristische Reich oder das Papstthum nicht auf einen Platz herein
fallen, sondern sensim et sine sensu, allmahlich (ohne da® man es
merke), von Zeit zu Zeit sich einnisten werde, also dal® man's nicht eher
merke, als bis es schon Uberhand genommen. Daher ist es <Seite 51>
ungereimt, wenn man fragen wollte, in welchem Jahre und an welchem
Tage so viel erschreckliche IrrthUmer eingerissen, oder in welchem Jahre
und an welchem Tage der Papst so grofle Gewalt iUberkommen? denn
keines unter diesen beiden ist in einem Jahre und an einem Tage,
sondern allmahlich und nach einander geschehen.

Und zwar von den MiBbrauchen und Irrthimern, die beim Papstthum
befindlich, wird solches kein vernlnftiger Mensch laugnen kénnen. Dort
saete der Feind das Unkraut, da die Leute schliefen und merkten also das
Unkraut nicht, bis es gewachsen war (Matt. 13, 25). Also nahm der Teufel
die Gelegenheit wahr, nachdem die rechtschaffenen Kirchenlehrer
schlafen gegangen, die folgenden Bischdfe aber faul und die Obrigkeiten
sicher waren, da kam er und saete das papstische Unkraut. Soll denn nun
aber Unkraut nicht Unkraut, soll Irrthum nicht Irrthum sein, ob man gleich
nicht sagen kann, in welcher Zeit und Stunde sich's entsponnen? Von den

Agnoéten (Unwissenden) bekennt ja Alphonsus a Castro, I. 5. adv. heer.

selbst, apud neminem reperiri, quando coeperint, es sei bei keinem zu
finden, wann sie entstanden: sollen sie nun darum keine Ketzer sein?
Unser Heiland selbst wirft dort den Juden vor den Abfall von Abrahams
Glauben (Joh. 4, 40). Er nennt Alle, die vor ihm gekommen seien
(n@mlich in ihrem eignen Namen), Diebe und Mérder (Joh. 10, 8). Man
hat aber nie von ihm begehrt, Jahr und Tag zu specificiren (genau
anzugeben), wann der erste Abfall geschehen.

Und was bedarf's vieler Worte? die Papisten wissen selbst wohl und
mussen's gestehen, dall ihre Grumpen oder die Dinge, darinnen wir
streitig sind, nicht in einem Jahre, <Seite 52> sondern zu verschiedenen
Zeiten eingefuhrt sind. Die Priester- Ehe ist nicht von Christi und der
Apostel Zeiten her, sondern allererst etliche hundert Jahr nach Christi
Geburt abgeschafft. Der Kelch ist den Laien etwa vor dritthalb hundert



Jahren im Costnitzer Concil verboten. Zu der Messe hat bald dieser, bald
jener Papst etwas angeflickt, *) seines Namens Gedachtnil® zu stiften, bis
endlich ein so grolRer Bettlersmantel daraus geworden.

*) Jodocus Clichtoveus in suo Anti-Luthero: Et alii summi Pontifices alias sacri
canonis particulas adjecisse traduntur etc. Rationale divinor, offic. I. 4. ¢. 38. fatetur hanc
secretam (canonis) non totam simul ab uno, sed particulatim a pluribus esse compositam!
Conf. Heilbrunner. Unkathol. Papstth. Art. 8. c. 4. p. 144. et Joh. Jac. Beck Lutherthum
vor dem Luther, p. 334. 1. Den lutroitum hat erdacht Papst Coelestinus. 2. Das Confiteor,
Wie Platina Will, Damasus. 3. Das Kyrie Eleison, Silvester und Greg. M. 4. Das Gloria in
excelsis, Telesphorus. 5. Et in terra pax, Symmachus. 6. Dominus vobiscum, siebenmal
zu wiederholen, Clemens und Anacletus. 7. Die Collecten, Gelasius. 8. Das Graduale,
Greg. M. 9. Das Alleluja, Damasus.. 10. Den Tractum, Telesphorus. 11. Die Sequentias,
Nicolaus. 12. Die Lectiones Evang. et Epist., Damasus.. 13. Das Symbolum, Marcus und
Damasus. 14. Das Offertorium, Greg. |. und VII. 15. Die Praefationes, Leo |. und Pelagius
Il. 16. Das Sanctum, Sixtus. 17. Den Weihrauch, Leo lll. 18. Das Pater noster, Greg. M. 19.
Das Agnus Dei, Sergius |. 20. Die Complendas und Secretas, Greg. M. 21. Das Ite missa
est, et benedicamus, Leo . etc. Quamquam et de iis non magis conveniant, quam vulgo
horologia.

Wie davon bei Platina in vitis Pontificum und bei Polyd. Vergilio de Invent.
rerum unter Anderem zu lesen steht. Wie auch die Anrufung der Heiligen,
wie das Fegfeuer, und mehr dergleichen Dinge nach und nach den
Leuten aufgedrungen sind, das hat Dr. Heilbrunner in seinem
unkatholischen Papstthum, (Art. Il. c. 4. p. 190. etc.) und Dr. Chemnitz in
seinem Examen Concilii Tritentini hin und wieder stattlich ausgeftihrt. Von
der Messe gesteht das Trientische Concil selbst gutwillig <Seite 53> und

ungezwungen (Sess. 22.), es sei viel Unrechtes eingeschlichen, sive

tempore vitio sive hominum improbitate, es sei entweder an den
Zeiten oder an den Leuten Schuld. Allein Jahr und Tag, Zeit und Stunde
solcher eingeschlichenen MiRbrauche wissen sie nicht zu benennen.

So thaten demnach solchergestalt die Papisten besser, wenn sie uns
unmolestiret (unbelastigt) lieBen mit der Zeit und Stunde ihrer
eingerissenen Irrthimer und erwiesen entweder, dal in ihrer Lehre keine
Irthimer wider Gottes Wort zu finden, oder bemihten sich, die ihnen
treulich gewiesenen Irrthimer zu andern. Wenn irgend eine falsche
Minze in einer Stadt oder einem Land eingeschlichen, so hat ein
Munzverstandiger das Seinige gethan, wenn er darthut und erweist, die
Minze habe einen falschen Schlag oder sei nicht von gutem Schrot und
Korn, er hat aber nicht eben néthig, den Namen des Kippers, den Ort und
den Tag zu nennen, da sie geschlagen; folgt auch gar nicht: weil solches
nicht zu nennen ist, so mufte man die falsche Miinze als gut und richtig
passiren lassen. Also wenn sonst im gemeinen Wesen eine bdse



Gewohnheit, als z. B. Unordnung in Kleidern und dergleichen,
eingerissen, so hat ein verstandiger Politicus (Staatsmann) das Seine
gethan, wenn er beweist, dall dieselbe Gewohnheit wider die Gesetze
und Statuten sei, er braucht nicht eben Tag und Zeit specificiren (genau
angeben), wann die Leute erstmals auf solche Gewohnheit gerathen;
denn es versteht sich, dall bése Gebrauche nicht auf einmal und auf
einen Tag, sondern allmahlich einschleichen, indem bald dieser, bald
jener sich etwas heraus nimmt, und die Obrigkeit dazu stille schweigt und
durch die Finger sieht. Also, wenn etwa ei <Seite 54> Medicus (Arzt) zum
Kranken sprache: Ich sehe, du steckst in keiner guten Haut; wo du nichts
brauchst, wirst du's nicht lange treiben: der Patient aber wollte anfangen
zu expostuliren (sich mit ihm zu streiten) und kurzum haben, der Medicus
solle ihm Tag und Stunde benennen, wann er ungesund geworden sei,
sonst wolle er nicht glauben, dal er ungesund sei. Ware das nicht ein
Phantast? denn es versteht sich ja, dall die bodse Constitution
(Beschaffenheit) des Leibes nicht eben allezeit durch einen Actum
(bestimmten Umstand) eingefiihrt, sondern auch wohl nach und nach
durch viel Excesse (Ausschweifungen) wider Diat (die geordnete
Lebensweise) konne gesammelt werden. Oder wenn ein verstandiger
Baumeister zu Einem sprache: Dein Haus ist baufallig, und hilfst du ihm
nicht, wird dir's nachstens tber den Kopf einfallen: der aber wollte fordern
den Tag zu determiniren (bestimmen), wann das Haus baufallig geworden
sei. Denn man weil} ja wohl, da® solches nach und nach, und zwar
anfangs unvermerkt geschieht und nicht eher in's Auge féllt, als wenn's
Uberhand genommen hat. Oder, wenn ein Pilgrim fehl oder irre ginge, ein
ehrlicher Biedermann wiese ihm den rechten Weg, und er wollte weder
glauben noch folgen, bis man ihm sagte, an welchem Ort, welcher Stelle
und zu welcher Stunde er den rechten Weg verloren habe. Oder wenn
man im Walde einen Erschlagenen fande und wollte nicht eher zugeben,
der Mensch sei todt, bis remonstriret (erwiesen) ware, wann und durch
wen er sei erschlagen worden. Oder wenn jemand schlafend oder sonst
ohngefahr in's Wasser gefallen und wollte von den Vorbeigehenden sich
nicht heraus ziehen Ilassen, bis sie ihm sagten, wie er doch
hineinkommen, und <Seite 55> wann er gefallen, traun, was wirde man
doch von solchen wunderlichen Kopfen halten? Nun wohlan, hier ist's ja
ganz eadem ratio (ebenso): ist's denn auch nicht genug, dal® wir den
Papisten ihre groben Irrthimer aus Gottes unfehlbarem Worte
augenscheinlich und handgreiflich weisen? daf} wir klarlich darthun, ihre
Lehre laufe in vielen Stlcken wider das helle Wort Gottes und sei also
falsch und unrichtig? Wollen sie das nun nicht erkennen und sich rathen
lassen, so haben wir das Unsere gethan, wenn wir wissen und weisen,



daf} sie irren, es liegt uns endlich (weil sie es ja nicht besser haben und
sich nicht weisen lassen wollen) wenig daran, wann und wie sie zu irren
angefangen.

Doch kann ich gleichwohl hierbei nicht umhin, P. Engel zu weisen,
dal diesfalls vordem der Papst selbst viel gelindere Saiten aufgezogen
und selbst gutwillig gestanden, da® am papstl. Hofe allerhand Irrthimer
und MiRbrauche von Zeit zu Zeit eingeschlichen. Er wolle fleiRig bei sich
beherzigen die Instruction, welche *) Adrianus VI. seinem Legaten
Franciscus Cheregatus i. J. 1522 auf den Reichstag zu Nirnberg
mitgegeben, da redet er unter Anderm also:

*) Conf. Hortlederus Ursachen des Protestier. Kriegs, T° 1. p. 6. Goldastus in den
Reichssatzungen, P. 2. Tem. 1. p. 31. Tomo 3. Concil. f. 968.9.

Du sollst auch sagen, dal® wir frei bekennen, dal3 Gott diese Verfolgung
seiner Kirche geschehen l1alt von wegen der Menschen, und sonderlich
der Priester und Pralaten der Kirche, Stinde. — Die Schriften sagen, da®
die Siinden des Volks von den Siinden der Priester HerflieRen. Deshalb
spricht Chrysostomus: Da unser Heilmacher die Krankenstadt Jerusalem
hat reinigen wollen, ist er zuerst in den Tempel <Seite 56> gegangen,
dald er der Priester Sinde (wie ein guter Arzt, der die Krankheit von der
Waurzel heilt) anfanglich strafe und bessere. Wir wissen wohl, dal® jetzt

etliche Jahre, (NB.) in diesem heiligen Stuhl viel Ungebuhrlichkeiten mit

Mibrauch der geistlichen Sachen, Uebertretung der Befehle oder Gebote
gewesen und sonst alle Dinge zum Aergernil3 verkehrt worden sind.
Darum kein Wunder, daf die Krankheit von dem Haupt in die Glieder, als
von den Papsten in andere niedere Pralaten gestiegen ist. Wir alle sind
abgewichen, ein jeglicher ist seinen eigenen Weg gewandert, und ist
lange keiner, ja nicht einer erfunden, der Gutes gewirkt hatte. DefRhalb
Noth ist, dald wir alle Gott die Ehre geben und ihm unsere Seele demuthig
machen. Ein jeder aus uns (NB.) soll ansehen, wodurch er gefallen sei,
(NB.) und sich lieber selbst urtheilen, denn dal} er von Gott an dem Tage
seines Zorns gerichtet sollte werden. So viel denn uns in dieser Sach zu
thun geblhrt, so magst du zusagen, dal} wir allen Fleil3 anwenden wollen,
damit zuerst dieser romische Hof, davon vielleicht alles Uebel
ausgegangen ist, reformirt werde, damit wie die Erkrankung von dannen
in alle Unterthanen geflossen, dal® auch von dannen wiederum gesunde
Reformation an uns allen erfolge. Solches zur Vollziehung schatzen wir
uns so viel strenger verbunden zu sein, so vielmehr wir sehen, dal} die
ganze Welt dieser Reformation begehrlich ist. — Doch soll sich niemand
verwundern, ob wir nicht von Stund an alle Irrthum (NB.) und Mi3brauche



verbessern. Denn (NB.) diese Krankheit ist sehr veraltet und nicht
einerlei, darum wir darinnen (NB.) Schritt flr Schritt zu heilen und den
schweren und mehr gefahrlichen Krankheiten zuerst zu begegnen haben,
damit <Seite 57> wir nicht mit Eilen der Reformirung alle Dinge zerrutten.
Denn alle jahlinge Veranderungen (spricht Aristoteles) sind in der
Gemeine zu thun gefahrlich, und welcher fast ausmilcht, der zeucht Blut
hernach. Aus diesen und folgenden ist zu sehen, dall dem Papste
dazumal selbst nicht wohl bei der Sache gewesen sein misse, und es ist
auller Zweifel den Papisten, nachdem sie wieder Luft bekommen, von
Herzen leid, dall Adrian sich so offenherzig heraus gelassen *).

*) Sane Sfortia Palavicinus, cum Hist. Conc. Trid. I. 2. c¢. 7. § 8. confessionem
istam Pontificis commemorasset § 10. seq. censet fuisse candorem nimium et ardorem
intempestivum.

Und das sei fir diesmal genug von allmahlicher Einschleichung der
Irrthimer und Mibrauche.

Was nun aber ferner des Papstes angemalite Gewalt, als die Seele
und das Herz des Papstthums anbetrifft, so ist uns gleichfalls wohl

wissend, wie die rdmischen Bischofe nicht uno saltu, mit einem Sprunge,

wie der Bauer in die Stiefel, sondern per gradus, gleichsam staffel- und
stufenweise auf den papstlichen Stuhl gestiegen. Die ersten Bischéfe zu
Rom hielten sich anfangs in ihren Terminis (Grenzen) wie andere
Bischofe, nahmen sich in weltlichen Handeln nichts heraus, sondern
warteten ihres Amts und dankten Gott, wenn sie dabei Ruhe haben
konnten.

Allein in folgenden Zeiten haben sie von ihrer vorigen Frommigkeit
allmahlich nachgelassen und sind aus ihren Schranken gewichen. Davon
nur das eine und andere beizubringen, ist nicht unbekannt, wie etwa um's
Jahr Christi 191 Victor, der rom. Bischof, angefangen hat, ein Praerogativ
(Vorrecht) vor andern zu suchen und sich unterstanden, die, so das
<Seite 58> Osterfest nicht mit ihm halten wollten, in Bann zu thun, dem
aber Irendus widersprochen, also, dal® er zu den rechten Schwingfedern
noch nicht hat kommen koénnen, und das war also aetas primatus

affectati, das angemalite Papstthum.

Im flnften Jahrhundert griffen die rdmischen Bischdfe schon weiter,
begannen alle Kirchenhandel nach Rom zu ziehen, andere Bischoéfe vor
sich zu citiren, doch blieben sie gleichwohl dabei noch dem rémischen
Kaiser devot (Unterthan), wollten auch den Titel eines 6kumenischen
oder allgemeinen Bischofs (welchen nachmals die Papste mit allem

Willen annahmen) nicht haben, so da® Gregorius d. Gr. (in Epist. ad



Eulog.) selbst denjenigen, welcher es thun wirde, des Antichrists
Vorlaufer heillt; und das war aetas primatus inchoati, das angefangene
Papstthum.

Im siebenten Jahrhundert hat Bonifacius Ill. erstmals vom
Kaisermorder Phocas die Hoheit erlangt, daB er als Episcopus
Oecomenicus, ein allgemeiner Bischof, und die romische Kirche das
Haupt aller Kirchen sein sollte, welches er, als ein erwlnschtes Werkzeug
des Satans, mit beiden Handen angenommen, und das war &tas

primatus confirmati, das bestatigte Papstthum.

Endlich im 9. Jahrhundert hat Gregorius VII. sonst Hildebrand
(gewiBlich ein rechter Hollenbrand) vollends sich de facto (thatsachlich)
volliger Gewalt Uber Geistliche und Weltliche und alle Menschen auf
Erden angemal’t und Heinrich IV. in den Bann gethan; da hat sich allem
Ansehen nach angehoben aetas primatus consummati, das
vollkommene Papstthum, wie es nachmals Luther angetroffen und
offenbart hat, wie denn auch dieser Hildebrand schon lange vor Luthers
<Seite 59> Zeiten fir den lebendigen Antichrist ist gehalten und
ausgerufen worden.*)

*) Aventinus I V. Annal. p. 455. Plerosque tum ipsum dixisse Anti- Christum in
templo Dei sedentem. Et p. 470. Plerosque bonos apertos, justos, ingenuos, simplices, tum
imperium antichristi coepisse professos. Conf. Hoé Preef. in c. 17. Aopc. Heilbrunner.
Art. 14. c. 4. p. 378. Dounamus de Papa Antichr. p. 137. s. et alii.

Sonst pflegt man des Papsts Wachsthum nach dem unterschiedlichen
Alter des Menschen vorzustellen, also, daf® man denselben an dem Victor

als ein Kind oder doch Embryonem (Kind im Mutterleibe), bei dem
Bonifacius Ill. als einen adolescentem oder Knaben, bei dem Leo lll. als

einen Jingling oder Junggesellen, bei dem Gregor VII. als einen Mann,
und beim Leo X. als einen Greis oder Alten erstmals zu sehen gehabt.

Mehr hiervon kann beim D. Nic. Hunnius de Apostasia Rom. Eccl. § 33.
ad 238. KeBler im Papstthum, p. 57 s. Dannhauer Antichristosoph. p.
947 s. u. P. 1. Hodom. 626. sc. Scherzer in System. 1. 28. p. 849. und
andern nachgelesen werden.

Ja es konnen solches die Papisten allerdings selbst nicht in Abrede
stellen, und geht diesfalls (was das Wachsthum der papstlichen Gewalt

betrifft) ziemlich weit heraus P. Valerianus Magnus (in Judic. de Cathol.
Regul. Credendi, 1. 4. c. 2. p. 81.), wenn er spricht: Nachdem die
Apostel von hinnen geschieden, hat der Bischof zu Rom angefangen grof3



zu werden, aus dem Fundament (Grunde), welches aber noch bis dato
unerwiesen, weil er im romischen Bisthum dem Apostel Petro
nachgefolgt, welchem der Herr Jesus etwas vor den andern Aposteln
gegeben zu haben schien. Dieser Vorzug des romischen Bischofs, je
weiter man von der Apostel Zeiten hinaus gekommen, (NB.) je mehr ist er
in <Seite 60> der Welt offenbart worden: theils, weil die Kirche nach
Uberstandenen Verfolgungen desto mehr zu ihrer Freiheit gelangt, theils
weil sich je mehr solche Falle zugetragen, da er (NB.) der Autoritat und
BotmaRigkeit Uber andere Bischoéfe fur sich hat gebrauchen kénnen. Es
hat aber an denen nicht gemangelt, welche, so bald sich solches
Beginnen des Papstes hervor gethan, (NB.) sich dessen entladen wollten.
Alsbald man nach gestillten Verfolgungen angefangen,
General-Religions-Versammlungen zu halten, ist unter den Bischdfen
eine Ordnung gemacht worden, damit die grof3e Menge derselben in eine
Einigkeit gebracht wirde. Vielen Bischoéfen ist einer vorgesetzt und
Oberster oder Erzbischof genannt worden. Deren sind wieder
unterschiedene einem Patriarchen untergeben gewesen. Deren alteste
Sitze waren Rom, Antiochien und Alexandrien. Jerusalem und
Constantinopel sind hernach dazu gekommen. Unterdessen war der
romische Bischof (NB.) nicht damit zufrieden, da® er die obere Stelle

behalten, sondern hat allezeit vorgegeben, (NB. jurene an injuria? mit
Recht oder Unrecht?) ihm gebulhre als Christi Statthalter eine allgemeine
BotmaRigkeit Uber die ganze Kirche, die sei zuerst S. Petro, hernach
dessen Stuhlfolger Uberlassen worden, in welcher Wirde er keinen
Gleichen hatte. Ein grofler Theil der Christen hat sich solcher
BotmaRigkeit der rdmischen Papste untergeben. (NB.) Die meisten haben
widersprochen, deren doch etliche auch in der Gemeinschaft des
Glaubens mit ihm verblieben, auch ihn fir den ersten Patriarchen und
Obersten unter den Bischdfen gehalten, dieses allein widersprechend,
dal} er allein Christi Statthalter sein sollte, dal} sie daher auch nicht flr
Ketzer, sondern fiir Sonderlinge gehalten worden, weil sie ohne <Seite
61> Verletzung des Glaubens sich allein und ihre Kirche derselben
sichtbarlichem Haupte entzogen. Soweit P. Valerian, in dessen Discurs
(Abhandlung) zwar unterschiedliches zu erinnern ware, doch sieht man
gleichwohl so viel, wie auch verstandige Papisten wohl wissen, dal} es
mit dem Papst nicht allezeit so, wie zu Luthers Zeiten, gestanden,
sondern daf3 er allmahlich gewachsen und weiter um sich gegriffen habe.
Einwurfe wider diese Antwort.

Was streuet nun aber hingegen P. Engel ein, das der Rede werth
ware?

Viererlei, welches alles wir nacheinander ansehen und ihm alle



Schlupflécher verrennen wollen.

Erster Einwurf.

Erstlich fragt er p. 1: Ob denn alle Leute in der ganzen Welt blind,
taub und stumm gewesen, da® niemand den einreillenden Papst gemerkt
und ihm widerstanden?

Die Verslein, welcher er sich bedient, lauten hiervon also:

Kein Ketzer kam je so behend,

Man wufdt sein'n Ursprung, Ort und End,
Wer's mit mit ihm hielt, wer mit ihm war,
Und geg'n ihn schiitzt der Kirchen Lehr;
Wie hat's denn doch der Papst gemacht,
Dal niemand auf sein'n Irrthum acht't?
Woher hat er so grofRe Kraft,

Dal er das gottlich Wort abschafft,



<Seite 62>

Und sich in aller weilen Welt

Kein einzig Mensch dawider stellt? 2c.
Hab'n denn die Wachter all geschwiegen,
Und sich auch la'n vom Papst betriigen?
Oder waren sie alle blind, taub, stumm,
DalR keiner wehrt des Papsts Irrthum?

Antwort.

Ebenso hatten auch die Juden wider Christum schliel3en kénnen: Du
sagst, wir seien von Abrahams Glauben abgefallen; allein wann ist's denn
geschehen? und waren keine rechtschaffenen Wachter da, die es
wahrnahmen? waren sie denn alle stumm und blind? Was nun nach der
Papisten Gutachten Christus selbst hierbei hatte antworten koénnen,
dasselbe belieben sie auch von uns zur Antwort anzunehmen.

Kulrzlich: Anfangs hat man freilich das Mysterium iniquitatis
(Geheimnil® der Bosheit) nicht gemerkt, der Antichrist ist heimlich und
allmahlich geschlichen gekommen (2. Thess. 2, 3.), nachher hat man ihn

zwar gemerkt, man hat ihm auch (wie Facius im Catalogus Testium

veritatis, Gerhardus in Confess. Cathol. und andere erweisen),
genugsam widersprochen *), allein es hat nichts mehr geholfen.

*) E millibus adducemus unum Philippum Pulchrum Galliae Regem Bonifacio
VIILI. scribenti: Scire te volumus, quod in spiritualibus et temporalibus nobis subes etc. Ita
rescribentem: Philippus Dei gratia Francorum Rex Bonifacio se gerenti pro summo
Pontifice, salutem modicam sive nullam. Sciat tua maxima fatuitas, in temporalibus nos
alicui non subesse, Ecclesiarum et praebendarum collationem ad nos jure regio pertinere
etc. Secus autem credentes fatuos et dementes reputamus. Datum etc. Dall war derb
genug!

Es folgt <Seite 63> aber indessen nicht: man hat den Papst nicht bald
gemerkt, man hat ihm nachmals, da man ihn gemerkt, nicht mehr steuern
kénnen; mithin so ist er gar nicht gekommen. Ebenso wollte ich
schliel®en: Nero sei kein Tyrann gewesen. Denn sollte keiner zu Rom ihn
gemerkt? und sollten sie ihm hernach, da sie ihn gemerkt, nicht Einhalt,
gethan haben? Ja ebenso 143t sich's schliel3en: ich habe meine Krankheit
anfangs nicht gemerkt, nun ich sie merke, kann ich nimmer steuern;
mithin bin ich gar nicht krank. Ich habe das Feuer in meinem Hause gar
nicht gemerkt, nun ich's merke, kann ich's nimmer I6schen; mithin brennt
mein Haus nicht, und so weiter.

Wie es aber gekommen sei, dall dem Papste, nachdem er



Uberhand genommen und man ihn gemerkt, keiner mehr habe steuern
konnen, solches hat Luther wohl angemerkt, wenn er (L. 1. Jen. Germ. f.

289) geschrieben: Die Romanisten haben drei Mauern mit groRer
Behendigkeit um sich gezogen, damit sie sich bisher beschiitzt, dal} sie
niemand hat mdgen reformiren, dadurch die ganze Christenheit greulich
gefallen ist. Zum ersten, wenn man hat auf sie gedrungen mit weltlicher
Gewalt, haben sie gesetzt und gesagt, weltliche Gewalt habe nicht Recht
Uber sie, sondern wiederum die geistliche sei Uber die weltliche. Zum
andern, hat man sie mit der heiligen Schrift wollen strafen, setzten sie
dagegen, es geblihre die Schrift niemand auszulegen, denn dem Papst.
Zum dritten, drduete man ihnen mit einem Concil, so erdichteten sie, es
modge niemand ein Concil berufen, denn der Papst. Also haben sie die
drei Ruthen uns heimlich gestohlen, dal® sie mdgen ungestraft sein, und
sich in sichere Befestigung dieser drei <Seite 64> Mauern gesetzt, alle
Biberei und Bosheit zu treiben, 2c. Man hat auch endlich, da man
Uberhand genommen, die armen und meistens einfaltigen Leute
Ubertadubt und ihnen caecam obedientiam, blinden und stummen
Gehorsam eingepredigt, sie mufliten alles glauben, was man ihnen sage,
und bei Leibe nicht fragen, warum? ob's recht oder unrecht sei? *)

*) Bellarminus /. 4. de R. P. ¢. 5. Ut Papa jubebat aliquid quod non est bonum, vel
quod est inutile, non est absurdum dicere, posse fleri, quanquam non est subditorum de
hac re judicare, sed simpliciter obedire. Fides Catholica docet omnem virfutem esse
bonam, omne vitium esse malum; si autem Papa erraret, prcecipiendo vitia vel
prohibendo virtutes, teneretur Ecclesia credere, vitia esse bona et virtutes malas, nisi
vellet contra concientiam peccare, (sc. juxta monita Apostolica 2. Thess. 5, 21, 1. Joh. 4.
1.) Similiter Greg. de Valentia Tom. 8. disp. 1, 9. 2. p. 5. Tenetur unusquisque credere id,
cujus contrarium est re ipsa verum, si synodus statuerit, esse de fide. Imo Angelus de
Clavasio ita delirantibus coelum polliceri audet: Ego, ait, credo veram opinionem 8.
Thomae; imo plus dico, quod aliquando talis error possit esse meritorius; ut puta aliquis
audit aliquem praedicatorem famosum vel Episcopum praedicasse aliquem errorem et
simplex credit animo obediendi fidei, paratus tamen corrigi. Nam ex intentione opera
Jjudicantur. Alipuando illud est cum peccato veniali: Ut puta vetula credit Trinitatem esse
unam foeminam (o pecus Arcadicum!) et quia credit Ecclesiam sic tenere, sic credit. Et
tamen non est haeretica, quia conditionaliter credit etc. Sane, nisi me omnia fallunt, hic
Angelus cum nostro ad eundem spectat ordinem.

Sondern wenn der Papst ihnen gleich Laster befehle, missen sie es flr
Tugenden annehmen; ja wenn er sie gleich zur **) Héllen fihre, missen
sie folgen und nicht fragen: was machst du? Gott Lob, dafl uns die Augen
endlich gedffnet, und wir dieser Seelentyrannei uns entrissen haben, wer
noch <Seite 65> weiter darunter bleiben und es noch nicht merken will,
wer kann dem helfen?



**) D. 40. c. Si Papa. Si Papa suz et fraternae salutis negligens deprehenditur
inutilis et remissus in operibus suis, et insuper a bono taciturnus, quod magis officit sibi
et omnibus; nihilominus innumerabiles populos catervatim secum ducit primo mancipio
gehennae, cum ipso plagis multis in aeternum vapulaturus. Hujus culpas istic redarguere
praesumit mortalium nullus: quia cunctos ipse judicaturus, a nemine est judicandus.

Anderer Einwurf.

Zum andern wendet er ein, solchergestalt wiirde folgen, die
romische Kirche ware von den Pforten der Holle Uberwaltigt, welches
doch gleichwohl wider Christi VerheiBung sei (Matt. 16). Seine Verse
lauten davon p. 3 also:

Christus bei seiner Kirche stets halt

All' Tag' bis an das End' der Welt,

Mit Lehrern thut er sie versehn,

Bis wir ihm dort entgegen gehn.

Warum hat er denn nicht gewehrt,

DalR sie der Papst nicht hatt' verkehrt?

Der heilig' Geist sie stets regiert,

Lehrt und in alle Wahrheit flhrt.

Er weicht nicht von ihr's Samens Mund

Von Christi Zeit an bis jetzund,

Bleibt auch bei ihr in Ewigkeit,

Wie hat sie denn der Papst verleit't?

Sie ist das Haus auf'n Fels gesetzt,

Kein Wind noch Wetter sie verletzt.

Ihr schad't kein' Tuck' noch arge List,

Weil sie ein' Saul' der Wahrheit ist.

Ihr obsiegt nicht der Holle Pfort',

Wie ward sie denn vom Papst zerstort?
Antwort.

Alle diese und dergleichen Verheiflungen Christi gehn auf keine
Particularkirche an diesem oder jenem Orte, er <Seite 66> heile Rom
oder Constantinopel, sondern auf die allgemeine Kirche oder die ganze
Christenheit in der ganzen Welt, in welcher Gott schon die Seinen kennt
(2 Tim. 2, 19), ob sie gleich nicht mehr an diesem oder jenem Orte
Hausen kénnen. Das ist unmdglich, daf die allgemeine christliche Kirche
sollte ganzlich nach allen ihren Gliedern ausgetilgt werden, allein es ist
wohl mdglich, da diese und jene Particularkirche abfalle, und Christus
mit seinem Evangelio von ihr an einen andern Ort wandere und also den
Leuchter von seiner Stelle riicke. Bei den Corinthern, Ephesern,
Colossern 2c. waren ebensowohl Christi Kirchen als bei den Romern, wie



Pauli Episteln ausweisen, doch sind sie gefallen; ja zu Jerusalem und
Antiochia (allwo die Jinger zum ersten Christen genannt worden, Apg.
11, 26) waren noch eher christliche Kirchen als zu Rom, und doch sind
sie gefallen. Es sind aber deswegen ohne sie anderswo Christen in der
Welt geblieben. Also ist auch deswegen die ganze Christenheit auf Erden
nicht untergegangen oder von den hoéllischen Pforten Uberwaltigt worden,
obgleich der romische Papst zum Wolfe geworden und zu Rom viel
verzehrt hat. Er konnte darum seine Klauen nicht allenthalben
anschlagen, sondern muf3te anderswo Leute leiden, die ihm weidlich die
Wahrheit sagten. Denn so antworteten z. B. Papst Johann XXII. die
Griechen, welche er auch verfihren und unter sein Joch bringen wollte:
Deine grofle Gewalt Uber deine Unterthanen glauben wir festiglich;
deinen UbermafRigen Stolz kdnnen wir nicht vertragen; deinen Geiz
kénnen wir nicht sattigen. Der Teufel hole dich, Papst, Gott aber sei mit
uns! (Joh. de Mandavilla Anglus.)

<Seite 67>

Dritter Einwurf.

Drittens schitzt er vor, wenn das Papstthum nicht recht und nicht
von Gott ware, so wirde es so lange nicht gestanden, sondern langst
untergegangen sein. (Apg. 4, 38.)

Davon poetisirt er, wiewohl aus eines Andern Munde, p. 4 also:

Was Gott nicht dient, muf® untergehn,

Der Menschen Rath kann nicht bestehn;

Was aber von Gott selbst kommt her,

Das dampft und trennt man nimmermehr.

Ist nun das Papstthum Menschen-Tand,

Wie kommt's, dal} es nicht lang verschwand?

Unmoglich war', dall es noch stind’,

Wenn's Christus selbst nicht hatt' gegrind't etc.
Antwort.

Eben also kdnnten die Turken fur ihren Muhamed (den weltlichen
Antichrist) auch schlielfen: Wenn der Alcoran und die turkische Religion
nicht recht und nicht von Gott ware, sie ware langst untergegangen, nun
aber hat sie schier in die elfhundert Jahr, und also wohl so lange, ja
langer als das recht bestatigte Papstthum gestanden, und ist darum hoch
nicht recht. *)

*) Agnoscit id ipse Sfort. Palavicinus Hist. Cone. Trid. I. 1. c. 27. § 8. namque cum
retulisset Lutherum pro se allegasse illud dictum Gamalielis: Si est ex hominibus
consilium hoc, opus dissolvetur: sin ex Deo est, non poteris dissolvere illud: statim
subdit: Qua nempe ratione conficeretur, Mahometis etiam superstitionem, atque idolorum
cultum esse a Deo, cum per tot secula nondum dissolvi potuerint. Nonne vero idem P.



Angelo nunc reponere licebit?

Die Juden hatten nicht allein wider die <Seite 68> Apostel gleicherweise
folgern kdnnen und mit viel besserm Fug auf die unverrickte Succession
(Amtsreihe) ihrer Hohenpriester pochen als die Papisten auf ihre Papste,
bei welchen es trefflich Licken und Unrichtigkeiten giebt (Conf. C. Nic.
Hunnius in pelle ovina papatui detracta a § 599. ad 863). Ja, das
Judenthum ist bis auf diese Stunde noch nicht ganzlich untergegangen
und also weit alter als das Papstthum, ist's denn darum recht? Kurz, was
nicht aus Gott ist, das muf® endlich allerdings untergehen, obgleich nicht
eben heute, obgleich nicht Heuer, doch endlich und mit der Zeit. Und
eben das Papstthum hat deswegen, da es am allerhdchsten gestiegen
war, schandlich zu fallen anfangen missen.

Ja, sprichst du, wie ist denn der Papst gefallen, er sitzt ja in allen
Stucken noch steif und fest zu Rom? Antwort: Ja, ist gleich der Papst
ratione existentia (was sein Dasein anbelangt) noch nicht aus der Welt
gefallen (das bleibt verspart bis zur Zukunft Jesu Christi, 2. Thess. 2, 8),
so ist er doch, was seine Existimation, Autoritat und Ansehen betrifft (das
ist eben des Papstthums Herz) aus den Herzen der Menschen ziemlich
gefallen. Er ist nicht mehr in dem Ansehen und den Ehren, darin er
gewesen ist. Wenn ich spreche, dieser oder jener grofe Minister ist
gefallen, so ist's ja nicht eben néthig, daf’ er den Hals breche; genug, daf®
man ihn nicht mehr dafir erkennt, der er vordem gewesen. Die meisten
Konigreiche und Lander, die ihm vordem die gréfite Ehre erwiesen und
die besten Intraden (EinklUnfte) gebracht, als Deutschland, England,
Holland, Danemark, Schweden, Ungarn und Preuf3en etc., halten nichts
<Seite 69> mehr von ihm, und obgleich noch etliche ihm anhangen, so
ist's doch (wenn man die Wahrheit sagen soll) nur ein Spiegelfechten, es
ist ratio status (geschieht aus Staatsklugheit) und es geht dieRfalls mit
manchen Potentaten, wie mit den groRen Kindern, die den Ruprecht oder
Popanz zwar wohl kennen, aber um gewisser Ursachen willen nicht
nennen wollen. Des Papst Autoritat ist nunmehr nur precaria, erzwungen
und erbettelt, es lalt sich keiner mehr von ihm absetzen, viel weniger mit
FiRen treten oder mit Ruthen zlichtigen, sie achten seinen Bann so viel,
als fulgur ex pelvi (Colophoniumsblitze), seine Bullen fir Wasserblasen,
weswegen er denn auch heutiges Tages nicht so fertig damit ist, als
vordem. Und obgleich ja zu Zeiten hohe Haupter wieder zu ihm treten, so
geschieht's doch nur entweder aus Mangel des rechten Berichts auf
etliche sophistische (verfangliche) Fragen oder jesuitische Fallstricke,
oder aus menschlichem Absehen, oder weil jetzt der Papst den
Fuchsbalg wieder angezogen und sie etwas hoflicher wieder tractirt



(behandelt); wenn er wieder mit ihnen umgehen wollte wie vordem,
wurden sie auch wohl bald wieder zu uns kommen.

Dieses hat nun gleichwohl der Papst dem Engel, welcher durch den
Himmel geflogen und mit groRer Stimme gerufen: Flrchtet Gott und gebt
ihm die Ehre etc. zuzuschreiben, dessen Nachfolger mit Bestande der
Wahrheit sagen kénnen: Sie ist gefallen, Babylon, die grofe Stadt (Apoc.
16, 8). Im Ubrigen gedulde man sich bis der Herr kommt, da wird man
erfahren, ob das, was nicht aus Gott ist, ewig bestehen kdnne. (Apoc. 18,
10.)
<Seite 70>

Vierter Einwurf.

Viertens fiuhrt der Autor (Verfasser) p. 5. 8 unterschiedliche

Zeugnisse aus Luther an, und dafl derselbe selbst sonderlich (Tom. 4.

Jen. Germ. f. 409) gestanden, im Papstthum sei alles Gut und der Kern
der Christenheit geblieben.
Antwort.

Luther hat an den angezogenen und andern dergleichen Stellen
nichts anderes sagen wollen, als was sonst Paulus spricht: der Herr
kenne die Seinen, nadmlich auch mitten unter dem bdsen Haufen. Im
Papstthum ist allerdings viel Gutes geblieben, als die Schrift, Taufe,
Abendmahl und dergleichen, daraus folgt aber nicht, da auch das
Papstthum an und fir sich gut sei. Wenn ich spreche, in diesem
Misthaufen (man verzeihe den Ausdruck) liegen die alleredelsten
orientalischen Perlen und Kleinodien, so halte ich deswegen den Koth
selbst nicht fir Kleinod. Also hat Luther wahrlich des Papsts Tand nicht
fur Kleinod gehalten, obgleich unter solchem Koth noch gute Kleinodien
verborgen gewesen, welche er suo nitori restituirt (in ihrem Glanze
wiederhergestellt), wieder gesammelt (ceu e stercore Enniano

margaritas, wie die Perlen aus den mistigen Versen des Ennius) und
gesaubert hat. Man mul demnach das Papstthum, d. i. die
Verfalschungen der Lehre, Aberglauben und Menschentand, darauf das
Papstthum besteht, unterscheiden von dem, was unter dem Papstthum
noch Gutes geblieben ist.

Weil aber Luther am erwahnten Orte sich selbst zur <Seite 71>
Genuge erklart und P. Engel refutirt (widerlegt) hat, ehe derselbe geboren
worden, so wird der Leser keinen Verdrul® empfinden, dal ich seine
eignen Worte hierher setze: Ich hoére und sehe, spricht er, daR das
Wiedertaufen von etlichen vorgenommen wird aus dem Grunde, dem
Papst Verdruld zu machen, als die nichts wollen vom Antichrist haben etc.
Flrwahr, das ist ein loser Grund, daraus sie nichts Gutes bauen werden,



mit der Weise mufdten sie auch leugnen die ganze heilige Schrift und das
Predigtamt, denn wir haben freilich alles vom Papst und muften auch
eine neue heilige Schrift machen. Also mufRten wir auch das alte
Testament fahren lassen, auf dall wir ja nichts von den unglaubigen
Juden hatten etc. Narrenwerk ist das alles. Christus fand auch im
judischen Volk der Pharisder und Schriftgelehrten MilRbrauche, aber er
verwarf darum nicht alles, was sie hatten und lehrten (Matt. 23). (Darauf
folgen nun die von P. Engel angefochtenen Worte, damit er etwas Grol3es
zu erjagen gedenkt.) Wir bekennen aber, dafl3 unter dem Papstthum viel
christliches Gute, ja alles christliche Gut sei, und auch von da auf uns
gekommen sei (was ist's denn? AblalR, MeRopfer, Mdnchsorden,
Wallfahrten etc.? ach nein! hére nur weiter zu), namlich wir bekennen,
dafl im Papstthum die rechte heilige Schrift sei, rechte Taufe, rechtes
Sacrament des Altars, rechte Schlissel zur Vergebung der Sinden,
rechtes Predigtamt, rechter Katechismus, als zehn Gebote, die Artikel des
Glaubens, das Vaterunser. Gleichwie er auch wiederum bekennt (wiewohl
er uns verdammt als Ketzer), dald bei uns und bei allen Ketzern sei die
heilige Schrift, Taufe, Schlissel, Katechismus etc. O wie heuchelst du
hier! Wie heuchle ich <Seite 72> denn? Ich sage (NB.) was der Papst mit
uns gemein hat, so heuchelt er uns und den Ketzern wiederum ja so sehr
und sagt, was wir mit ihm gemein haben. Ich sage, dal} unter dem Papst
die rechte Christenheit ist, ja der rechte Ausbund der Christenheit und viel
fromme und groRe Heiligen. Soll ich aufhéren zu heucheln? (Hier folgt
nun seine Erklarung, die Engel auch hatte hinzu thun sollen.) Hore du
selber, was S. Paulus sagt (2. Thess. 2). Der Antichrist wird im Tempel
Gottes sitzen. Ist denn der Papst, wie ich nicht anders glaube (Aurige
aures, P. Angele, spitze die Ohren, Pater Engel!), der rechte Antichrist,
soll er nicht sitzen und regieren in des Teufels Stall, sondern in Gottes
Tempel. Nein, er wird nicht sitzen bei eitel Teufeln und Unglaubigen, oder
da kein Christus oder Christenheit ist, denn er soll ein Widerchrist sein,
darum mufB er unter den Christen sein. Und weil er daselbst sitzen und
regieren soll, so mul® er Christen unter sich haben. Es heil3t ja Gottes
Tempel nicht Steinhaufe, sondern die heilige Christenheit (1. Cor. 3), darin
er regieren soll. Ist denn nun unter dem Papst die Christenheit, so muf}
sie wahrlich Christi Leib und Glied sein; ist sie sein Leib, so hat sie
rechten Geist, Evangelium, Glauben, Taufe, Sacrament, Schlissel,
Predigtamt, Gebet, heilige Schrift und alles, was die Christenheit haben
soll. Sind wir doch auch noch alle unter dem Papstthum und haben
solche Christenglter davon, denn er verfolgt uns, verflucht uns, verbannt
uns, verjagt uns, verbrennt uns, erwirgt uns und gehet mit uns armen
Christen um, wie ein rechter Antichrist mit der Christenheit umgehen soll.



Nun mussen furwahr solche Christen recht getauft und rechtschaffene
Glieder Christi <Seite 73> sein, sie kdnnten sonst solchen Sieg wider den
Antichrist durch den Tod nicht erhalten. Wir schwarmen nicht so, wie die
Rottengeister, dal} wir alles verwerfen, was der Papst unter sich hat, denn
so wirden wir auch die Christenheit, den Tempel Gottes, verwerfen, mit
allem, das sie von Christo hat. Sondern das fechten wir an und verwerfen
(P. Angele, Sensibus hac imis, res est non parva, repone! Pater Engel,
das nimm recht tief zu Herzen, das ist ein wichtig Stlick!), da® der Papst
nicht bleiben will bei solchen Gltern der Christenheit, die er von den
Aposteln geerbt, sondern thut seinen Teufelszusatz dabei und dartber
und braucht solcher Guter nicht zur Besserung des Tempels Gottes,
sondern zur Zerstorung, dall man sein Gebot und Ordnung hdoher halt,
denn Christi Ordnung. Wiewohl in solcher Zerstérung Christus dennoch
seine Christenheit erhalt, gleichwie er Lot zu Sodom erhielt (2. Petr. 2),
dal} also beides bleibe, der Antichrist sitze im Tempel Gottes durch des
Teufels Wirkung, und doch gleichwohl der Tempel Gottes sei und bleibe
Gottes Tempel, durch Christum erhalten. Bis dahin Luther, mit dessen
klaren und deutlichen Worten, darin er dem P. Engel véllige Satisfaction
(Genugthuung) auf seinen nichtigen Einwurf gethan, wir die erste Frage
schliel3en.

<Seite 74>

Das andere Capitel.
Von der andern Frage.

ODb die sogenannten Evangelischen katholisch zu nennen
find,
und wer vor Luther ihres Glaubens gewesen?

Antwort.

Diese Frage begreift abermals zwei Fragen oder Punkte in sich. 1.
Ob die heutigen Evangelischen mit Fug und Recht kénnen katholisch
genannt werden?
Davon reimt der Autor (Verfasser) p. 9:
Ilhr Pradicanten rithmt euch sehr,
Als wenn eu'r Lehr' katholisch war;
Dies aber heif3t katholisch sein,
Das jede Zeit und Ort bleibt ein'.
Was nicht durchdrang all' Zeit und Land,
Das war katholisch nie erkannt.



Dabei vor allen Dingen ein SchluR muf® gemacht werden, was denn
katholisch eigentlich sei und heiRe? *)

*) Conf. Heilbrunner. Unkathol. Papst. p. 481. Dannhauerus Theol. Consc. T. 1. P. 2.
p. 566. et Hodom. Pap. 1. p. 423. s. Hiilsemannus Brev. e. 7. § 23. Tenzel in der Rettung
wider Frommen, p. 1149. Gerhardus de Ecclesia § 149. s. B. D. Scherzer. Disp. de
Catholico.



<Seite 75>

Katholisch heif3t so viel als allgemein. Verstehen nun die Papisten
unter der katholischen oder allgemeinen Religion dieselbe, welche von
der Apostel Zeit her immerzu und an allen Orten in der Welt im Schwange
oder doch bekannt gewesen (dahin der Autor [Verfasser] zu zielen
scheint), so ist ihre Religion mit Nichten katholisch zu nennen, denn sie
ist weder zu allen Zeiten noch bei allen Leuten bekannt gewesen. Nicht
zu allen Zeiten, denn zum Exempel, vom Verbot der heiligen Schrift und
beiderlei Gestalt im Abendmahl, welches unter andern ein Stlick der
papstischen Religion und Lehre ist, hat man in tausend und mehr Jahren
nach der Apostel Zeiten nichts gewul3t; auch nicht bei allen Leuten, denn
P. Engel wird zum wenigsten so gltig sein und bekennen, daf® zum
Exempel die Spanier in der neuen Welt (so er auch fiir ein Land wird
passiren lassen) keine Papisten und Glaubens-Genossen angetroffen
haben. Soll's nun nach den Reimen gehn:

Was nicht durchdrang all' Zeit und Land,
Das war katholisch nie erkannt,
so mul} gewild auch die papstische Religion unkatholisch sein.

Oder aber verstehen sie unter der katholischen Religion dieselbe,
welche nach der Apostel Zeiten allezeit den grof3ten Anhang und den
meisten Beifall gehabt hat, so kann ihre Religion abermals nicht
katholisch hei3en, denn es haben vordem auch wohl die Arianer den
meisten Anhang gehabt (also dal® Kaiser Constantin zum rdmischen
Bischof Liberius sagte: Was bist du doch fir ein Sticklein von der Welt,
der du es allein mit diesem Buben [Athanasius] haltst und willst die
Einigkeit der ganzen Welt [so arianisch ist] trennen? Worauf Liberius
<Seite 76> freudig geantwortet *):

*) Ov 016 10 eivou pue povov, o g miorews Adyos elatrovror yA. Conf. Theodoretus
[.2. Hist. c. 16. T 2. p. 236.

Ob ich schon allein bin, so wird doch darum der wahre Glaube nicht
geringer; denn waren doch vordem auch nur ihrer drei, die sich [zu
Daniels Zeiten] dem koniglichen Edict [Gebot] widersetzten). Und
heutiges Tages werden die Muhamedaner ihnen nichts nachgeben,
sondern leichtlich noch einmal so viel aufbringen, die es mit Muhamed,
als die es mit dem rémischen Papst halten.

Oder wollen sie unter der katholischen Religion dieselbe verstehen,
welche denselben Glauben in sich halt, den die heiligen Apostel zu ihrer
Zeit in der ganzen Welt ausgebreitet, und dem auch alle rechtschaffenen
Christen in der ganzen Welt, sie mégen nun unter dem Himmel stecken,
wo sie wollen, beipflichten; und obgleich einander unbekannt, doch unter



ihrem Haupte Christo Jesu in einerlei Glauben und Sinn vereinigt sind, so
haben mit nichten die Papisten, sondern wir Evangelischen die wahre
apostolische katholische Religion, wie solches nach allen Punkten unsrer
Religion von den Unsrigen zur Genlige dargethan und erwiesen ist. **)

**) Conf. Chemnitius Exam. Concil. Trid. Heilbrunner, Unkatholisches Papstth.
Hulsemannus contra Hagerum Disp. 6. p. 240. s. D. 17. p. 772. D. 19. p. 1027. 1089.
etc. Warnungsschrift an die evang. Christen, dal’ man die papstische Lehre meiden und
bei der Iutherischen standhaftig bleiben soll, 7. 1. Consil. Theol. Witteb. p. 161. s. D.
Muiller. Vermahnung an die christliche Gemeine zu Hamburg wider Jansenium.

Weil nun Bellarminus selbst zugiebt: wenn nur eine Provinz den wahren
Glauben behielte, so kdnnte sie doch gut katholisch genannt werden,
wenn nur klar erwiesen werde, dald es eben die sei, welche irgend zu
einer Zeit katholisch gewesen sei; so mussen die Papisten wahrlich
zufrieden sein und uns fur gut katholisch passiren (gelten) lassen, wenn
wir nur erweisen (welches aber langst geschehen), dal} unser jetziger
Glaube vordem, namlich zur Apostel Zeit, katholisch gewesen sei.

<Seite 77>

Dall nun aber der gemeine Mann bei uns nicht sich, sondern die
Papisten katholisch heil3t, kommt daher, weil sie das Wort nicht recht
verstehen (wie es denn auch der tausendste bei den Papisten nicht
grundlich versteht); es sind aber darum die Papisten so wenig katholisch,
als ein Quacksalber deswegen ein Doktor ist, obgleich ihn die Bauern
also heilen. Also nennt man gewisse Ketzer Catharos, die Reinen,

Gnosticos, die Weisen, Angelicos, die Englischen etc. und halt sie
dennoch nicht im geringsten dafur.

Hierbei will zwar P. Engel mit andern seinesgleichen auf die stets
wahrende Succession oder unverriickte Folge dringen, meint es sei
nothig, dafd solcher Glaube von der Apostel Zeiten an bis heute an einem
gewissen Orte continue (ununterbrochen) von einem Bischof auf den
andern gebracht werde, wenn er p. 10 also reimt;

David sagt ja, die Himmel klar

Gottes Wort uns machen offenbar,

Tag und auch Nacht es zeigen an,

Wo bleibt denn eu'r Succession (ununterbrochene Folge)?
Zeigt uns von einer Zeit zur andern,

Wo doch eu'r Glaub' thate wandern?

Allein solche sichtbare Succession und Folge, wie sie die Papisten
haben wollen (auf welche der 19. Psalm V. 1 fg. nicht palt, als woselbst



die Rede ist von Ausbreitung <Seite 78> des Evangeliums durch die
heiligen Apostel, nicht an einem gewissen Orte, sondern hin und wieder
in der ganzen Welt), ist nicht néthig. Genug, dald der Glaube in den
goéttlichen Schriften und in etlicher Menschen Herzen allezeit bleibt. Die
Juden haben sich auf diesen Fund nicht besonnen, sie hatten sonst zu
Johannes dem Taufer, zu Christo und seinen Aposteln auch sagen
kénnen: lhr beruft euch wohl auf Mosen und die Propheten, allein das ist
nicht genug, ihr maft uns nach der Propheten Zeiten Leute weisen, die in
unverrickter Folge an einem gewissen Orte eure Lehre fortgepflanzt
haben, sonst glauben wir euch nicht, wenngleich eure Lehre noch so gut
mit der Propheten Schriften Ubereinstimmt.

So ist's auch mit der unverriickten Succession und Folgte der
réomischen Bischéfe, davon die Papisten so ein grausames Rihmen
machen, noch lange nicht so klar und richtig, wie sitz vorgeben. Wollen
wir auf die Personen gehen, so hangt die Kette der Bischdfe zu Rom sehr
Ubel aneinander. Es ist noch bis heute unerwiesen, dall Petrus der erste
Bischof zu Rom gewesen; sie wissen auch bis heute noch nicht, wer Petri

nachster Successor (Amtsnachfolger) gewesen, indem Barth. Caranza
(in summa Concil. et Pontif. p. 12) sagt, er wolle in re tam perplexa (in

solcher verworrenen Sache) dem Leser das judicium (Urtheil)
anheimstellen, er mége davon halten, was er wolle. Wie viel sind nach
der Zeit Vacanzen (Zeiten, da das Amt unbesetzt war) und Licken, und
ofters gar kein Papst in der Welt, ofters die Sache so zweifelhaft
gewesen, dald man nicht gewul3t, wer Papst, Koch oder Kellner zu Rom
sei? Die papstliche Residenz ist nicht immer zu Rom, sondern viele Jahre
lang zu Avenion (Avignon) in Frankreich <Seite 79> gewesen, von dem
Jahre 1305 bis 1377. Es sind zu Zeiten zwei, auch wohl drei Papste auf
einmal gewesen, deren jeder einen besondern Anhang gehabt und den
andern in den Bann gethan hat; so zur Zeit des Friedrich Barbarossa
Alexander lll. und Victor um's Jahr Christi 1159. Desgleichen zur Zeit
Heinrichs Il. sind gewesen Benedict IX., Sylvester Ill., Gregor IV. drei
schreckliche Unthiere oder Ungeheuer, wie sie Platina nennt, um's Jahr
1015. Von Gregor Xl. an, welcher den papstlichen Stuhl wieder von
Avenion (Avignon) nach Rom transferirte (zurlUckversetzte), hat die
romische Kirche wieder zwei, zuletzt gar, wie der Cerberus, drei Haupter
oder Papste bekommen, vom Jahr Christi 1380 bis 1417, da im Concil zu
Costnitz drei Papste, Namens Benedict Xlll., Gregor Xll., Johannes
XXIIl., abgesetzt, und an ihre Statt Martin V. erwahlt worden. Und noch
heutiges Tages wissen die Papstischen selbst nicht, wer unterdessen
innerhalb 37 Jahren der rechte Papst gewesen sei? Dal auch eine Zeit
lang ein Weib, und zwar eine Hure, zu Rom sei Papst oder vielmehr



Papstin gewesen, wollen die Papisten zwar nicht gerne Wort haben, wir
wollten's ihnen auch nicht gerne aufbilrden, allein es bezeugend so viel

Historici (Geschichtschreiber), die entweder vor Luthers Zeiten gelebt
oder doch nicht lutherisch gewesen; dal sie es nicht leugnen kénnen. *)

*) Conf. Gerhardus de Ecclesia 197. p. 382. s. et plura de hoc argumento dabunt
preter ipsum Heilbrunn. Art. 13. c. 9. p. 503. s. Dannhauer. Hodom. P. 1. p. 445. N.
Hunnius Apostas. Rom. Eccl. Gisb. Voeticus Disp. Sei. P. V. p. 445. s. et alii.

Das lasse ich mir nun eine schéne unverrickte Folge und Succession der
Bischofe sein!

<Seite 80>

Wollen wir aber auf die Lehre gehen, so sollen die Papisten noch die
Stunde beweisen, da der erste vermeinte Papst Petrus mit dem Concil zu
Trient gleichférmig gelehrt, oder dal® eben dieselbe Lehre von seinen
vermeinten, sonderlich nahern Nachfolgern fortgepflanzt sei, davon
hernachmals ein mehreres.

Das andere Stiick der Frage ist: Ob denn erweislich, dal} vor Luther
Leute gelebt, die dasselbe geglaubt haben?

Dabei macht der Autor (Verfasser) oder sein Vorganger mit Reimen
sich sehr lustig, und es scheint, als habe er dabei einen sonderlichen
poetischen Raptum oder Furorem (dichterische Wuth und Begeisterung)
bekommen, wie der Leser aus folgenden Versen (p. 9, 10) sehen wird:

Wohlan, nennt ein'n, Gott geb, wer's sei,

Papst, Bischof, Priester oder Lai,

Der gelehrt und glaubt hab, wie ihr itzt,

Wo hat er seinen Stuhl und Sitz?

Wo war sein Kanzel und Regiment?

Wo und wieviel sind Sacrament?

Wo war'n sein Pfarrkind' und Kirchspiel?

War'n ihrer wenig oder viel?

Welch's Theil der Welt hatten sie ein?

Wohntens' beim Jordan oder Rhein?

In Ungarn, Polen, ReulRen, Preul3en,

In Sachsen, Hessen, Thiring'n, Meil3en,

In Bayern, Bohmen, Oesterreich,

In Schottland, Engeland, Frankreich,

In Lievland, Moskau, Tartarei,

In Schweden, Schwaben, Schweiz, Tlrkei?
<Seite 81>



In welcher Stadt, Mark, Dorf und Flecken

That doch eu'r Evangelium stecken?

Wo war eu'r Kirch, wo ist sie blieb'n?

Wer hat ein'n Tit'l von ihr geschrieben?

Wer bracht zu ihr erst Gottes Wort?

Wo hat sie's weiter gepflanzet fort?

Wie ward's von ihr so bald genommen?

Durch wen ist's wieder zu euch kommen?
Antwort.

Diese Frage: ob vor Luther Lutheraner oder mit Luther gleich
gesinnte oder glaubende Christen gewesen? ist so oft von den Unsrigen
beantwortet worden, daf es uns fast verdrie®en mochte, den Mund weiter
davon aufzuthun. *)

*) Conf. praeter alios Balduinus Disp. de vera Christi Ecclesia ante Tempora Luth.
Meisnerus, Reineccins, Joh. Jac. Beck im Lutherthum vor Luther. Keslerus im Lutherthum,
p- 258. s. Heilbrunner. Unkathol. Papstth. Art. 15. c. 7. p. 498. s. Religions-Scrupel der
Universitat Wittenberg zugesandt, Tom. I. Consil. Theol. Witteberg p. 194, etc.

Weil aber doch gleichwohl dieser schlechte und geringe, in den Weg
geworfene Wacke schon manchen zum schnéden Abfall gebracht und zur

Holle gestlrzt hat, heift es: Nunquam satis dicitur, quod nunquam

satis discitur (Was niemals genug gelernt wird, kann auch niemals zu oft
erinnert werden).

Zu beklagen ist allerdings, dal dieser so schlechte Scrupel
(Bedenken) dem sonst Idblichen Markgrafen zu Baden, Herrn Jacob, den
letzten Druck zum Abfall gegeben, wie in den unter seinem Namen
ausgegebenen Ursachen zu sehen (p. 16.): Es ist zuletzt an ihn (D.
Pappus im Colloquio <Seite 82> [Religionsgesprach]) die Aufforderung
ergangen, dall er doch zum wenigsten in 1500 Jahren einen einzigen
Menschen, so seine Religion der lutherischen gleichmafig in Allem
bekannt und geglaubt hatte, andeuten oder hiergegen gestehen wolle,
daf} seine Religion neu und in der Welt nach den Aposteln bis auf Luther
unerhoért und ungepredigt geblieben ware, darauf man mit der Disputation
(dem gelehrten Streit) fortschreiten wolle. Damit er uns gleichwohl lange
aufgehalten, aber doch endlich um sich selbst aus dieser Sache zu
ziehen, diesen Beschluld gemacht: dieweil er eine Person, so der
augsburgischen Confession in 1500 Jahren durchaus gleich geglaubt
habe, zu ernennen gedrungen wirde, so wolle er im Namen Gottes
hiermit den heiligen Augustin daflir benannt und angegeben haben; und
dall er solches glucklich ausfihren kénne, begehre er drei oder vier



Monat Bedenkzeit, unterdessen er nach Hause ziehen und solches zu
Stande bringen wolle. Welche Zeit aber der Markgraf gleichwohl nicht
erwartet, sondern noch vorher sich zu der papstischen Religion bekannt
hat.

Noch mehr aber mufld ich mich wundern Uber den bekannten

Apostata (Abtriinnigen), Andr. Fromm (welcher, als ein alter Licentiatus

Theologiae, billig eine bessere Wissenschaft hatte haben sollen), daR
auch derselbe unter Anderm in seiner Wiederkehrung, (p. 407) mit
solcher alten Leyer aufgezogen kommt: es sei unmdglich, nur einen
einzigen Lehrer in all den 1500 Jahren zu nennen, der in allen néthigen
Lehrsticken mit Luther Ubereingestimmt hatte; wer nur einen Tag in den
alten Scriptoribus Ecclesiasticis (Kirchenschriftstellern) lese, der sehe
bald, daf® der lutherische Glaube, so weit er lutherisch ist, darinnen nicht
zu finden sei. Allein ich <Seite 83> flr meine Person, zu welcher dieser
tickische Mann friher in Wittenberg sonderliche Freundschaft gesucht,
bin aus vielen Ursachen genugsam versichert, daf® bei ihm nicht allein ein
unbestandiges, leichtsinniges Gemdith (indem er ja bei allen Religionen,
so im heiligen rdmischen Reich geduldet werden, sich durchgelogen,
durchgeschworen, mit Meineiden nicht anders als die Kinder mit ihren
Nissen gespielt, und wenn er gewollt, Crocodils-Thranen hat vergie3en
kénnen), sondern auch (wie sehr ihn Engel in seinem Verzeichnil}
herausstreicht) keine recht grindliche theologische Wissenschaft zu
finden, welches ich nicht allein daraus schlie®en mufd, daf® er erst kurz
vor seinem Abfall die hebraische Grammatik von mir, als damaligem
Professor dieser Sprache, zu héren begehrt, damit er das Alte Testament
besser verstehen konnte; sondern auch, dal} er den Unterschied der

evangelischen und papstlichen Lehre erst aus der dirren Epitome

Coturii und dergleichen Biichlein hat fassen missen; sodall zwar seine
arme Seele von uns allen, allein die Meriten (Verdienste) seiner Person
von keinem Verstandigen so gar hoch beklagt werden. lhr habt diesmal
keinen Haupt-Fisch, sondern nur einen maRigen Frosch gefangen!

Aber zur Sache. Wenn gefragt wird: ob vor Luther Lutheraner
gewesen? so versteht sich's anfangs auch bei den Allereinfaltigsten bald,
dal} hier nicht die Rede von dem Namen sei, ob vor Luthers Geburt
jemand den Namen lutherisch gefiihrt habe? Es folgt aber daraus nicht,
dall vor Luthers Geburt niemand das geglaubt habe, was er gelehrt;
gleichwie es nicht folgt: zu Antiochia haben sich die Leute zuerst Christen
genannt, mithin hat's vor der Zeit keiner mit <Seite 84> Christo gehalten.
Nein, dem Glauben nach sind auch schon Abraham, Isaak und Jakob, ja
Adam und Eva Christen gewesen, denn es ist in keinem andern Heil, ist
auch kein ander Name den Menschen gegeben, darinnen wir sollen selig



werden (Apg. 4, 12), und die Vater sowohl als wir (Apg. 15, 11).

Redet man nun aber von der Lehre, so sage ich ungescheut, dal
alle Rechtglaubigen vor Luther mit Luther im Grund der christlichen Lehre
und in den zur Seligkeit néthigen Glaubensstlicken allerdings einig
gewesen und auf denselben Glauben selig gestorben sind, dabei denn
die aus solchen Grund zu Zeiten gebauten Stoppeln, Holz und Stroh,
oder aus Unwissenheit mitgeglaubten, aber nicht wider das Gewissen
vertheidigten Irrungen in der letzten Hitze verzehrt, und ihnen an der
Seligkeit nicht hinderlich gewesen sind.

Hiermit aber wollen nun die Papisten noch nicht zufrieden sein,
sondern fordern kurzum, man solle ihnen Ort und Person nennen, wo
man denn und welche Leute in 1500 Jahren vor Luther es in den zur
Seligkeit nothwendigen Lehrpunkten mit ihm gehalten? Wenn wir das
nicht thun, so soll und mufd unsere Lehre neu und unrecht sein.

Allein dieses ist in Wahrheit ein unnéthiges, unbilliges,
unverschamtes und ihnen selbst hdchst prajudicirliches (gefahrliches)
Ansinnen. Unnéthig ist's, denn der Herr kennet darum doch die Seinen,
obgleich wir sie nicht nennen kénnen. Im Himmel stehen ihre Namen
angeschrieben, obgleich auf Erden kein Katalog (Verzeichnil3) inretwegen
gehalten ist. Ist's denn nicht genug, wenn ich und du flr unsere Person
versichert sind, dal® wir kein ander Evangelium glauben, als das, <Seite
85> welches Christus uns in seinem Worte hat verkiindigen lassen? Gott
gebe, dald viele vor uns unsers Glaubens gewesen sind? Ein Jeder mul}
doch fir sich selbst bedacht sein, dem lieben Gott Rechenschaft zu
geben (R6m. 14, 12). Wir werden uns im Ubrigen im Himmel schon
zusammen finden.

Die Juden waren dief3falls gescheidter als die heutigen Papisten; sie
begehrten nicht eben, Christus solle nach der Propheten Zeit Leute
namenkundig machen, die eben das gelehrt, was er lehrte; und hatten
sie's gleich begehrt, so wiirde Christus sie kurz abgewiesen haben, denn
es war genug, dal ihnen gegenwartig und augenscheinlich ihre falsche
Lehre und eingefihrten MiRbrauche aus Gottes Wort bewiesen wurden.
Also ist's gleichfalls genug, dal® wir den Papisten bisher zur Genige
dargethan haben, dal® unsere Lehre, darin sie uns widersprechen, in
Gottes Wort gegrindet, hingegen ihre Irrthimer wider das géttliche
geoffenbarte Wort sind, und versteht sich alsdann leichtlich, daR die,
welche vor unserer Zeit selig geworden, es nothwendigerweise mit uns
und der Schrift, und nicht mit den Papisten wider die Schrift missen
gehalten haben, man wollte denn sagen, sie seien auf einen Glauben, der
wider Gottes Wort ist, selig geworden. Das hat aber besser als Engel
verstanden ein berihmter Papist, Namens Valerianus Magnus *), welcher
bekennt: Wenn auch der Teufel selbst wider die allgemeine Kirche einen



einzigen Text oder Spruch aus der heiligen Schrift bringen sollte, dawider
die <Seite 86> Kirche lehrte, so wolle er dem Teufel wider die Kirche
glauben, er geschweige dem Luther, so Ubel beschrieen er auch sei.

*) Verba ejus in Comm. de homine infami etc, p. 28. haec sunt: Si diabolus afferret
contra universam Ecclesiam unum textum sacrum, quem Ecclesia universa violaret,
crederem Diabolo contra Ecclesiam, nedum Luthero, quantumcunque infami.

Unbillig ist's, denn wir sollen ihnen entweder mundliche oder
schriftliche Zeugen vorstellen. Mundliche Zeugen werden sie nimmermehr
begehren, wir kbénnen ja die Leute, so lange todt sind, ihnen nicht
vorstellen, dal} sie ihres Glaubens Bekenntnild ablegen, und wirden mich
wahrlich dielfalls die Papisten mahnen, wie jener ungelehrte Richter, der
zum Advokaten, welcher sich auf Bartholus und Baldus berufen hatte,
sagte: Wohlan, sind's ehrliche Leute, so Lalt sie herein treten, wir wollen
sie horen! Also wirde es auch hier heillen: Wohlan, laf3t Hieronymus,
Ambrosius, Augustinus etc. herein treten, wir wollen sie héren. Ich meine
aber, sie wurden dennoch so wenig Gehor erlangen als Luther, denn es
ist den Papisten nicht um die liebe Wahrheit, sondern um Erhaltung ihres
Kirchen-Estats (Bestands) zu thun. Begehren sie aber schriftliche
Zeugen, so ist's abermal eine unbillige Sache. Denn die rechtschaffenen
Lehrer der ersten Kirche, ehe das Papstthum aufgekommen ist, haben
entweder gar nichts geschrieben oder ihre rechten Schriften sind nicht auf
unsere Zeiten gekommen, oder die noch geblieben sind, hat der Papst
nach der Zeit verfalschen, verstimmeln und wegthun lassen, was ihm in
seinen Kram nicht dient, wie solches unter Anderm in der
Hauptvertheidigung des evangelischen Augapfels (c. 35) ihm sonnenklar
dargethan und erwiesen ist (p. 347 fg.), wo auch unter Anderm (c. 36)
unwidersprechlich entdeckt ist die Verfalschung des Nicenischen Concils,
von drei Papsten tlckischer und unehrbarer Weise vorgenommen. So
sind auch diejenigen, welche nach der Zeit, da das Papstthum <Seite 87>
aufgekommen, dem Papste tapfer widersprochen, aus dem Wege
geraumt, ihnen das Maul mit Erde und Dampf gestopft, ihre Schriften
verbrannt und vertilgt, wie kdnnen wir sie denn ausweisen? Es ist ebenso,
als wenn ein ungerechter Richter einer Partei, der er nicht gut ist, ihre
Dokumente (Beweisschriften) vor den Augen zerrisse, ihre producirten
(vorgefuhrten) Zeugen in einen finstern Kerker steckte und sprache
nachmals: Nun weist wir Briefe und Urkunden! *)

*) Plura dabit Keslerus im Papstthum, c¢. 3 qu. II. p. 542. 8.

Allein das Auge der géttlichen Providenz (Vorsehung) hat dieses



schon vorher gesehen und deswegen zu unserm Besten gewacht und
verhutet, dal® diese Harpyen gleichwohl ihre Klauen an die Schriften der
heiligen Propheten und Apostel nicht setzen dirfen, so gute Gelegenheit
sie auch dazu gehabt hatten; ja sie haben uns die Ruthe zu ihrem
Rucken, das ist die heilige Schrift, selbst langen missen, also, dal} wir,
Gott Lob, Leute genug nennen kdénnen, die mit der Lehre Luthers in allen
Punkten einig gewesen, ehe man an den Papst gedacht hat. Wir wollen
hierbei den Papisten die Wahl geben, sie erwahlen Paulus oder Petrus
(ob vielleicht dieser als der vermeinte erste rémische Papst ihnen
annehmlicher sein mochte), wir sind erbétig darzuthun, dall unsere
augsdurgische Confession nach allen Artikeln mit ihren Episteln
Ubereinstimmend sei; kdnnen sie hingegen ihr trientisches Concil aus
diesem oder einem andern Apostel grindlich behaupten, so sollen sie
gewonnen, und wir wollen in Ewigkeit verloren haben.**)

**) Convenientiam Papa cum Petro in doctrina, officio, moribus, factis et studiis
breviter exhibuit Hunnius de Ecclesia, p. m. 306 s.

Sie machen doch einen Versuch und erweisen <Seite 88> uns aus Petrus
oder Paulus des Papsts angemaf’te Gewalt, ihr Moénchs- und
Nonnen-Wesen, ihren AblaBR, ihr Fegefeuer, ihre Messe, ihre einerlei
Gestalt, ihr Speiseverbot, ihre Anrufung der verstorbenen Heiligen und
ihrer Bilder, und dergleichen,*) so wollen wir heute lieber als morgen
papstisch werden, wie kdnnen wir uns gegen sie besser erbieten?

*) Conf. Warnungsschrift, da man die papstliche Lehre meiden soll etc. Consil.
Witteb. T. p. 141. s. ubi erronea dogmata Pontificiorum succincte habes refutata, uti
Articulos Aug. Conf. breviter e Scriptura Sacra assertos ib. p. 161. f Vel conf.
Ausfiihrung der Ursachen des verweigerten Concils zu Trient, p. 135. 277..

Allein das wissen und merken sie selbst wohl, dal auf solchem Weg
die Sache nicht gehen werde, weil die Apostel in ihren Schriften gar zu
gut evangelisch sind, daher Eck gestanden, die augsburgische
Confession koénne aus der Schrift nicht widerlegt werden. Und Alb.
Pighius (1. 1. de Eccles. Hierarch. c. 4) bekennt ausdriicklich, ihre
Sache wirde viel besser stehen, wenn sie sich mit uns aus der Schrift
niemals eingelassen hatten. **)

**) Verba ejus sunt: Hujus doctrinae si memores fuissemus, Heereticos non esse
informandos seu convincendos e scripturis, meliore sane loco essent res nostra. Sed dum
ostentandi ingenii et eruditionis gratia cum Luthero  descenditur in certamen
scripturarum, excitatum est hoc, quod pro dolor! videmus incendium.



Daher hat auch der Papst nachher beschlossen, die Schrift den Leuten
aus den Augen, Handen und Herzen zu bringen, und ich kann mir leicht
vorstellen, wie hoch sie es bedauern, daf® solches nicht schon eher
geschehen. Das ist ja ein deutliches Anzeigen eines bésen Gewissens
und einer ungerechten Sache; denn dal} einer so verzagt ist, das macht
seine eigene Bosheit, die ihn Uberzeugt und verdammt; solche Furcht
kommt daher, dal’ einer sich nicht traut zu verantworten (Weish. Sal. 17,
10 u. 12.).
<Seite 89>

So haben's gleichwohl dennoch die alten Kirchenlehrer nicht
gemacht, sondern sich gegen jedermann auf die Schrift berufen, als wenn
zum Exempel Augustinus im Buche von der wahren Kirche unter Anderm
sagt (c. 16): Deswegen setze man dieses alles beiseite, und sollen sie
(die Donatisten) ihre Kirche, wenn sie kénnen, erweisen, nicht aus dem,
was die Afrikaner reden und vorgeben, auch nicht aus den Concilien und
Religionsversammlungen ihrer Bischofe, auch nicht aus den Schriften der
Lehrer, viel weniger aus den Zeichen und Wundern, welche trigen
kénnen, weil wir schon zuvor aus Gottes Wort dawider sind verwarnt und
verwahrt worden; sondern aus den Bilichern des Gesetzes, aus den
Weissagungen der Propheten, aus den Lobgesangen der Psalmen, aus
des Hirten Stimme, aus der Evangelisten Predigten und Werke, d. i. aus
den unwidersprechlicher: Buchern der heiligen Schrift, etc.

Und hilft's den Papisten nichts, dal} sie einwenden, daf} alle anderen
Ketzer sich auch auf die Schrift berufen, und woher wir denn mehr als sie
des rechten Verstandes versichert sein kénnen? Darauf aber ist schon
von Andern zur Genige geantwortet. *)

*) Conf. praeter alios Dorscheus 1. Dedic. seiner abgewalzten Religionsscrupel.

In Kirze ist zu bemerken, dal} zwar nicht allein die Ketzer und falschen
Lehrer in der Christenheit sich auf die Schrift berufen (wie alle bdsen
Advokaten auf das Corpus Juris) sondern es thun's auch in gewisser
Hinsicht Juden und <Seite 90> Tulrken, allem es hat dabei eine jede
Partei ihr besonderes Praejudicium oder vorgefalte Meinung,
weswegen sie diesen oder jenen sonst klaren und deutlichen Spruch
nicht annehmen, sondern vielmehr wider den klaren Augenschein die
Worte nach ihrem Sinn beugen, dehnen und lenken, und also selbst
muthwillig ihnen einen blauen Dunst machen, dal? sie das helle Licht der
Wahrheit nicht sehen kénnen. Also berufen sich die Juden zwar auf die
Schrift Alten Testaments, aber sie begehren dieselbe nicht anders als



nach ihrem Talmud zu deuten. Die Muhamedaner nehmen die ganze
Bibel insofern an, als sie sich mit ihrem Alcoran comportiren (vereinigen)
lakt. Ein Papist, ehe er die Schrift noch ansieht, hat schon das
Praejudicium (die vorgefalite Meinung), dieselbe nicht anders zu
verstehen, als nach dem Sinne des rémischen Papstes, sie mag nun
sonst lauten und klingen, wie sie will. Ein Calvinist und Socinianer hat das
Praejudicium (die vorgefalte Meinung), er wolle gewisse Punkte nicht
anders annehmen, als sie sich mit der Vernunft und natirlichen
Principiis (Grundsatzen) zusammenreimen lassen. Die Wiedertaufer und

Enthusiasten haben das Prajudicium (die vorgefate Meinung), der
wahre Verstand musse ihnen unmittelbarerweise auller der heiligen
Schrift eingegossen oder eingegeben werden etc. Und solchergestalt ist
es kein Wunder, dal} sie alle des rechten Verstiandnisses fehlen; denn sie
begehren nicht aus dem vor Augen liegenden gottlichen Worte die
Wahrheit zu lernen, sondern die in ihrem Sinn gefal3ten Unwahrheiten
aus der Schrift zu erzwingen, die Schrift soll nicht ihres FuRes Leuchte
und ein Licht auf ihrem Wege sein, sondern ihren eignen Irrlichtern
folgen. Sie begehren sich <Seite 91> nicht nach des H. Hilarius Regel zu
richten: Optimus ille scripturarum lector est, qui dictorum
intelligentiam exspectat potius ex dictis, quam importat, et refert
magis, quam affert, neque hoc cogit videri dictis contineri, quod ante

lectionem praesumserat intelligundum, d. h. so viel als: Das ist ein
rechter Leser der Schrift, der das Verstandnif} der Spriiche nicht in die
Schrift hinein bringt, sondern daraus erwartet und heraus bringt, und
zwingt nicht die Schrift dasjenige auszusagen, was der Leser sich vor
Lesung der Schrift in den Sinn gefaf3t hatte. Hingegen weil kein
dergleichen Prajudiz auf uns mit Fug und Recht gebracht werden kann
(wie dem P. Engel auf Begehren weiter zu erweisen steht), sondern wir
nehmen ohne irgend welche Rucksicht auf menschliche Autoritat
(Ansehen), ohne vorwitzige Vernunft-Deutelei, ohne phantastische
Einbildung einer sonderlichen Offenbarung aufler der Schrift, in
christlicher Einfalt und Demuth Gottes Wort einzig und allein zu unsers
FuRBes Leuchte, so wird uns ja auch dasselbe nicht irre gehen lassen,
sondern in alle Wahrheit fihren.

Unverschamt aber ist auch ferner dieses Ansinnen der Papisten
(dal wir ihnen Leute nach der Apostel Zeit nennen sollen, die es mit
Luther gehalten), denn es ist solches schon langst geschehen. Es hat.
Chemnitz (in seinem Examen C. T.), Gerhard [in seinen LL. CC. *)] und

andere bei jedem Artikel der alten Kirchenlehrer Consens
(Uebereinstimmung) zur Geniige angefihrt.



*) Addatur e Calvinianis Dan. Chamierus in Panstratia.

D. Pappus **) [**) Conf. Danhauerus Theol. Consc. P. I. p. 556.] hat seinem
Versprechen nach <Seite 92> die evangelische Lehre aus dem Augustin
allein erwiesen. Und obgleich nach der Zeit P. Jak. Masenius den

Augustin auf papstische Seite hat ziehen wollen, so hat doch demselben
der Herr D. Sam. Ben. Carpzov das Maul gestopft. Es ist auch davon
nachzulesen Hrn. L. Ant. Reiseri Augustinus veritatis

Evangelico-Catholicse Testis et Confessor, zu Frankfurt i. J. 1678
ausgegangen. Man hat zu allem Ueberflul® unsere Religion aus solchen
Scribenten (Schriftstellern) erwiesen, die schon nach der rechten Vater
Zeit gelebt haben, als Dorsch aus dem Thomas Aquinas, D. Gerhard hat
in seiner katholischen Confession auch die von Luthers Zeiten her
bekannten Papisten, so auf unserer Seite sind, mit groem Fleil3
zusammengetragen. Warum antworten die Papisten aus diese und
dergleichen Schriften nicht?

Endlich so ist dieses Ansinnen den Papisten selbst prajudicirlich
(gefahrlich), denn sie kbnnen das, was sie von uns fordern, an ihrem Orte
selbst nicht thun. Trotzdem sei ihnen geboten, dal sie einen einzigen
rechtschaffenen Kirchenlehrer nennen (zumal der in den ersten 500
Jahren nach Christi Geburt gelebt und geschrieben), der ihnen in allen
wider uns streitigen Lehrpunkten beipflichte, da sie doch dieselben in
Handen gehabt, und wie zu Zeiten sonst verfalscht, also auch nach ihrem
Belieben hatten eins und das andere hineinflicken kénnen. Sie beweisen
ja zwar oder bemihen sich vielmehr, aus den Vatern ihre Lehre zu
beweisen, allein nur stickweise, aus diesen dieses, aus den andern ein
anderes, aber aus keinem Alles *).

*) Conf. Tenzel, contra Frommen, ¢, 5 p. 715. s. Erasmus Sarcerius de Consensu
Eccles. verce et Patrum etc.

Soll aber das gelten, so kénnen wir die Kunst auch, <Seite 93> wir wollen
aus allen vielmehr Testimonia (Zeugnisse) aufbringen als sie. So weil}

man auch wohl, was es hierin bei den Papisten flir ein Spiegelfechten
giebt. Es hat ihnen ein Hollander, Namens Jacob Laurentius, in der

subdola reverentize Papali erga Patres sehr starke Pillen zu
verschlucken gegeben und erwiesen, daB sie die Patres (Kirchenvater),
wenn sie ihnen scheinen das Wort zu reden, hinauf in den Himmel
erheben und alles annehmen, es mag von ihnen, den Patribus selbst



oder von andern unter ihrem Namen geschrieben sein; wenn sie aber
nicht fiir sie sind, sie verachten, sagen, sie haben privato spiritu, aus
ihrem eignen Kopf geredt, seien im Eifer zu weit gegangen, oder sagen,
sie seien verfalscht, die angezogenen Bucher seien nicht ihre, sondern
scripta supposititia (untergeschobene Schriften) oder Findelkinder, *)
und was des Wesens mehr ist. Weil sie denn selbst es auf die Vater nicht
wollen ankommen lassen, ware es denn nicht am besten, wir blieben
einzig und allein bei der heiligen Schrift, als bei solchem Buche, dal} die
Vater selbst angenommen und wir und die Papisten an beiden Theilen
annehmen missen?

*) Conf. quoque Hauptvertheidigung, c. 35. p. 351.

Hierwider wendet nun P. Engel sonderlich zweierlei ein.
Erster Einwurf.

Erstlich wendet P. Engel ein, es misse gleichwohl zu allen Zeiten
eine sichtbare Kirche gewesen sein, zu welcher sich die Leute haben
halten kénnen, wo denn die vor Luther sei anzutreffen gewesen?
entweder bei ihnen oder nirgends. So <Seite 94> viel ist aus den
verworrenen ungereimten Reimen p. 11, 12 zu nehmen, derer ich
gleichwohl den Leser nicht berauben oder defraudiren (ihn darum
betrigen) will, sie klingen armlich genug also:

Der apostolische Kirchenschall

Geht aus durch die Welt Gberall,

Es ist auch keine Zung' und Sprach’,
D'rin man ihr' Stimm' nicht héren mag.
Wie ist denn eurer Kirch' geschehn,
Dal sie kein Mensch konnt hér'n und sehn?
Der kleine Stein beim Daniel Das grofRe
Bild zermalmet schnell,

Ward ein grol3' Berg und sich ausbreit't,
Dal er erflllt die Erde weit:

So wachst die Kirch', bleibt ewig stehn,
All' andre Reich' vor ihr vergehn.

Ist nun eu'r Kirch' derselb'ge Stein,

Wie ward er denn bald wieder so klein,
Dal} er so manch' hundert Jahr lang

Im Winkel lag unter der Bank,

Und endlich sich so tief verkroch,

Dal ihr ihn sucht im Mauseloch?

Die Kirch' ist ein brennend Lucern,



Welch' in der Welt leucht't weit und fern,
Daf jedermann ihr Licht mag sehn,
Sie kann nicht unter'm Scheffel stehn,
Noch unter'm Tisch oder heimlichen Ort,
Wie eure Kirch' mit ihrem Wort.

<Seite 95>
Sie ist ein' Stadt auf'm Berg gebaut,
Dal jedermann sie hért und schaut.
Ihr' Thor stehn offen Tag und Nacht,
Zu ihr kommt aller Heiden Macht.
lhr' Sonn' und Mond verlor'n kein'n Schein,
Der Herr will bei ihr ewig sein,
Aus ihren Kleinsten sollen tausend werden,
Der G'ringst' zum méacht'gen Volk auf Erden.
lhr aber thut im Finstern mausen
Und zeigt eu'r Kirch' zu Nirgendshausen,
Vor euch war'n weder tausend noch ein’,
Wie konnt ihr denn katholisch sein?
Ihr wollt uns in die Wiste weisen,
Christus verbeut hinaus zu reisen.
Ihr sprecht: Er sei im Saal oder Zimmer,
Er aber sagt uns: Glaubt ihn'n nimmer.
Wer nun folgt Christi Rath und Wort,
Der bleibt von euch wohl unbethort.

Antwort.

Es ware zwar zu winschen, dal die Kirche allezeit ihr 6ffentliches
und in's Auge leuchtendes freies Exercitium (Wirksamkeit) hatte und
allezeit in stetem Flor und Wohlstande ware. Allein das geschieht nicht
immerzu; es kann wohl kommen, ist auch sehr oft geschehen, dal3 die
sichtbare Kirche oder Gemeine, die sich zum wahren christlichen
Glauben o6ffentlich bekennt, und an diesem oder jenem Orte zu sehen ist,
mit den Wolken der Tribsal, welche entweder falsche <Seite 96> Lehrer
oder grausame Tyrannen erregen, dermafien bedeckt und verfinstert
werde, dal ihr dullerlicher Glanz vergehe, und nirgends eine ansehnliche
Versammlung anzutreffen, die das reine Wort Gottes und die Sacramente
frei und ungehindert in durchgehender Vollkommenheit habe. *)

*) Conf. Gerhardus de Ecclesia, c. 8. p. 276. Heilbrunner. Unkathol. Papstth. p.
546. s. Nic. Hunnius, pelle ovina §. 296. s. Calovius Mataeol. Pap. p. 204. Behauptung
des Danziger Catechismi Wider P. Carl, p. 887. Laur. Leelius, Wider P. Georg am Ende
drei Fragen von der Kirche und heilige Abendmahl, gu. 2. p. 58. s.



Also, dald zu den Zeiten, wann der Antichrist in der heiligen christlichen
Kirche tyrannisiren wird, ein elender, verderbter, verfinsterter und
verdunkelter Anblick derselben sein werde, bezeugen nicht allein die
davon in heiliger Schrift stehenden Weissagungen und der alten
Kirchenlehrer Bekenntnisse, sondern auch die papstischen Lehrer selbst.
Die heilige Schrift sagt klar, dal zu den antichristischen Zeiten die
falschen Lehrer mit Weissagungen, Scheinheiligkeit, Wundern und
Zeichen solchergestalt alles Uberschwemmen werden, dal3, wo es
moglich ware, auch die Auserwahlten in Irrthum verfiihrt werden mdchten
(Matt. 24, 24., 2. Thess. 2, 9., 1. Tim. 4, 1., Offenb. 12, 7. etc.). Unter den
alten Kirchenlehrern sagt Augustinus (in Ps. 9): Es ist noch die dritte
Verfolgung der Kirche zu erwarten, die der Antichrist erregen wird, sie
wird auch die allerschadlichste sein, weil sie mit Gewalt und Betrug wird
fortgesetzt werden, denn Gewalt wird sie erweisen in weltlicher
Regierung, Betrug in Wunderwerken. Und vorher spricht er: Weil dafir
gehalten wird, daf® der Antichrist zu solcher Héhe eitler Ehre <Seite 97>
werde gelangen, so wird ihm erlaubt sein, gegen jedermann, und
sonderlich gegen die Heiligen Gottes, solche Sachen zu unternehmen,
daR zur selbigen Zeit wahrhaftig etliche Schwachglaubige in die
Gedanken gerathen werden, Gott habe die Vorsehung menschlicher
Sachen ganz unterlassen. Hieronymus schreibt (Uber das 2. Cap.
Zephan.) also: Es scheint ersten Ansehens fast gotteslasterlich, day man
von der Kirche sagen sollte, sie werde ungebahnt und verwustet sein,
wilde Thiere sollen darin wohnen, und ihr mit Hohn gleichsam nachgesagt
werde: das ist deine Stadt denn Bésen ergeben, die so sicher wohnte und
sprach in ihrem Herzen: ich bin's und keine mehr. Wie ist sie so wiste
geworden, dal® die Thiere darin wohnen? Aber wer betrachtet, was der
Apostel sagt (1. Tim. 4), und Christus von den letzten Zeiten (Lukas 18,
8), der wird sich nicht befremden Uber das, was von der
Kirchenverwiistung unter des Antichrists Regiment gesagt wird. Solches
gestehen auch von den antichristischen Zeiten papstliche Lehrer selbst.
Der Cardinal Bellarminus sagt (1. 3. de P. R. c. 7): Es ist gewiR, daB des
Antichrists Verfolgung die gréfte und schwerste sein werde, dergestalt,
dall sie alle Ceremonien und Opfer der christlichen Religion wird
auftheben. Also spricht er auch hernach: der Antichrist werde allen
Gottesdienst, der jetzt in der Kirche geubt wird, aus dem Wege raumen.
Thomas Stapleton (libr. 3. Princ. doctr. c. 2): Freilich wird zur Zeit des
antichristischen Regiments die Kirche in die Wiste getrieben werden, und
die Zeit Uber in der Wiste, d. h. in heimlichen Orten, in Hoéhlen und
Winkeln, in Eindden, da sich die Heiligen hin verborgen, wird die Kirche
anzutreffen sein. Weil nun droben <Seite 98> erwiesen, dal} der Papst



der Antichrist sei, was wundern sie sich, dal} zu der Zeit, da der Papst am
hochsten gestiegen, die Kirche so unscheinbar geworden sei? Zum
wenigsten missen sie ja selbst gestehen, es sei mdglich (wenn ihr
vermeintlicher Antichrist kommen wird), dal® die Kirche ihren Schein
verlieren kdnne.

Allein es ist den Papisten ferner leicht zu beweisen, dal} es nicht
allein geschehen kénne, sondern auch ofters geschehen sei, dall die
Kirche unscheinbar, ja (was freie Duldung und freies Bekenntnil3 der
Personen betrifft) unsichtbar geworden sei. Lieber, wo war denn die
wahre Kirche Gottes zu sehen zu Elias Zeiten, da die Altare des Herrn
zerbrochen, Gottes Bund verlassen war, und Elias meinte, er ware allein
Ubrig geblieben und hatte keinen Glaubensgenossen unter dem Himmel
mehr? (1. Kén. 19). Da hatten die Baals-Pfaffen auch austreten und wie
P. Engel sprechen koénnen: wo ist deine Kirche? wo hat sie sich hin
verkrochen? Es mul} ja gleichwohl ein sichtbarer Gottesdienst sein, der
ist entweder bei uns oder nirgends; denn im Lande Juda sind des Herrn
Altdre zerbrochen, und sonst halt er keine fir genehm! Die Pharisaer
hatten zur Zeit des Leidens Christi, auch so sagen kdnnen: es mul} ja
eine sichtbare Kirche sein, die ist entweder bei uns oder (wie der Mann
von sehr lieblichen Einfallen, P. Engel, redet) zu Nirgendshausen! Denn
die Apostel waren ja zu Winkel gekrochen und nicht zu sehen. Also, da
nach der Apostel Zeit die ganze Welt mit der arianischen Ketzerei
Uberschwemmt war, und die Rechtglaubigen sich nicht rihren dursten,
sondern waren, nicht zwar in Mauseldcher [darin wohl etwa die Papisten
ihr Sacrament <Seite 99> wieder gesucht *)), doch in Cryptas terrae (wie
Amularius redet, 1. 4 c. 21 de Eccles. Officiis) in Erdkllfte und Hohlen
gekrochen, hatten da die Arianer nicht auch protzen kdnnen:

*) Legatur Wilhel. Holderi mus exenteratus ita ridiculus, ut vel redivivum Catonem ad risum
invitare queat.

die Kirche ist entweder bei uns oder nirgends! wo ist eure Kirche? in den
Lochern der Erde. Ist das die Stadt aufm Berge gebaut, oder ist's das
Licht unter'm Scheffel gestellt?

Allein, obgleich solchergestalt die Kirche, ihrem auferlichen Schein
und Flor nach, unscheinbar, ja unsichtbar werden kann, so geht
deswegen dennoch die ganze Kirche nicht unter; es bleiben doch hin und
wieder in der Welt etliche, die nach der einfaltigen Leitung géttlichen
Wortes vom heiligen Geist in der Wahrheit des Glaubens zum ewigen
Leben bewahrt werden, welche Gott, der Herzenskiindiger, am besten
kennt. Also kannte er zu Elia Zeiten 7000, die Elias nicht gesehen hatte;
er kannte doch zur Zeit des Leidens Christi die Apostel und andere



Christliebende in ihren Winkeln; zur Zeit der arianischen Verfolgung sein
kleines Hauflein in der Hohle des Bergs Ausenz **) und andere; der
heilige Same kann doch nicht ganzlich getilgt werden, ob er gleich mit
Unkraut Uberwachsen und nicht zu sehen ist; der Herr kennt allezeit die
Seinen, es sehe sie sonst, wer da wolle. Davon bei der dritten Frage noch
weiteres wird zu vernehmen sein.

**) Marian. Histor. Hisp. I. 7. ¢. 2. Cum Hispania numen propitium experiretur in exigua illa
Christianorum manu, cum qua in Ausena montis speluncam, cui nomen de Cova longa, Pelagius
sese receperat, ubi sagittae et lapides missi a Mauris insigni miraculo reflecti in ipsos jacientes visi
sunt.



<Seite 100>
Lutherthum vor Luther. 2. Frage.

Auf die von P. Engel hierbei angefiihrten Schriftstellen ist von den
Unsrigen (so denn Anfang der Antwort auf diesen Einwurf angefihrt) zur
Genuge geantwortet. Im Ps. 19, 5., Matt. 5, 14. 15. und sonst wird nicht
die Kirche wegen ihres steten Flors und Scheins, sondern die heilige
Apostel- Schaar wegen ihrer O&ffentlichen durchdringenden Predigt
angedeutet und mit einem Berge und einer Laterne verglichen, wiewohl
es aus die apostolische Kirche kann applicirt (angewendet), auch sonst
insgemein von der Kirche gebraucht werden, doch, dal® man de jure und

nicht de facto rede, nicht davon, was allezeit geschieht, sondern was
billig geschehen sollte. Der Stein beim Daniel (E. 2, 34.) ist nicht die
Kirche, sondern Christus selbst, davon P. Engel sich, wenn's ihm beliebt,
Rath holen mag in meinen Dubiis Biblicis P. I p. 890 s. Sonst wird zwar
die Kirche Neuen Testaments ein Berg genannt (Es. 2, 3., Mich. 4, 2).
Allein nicht darum, daR sie in stetem Glanz und Flor bleiben soll, sondern
weil sie durch den Berg Zion vorgebildet worden (Ebr. 12, 22.), sonst
kann sie wohl auch wegen ihres &dulerlichen Zustandes eine Rose im
Thal werden (Hohesl. 2, 1). Endlich, so redet Christus (Matt. 24, 26) nicht
von der Kirche sondern von sich selbst: Wenn sie zu euch sagen werden:
siehe, er ist in der Wiuste, so gehet nicht hinaus; siehe, er ist in der
Kammer, so glaubt's nicht. Denn gleichwie der Blitz ausgehet vom
Ausgang und scheinet bis zum Niedergange, also wird auch sein die
Zukunft des Menschen Sohns. Da kdnnte nun das vergebliche Weisen
fuglicher aus die Papisten applicirt (angewendet) werden, denn die
Einsiedler in der Wiuste rufen gleichsam: siehe, hier ist Christus, bei uns
ist der nachste <Seite 101> Weg zu ihm zu kommen; desgleichen
schreien mit vollem Halse die Mdnche in ihren Kammern und Klausen;
allein ich will mich dabei nicht aushalten. Von der Kirche haben wir sonst
Johannis Weissagung, dal® sie werde in die Wuste fliehen missen
(Offenb. 12, 6). Welches auch oben Stapleton selbst gestanden.
Anderer Einwurf.

Zum Andern braucht P. Engel zu seinem Behelfe dieses (p. 13 fg.):
Luther fordere ja selbst von andern Schwarmern, dal® sie entweder ihren
Beruf ausweisen oder Wunder thun sollen. Nun habe Luther zu seiner
neuen Lehre selbst keinen absonderlichen Beruf aufzuweisen und doch
auch keine Wunder gethan, also sei er auch dazu gar nicht befugt,
sondern schuldig gewesen, bei der uralten katholischen Lehre zu bleiben.
Er redet auch vom Beruf anderer evangelischer Prediger unter Anderm p.
16 also (doch in Prosa, daf}, wenn Engel der Vergleichung mit Hiob werth
ware, man von ihm sagen konnte, wie Hieronymus T. III. Epist. ad



Paulinum von Hiob spricht: Prosa incipit: versu labitur: pedestri

sermone finitur, in Prosa beginnt's, in Versen verlauft's, und in Prosa
lauft's wieder aus): Es folgt hieraus, dall der ordentliche Beruf nicht
geschieht durch das Doctorat, noch durch weltliche Gewalt der Obrigkeit,
sondern Paulus, ein Apostel, hat Timotheum berufen und kein Furst oder
weltlicher Herr, und so wird's bleiben und gehalten werden bis zum Ende
der Welt. Weil nun weder Luther, noch ein einziger lutherischer oder
calvinischer Pradicant seinen durch Mittel oder ohne Mittel rechtmafigen
Beruf darthun und beweisen kann, fallt <Seite 102> es den Wortdienern
so schwer, dal® sie es aus keinem Lutherischen Dictionarium
(Wérterbuch) bisher beantworten oder verdeutschen kdénnen. Ist
gewildlich sehr spitzfindig gegeben!
Antwort.

Obgleich die Papisten sagen wie dort die Juden: Was ist das fir eine
neue Lehre? (Mark 1, 27), so hat doch Luther mit nichten eine neue Lehre
aufgebracht, sondern die alte apostolische Lehre wieder hervorgebracht,
wie er diel¥falls selbst hochfeierlich protestirt (sich verwahrt) (Tom. 7, Jen.
Germ. f. 206, 2). Er hat gleichsam das Licht des Evangelii, welches der
Papst wider Recht und Billigkeit (Matt. 5, 16) unter einen Scheffel *)
gesetzt hatte, hervorgezogen und auf den Leuchter gesetzt.

*) Conf. Gerhardus Conf. Cathol. l. 2. p. I p. 1101.

Ist demnach Luthers Lehre so neu als die Lehre Christi und der Apostel,
und hat er mit Irendus wohl sagen kénnen: Christus mihi pro Archivis est,
Christus ist mein altes Archiv; und mit Tertullian: 1d verius, quod prius, id
prius, quod ab initio, id ab initio, quod ab Apostolis, das ist am
wahrhaftigsten, was am ersten ist, das ist das Erste, was vom Anfang ist,
das ist vom Anfang, was von den Aposteln ist. Und es ist wahrlich
diefRfalls lachenswerth, wenn ein anderer GroRRsprecher, Namens Tanner
**), sagt:

**) Verbo ejus P. 2. Anat. A. C. demonstr. 2. n. 153. haec sunt: Ergo eo ipso Lutherana
Ecclesia, nova est, si non respectu atatis Christi, tamen respectu temporis, quod Lutherum
antecessit: quomodo dicimus hunc vel illum habitum vel formam vestium esse novam, quae aliquot
proximis seculis in usu non fuit.

So ist doch die lutherische Kirche (oder Lehre) neu, obgleich nicht <Seite
103> im Absehen auf Christi Zeit, doch, wenn man ansieht die nachste
Zeit vor Luther. Allein bei solcher neuen Lehre wollen wir schon in den
Himmel kommen, die namlich in des Papsts Augen neu, aber in Christi
Augen alt ist.



Nun wohlan, zu dieser nach dem Papstthum neuen, aber nach dem
Christenthum alten Lehre, bedurfte Luther keines andern Berufs, als den
er hatte. Zum Predigtamt in der Wittenbergischen Kirche war er durch
sein Presbyterium oder Priesterthum, zum Lehramt auf der Universitat
durch die Professur, zum Lehramt in der ganzen Welt durch sein Doctorat
nach damaliger Beschaffenheit ordentlich berufen. Denn es hat sich ja
verstanden, dal er die heilige Schrift recht vortragen und kein anderes
Evangelium predigen sollte als das, welches offenbart war, man wollte
denn sagen, er sei berufen, wider Gottes Wort zu lehren. Also bedurft's
auch dieffalls gar nicht, entweder einen unmittelbaren Beruf aufzuweisen
oder Wunder zu thun (welches Luther von den Wiedertdufern und
dergleichen Schwarmern billig gefordert hat, weil sie auRer der Schrift auf
Offenbarungen und Erscheinungen sich berufen), ja, es haben auch die
Papisten diel¥falls schon protestirt, sie wollen uns doch nicht glauben,
wenn wir gleich Wunder thun wiirden, wie solches von Anderen *) zur
Genuge ausgefuhrt ist.

*) Fornerus in Palm. Triumphat. I. I. c. 39. scribit: Etsi aliqua vera edidissetis miracula, non
tamen idcirco aut vos recipiendi essetis, aut religio aut doctrina vestra foret approbanda. Addit
inter alia: Vetuit Paulus angelo credi de coelo, si aliud evangelizet Galatis, quam a Paulo primitus
acceperant. Vos judicate, vos arbitri estote, annon major sit cujuscunque boni angeli quam
miraculi etiam veri autoritas? Conf. Dannhauer. Theol. Conse. T. 1. p. 473. et Aleth. Victr. p. Il s.
Dorscheus Relig. Scrupel p. 382. et de falso jactatis Pontif. miraculis Nic. Hunnius de Eccl.
Rom. non Christiana §. 131 s.



<Seite 104> Lutherthum vor Luther. 2. Frage.

Jedoch ist gleichwohl die Excitatio oder Erweckung des christlichen
Eifers und heroischen oder Helden-Gemiths bei diesem Beruf Luthers
ein aulerordentliches Werk des Allerhochsten, wie solches von D. Nie.
Hunnius im offenbarlichen Beweis des Berufs Luthers und Anderer *)
herrlich dargethan, auch was P. Engel sonst aus Luther von ihm und
seinem Reformationswerk anfihrt, schon langst beantwortet **) und
erortert ist, also da® Engel wohl hatte mégen zu Hause bleiben.

*) De mirandis Lutheri conf. Thummii Lutherus Thaumaturgus Forero oppositus
1623. Dannhaueri Memoria Thaumasiandri, p. 61. c. 10. p. 52. 68. Gerhardus de Eccl. §.
286. s. Miillerus p. 445.

**) Conf. possunt Gerhardus de Minist. Eccl. §. 118 s. Meisnerus P. 2. contra
Lessium art. 3. Hopfnerus in Saxon. Evangel. secl. I. part. 2. c. 6. Brochmandus Conf.
Apolog. speculi Brandenb. P. 4. p. 231. 6. s. MUllerus in Luthero defenso et defensione
Lutheri defensi c. 2. 3. 4. Dannhauer Hodom. Pap. P. I. p. 26. s. Kesler Lutherthum, p. 21,
seq. Balduinus Phosphoro veri Catholicisimi contra Pazmannum, I. 3. c. 13 s. p. 152. s.

Was endlich unsern, der evangelischen Prediger Beruf zum
Predigtamt belangt, so grinden wir denselben nicht auf das Doctorat,
haben ihn auch nicht von der weltlichen Obrigkeit allein, sondern von der
ganzen christlichen Gemeine. Denn derselben gebihrt nach altem
apostolischem Brauch, Prediger im Namen Gottes zu berufen. Also
erwahlten dort die Apostel und Aeltesten sammt der ganzen christlichen
Gemeine aus ihnen Mannern, die nach Antiochien sollten gesandt
werden, und schrieben unter Anderem: Es hat uns gut gedaucht,
einmuthiglich versammelt, Manner zu erwahlen zu euch zu <Seite 105>
senden [Apgsch. 15, 25. *)].

*) Conf. et Act. I, 15.s. VI. 23.

Daraus ist zu schlieBen: wer von der wahren apostolischen Kirche, nach
altem apostolischen Brauch, ordentlicherweise zum Prediger berufen ist,
der hat einen rechtmaRigen Beruf, welchen namlich heutiges Tages
Christus keinem unmittelbarerweise in's Haus schickt, sondern vermittelst
der Kirche, als seiner Braut (Joh. 3, 29), Hausehre (Ps. 68, 13) und
Thesaurariac oder Schatzverwahrerin antragt. Daher auch Paulus
spricht: Es ist alles euer. Verstehe, nicht nur wegen des Brauchs, sondern
auch wegen Rechts (1. Cor. 3, 22). Der Kirche liegt ob, die Lehrgeister zu
prufen, ob sie ans Gott sind, ehe sie dieselben hort (1. Joh. 4, 1). Nun
aber sind wir von der wahren apostolischen Kirche (P. Engel habe das



Herz und beweise das Widerspiel) ordentlich zu Predigern berufen, mithin
haben wir einen rechtmaRigen Beruf. Und achten's also nicht, sondern
gratuliren uns vielmehr, dal3 wir das papstliche Maalzeichen nicht an uns
haben. Es haben unsern Beruf im Ubrigen schon so viel der Unsrigen
legitimirt (gerechtfertigt), dal} sie P. Engel Zeit seines Lebens nicht lesen,
geschweige denn widerlegen wird. Er versuche sein Heil und mache sich
an Nic. Hunnium, in Demonstr. Minist. Luth. p. 326 s. Balduinum,
Phosphor. veri Cath. L. III. c. 12. p. 138, 145., et Cas. Conse. L. 4. c.
6. eas. 4. p. 1036 seq.; Mullerum, Anti-Jansen. §. 486 — 493.;
Hulsemannum, Apol. de ministro ordinationis; Haberkorn, de
ministerii Evang. veritate et efficacia c. 7. §. 241 s. p. 199 s
Tarnovium de ministerio ¢. 1 . 1; Hutterum im <Seite 106>
griindlichen Bericht wider Sigism. Ernhoffer; Sam. Ben. Carpzovium,
Exam. Masenii p. 1045 s.; Laurentium Laelium in Ehrenrettung
Luthers; und andere dergleichen Scribenten (Schriftsteller), er wird
gewillich in solchen evangelischen Dictionariis (Worterbichern) finden,
was er bisher noch nicht gewuf3t hat.



<Seite 107>

Das dritte Capitel.

Von der dritten Frage.
Ob jemals einer durch das sogenannte neue Evangelium

selig geworden sei?
Diese Frage bringt der Autor (Verfasser) reimweise p. 21 also vor:
Ich frag', woher seid ihr verg'wiss't,
Dal ein Mensch selig worden ist,
Der hier abstarb in eurer Lehr'?
Nennt uns nur einen oder mehr.
Habt ihr von Gott Beweis und Schein,
Dal sie bei ihm im Himmel sein?
Antwort.

Das Evangelium von Christo, wie es in Gottes Wort geoffenbart und
von uns bekannt wird, mag Autor (der Verfasser) endlich neu heil’en nach
Tanners obiger Erklarung, namlich in Ansehung der eingerissenen
papstlichen MilRbrauche, um derer willen das alte Evangelium hat missen
erneuert werden. Wenn er aber nun von demselben fragt: ob jemals einer
dadurch selig geworden sei? so antworte ich laconice <Seite 108> kurz
und gut: Keiner jemals anders. Weder Luther noch wir begehren anders
selig zu werden, als durch die Gnade Jesu Christi, gleicherweise wie
auch die Vater (Apg. 15, 2); denn es ist in keinem andern Heil, ist auch
kein anderer Name den Menschen gegeben, darinnen sie selig werden
sollen (Apg. 4, 12). Als dort gefragt wird: Was soll ich thun, dal ich selig
werde? antworten Paulus und Silas: Glaube an den Herrn Jesum, so wirst
du und dein Haus selig (Apg. 16,31). Und das ist ja eben der Kern unsers
evangelischen Glaubens, darauf schon Adam (1. Mose 3, 15), darauf viel
tausend und aber tausend auch bei uns selig geworden, welche zu
zahlen nicht moglich, zu nennen nicht ndthig ist: denn der Herr kennt
schon die Seinen!

Dazu heit's: neganti incumbit probatio (wer etwas laugnet, ist den
Beweis schuldig). Wer hat denn den Papisten die widrige Post gebracht,
dall auf unsere evangelische Lehre jemals ein Mensch, der ihr herzlich
zugethan und nachgelebt, verdammt worden sei? Und wiederum wird
nicht unbillig an sie gefragt: ob denn jemals einer auf's trientische Concil
sei selig geworden? Verzeiht mir, Herr P. Engel, dal} ich euch ein wenig
eure Verse abborge und auch sage:

Ich frag', woher seid ihr verg'wiss't,
Dal} ein Mensch selig worden ist,



Der hier abstarb in eurer Lehr’;

Nennt uns nur einen oder mehr,

Habt ihr von Gott Beweis und Schein,
Daf sie bei ihm im Himmel sein?

Es hat aber P. Engel bei dieser Frage vollends alles <Seite 109>
zusammen gerafft, was er hat finden kénnen, und wendet wider diese
unsere Antwort sechserlei ein.

Erster Einwurf.

Erstlich meint er, solchergestalt werde folgen, daf3 alle unsere
Vorfahren unter dem Papstthum vor Luthers Zeiten verdammt seien, denn
so lauten seine Reime:

Ilhr Pradicanten ruft und schreit,

Eu'r Lehr' bringt nur zur Seligkeit.

Sind denn in sechzehnhundert Jahr'n

All' Christenleut zur HoélI' gefahr'n?
Antwort.

Nein. Der Herr kennt die Seinen. Es sind ja da gewesen die lieben
Erstlinge Gottes, die kleinen getauften und bald gestorbenen Kinder, die
dem Papste in ihren Herzen nicht beigepflichtet, sondern ihren in der
Taufe empfangenen wahren evangelischen Glauben unverriickt behalten,
weil sie wider Wissen und Gewissen nicht geslindigt, wer will die
verdammen? Es sind da gewesen viel tausend fromme bedrangte
Christen, die unter des Papsts Joche und Tyrannei, wie dort die 7000 zu
Elia Zeiten unter den Baals-Pfaffen geseufzt und heimlich geweint, daf}
sie ihm nicht steuern koénnen, wer will die verdammen? Es sind da zu
allen Zeiten so viel tapfere, freudige, 6ffentliche Bekenner der Wahrheit
gewesen, die dem Papste mehr gesagt, als ihm lieb gewesen, ja éfters ihr
Glaubensbekenntnifd mit ihnrem Blute bestatigt und besiegelt haben, wie
aus Flacii Catalogo testium veritatis, <Seite 110> den Centuriatoribus
Magdeburgens., der Historia martyrum Lud. Rabi, Gerhardi

confessione catholica und dergleichen Blichern zu sehen, wer will die
verdammen?
Wunder aber ist's, dal® nicht auch die Juden vordem dergleichen

Frage an Christum und die Apostel gerichtet haben:

Ihr sammt euern Jiingern ruft und schreit,

Eu'r Lehr' bringt nur zur Seligkeit;

Sind denn in etlich hundert *) Jahren

All' Judenleut' zur Holl' gefahren?

*) Nach der heiligen Propheten Zeit.



P. Engel bedenke sich, was hier Christus sammt seinen Aposteln
hatte antworten konnen, und dasselbe nehme er auch von uns zur
gunstigen Antwort **) an.

**) Plura dabunt Keslerus Lutherthum p. 271. 276. Dorscheus 14.
Religions-Scrupel, p. 385. Beck. im Lutherthum vor Luther, etc.

Anderer Einwurf.

Weiter weist uns P. Engel anstatt der Bibel in den Kalender und
meint, wir erkennen selbst viele im Kalender ausgezeichnete flir Heilige,
von welchen doch gewily sei, dal® sie gut papistisch gestorben. Seine
Reime (dabei wir mit des Lesers gutem Willen diesmal etliche GloRlein
setzen werden) lauten hievon p. 23 also:

Konnt ihr die Sach' noch nicht verstehn,
So thut nur in Kalender sehn: ***)

***) Da haben wir doch endlich den Clavem (Schlissel) zu dem wichtigsten
Religionsstreit! gebe Gott, da® der Kalender mit den papstischen Heiligen nur bester
eintreffe als mit dem Geuwitter.



<Seite 111> Ob jemals ein Lutherischer selig geworden?

Darin findet ihr beid', jung und alt,

Aus Land und Standen mannigfalt',
Viel Papst', viel tausend Martyrer,

Viel Bischof, Lehrer, Beichtiger,

Viel Jungfrau'n, Wittwen, Eheleut, *)
Von Christi Zeit an, bis auf heut',

Der'n Seligkeit durch Zeichen klar **)
Gott in der Welt macht offenbar,

Wie ihr denn auch ja selbst bekennt,
Weil ihr sie mit uns heilig nennt. ***)
Die dem Papstthum ) that'n Zeugnil® geb'n,
Mit Gut und Blut, mit Leib und Leb'n,
Und liel3en sich des all' berauben

Von wegen unsers alten Glauben,

Den sie uns aufgepflanzet fort,

Wie sie ihn hatten erst gehort. 1)

S. Paul 111) heildt uns ihr End' ansehn,
Und ihrem Glauben stets nachgehn.
Wollt ihr nun mit ihm selig sein,

So stimmt auch mit ihr'm Glauben ein.

*) Ist gleichwohl gut, daf3 es unter Eheleuten auch Heilige giebt.
**) Nicht bei allen so klar, als Engel meint.
***) Sie sind rein und heilig, aber (wie dort unser Erléser spricht) nicht alle. Man sehe
Keslerum, im Papstthum, c. 3. q. 8. p. 435 s.

1) Der Papst und seine Vorfechter sind sonst ungewohnt, Martyrer abzugeben (von
den ersten romischen Bischofen ist keine Rede), aber wohl Martyrer zu machen; sie
begebren nicht das Leben zu lassen, sondern zu nehmen.

11) Namlich aus menschlicher Satzung, nicht aus heiliger Schrift gelesen.
111) Der hat vom papstischen Kalender und seinen canonisirten Heiligen nichts
gehort noch gesehen.



<Seite 112>
Glaubt ihr aber auf neue *) Weis,
So sucht euch ein neu **) Paradeis.
Ihr zwar und euers Glaubens gleich
Gehort nicht in's alt' Himmelreich.
Denn weil darin all's papstisch ist, ***)
So kommt hierein kein neuer Christ, )
Drum war' euch besser 1) nie gebor'n,
Als ewig Leib und Seel' verlor'n!

*) In Ansehung der alten eingerissenen papstischen Mibrauche.
**) Das neue Jerusalem, das droben ist. Doch &lter, als die papstische Religion.

***) Das ware viel, wenn's vom rechten Himmel wahr ware. Allein, weil wir wissen was
papstisch ist (besser als P. Engel und seinesgleichen), so glauben wir das nicht, wenn's
gleich ein Engel vom Himmel sagte, geschweige denn ein armer P. Engel.

T) Aber doch wohl ein neugeborner Christ, eine neue Creatur in Christo Jesu? Das
wollen wir ganzlich hoffen.

11) Mutatio nomine de te formula narretur! (Das Spriichlein dreh um und wende
es auf dich an!) O dal} ihr klug wéret, P. Engel, und dieses bedachtet!

Antwort.

Wer papistisch, das ist, in hartnackiger Verharrung auf des Papstes
Greuel und Irrthimer, gestorben oder stirbt, den halten wir weder flr
heilig, noch flr selig, er heilRe, wie er wolle, er stehe auch im Kalender,
wo er wolle, denn es heit: Multorum reliquiae coluntur in terris,

quorum animz ardent in inferno. (Es brennen ihrer viele der Seele
nach schon in der Hélle, deren Reliquien man hier fir groRes Heiligthum
halt, und also auch, deren Namen man in den Kalender gesetzt hat.)
Unterdel3 so sagen wir doch mit nichten, <Seite 113> dal} alle die, so
unter dem Papstthum gestorben, zur Hoélle gegefahren seien. Der Herr
kennet doch die Seinen, namlich diejenigen, welche, obgleich sie quoad
externam societatem (leiblicher Weise) sich bei dem papstischen

Anhange aufgehalten, dennoch quoad societatem internam (mit ihrem
Herzen und Gemuth) der wahren evangelischen Religion beigepflichtet;
diejenigen, deren Glaube der Welt verborgen gewesen, welche auch
mitten im finstern Papstthum nicht alles geglaubt, was man ihnen
vorgesagt oder einbilden wollen, sie haben puriores aures labiis

docentium gehabt (was man ihnen mit unreinen Unbeschnittenen Lippen
vorgebracht, haben sie mit beschnittenen reinen Ohren angenommen),
was im antichristischen Absehen ihnen vorgelesen, haben sie in
christlichem Verstadnde gefaldt, Alles geprift und das Gute behalten;
sonderlich hat das Feuer oder die Hitze der letzten Todesangst die



papstischen Stoppeln und Menschentand verzehrt, also, dal} sie selbst
(wenn der Teufel ihnen recht zugesetzt) wohl gefiihlt und erkannt, daR
eigene Werke, Furbitte der Heiligen und dergleichen nicht Stich halten
werden, sind demnach einzig und allein auf das theure blutige Verdienst
Jesu Christi abgeschieden, und durch seine Gnade, der keinen, wer zu
ihm kommt, von sich hinausstofRen (Joh. 4), das zerstoliene Rohr nicht
zerbrechen, und das glimmende Docht nicht ausldéschen will, selig
geworden.

Es ist diesfalls Gottes Firsorge zu erkennen und hoch zu riihmen,
dall gleichwohl man die Leute, wenn's zum Abscheiden und letzten
Zugen hat gehen sollen, einzig und allein <Seite 114> auf das Verdienst
Jesu Christi gewiesen hat. Das ergeben die in ihren alten Kirchenbichern
*) befindlichen Fragen:

*) In Hortulo anime, A. 1519. Norimb. Johann Leisentritt, Domdechant zu
Budissin, in seinem katholischen Pfarrbuch, zu C6ln Anno 1590 gedruckt: Similia vide in
Agendis Mogunt. p. 71. Herbipolit. p. 94. Colon, p. 334. Salisb. p. 10. etc. Conf.
Chemnit. Exam. Concil. Trid. P. I. p. 143. Gerhardum de Ecclesia, §. 178. Dannhauerum
Theol. Consc. P. I. p. 607. etc.

1. Geistlicher: Freuest du dich, da du im rechten Glauben an
Jesum Christum verscheiden sollst? — Kranker: Ja, von Herzen.

2. Geistlicher: Bekennest du wahrhaftig, dal® du nicht also christlich
und ehrbarlich nach dem Willen Gottes gelebt hast, als du billig solltest
gethan haben? — Kranker: Ja, ich bekenne es von Herzen.

3. Geistlicher: Sind dir aber diese deine Siinden, grof3e und kleine,
wie sie Gott erkennet, von Grund deines Herzens leid? — Kranker: Ja,
von Herzen.

4. Geistlicher: Glaubst du festiglich, dal du nicht anders kbénnest
selig werden, denn allein durch den unschuldigen Tod Jesu Christi? —
Kranker: Ja, ich glaube es von Herzen.

5. Geistlicher: Glaubst du festiglich, dal® unser lieber Herr Jesus
Christus, wahrer Gott und Mensch, auch um deinetwillen, dich vom
ewigen Tod zu erldsen, gekreuzigt und gestorben sei? — Kranker: Ja, ich
glaube es von Herzen.

6. Geistlicher: Willst du auch von Grund des Herzens verzeihen allen
denen, die dir jemals Uebels gethan oder Schaden zugefiigt haben, und
willst gleichfalls bitten, dal} hinwiederum andere, die dich mit Worten und
Werken beleidigt, dir auch vergeben sollen? — Kranker: Ja, ich begehre
es von Herzen.
<Seite 115>



7. Geistlicher: Willst du also auf dieses dein Bekenntnil} selig von
hinnen scheiden und deine arme Seele Christo Jesu zu seinen getreuen
Handen befehlen? Kranker: Ja, von Herzen etc. *).

*) Dergleichen gute evangelische Fragen findest du auch in Hr. Joh. Philips,
Bischofs zu Bamberg Betbuch, A. 1606. zu Bamberg, p. 213. s.

So nun der kranke oder sterbende Mensch zu diesen Fragen
entweder mit Worten oder durch Geberden und Winken Ja antwortet, hat
man ihn endlich also angeredet: Kannst du mir nicht mehr antworten, so
gieb mir doch ein Zeichen, dieweil nun deine edle Seele noch bei dir ist
und du Athem hast, so sollst du all deine Hoffnung und Vertrauen auf
nichts anders setzen, denn auf das Verdienst und den Tod Jesu Christi, in
diesen seinen Tod sollst du dich ganzlich einsenken, dich mit ihm
bedecken und dich mit ihm verbinden, will dich der Herr dariber
verurtheilen, so sprich in deinem Herzen (kannst du nicht mit Worten): O
barmherziger Herr Jesu Christe, deinen so schmerzlichen Tod setze ich
zwischen dein Urtheil und meine arme Seele, ich kann mich nicht anders
gegen dich behelfen. Firchtest du dich, dall dich Gott verlassen und
verdammen wollte (welches er doch ohne Zweifel nicht will), so sprich: O
allmachtiger, ewiger Gott, mein barmherziger Erschaffer, zwischen deine
unaussprechliche Gutigkeit und meine unzahlige Sinde und Bosheit
setze ich deines eingebornen Sohnes Jesu Christi, meines Erlésers,
bittern Tod; sein hohes Verdienst opfere ich dir gar demdithiglich fir alle
meine sUndlichen Gebrechen. Also zwischen deinen billigen Zorn gegen
mich setze ich mit ganzem Vertrauen dasselbige Verdienst und den Tod
meines lieben Herrn Jesu Christi, denn ich weil® wohl, dal} <Seite 116>
solches dir das allerwohlgeféalligste und angenehmste Opfer ist. Ist das
nicht ein gut evangelischer Todestrost?

Also wifdte ich an dem Testament, welches der Cardinal Hosius *)
(sonst nicht der beste) endlich gemacht hat, nichts zu bessern, wenn er
den Zusatz von der Furbitte der Mutter Gottes weggelassen hatte. Ich
komme zu dir, spricht er, o allergnadigster Vater, ich komme zu dir und
bringe dir keine von meinen, sondern viele Verdienste deines Sohnes,
meines Herrn und Heilandes Jesu Christi: weil derselbe mit seinem
theuersten Tode nicht allein fiir meine, sondern auch flir der ganzen Welt
Sinde dir reichlich genug gethan hat, so bringe ich das Verdienst dieses
Todes, auf welches allein ich alle meine Hoffnung und Vertrauen gesetzt
habe, zu dir. Dies ist weine Gerechtigkeit, meine Genugthuung, Erlésung
und Versdhnung: mein Verdienst ist der Tod meines Herrn. Wie sollte ein
Evangelischer besser reden, als bis daher Hosius?



*) Fol. 484. Oper. Verba digna videntur, quae hic legantur: Quamobrem venio ad te,
Pater clementissime, venio ad te nullis meis, sed multis Filii tui Domini et Redemtoris
mei Jesu Christi meritis onustus: qui quum pretiosa morte sua non modo pro meis, verum
etiam pro totius mundi peccatis abunde tibi satisfecerit, hujus mortis meritum, in quo solo
meam spem et fiduciam omnem habeo defixam, adfero ad te: heec est justitia mea,
satisfactio mea, redemptio et propitiatio mea: meritum meum est mors Domini mei etc,

Ja, Bellarminus, der Cardinal **) [**) De Justif. I 5. c. 7. Propter
incertitudinem propriae justitiae et periculum inanis gloriae tutissimum est, fiduciam
totam in sola DEI misericordia et benignitate reponere.], hachdem er ein Langes
und Breites von der Rechtfertigung wider uns disputirt, so pref3t ihm
endlich die Wahrheit ein solch gut evangelisch Bekenntnil aus: wegen
UngewilRheit unserer eignen Gerechtigkeit und der grolien Gefahr einer
unterlaufenden eitlen Einbildung <Seite 117> ist dieses das Sicherste,
dall man all sein Vertrauen allein auf Gottes Barmherzigkeit und Gnade
setze. Das ist, wenn man's beim Lichte ansieht, so viel geredet: es sei am
sichersten, man werde endlich gut evangelisch und lasse die unsichere
Meinung des trientischen Concils fahren.

Nun wohlan, solche Leute, die vor ihrem letzten Ende auch vor
Luthers Zeiten hierauf abgeschieden sind, die sind ja zwar im Papstthum,
das ist an dem Orte der Christenheit, wo der Papst tyrannisirt, aber mit
Nichten denn oder auf's Papstthum, das ist auf des Papstes Greuellehre
und Menschentand, und also nicht als Papisten, sondern als
evangelische Christen gestorben und selig geworden. Hat sie nun gleich
keiner so genannt, so hat sie doch der Herr dafiir erkannt *).

*) Con. Keslerus Lutherthum, p. 557. s.

DaR aber auch unter den Papisten jemand kénne in seinem Herzen
gut evangelisch sterben, solches wird P. Engel desto weniger in Abrede
stellen, weil etliche seiner Glaubensgenossen gerne gestehen, dal} bei
den Lutherischen ihrer viel katholisch sterben kdnnen. Also redet der
Jesuit Martin Bresser (I. 5. de Conse, c. 20): Ich sage I. Auch unter den
Irrglaubigen stecken etliche in keiner vorsetzlichen Unwissenheit der
seligmachenden Geheimnisse und wahren Kirche. Denn es nicht zu
zweifeln, daf viele in den Landen, die mit falscher Religion erfiillet sind,
sich befinden, denen solche Geheimnisse und die géttliche Wahrheit nicht
genugsam erlautert worden, oder die solches aus Schwachheit des
Verstandes nicht wohl fassen kénnen. Woraus folgt, dal® viele unter den
Irrglaubigen sind, die eigentlich keine Ketzer sind. — Es folgt ferner
daraus, <Seite 118> dal} ihrer viel (NB.), sonderlich junge Leute unter
den Irrglaubigen selig sterben. Sintemal sie das Sacrament der heiligen



Taufe empfangen, sind wiedergeboren und mit Glauben und andern
Gaben des heiligen Geistes beschenkt, haben auch durch grobe
boshaftige Sinde etwa solche nicht verloren; ja wenn sie schon solche
verloren, sehe ich keine Ursache, warum sie durch wahre Bule solche
nicht wieder erlangen sollten. Wiewohl ich achte, dal} es selten aulder der
wahren Kirche geschehe. Wollte jemand einwenden, es kénne niemand
auller der wahren Kirche selig werden, so antworte ich: daf} solche, weil
sie getauft und mit den Gaben des heiligen Geistes geschmiickt sind,
auch von dem in der Taufe empfangenen Glauben durch keine
vorsatzliche ergriffene Ketzerei abgetreten, so sind sie nicht allerdings
auller der wahren Kirche etc. Und aus eben diesem Fundament (Grunde)
wollen wir von diesen unsern Vorfahren, wie auch von vielen, so noch
jetzt unter des Papstes Tyrannei leben, aus christlicher Liebe das beste
hoffen.

Wollte aber hierbei etwa jemand einwenden, weil sich's denn
solchermalien bei den Papisten so gut sterbe als bei uns, so kénne es
endlich nicht viel schaden, wenn man, schon Ungelegenheit zu
vermeiden, es eine Zeit Lang mit ihnen halte, es heilte doch: Ende gut,
alles gut. Antwort: ein gro3er Unterschied ist unter den Leuten, welche
vorhin unter des Papstes tyrannischem Joche stecken, und entweder aus
Unwissenheit und Einfalt die Tiefe des Satans, die Kraft der papstischen
Irrthimer und wie stark sie ihrem Katechismus oder der Schrift
widerstreben, nicht penetriren (durchschauen) oder aus Unvermégen sich
nicht widersetzen kdénnen, missen leiden <Seite 119> und geschehen
lassen, was sich nicht andern 1aRt, und (indem sie merken, daf} es nicht
richtig damit sei) daruber heimlich seufzen; und unter denen, welche
einmal vollkdmmlich erleuchtet sind und geschmeckt haben die
himmlischen Gaben und das gltige Wort Gottes und die Krafte der
kinftigen Welt, und fallen dennoch aus allerhand menschlichem Absehen
zum Papstthum ab. Jene irren aus Schwachheit, und was sie thun, das
thun sie mit einfaltigem Herzen (1. Mos. 20, 6), mit denen hat Gott Geduld
und halt ihnen, wie D. Luther redet, etwas zu gute; diese aber stndigen
aus bdslichem Vorsatz, wider besser Wissen und Gewissen, verleugnen
Christum mit seinem Evangelium vor den Menschen und heucheln dem
Papst um ihres Bauches oder guter Tage willen, darum sie denn auch
Christus wieder verleugnen will vor seinem himmlischen Vater und ihnen
den Lohn geben mit den Heuchlern; weil sie auf Gnade liederlich
stindigen, so will er sie mit gerechter Ungnade ansehen und ihnen als
Knechten, die ihres Herrn Willen wissen und sich doch nicht darnach
halten, doppelte Streiche zuerkennen. Ein Narr ware es ja, wer muthwillig
in ein Pesthaus gehen wollte, unter dem Vorwand: es sei gleichwohl einer
und der andere davon gekommen; also sind das noch groere Narren,



welche deswegen zum Papstthum abfallen und verlassen sich darauf, sie
kénnen am letzten Ende auf Christi Verdienst abscheiden, gerade als
waren sie dessen versichert, dal} ihnen Gott der Herr diese liederlich
verachtete Buf3gnade geben und nicht vielmehr, weil sie ihn verachtet, sie
wieder verachten, verlassen, in verkehrtem Sinn dahinfahren und in die
Sinde wider den heiligen Geist fallen lassen werde; wie denn auch die
Papisten solche neugefangene Vdogel wohl in Acht zu <Seite 120>
nehmen, um sie mit ihren Irrthimern desto fester zu bestricken, und
daher ihnen mehr als denen, die stets bei ihnen gelebt, von Aberglauben
zuzumuthen Pflegen, davon man mehreres nachlesen kann bei D.

Dannhauer Salve Reform. p. 553.

Dritter Einwurf.

Drittens treibt P. Engel heftig, dal auer der wahren Kirche niemand
selig werden konne, nun aber sei nur eine wahre Kirche, namlich die
ihrige; habe also aulRer derselben keiner ein wahrer Christ sein kénnen.
Darauf geht er zuerst mit diesen Reimen p. 21:

Ihr selbst miRt ja bekennen frei,

Dal} nur ein Kirch auf Erden sei,

Ein Glaub, ein Geist, ein Tauf, ein Gott,
Dazu ein Himmel nach dem Tod,
Denselbigen niemand dort erwirbt,
Welcher in Secten hie hinstirbt.

Was nicht in Noa Arche war,

Das mulfit ersaufen ganz und gar etc.

Nachmals beweist er auch solches aus Luthers eigenen Worten
(Tom. 3. Jen. f. 512, 1) und grindet darauf einen Syllogismum oder
Schluf®, mit welchem er gedenkt alle Lutheraner eines Streichs wie die
Fliegen zu erschlagen. Seine Worte sind diese (p. 25): Dies also gesetzt,
ist die Frage: wo ist diese Kirche zu finden? Hierauf antwortet Luther und
giebt die Kenn- und Merkzeichen der wahren Kirche Christi, in welcher
die Seligkeit allein zu finden ist. 1. Wo Gottes heiliges Wort gepredigt
wird, da habe es keinen Zweifel, dal} daselbst <Seite 121> gewildlich sein
mufll eine Sancta Ecclesia Catholica, (heilige allgemeine Kirche), ein
christlich heiliges Volk. 2. Kennt man die christliche Kirche oder das
christliche heilige Volk an dem heiligen Sacrament der Taufe, wo es recht
nach Christi Ordnung gelehrt, geglaubt und gebraucht wird. 3. Kennt man
die heilige christliche Kirche oder ein christlich heilig Volk an dem heiligen
Sacrament des Altars, wo es recht nach Christi Einsetzung gereicht,
geglaubt und empfangen wird. 4. Kennt man die heilige Kirche oder das
Volk Gottes an der Gewalt der Schliissel, dadurch nach Christi Befehl die
Sinden erlassen und behalten werden. 5. Kennt man die heilige Kirche



bei dem ordentlichen Beruf und Weise der Kirchendiener. Wo diese
Sticke sind, da ist die rechte seligmachende Kirche Christi, auller
welcher keiner kann selig werden. Nun aber bekennt Luther ausdrticklich,
daR alle diese Stlicke allein bei der rémischen Kirche sind. Also bekennt
er, dal® nirgend die Seligkeit, als allein bei der rédmischen Kirche zu
finden. Seine Worte wollen wir der ganzen Welt aus dem 6. Tom. f. 92, p.
1 vor Augen stellen, daraus die grindliche Wahrheit mag erkannt werden.
Dies sind Luthers Worte: Unter dem Papst ist geblieben erstlich die
heilige Taufe, darnach auf der Kanzel der Text des heiligen Evangeliums
in eines jeglichen Landes Sprache. Zum Dritten die heilige Vergebung der
Sitinden und Absolution, beide in der Beichte und &ffentlich. Zum Vierten
das heilige Sacrament des Altars, dafy man zu Ostern und sonst im Jahr
den Christen gereicht hat etc. Zum Finften das Berufen oder Ordiniren
zum Pfarramt, Predigtamt der Seelsorger, die Sinder zu binden und zu
[6sen und im Sterben und auch sonst zu trosten, denn bei vielen ist der
Brauch <Seite 122> geblieben, dall man den Sterbenden das Crucifix
vorgehalten und sie erinnert des Leidens Christi, darauf sie sich verlassen
sollen. Zuletzt ist auch unter dem Papst geblieben das Gebet, als Psalter,
Vater-Unser, der Glaube, zehn Gebote etc. Daraus schliel3t Luther, daf
die wahre Kirche und der heilige Geist nirgends als im Papstthum zu
finden gewesen. *)

*) Mit Verlaub in die Rede zu fallen, das ist nicht so, dall Luther sagen wollte, die
wahre Kirche und der H. Geist sei nirgends als im Papstthum zu finden gewesen, sondern
so viel schlief3t Luther an erwdhntem Orte: wo nun solche Stiicke noch geblieben sind, da
ist gewilllich die Kirche und etliche Heiligen geblieben etc.

Dies alles stimmt mit dem Uberein, was wir aus dem 2. Tom. Witteb. und
3. Jen. Uber die erste Frage angezogen haben, da Luther bekennt, dafl
die rechte heilige Schrift, Taufe, Sacrament des Altars, Schlissel zur
Vergebung der Sdnden, recht Predigtamt, Katechismus, Vater-Unser,
zehn Gebote und Artikel des Glaubens bei der romischen Kirche zu
finden. Aus welchen allen dieser unwidersprechliche Syllogismus
(Schlu®) gemacht wird: in der wahren Kirche Christi ist allein die Seligkeit
zu erlangen. Die rémische Kirche ist die wahre Kirche Christi. Also ist in
der romischen Kirche allein die Seligkeit zu erlangen. Also nicht bei den
Lutherischen, Calvinisten und Wiedertaufern. Den Vorspruch geben alle
Lutheraner, ja auch alle Calvinisten zu. Der Nachspruch wird
unwidersprechlich aus den angezogenen Stellen und Bekenntnissen
Luthers erwiesen: da ist die wahre Kirche Christi, wo die heilige Schrift,
Taufe, Sacrament des Altars recht erfunden werden. Nach Luthers
Bekenntnit werden diese Stlicke recht bei der rémischen Kirche



erfunden. Mithin so ist daselbst die <Seite 123> wahre Kirche Christi,
auller welcher keiner kann selig werden. So die Pradicanten dies NuRlein
ohne Zahnbrechen konnen aufbeilen, werden sie feste Zahne haben
mussen. Hieraus ist klar, dal® kein Lutherischer sicher setzen kann, daf}
einer, so auferhalb der katholischen Kirche gestorben, sei selig
geworden. So weit P. Engel, welcher sich wahrlich bei diesem Syllogismo
(Schlusse) nichts gemeines zu sein dinkt.

Antwort.

Wenn man sagt: auer der wahren Kirche kdnne niemand selig
werden, so hat's entweder diesen Verstand: wer sich nicht an dem Orte
aufhadlt, wo die wahre Kirche ihren sichtbarlichen und 6&ffentlichen
Gottesdienst hat, der kann nicht selig werden, und solchergestalt werden
ja die Papisten selbst diese Regel nicht zugeben, denn es wiirde daraus
folgen, da® diejenigen Papisten alle, welche sich unter den Turken in der
Dienstbarkeit oder auch an evangelischen Orten verborgen aushalten,
oder auch daselbst gehegt werden, nicht kénnten selig werden, weil sie
nicht an dem Orte leben, wo, ihrer Meinung nach, die wahre Kirche ist.
Oder es hat diesen Verstand: wer nicht mit seinem Herzen denen
zugethan ist, welche den wahren Glauben haben, sie mégen sein, wo sie
wollen, ob auch gleich wie zur Zeit des arianischen Wesens in Hohlen
und Kluften, der kann nicht selig werden; und so lasse ich's passiren
(gelten). Allein solchergestalt wird P. Engel's NuBlein leicht auszubeil3en
sein. Denn wenn P. Engel etwas wider uns erhalten will, so ist's nicht blos
mit seinem vierbeinigen auf Schrauben und Stelzen gesetzten Syllogismo
(Schlusse) ausgerichtet, dall er sagt: In <Seite 124> der wahren Kirche
Christi ist allein die Seligkeit zu erlangen. Die romische Kirche ist die
wahre Kirche Christi, mithin ist in der rémischen Kirche allein die Seligkeit

zu erlangen. Sondern er mufd recht logice (den Denkgesetzen gemaR)
und kunstgemaf seinen Schluf} also einrichten:

Wer sich zu der wahren katholischen Kirche, das ist zu der
allgemeinen Christenheit auf Erden, die den rechten christlichen
Glauben hat, halt, derselbige allein kann selig werden, und das ist
eben D. Luthers Meinung, dessen eigne unverfalschte Worte (Tom. 3,
Jen. f. 512) diese sind: Demnach glaube ich, dal} eine heilige
christliche Kirche sei auf Erden, das ist, die Gemeine und Zahl oder
Versammlung aller Christen in aller Welt, die einige Braut Christi und
sein geistlicher Leib, dessen Er auch das einige Haupt ist. — Und
dieselbige Christenheit (NB.) ist nicht allein unter der rémischen Kirche
oder dem Papst, sondern in aller Welt, wie die Propheten verkiindigt
haben, dal} Christi Evangelium sollte in alle Welt kommen (Ps. 2. Ps.
19). Dal} also unter Papst, Turken, Persern, Tartaren und allenthalben



die Christenheit zerstreut ist leiblich, aber versammelt geistlich in
einem Evangelium und Glauben unter einem Haupte, das Jesus
Christus ist. Denn das Papstthum (NB.) gewilllich das rechte
antichristliche Regiment ist etc. (P. Engel lese nur weiter und sehe,
was er flir Wasser auf seine Mulhle an diesem von ihm selbst
unvorsichtig angezogenen Orte finden werde). Nun lal3t uns auch den
Nachsatz horen:

Wer in der rdmischen Kirche lebt oder derselbigen zugethan ist,
derselbe (NB.) allein halt sich zu der wahren <Seite 125> katholischen
Kirche oder zu der allgemeinen Christenheit auf Erden.

Mithin kann derselbe, wer in der romischen Kirche lebt, allein
selig werden.

Dieser Nachsatz aber ist falsch und irrig, da® namlich der allein und
sonst keiner in der ganzen Welt zur wahren Kirche Christi gehore, als wer
in der Stadt Rom und der Kirche desselben Bezirks lebt, denn gleichwie
Rom nicht die ganze Welt ist, also ist auch die romische Kirche nicht flugs
die ganze Christenheit auf Erden. Die Epistel an die Romer richtet sich ja
nicht an die Korinther, sondern die rémische und corinthische sind
unterschiedliche Gemeinen, denen Paulus geschrieben. So war auch
vordem der réomische Bischof nicht Bischof zu Constantinopel, sondern
ein jeder fur sich hatte seine Heerde und Gemeine (Apg. 20, 28, 1. Petr.
5, 2). Johannes muf an sieben Bischoéfe in sieben Gemeinen schreiben
(Offenb. 1, 20, C. 2 f.). Es sollte aber P. Engel Gott danken, wenn wir so
gutig waren und den Nachsatz ohne das Allein zugeben wollten
solchergestalt:

Wer in der rémischen Kirche lebt, derselbe gehdrt (obgleich nicht
allein, doch nebst andern) zu der wahren katholischen Kirche oder
allgemeinen Christenheit auf Erden.

Allein auch dieses kann so schlechterdings und ohne Unterschied
von uns nicht nachgelassen werden, sondern man muf} wissen, daf} das
Wort rémische Kirche zweierlei Verstand hat. Entweder wird durch die
romische Kirche verstanden der Haufe derselben, welche an dem
romischen Papste als einem vermeinten Haupte der Christenheit und
unfehlbaren Richter des Glaubens hangen, dessen Greuel und Irrthimer,
als das Verdienst <Seite 126> meinter guter Werke, die Zweifelslehre,
Anrufung der Heiligen, Messt, einerlei Gestalt, Ablal® und dergleichen
billigen, und andere und zwar recht evangelische Christen, ohne Grund
wider Gottes Wort und die christliche Liebe verketzern, verdammen und
verfolgen. Kurz, der Haufe derer, die es von Herzensgrund mit dem Papst
und seinen Greueln halten. Von denen gestehen wir allerdings nicht, daf3
sie zu der wahren Kkatholischen Kirche oder zu der allgemeinen
Christenheit auf Erden gehéren. Oder es wird durch die rdmische Kirche



verstanden der Rest von der uralten rdmischen Kirche, oder die unter
dem jetzt beschriebenen aulierlichen Haufen der rémischen Kirche
befindlichen, frommen, christlichen Herzen, welche solche Tiefe des
Satans nicht recht verstehen und tber dem Unwesen seufzen (wie man
denn zur Zeit des trientischen Concils den Durst vieler geangsteten
Herzen und Gewissen nach dem gesegneten Kelch zur Geniige gespurt
hat), indessen sich blos an's goéttliche Wort halten und sich sonderlich in
der letzten Todesstunde nicht auf ihr eignes Verdienst und ihre Werke,
sondern einzig und allein auf Jesu Christi blutiges Verdienst verlassen,
und von diesen lasse ich den Nachsatz in folgender Gestalt passiren
(gelten):

Dieselben, welche in der romischen Kirche sich zwar wesentlich
aushalten, allein mit ihrem Herzen nicht dem romischen Antichrist,
sondern dem Herrn Christo anhangen, gehdren zu der wahren
katholischen Kirche (und dahin geht Luther in seinem Buch von der
Winkelmesse und Pfaffenweihe [Tom. 6, Jen. f. 92. 1] und sagt: dal}
etliche Heilige unter dem Papstthum geblieben, in welchen Christus
den christlichen Glauben erhalten).



Ob jemals ein Lutherischer selig geworden? <Seite 127>

Ferner, so taugt P. Engels Prosyllogismus oder Beweisschlufd (daf’
bei den Papisten Gottes Wort recht gelehrt und die Sacramente
behandelt werden) eben so viel. Férmlich muf} er also schlie3en:

Wo die heilige Schrift recht ausgelegt, lauter und rein gelehrt, die
heiligen Sacramente recht nach Christi Einsetzung ausgespendet und
das Amt der Schlissel nach Christi Anordnung recht verwaltet wird
(von der papstlichen Pfaffenweihe hat Luther nichts), da ist die wahre
Kirche Christi oder eine solche Gemeine, zu welcher man sich sicher
halten und bei welcher man den wahren Glauben finden kann, auf
welchen alle, die dabei geblieben, selig geworden sind. Diesen
Vorspruch gestehen wir zu. Aber nicht den folgenden Nachspruch:

In der rébmischen Kirche, das ist bei dem auf3erlichen dem Papst
anhangigen Haufen wird die heilige Schrift Lauter gelehrt etc.

Mithin ist bei demselben die wahre Kirche Christi.

Derselbe Nachsatz oder Spruch ist falsch und von Luther niemals
zugegeben, als welcher zwar so viel gestanden hat, dal} im Papstthum
viel Gutes (als die heilige Schrift, Taufe, Abendmahl, Schllssel,
Katechismus etc.) geblieben sei, ihrem Wesen nach, mit nichten aber,
dall vom Papst und papstischen Lehrern dieses alles recht nach Gottes
Wort und Christi Einsetzung administrirt (verwaltet) und behandelt werde.
Luther hat am oben erwahnten und beantworteten Orte (Tom. 4, Jen. f.
409) und anderswo sich selbst genugsam erklart und begehrt, man solle
einen vernlnftigen Unterschied machen zwischen den péapstischen
Irrthimern (die er ausdriicklich <Seite 128> teuflische Zusatze heildt) und
zwischen dem, was Gutes und Nitzliches im Papstthum geblieben, als
die Schrift und Sacramente ihrem Wesen nach, die gleichwohl der Papst
nicht ganzlich hat vertilgen dirfen oder kénnen; da miisse man nun nicht
alles ohne Unterschied annehmen oder verwerfen, sondern alles prifen
und das Gute behalten (1 Thess. 5, 21). Man misse einen Unterschied
machen zwischen dem Papst (welchen er am eben angezogenen Orte fir
den rechten Antichrist halt) sammt seinen Haufen, die seine Greuel im
Herzen billigen und mit Mund und Hand vertheidigen; und dann zwischen
dem Tempel Gottes oder der Christenheit, darin der Antichrist sitzt und
tyrannisirt, da gleichwohl viele sind, die Gott, wie den Lot zu Sodom, unter
den bdsen Buben erhalte (2. Petr. 2), also dalk der Papst nicht verwehren
kann, dall etliche sind, die ihm, obschon nicht allemal 6ffentlich
widersprechen, doch im Herzen nicht beifallig sind. In Summa, unter dem
Papstthum sind etliche, welche gehéren zu der wahren allgemeinen
Kirche, mit welcher sie auch in einerlei Geist und Glauben
unbekannterweise vereinigt sind, ob sie gleich aulerlich unter des



Papstes Haufen sich aushalten. Hat demnach Luther damit, dal3 er
gesteht, unter dem Papstthum sei viel Gutes geblieben, nicht gestanden,
dall das Papstthum an sich selbst gut oder die papstische Kirche sei die
wahre Kirche, gleichwie die Papisten, ob sie gleich gestehen mussen,
dalR unter dem sogenannten Lutherthum oder evangelischen
Christenthum viel Gutes geblieben (als die Bibel, Taufe, wie sie ja denn
die von und bei uns getauften Kinder fur Christenkinder passiren (gelten)
lassen, und taufen sie nicht anders 2c), doch nicht zugeben werden, daf}
deswegen das Lutherthum an und fir sich gut oder die <Seite 129>
lutherische Kirche die rechte sei. Solchergestalt wird hoffentlich P. Engels
NuRlein aufgebissen sein und ist, Gott Lob, bei mir ohne alles Zahnweh
abgegangen. Allein ich mul® hierbei wieder scherzen und sagen: Wer P.
Engels oder seines Vorgangers Reime oder Verse ohne Ohrenzwang
oder Ohrenweh lesen kann, der muf gute Ohren haben.

Weil aber P. Engel so gern mit Nissen zu thun hat, will ich ihm
hiermit wieder ein NuURlein auszubeilen geben mit der Bitte, es
wohlaufgebissen mir wiederzuschicken:

Bei welchen das Wort Gottes nicht recht vorgetragen, sondern
vertuscht und unter die Bank gesteckt, auch nicht lauter und rein,
sondern blos nach dem Sinn eines Menschen, der mehrentheils
untlchtig ist die Schrift auszulegen, der in Glaubenssachen nicht nur
irren kann, sondern o6fters groblich geirrt hat, ausgelegt und verfalscht;
die heiligen Sacramente nicht recht ausgespendet, sondern die Taufe
wider Billigkeit den Glocken gegeben, das halbe Abendmahl hingegen
Christenmenschen gestohlen und genommen, dazu beide Sacramente
mit allerhand Menschentand beschmitzt werden; wo das Amt der
Schlussel nicht zur Beruhigung der Gewissen armer Sunder recht
geflihrt, sondern zum richterlichen Zwange und Folter der Gewissen
gemilRbraucht wird etc., bei denen ist mit nichten die wahre Kirche
anzutreffen. Diesen Vorspruch kann Engel nicht verwerfen, indem er
ihn einmal selbst angenommen. So kann er auch nicht leugnen, und
bin ich alle Stunden erbétig, ihm zu beweisen folgenden Nachspruch:

Bei den Papstischen wird Gottes Wort, Sacrament <Seite 130>

und Amt der Schlissel solchergestalt tractirt (behandelt). Das ist

nunmehr weltbekannt.

Mithin ist bei den Papstischen (so fern sie namlich papstisch
sind) die wahre Kirche nicht anzutreffen.

Hingegen schlielRe ich also:

Bei welchen das Wort Gottes lauter und rein ohne menschlichen
Zusatz, ohne Reflexion (Riicksicht) auf menschliches Ansehen, ohne
Verfalschung und Vernunftdeutelei gepredigt; die Hochwirdigen
Sacramente ungestummelt nach Christi Anordnung und Einsetzung



behandelt; die Schlissel des Himmelreichs zur Beruhigung der
Gewissen bul¥fertiger Stinder recht, sowohl 6ffentlich auf der Kanzel
als im Geheimen im Beichtstuhl, gebraucht werden, bei denselben ist
die wahre Kirche anzutreffen.

Bei uns Evangelischen wird Gottes Wort, Sacrament und
Schlusselamt solchergestalt tractirt (behandelt).

Mithin ist bei uns Evangelischen die wahre Kirche anzutreffen.

Id quod erat demonstrandum. (Das eben galt es zu beweisen).
Dem P. Engel soll auf Begehren entweder der Vor- oder Nachspruch
schon ferner klar gemacht werden, wenn er sodann nur auch den Schluf
gestehen und sich gefangen geben will.

Vierter Einwurf.

Es wendet P. Engel ferner ein: auf Luthers Lehre kdnne kein anderer
selig werden, denn er habe sich selber nicht getraut darauf selig zu
werden. Nun konne ja keiner grélkere Versicherung wegen seiner
Seligkeit von Luther haben, als <Seite 131> Luther selbst gehabt, als
welcher bis an seinen Tod an seiner Religion und Seligkeit gezweifelt (p.
30). Daher sei er auch in seiner Religion und Lehre so unbestandig
gewesen, dal} er fast alle Jahre dieselbe merklich verandert habe, nach
dem Spruch: Heute ja, morgen nein, ist des Luthers Latein; beruft sich
diesfalls (p. 40) auf den Wetterhahn, da dieser Punkt genugsam erwiesen
sei. Zu dem (spricht er) seien auch die Lutheraner selbst unter sich
uneins, es sei die augsburgische Confession vielmals von den
Predigtkauzen *) verandert, gemehrt, vermindert, verhimpelt und
verstimmelt worden, davon er aus Laurentius Forers Ueberschlage Uber
den sachsischen Augapfel (p. 48 u. fg.) ein groltes Wesen macht, und
hieraus (p. 52) den Schwindelgeist der Uneinigkeit allen evangelischen
Lehrern beimessen will.

*) So liederlich scherzen die Papisten; also spricht er bald hierauf, p. 48: Nicolaus
Selnecker habe das lutherische Karten-Cordi-Buch schmieden helfen. Wenn nun Luther

etwa des Papstes Decreta per anagramma (mittelst einer Buchstabenversetzung)

Drecketa, oder andere die Jesuiten Esaviten, Jesuzwider oder Suiten heilRen, da ist die
Elbe und der Rhein angeziindet. Sie wollen das Privilegium (Vorrecht), zu schmahen,
allein behalten.

Antwort.

Anfangs wundere ich mich fast, dal® P. Engel hier von Versicherung
der Seligkeit so viel Gerede macht, da er doch wohl weil3, dal® nach der
papstischen Lehre kein Mensch der Gnade Gottes, der Vergebung seiner
Siinde und der Seligkeit vergewissert sein kann; ja keiner, auch der Papst
selbst nicht, kann (sofern er ihre Lehre durchaus annimmt) gewil}
versichert sein, dall er ein getaufter Christ, geschweige ein Geistlicher



sei. Denn sie glauben ja, dall kein Sacrament <Seite 132> guiltig sei,
wenn nicht der Priester die Intention oder den Vorsatz habe zu thun, was
die Kirche thut. *)

*) Ita Concil. Florent, ap. Caranzam Sess. 7. Can. XI. Hac septem Sacramenta tribus
perficiuntur, videlicet rebus tanquam materia, verbis tanquam forma, et perbona Mihistri
conferentis Sacramentum, cum intentione faciendi quod facit Ecclesia. Quorum si aliquid
desit, non perficitur sacramentum. Abnuit Concil. Trid. Legi hic meretur D. AEgid.
Strauchius in 3. Purimspredigt, p. 148. s. Heilbrunner Unkathol. Papstth. p. 96.

Denn wie kann der Papst gewill versichert sein, dal} der, welcher ihn
erstmals geweiht, den Vorsatz gehabt, ihn zu weihen? ja der ihn getauft,
den Vorsatz gehabt, ihn zu taufen? ob er nicht etwa mit seinen Gedanken
anders wohin verreist? oder seinen Eltern oder ihm nicht gut gewesen,
und dergleichen, und also galte beides, seine Weihe und seine Taufe
nichts. Solchergestalt mull auch ein Jeder zweifeln, ob der Pfaff bei der
Consecration (Weihung der Elemente) oder bei seiner Absolution einen
rechten Vorsatz gehabt. Ich will daher also schliel3en:

Wem man nicht kann in das Herz, und in demselben seine
Intention, Gedanken, einen Vorsatz und eigentliche Meinung sehen,
von dem kann man auch nach papstischer Lehre nicht gewil} sein, daf’
er jemandem das Sacrament der Taufe oder andere ertheilt habe.
(Dieser Satz grundet sich auf die florentinischen und tridentinischen
Schllsse.)

Keinem einzigen Menschen, und also auch keinem Pfaffen, kann
auller Gott jemand in's Herz, und in demselben seine Intention,
Gedanken, Vorsatz und eigentliche Meinung sehen. (Das gestehen
Christen, Turken, Juden und Heiden.)

Folglich kann man von keinem papstischen Pfaffen <Seite 133>
gewil3 versichert sein, dald er jemandem die Taufe oder andere
Sacramente ertheilt habe.

Ja sie sind in der Zweifelslehre dermallen bestrickt, dafy Osorius, ein
Jesuit *), ausdrucklich schreibt: wenn einer gleich so selig gelebt hatte,
als Johannes der Taufer, und hatte alle Tage Todte auferweckt, und
waren ihm alle Tage die Engel, ja Christus selbst erschienen, so kdnne er
doch nicht gewil} versichert sein, dal} er bei Gott in Gnaden sei.

*) Conc. 1. sup. Evang. Dom. VII. post Trin.
Wie konnen nun die Papisten einem andern gréRere Versicherung der

Seligkeit geben, als sie selbst haben? Warum bekimmert denn P. Engel
sich nicht vielmehr um seine eigene, als um Luthers Versicherung zur



Seligkeit? Welcher zwar freilich anfangs bei solchem grofen
angefangenen Werke ex dictamine carnis (wenn ihn das Fleisch
anfocht) und menschlicher Schwachheit kleinlaut und zaghaft mag
gewesen sein, doch aber deswegen bei zunehmender Erkenntni3 und
Erleuchtung an seiner Religion so wenig, als an seiner eigegenen
Seligkeit verzagt hat.

Was aber sonst nach seiner vollkommenen Erleuchtung seine
Unbestandigkeit anbetrifft, so geschieht ihm Gewalt und Unrecht. Der
Wetterhahn, darauf sich Engel beruft, ist schon langst griindlich widerlegt
von D. Jac. Heerbrand, in der Abfertigung des vermeinten neulich
ansgebriteten evangelischen Wetterhahnes, an dem kann P. Engel,
wenn er's fur rathsam und sich der Sache gewachsen ansieht, sein Heil
versuchen. Wie gewil3 sonst Luther, nachdem er einmal des Papstes
Greuel vollkommen erkannt, seiner Lehre, und <Seite 134> was er fir
ein Wetterhahn gewesen, das haben die Papisten vielfaltig und sonderlich
zu Worms erfahren; er hat nicht allein, ungeachtet alles Einredens, sich
hinein gewagt, sagend: obschon er wissen sollte, das so viel Teufel in
Worms waren, als Ziegel auf den Dachern; sondern obgleich er auch
hernach das ganze Reich vor sich gehabt; obgleich Cajetanus genug mit
Guten und Bésen ihm zugesetzt, dennoch sich gehalten, nicht als ein
Wetterhahn, sondern als eine eiserne Mauer, ist weder zur Rechten noch
zur Linken gewichen, und hat kein Mensch die sechs Buchstaben revoco
(ich widerrufe) ihm abbitten oder abzwingen mdgen. *)

*) Conf. Joh. Conr. Goebelli Augs. Conf. und Jubel-Predigten, P. I. p. 554. f.

Dald aber Luther dennoch viel Dinge, welche er vor seiner
vollkommenen Erleuchtung noch geglaubt und in seinen ersten Blchern
vertheidigt, als zum Exempel vom Fegfeuer, einerlei Gestalt, Ansehn des
Papstes und dergleichen, nachher, da er vollkommen aus Gottes Wort
erleuchtet worden, candide (offenherzig) selbst widerrufen und widerlegt,
darum ist er so wenig ein Wetterhahn zu nennen, als Augustinus, wenn er
libros retractationum oder Widerrufsbiicher schreibt, welches Exempel

Luther selbst auf sich applicirt (anwendet) (T. 2. Jen. f. 133). Ja so
wenig, als Bellarminus, der Cardinal, selbst mit seinen Recognitionen. Ich
schliel3e diesfalls also: das, was Luther vorher geglaubt oder geredet und
nachher geandert hat, ist entweder unrecht oder recht gewesen. Ist etwas
recht gewesen und nachher von ihm geandert, das ist zu beweisen; zum
Exempel mul® bewiesen werden, dall die <Seite 135> Lehre vom
Fegfeuer recht sei; allein Meil3ners Tractat vom Ablaf® und Fegfeuer steht
noch unumgestoRen, da er doch in der Vorrede alle Papisten zur Antwort



provocirt (gefordert), an demselben stande dem P. Engel Ehre zu erjagen.
Ist aber das, was Luther widerrufen, unrecht gewesen, so hat er ja recht
und ruhmlich gethan, dal} er's widerrufen. Denn irren ist menschlich, aber
im erkannten Irrthum verharren, ist teuflisch.

DaR man im Uebrigen Eins und das Andere vorbringen will, da
Luther in seinen letzten Schriften mit sich nicht einig gewesen fein soll, ist
von den Unsrigen *) zur Genige abgelehnt und bewiesen, da man
Luthers Worten ungtlich gethan, wie darliber er selber schon bei seinem

Leben oft geklagt, als wenn er (Tom. 6. Jen. f. 210) sagt:

*) Conf. D. Heilbrunner, im unschuldigen Luther, MUllerus in Luth. def. c. 21. p.
546. s. Lelius contra Sartorium, p. 171 s. D. Zeaemann, contra Ungersdorf. c. 27. p. 295.
s. Heerbrandus in Abfertigung des Wetterhahns, Kelerus in Anti-For. p. 421. s.

Was soll ich sagen? Wie soll ich klagen? Ich bin noch im Leben, schreibe,
predige und lese taglich, noch finden sich solche giftige Leute, nicht allein
unter den Widersachern, sondern auch falsche Brider, die unsers Theils
sein wollen, die sich unterstehen, meine Schrift und Lehre stracks wider
mich zu fliihren, lassen mich zusehen und zuhoren, ob sie wohl wissen,
dal} ich anders lehre, und wollen ihr Gift mit meiner Arbeit schmiicken,
und die armen Leute unter meinem Namen verfiihren, was will doch
immermehr nach meinem Tode werden? Ja ich sollte billig alles
verantworten, weil ich noch lebe. Ja wiederum, wie kann ich allein alle
Mauler des Teufels <Seite 136> stopfen? Sonderlich denen (wie sie alle
vergiftet sind), die nicht héren noch merken wollen, was wir schreiben,
sondern allein an dem sich tben mit allem Fleil}, wie sie unsere Worte in
allen Buchstaben auf's Schandlichste verkehren und verderben moégen
etc.

Haben aber ja die Papisten Lust, Wetterhdhne zu sehen, so sehen
sie ihre eigenen Lehrer an, die sind recht des Papstes Wetterhahne,
nachdem der Wind von Rom kommt, wenn's der Papst begehrt, sagen
sie, was sie sonst wohl besser wissen. Als einstmals Michael Bayus, ein
sonst gelehrter Mann, wider etliche papstliche Decrete disputirt hatte, und
deshalb im Namen Papst Gregors Xlll. von dem Cardinal Franciscus
Teletus besprochen ward, gab er zur Antwort *):

*) Testes Moguntini apud Dannhauerum Hodom. Pap. P. I. p. 1343.

er sei bereit, alles in tiefster Demuth zu revociren (ein solcher Wetterhahn
war Luther dennoch nicht, obgleich auch ein Cardinal mit ihm redete),
allein eins wundere ihn nur, da der Papst um der Sache willen so einen
vornehmen Mann mit so groflen Kosten an ihn bemiht habe, ihre



Heiligkeit hatten nur den kleinsten Hund mit einem Zettel schicken durfen
(néamlich einen Tellerlecker an den andern), das ware Ubrig genug
gewesen, er hatte bald alles, was er jemals geredet und geschrieben, fir
null und nichtig erkennen wollen. Das lasse man mir einen Wetterhahn
sein!

Was sonst von der evangelischen Lehrer Mihelligkeit, und
sonderlich von der Aenderung der augsburgischen Confession
eingewendet wird, ist von sehr schlechter Importanz (Beweiskraft). P.
Engel hatte nicht Nur Laurentius Forers <Seite 137> Ueberschlag lesen
sollen, sondern auch die Hauptvertheidigung des evangelischen
Augapfels, da Laurentius Forer und andern Calumnianten
(Schmahgesellen) ihr Maul zur Gentlige gestopft und erwiesen ist, daf3,
was etwa Philipp Melanchthon aus eignem Gutdunken fur sich gethan,
Farsten und Stadnden und der ganzen evangelischen Kirche nicht
nachteilig sein kdnne oder solle. *)

*) Conf. quoque Keslerus Anti-Forero I. 2. sed. 3. c. 3. de consideratione, an
mutata Aug. Conf. tollat Eccl. Lutherana unitatem? p. 249. s. Mylius in A. Conf. P. L p. 5.
etc.

Hat Engel ein Herz, so mache er sich daran und vertheidige den Forer!

Ob sich auch zuweilen noch heutigen Tages hier und da unter
evangelischen Lehrern MiRverstandnisse ereignen, so wird doch darum
die Lehre nicht gedndert. Wir haben unsere ungeanderte augsburgische
Confession und christliches Concordienbuch, das ist: unser allgemeines
Glaubensbekenntni3; wer es mit demselben héalt, der ist unser
Glaubensgenosse; wer nicht will, den kénnen wir nicht halten.

Wollen aber je die Papisten Eines oder des Anderen Eigensinn und
Neugierigkeit bei uns gar zu hoch aufmutzen, so bitten wir, dal} sie doch
zuvor vor ihrer eignen Thir kehren und ein wenig die schrecklichen
Spaltungen **) und Katzenkriege der réomischen Papste, die greulichen
Widerwartigkeiten der papstlichen Rechte ***), die MiBhelligkeiten der
papstlichen Concilien f), die Trennungen der péapstlichen Lehrer t7)
<Seite 138> ansehen, sie werden wabhrlich zu fegen genug finden; mogen
sie doch den ungeheuren Balken zuvor aus ihrem eignen Auge ziehen,
ehe sie sich wegen des Splitters in unserm Auge so sehr bemihen.

**) Conf. Ausfiihrung der Ursachen des verweigerten Concils p. 384. Jamesius in
bello Papali: Behauptung des Danziger Katechism. p. 461. Tenzel, contra Prori, p. 552.
s.

***) Osiander in Papa non Papa.
T) Gerhardus de Ecclesia“ §. 237.
11) Conf. Flacius de contradici, dissens. Pontif- Pappus in Contra dictionibus doctr.



Ecc. Rom. Nic. Hunnius, in Papatu seipsum destruente, et pelle ovina det. p. 110. s.
Osiander, in Papa non Papa. Keslerus contra Forer p. 446. 508. et 722. ad fin, libri.
Defensio Catech. Dantisc. p. 8§07 s. Andr. Chrasthofius in bello Jesuitico etc.

Es heil’t diesfalls bei den Papisten: Arzt, hilf dir selber! und gleichwonhl ist
des Prahlens von Einigkeit ihrer Kirche weder Maaf noch Ende. Da doch
dieselbe, eben wie bei den Turken, nur erzwungen ist und nicht auf der
Einigkeit des Geistes durch das Band des Friedens (Eph. 4,3) besteht,
sondern auf des Papstes Gewalt und dem weltlichen Arm.

Funfter Einwurf.

P. Engel bringt auch, wie dieser Leute Art ist, endlich viel wider
Luthers Person auf die Bahn, damit er erhalte, ein solcher Mensch kénne
nicht von Gottes Geist getrieben oder zu einem so wichtigen Werk
gebraucht sein, man kdénne auch ohne Seelengefahr seiner Lehre nicht
folgen, denn 1. bekenne er, er sei in den Religionshandel aus Unverstand
gerathen (p. 38), zweifele, ob er seine Reformation in Gottes Namen
angefangen (p. 31). 2. Seine Lehre sei neu und zuvor in der Welt nie
gehdrt worden (p. 42). 3. Er habe mit dem Teufel sich eingelassen und
habe von demselben die Messe zu bestreiten gelernt (p. 43, 46). 4. Die
Leute seien aus seiner Lehre je langer je arger geworden (p. 35, 42). 5.
Er habe die heilige Schrift verfalscht, ganze Capitel und Bicher <Seite

139> herausgestohlen, also daf} ihn sein eigner Fluch treffe (aus Tom. 4.

Witteb. f. 393. I). Wer ein Titel oder Buchstaben wegthut oder andert,
der soll des Teufels sein (p. 37, 39). 6. Er habe wider Gott, die heilige
Jungfrau Maria und die Heiligen schimpflich geredet (p. 39). 7. Er habe
die Obrigkeit gelastert (p. 38). 8. Er sei unhdflich und liederlich in Worten
(p. 40), und argerlich in Werken gewesen, bekenne selbst, ihm gebuhre
fur sein Leben nichts als die Holle (p. 43). 9. Er sei vom Papst und Kaiser
wegen seiner Lehre verdammt als ein Ketzer (p. 32, 33, 39). 10. Er habe
sich selbst einen Ketzer, Ligner, Teufelsgespenst, Gift, Pestilenz und
Hollenbrand, auch einen Vater aller Sacramentschander genannt (p. 41)
und andere vor seiner Lehre gewarnt (p. 41). Wie nun ein solcher Mensch
andern den Weg zur Seligkeit weisen kénne?
Antwort.

Vorerst sollen die Papisten wissen, dal’ wir unsern Glauben nicht
grinden auf Luthers Person *) und Autoritat, wie sie aus den Papst, das
hat Luther nie begehrt, sondern dawider (Tom. 2. Jen. f. 81. u. sonst)
protestirt; sondern auf Gottes Wort und glauben ihm, weil seine Lehre der
Schrift gemal ist. Kénnen wir nun aus derselben eines Irrthums
Uberwiesen werden, so wollen wir ihn fahren lassen, und ob er gleich
zehnmal in Luthers Schriften stande;



*) Conf. Mullerus Luth. def, p. 8. 549. Gerhardus Widerlegung des Morgensterns.
p- 57. Dannhauer Theol. Consc. T. Lp. 563.

allein das werden sie niemals bewerkstelligen kénnen. <Seite 140> Hier
macht's nun zwar P. Engel ziemlich grob und verstellt sich wahrlich in
einen unbescheidenen P. Engel, wenn er p. 52 sagt: Das sind rechte
ungeschickte Narren und Tolpel, die da sagen, sie glauben an Luther
nicht, und leugnen ihren Ursprung und Erzvater etc. Weigern sich, wenn
sie irr die Enge und Nothstall getrieben werden, lutherisch zu nennen etc.
Allein wir kdnnen hier mit allem Recht entgegnen und sagen; Das sind
rechte ungeschickte Narren und Tolpel, die da sagen, wir glauben an
Luther! Welcher unter uns allen ist zu nennen, der gesagt: er glaube an
Luther? Ist P. Engel ehrlich, so nenne er ihn! Dennoch weigern wir uns
gleichwohl nicht, in gewisser Hinsicht und zum Unterschied uns lutherisch
nennen zu lassen, darum, dal® wir die von Luther an's Licht gebrachte
evangelische Lehre fiir recht erkennen, nicht aber darum, dafl wir einer
neuen von ihm aufgebrachten Lehre anhingen (wie die Papisten, welche
uns den Namen erstlich gegeben, lastern). Also haben ja auch vordem
die Rechtglaubigen gelitten, dal® man sie zu Zeiten Athanasianer hiele,
weil dazumal die Arianer sich auch katholisch nannten, und man sonst
keinen Unterschied gewuldt hatte. Also weigern sich die sogenannten
Rémisch-katholischen des Titels Papisten nicht allerdings, ob sie gleich
an den Papst nicht glauben. Ja was meint P. Engel, glauben denn die
Franciskaner an Franciskus, die Dominikaner an Dominikus, weil sie sich
nach ihnen nennen lassen?

Allein, was halte ich mich: auf bei einer ausgemachten Sache? *)

Also muRt du sagen, spricht Luther (Tom. 2. Jen.):

*) Conf. Gerhardus de Eccl. § 156. 160. T. 2. Conf : Cathol-, p. 1151. Hbpfnerus in
Saxon. Evangel. S. I. P. I. c. 3. p. 48. Tenzel wider Frommen, p. 1151.



<Seite 141>

der Luther sei ein Bube oder Heiliger, da liegt mir nichts daran, seine
Lehre aber ist nicht sein, sondern Christus selbst. Denn du stehst, daf}
die Tyrannen nicht damit umgehen, dal® sie nur den Luther umbringen,
sondern die Lehre wollen sie vertilgen, und von der Lehre wegen tasten
sie dich an und fragen dich, ob du lutherisch seist? Hier muf3t du wahrlich
nicht Rohrworte reden, sondern frei Christum bekennen, es habe ihn
Luther, Claus oder Georg gepredigt; die Person lasse fahren, aber die
Lehre muldt du bekennen.

Ob wir uns nun zwar solchergestalt Luthers Person Nicht so hoch
anzunehmen und alle seine Worte und Werke zu vertreten néthig hatten
(wie denn auch die Papisten selbst sich nicht in den Nothstall werden
treiben lassen, dal sie aller ihrer Papste Thaten und Reden vertheidigen
sollen, sondern meinen, durch ihr Leben entgehe der Lehre nichts),
dennoch, weil gleichwohl die Papisten bis jetzt auf Luther noch nichts
gebracht haben, das nicht von den Unsrigen zur Genlige abgelehnt ware
*), so kann ich auch Luther von Engel noch nicht schimpfen lassen.

*) Vid. D. Heilbninner. im unschuldigen Luther, Mulieri Lutherus defensus ejusque
defensio. Tentzels Rettung Wider Frommen etc.

Es ist aber nunmehr weltbekannt, wie die Papisten mit Luthers
Schriften umgehen, nicht anders als der Teufel mit dem Psalter, wie
Luther schon es selbst gesehen und beklagt hat **).

**) In Art. Smalcald. T. 6. Jen. f. 510. et T. 7. Jen. f. 234.

Es sind aber die Jesuiten in solcher Kunst vor Andern Meister, weshalb
man sie von unsrer Seite <Seite 142> unterschiedliche Mal Ubel
angeleuchtet hat. Vielleicht hat P. Engel auch davon gehdrt, wie vordem
D. Phil. Heilbrunner auf dem Post-Colloquio (nachtraglichen Gesprach)
zu Regensburg dem liederlichen Speivogel Conrad Vetter seine Crimina

falsi oder Ligen, im Beisein vornehmer fiirstlicher Personen von beiden
Theilen, in den Hals gestofien; da nur der hochldbliche Pfalzgraf Philipp
Ludewig die angefuhrten Stellen in Luther selbst hergelesen und alsbald
gesehen, wie man mit seinen Worten umgegangen, so dal} Vetter etliche
Stunden mit Schimpf und Spott, fast wie ein beim Diebstahl ergriffener
Bube, am Pranger gestanden, und sich die Jesuiten seiner bis auf den
heutigen Tag schamen mussen. Dergleichen. Abweisung ist auch von D.

Garthius auf dem Colloquium (Gesprach) zu Prag *) geschehen.



*) V. Acta et Postacta Colloqu. Pragensi s.

Und wenn P. Engel wegen seiner angefiihrten Stellen aus Luther, die er
doch, wie leicht erweislich, nicht einmal selbst angesehen, sondern aus
andern ohne Verstand zusammengeraspelt, auch nur blof3 die Stellen und
nicht Luthers eigne Worte citirt (angegeben) hat, (vielleicht, weil er genug
versichert ist, dall damals die armen Leute in Mahren, Schlesien,
Bdhmen etc. Luthers Bicher nicht haben nachlesen durfen und ihm auf
sein bloRes Ansagen schon glauben missen) zur Rede sollte gesetzt
werden, es sollte ihm gewil} nicht besser als Vetter gehen.

Ein einziges Bubenstiick fir diesmal zum Exempel zu nehmen, und
also gleichsam den Esel bei seinen Ohren zu erkennen, so will er unter
Anderm seinen armen einfaltigen Leuten (p. 42) weild machen, als habe
sich Luther selbst ein <Seite 143> Gift und eine Pestilenz geheilen, und
fuhrt hernach Stellen an, da Luther sagt, er sei dem Papst eine Pest und
Tod. Gleich also kénnte ja einer sagen, Christus habe sich selbst ein Gift
und Pestilenz genannt, weil er sagt, er wolle dem Tode ein Gift und der
Holle eine Pestilenz sein. Da frage ich nun einen Jeden, er sei Freund
oder Feind: Ist dies ehrlich gehandelt? Sollte man solchem Menschen
wohl mehr zutrauen?

Dergleichen unredliche Stlicke begeht auch P. Engel (p. 49), wenn er
Luther aus einem. Schreiben an Philipp Melanchthon vom Jahre 1530
den 2. Sept. folgende Worte zuschreibt: Wenn wir der Gewalt werden
entgangen sein und den Frieden erlangt haben, wollen wir unsere
Betrlgereien, Lugen und Fehler leichtlich verbessern, und beruft sich auf
Dav. Chytraus Buch von der augsburgischen Confession, da doch Luther
nicht von seinen, sondern von ihren, der Papisten Betriigereien und
Lugen redet und dabei erinnert, dal® wenn ja von ihm und den Seinen ein
oder ein anderer Fehler im Verlauf der Sache vorgehen sollte, er doch
damit der Wahrheit und Hauptsache nichts wolle vergeben haben. Seine
Worte bei Chytraus (f. 219 b.) lauten also: Denn ich in so groben
Hinterlisten (der Widersacher) vielleicht allzusicher bin. Dieweil ich weil3,
dafd ihr nichts da kénnt versehen, denn das unsere Person etwa betreffen
modchte, dall wir zu lind und unbestindig mdchten gescholten werden.
Allein, was liegt daran? Durch der Hauptsache Bestandigkeit und
Wahrheit kann solches leicht wiedergebracht werden. Nicht wollte ich,
dall etwas versehen wirde; aber ich rede also, wenn es geschehe, dafl}
es darum nicht verloren sei. Denn so wir vor Gewalt sicher sind und
Frieden erlangen, wollen wir (NB. <Seite 144> P. Engel sperre die Augen
aufl) ihre List und Ligen und unsere Fehler leicht zu rechte bringen, denn
seine Barmherzigkeit regiert Uber uns. Seid getrost und unverzagt, alle,
die ihr auf den Herrn hofft; nun hofft ihr auf den Herrn, denn ihr Handelt



seine Sache, welches ohne Hoffnung und Vertrauen auf ihn nicht
geschehen kann. So weit Luther. Und dergleichen Betriigereien und
Lidgen P. Engels kénnen ihm, wenn er's begehrt, jederzeit mehr unter die
Augen gestellt werden.

Doch aber will ich zum Ueberfluld bei jedem Punkt der wider Luther
angefuhrten Auflagen ein weniges erinnern, und dem Leser weitere
Nachricht bei andern Schriftstellern anweisen. Dal® nun Luther 1.
bekennt, er sei aus Unverstand in das weitaussehende Religionswerk
gerathen, so zeigt er nur an, daf ihm Anfangs nicht wohl bei der Sache
gewesen, die ihm allein auf dem Halse gelegen, und er sich so wichtig
und groR nicht eingebildet hatte. Ich war allein (spricht er Tom. 1. Jen. f.

4) und aus Unvorsichtigkeit in den Handel gerathen, und weil ich nicht
zurtckweichen konnte, raumte ich dem Papst in vielen hohen Artikeln
nicht allein viel ein, sondern betete ihn auch mit rechtem Ernst willig an,
denn, wer war ich elender verachteter Bruder dazumal? mehr einer
Leiche denn einem Menschen gleich, der sich sollte des Papstes Majestat
widersetzen, vor welchem nicht allein die Koénige auf Erden und der
ganze Erdboden, sondern auch Himmel und Hoélle (dal® ich so rede) sich
entsetzten, und allein nach seinen Winken sich alle richten mufdten.
Bekennt also Luther seine menschliche Schwachheit, die er dazumal non
in complemento, sed in primordiis reformationis (nicht in <Seite 145>
Ausfiuhrung, sondern im Beginn des Reforwationswerkes) gefuhlt, in
welcher aber Christus Jesus machtig gewesen ist. Ist denn das was
Unbilliges? Omne principium grave (Aller Anfang ist schwer)! Sollte
deswegen sein Werk nicht aus Gott gewesen sein? (daran Luther niemals
gezweifelt und sich deswegen wider Eck selbst genugsam verantwortet *)

[Tom. 1. Jen. f. 362)).
*) Conf. Keslerus Lutherthum, p. 64. s. Hartm. Wider P. Brun. Lindner, p. 677.

Hat denn nicht dergleichen auch Jeremias gefuhlt und bekannt: Herr,
spricht er, du hast mich Uberredet, und ich habe mich Uberreden lassen,
du bist mir zu stark gewesen und hast gewonnen. Aber ich bin dariber zu
Spott geworden taglich, und jedermann verlacht mich (Kap. 20, 7).

Dall 2. Luther seine Lehre solle neu und vordem in der Welt
unerhort geheillen haben, deswegen ist schon unlangst dem Jesuiten
Conrad Vetter mit Schimpf und Spott das Maul von Heilbrunner gestopft
(im Post-Coll. zu Regensburg, p. 45). Nicht Luther **), sondern der Papst
hat ganz neue und von tausend und mehr Jahren her nach Christi Zeiten
in der Welt unerhdérte Lehren ausgebritet, als zum Exempel das
Kelchverbot im Abendmahl (davon nachzulesen bei D. Hilsemann gegen



Hager Disp. 20 p. 1427).
**) Conf. Keslerus Lutherthum, p. 245.

Von dem AblaB geht Alph. a Castro (1. 8. de haresibus v. indulgentia p.

140. 2) auch fein deutlich heraus und sagt: Wider die Vernichtung des
Ablasses will ich wenig streiten, weil kein Ding, davon in diesem Werk
gestritten wird, weniger <Seite 146> in heiliger Schrift klar an den Tag ist
gegeben worden, auch weniger bei den alten Lehrern gemeldet. Doch
mufld man daher keine Gelegenheit nehmen, sie zu vernichten, weil es
das Ansehen hat, sie seien langsam und spat in der Kirche gebraucht und
angenommen worden. Denn (NB.) viel Dinge sind in den letzten Zeiten
allererst offenbar und bekannt geworden, welches die alten Lehrer (NB.)
allerdings nicht gewulf3t etc.

Was 3. die Anfechtung vom Teufel anlangt, so haben ja Christus
und alle seine Heiligen dieselbe gehabt, und ist es also kein Wunder, daf}
auch Luther von ihm nicht verschont geblieben. Dal} aber der Satan unter
Anderm Luther angefochten und ihn mit dem Gedanken geplagt: Wie
willst du's verantworten, dal du so viel Uebels mit deinem
gotteslasterlichen MelRhalten gestiftet hast? Daraus folgt nicht, da® das
Mefhalten recht sei, eben so wenig, als wenn der Satan zu einem Morder
sagte: wie willst du's verantworten, dal® du so viel Leute todtgeschlagen?
folgt, dal® Todtschlagen recht sei. Denn wenn der Teufel einen zur
Verzweiflung bringen will, so halt er ihm nicht Tugenden vor, sondern
Laster, deren er sich in seinem Gewissen gefangen geben muf3, also, dal}
P. Engel mit dieser Geschichte wohl hatte zu Hause bleiben kénnen *).

*) Conf. Mullerus Luth. def. p. 396. Hartmann. L. c. p. 488. s.

Ueber die Legende, dald der Satan sich Luther auf die Achsel gesetzt,
hatte er selbst (wie P. Engel erzahlt p. 46) nicht unbillig gelacht und
gesagt (wenn's wahr ist): Auf dem Nacken kann er wohl sein, aber nicht
im Herzen. Gesetzt, es hatte der Teufel dem Kaiser einen solchen Dunst
gemacht, sollte darum Luther des Teufels sein? Dem Hiob ist der <Seite
147> Satan nahe genug auf dem Nacken gewesen, denn er schlug ihn
mit bésen Schwaren von der Fullsohle an bis auf den Scheitel (Hiob 2, 7).
Er blieb doch darum Gottes liebes Kind. Wie der Satan in Gestalt einer
schrecklichen Nachteule Papst Johannes im Jahre 1411 aus dem.
romischen Concil bethort, erzahlt Nic. Clemangis (bei Wolfs Lect.

memorab. Cent. 15. p. 765). Ist denn darum der Papst des Teufels
gewesen? Was halt aber P. Engel von den Papsten, die Zauberer



gewesen? Denen muld der Satan nicht nur auf dem Nacken, sondern
mitten im Herzen gesessen sein! Im Uebrigen begehren wir billig von P.
Arnold Engel, dall er diese Geschichte noch besser beweise. Dal}

Bzovius (T. 19. Annal. Eccles. A. 1516. § 26. p. 347), Petrus Tyraus

(tr. de Dem. et loco infern. part. 2. c. 21. n. 4, p. 55) und andere
Feinde Luthers es also erzahlen, ist noch lange nicht genug. Sie sind an
der ersten Luge nicht erstickt. Es hat sich diese Fabel eigentlich von
Lichtenbergers Gesichte oder Gemalde, welches er auf Luther gemacht,
entsponnen (wie bei Val. Herberger in der Herzpostille am Tage der
Kreuzerhebung p. 11. p. 433 ausflihrlich zu sehen ist). Es hatte namlich
dieser Lichtenberger einen Mdénch gemalt, dem der Teufel auf dem
Nacken sitze. Solches Gemalde deuteten Unterschiedliche auf Luther.
Derselbe nahm es fiir bekannt an und sprach zu D. Just. Jonas: Ei Herr
Doktor, sehet das Bild recht an. Der Teufel sitzt diesem Ménche nicht im
Gehirn oder Herzen, sondern von auflen auf dem Nacken, es ist ein
ausgestollener Teufel (Joh. 12, 31). In's Herz soll er mir nimmermehr
kommen, da regiert mein Herr Jesus, aber von aulden sitzt er mir redlich
auf dem Nacken und hetzt mir den <Seite 148> den Papst, den
engellandischen Konig und alles, was gewaltig ist in der Welt, auf den
Hals etc.

Dald Luther 4. klagt, die Leute werden bei dem hellen Lichte des
Evangeliums arger, das geschieht ja per accidens oder zufalliger Weise
und ist nicht der Lehre, sondern der Leute Schuld, so der guten Lehre
miBbrauchen. Es ist aber nicht Luther allein, es ist schon Noah, dem
Prediger der Gerechtigkeit (1. Mos. 6, 5), dem frommen Lot (2. Petri 2, 5,
7, 8), dem Eiferer Elias (1. Kén. 21, 10), dem geistreichen Propheten
Jesaias (Jes. 53, 1) und Jeremias (Jer. 15, 10), ja dem himmlischen
Lehrer Christo Jesu mit seinen Zuhdrern nicht anders gegangen (Matt.
11, 20), und der Mann, der alle Buben fromm machen kann, soll bis auf
diese Stunde bei den Papisten auch noch ankommen. Man findet bei den
Papisten diesfalls wohl so groRe Klagen, als Luther gefuhrt *).

*) Conf. Phil. Heilbrunner. Post-Collog. p. 121. Keslerus Lutherthum, P. . ¢. 2. gq.
12. et P 2. c. 2. q. 2. Tenzel. wider Frommen, p. 1146. ex Joh. Paul. Oliva.

Dal Luther 5. die Schrift verfalscht habe, ist eine nicht engelische,
sondern recht teuflische Unwahrheit, davon man bei KeRler (Luther. p
74), Miller (c. 2 p. 292) und Anderen genigsame und ausfihrliche
Nachricht findet. Allein, will Engel Nachricht wissen, wer die Bibel
verfalscht, so thue er mir den Gefallen und schlage in der

Hauptvertheidigung des evangelischen Augapfels nach (c. 34 p. 33), er



wird's gewil} etwas wohlfeiler geben.

Dall Luther 6. Gott oder irgend einen Heiligen gelastert hatte, ist
ganz falsch und von D. Muller (c. 8 p. 220) zur <Seite 149> Genuge
abgelehnt. Was schadet Luther die Bezlichtigung, die auch Christus
selbst hat leiden mussen? Dal} aber sonst von den Papisten, indem sie
den Heiligen gottliche Ehre und Pradicate (Eigenschaften) zuschreiben,
Gott gelastert, und die Heiligen durch solche Schmeicheleien selbst
geschandet worden, und sie es ihnen dermaleinst schlecht danken
werden, ist sonst zur Genlige bewiesen, und soll P. Engel diesfalls auf
fern Begehren weiter gedient werden.

Wer 7. die Obrigkeit schimpflich halte, Luther oder der Papst? davon
konnte viel gesagt werden. Einmal ist gewil3, dald Luther die Obrigkeit, fir
sich betrachtet, nicht mit FlRen getreten, sondern ihren Stand dermaflen
legitimirt (zu Ehren gebracht) hat, dafl sie nun des Papst FulRschemel
nicht mehr sein darf *).

*) Conf. Miiller in Vermahnung Wider Jansenium, p. 61. s.

Dall aber dennoch Luther zu Zeiten Kénige und Fulrsten in anderem
Absehen nicht als Obrigkeit, sondern als Verfolger des Evangeliums oder
auch als seine Widerpart, indem sie sich mit ihm in wissenschaftlichen
Streit eingelassen, etwas hart behandelt, das haben sie theils verdient,
theils an ihm sich geholt, ware besser gewesen, sie hatten ihres Thuns
gewartet und Andere wissenschaftlich streiten lassen, so ware ihnen
standesgemalle Behandlung widerfahren. Ein Koénig, der von einer
Privatperson nicht will zu Schanden oder schachmatt gesetzt werden,
mufy nicht mit ihr spielen, denn beim Spiel wird er nicht als Konig,
sondern als ein Gegenspieler betrachtet. Also hat Luther Konige und
Firsten, die ohne rechten Grund sich wegen der Lehre mit ihm
eingelassen, als seinen theologischen Widerpart nach Erforderung <Seite
150> der Sache behandeln missen. Sie sind unrecht bei ihm
angekommen und haben sich in seinen heroischen Geist nicht schicken,
viel weniger ihm widerstehen kdnnen. Man lasse doch diesfalls Luthers
eigene Erklarung gelten (Tom. 2 Jen. f. 207 b): Ich weift auch wohl, daR
meine Schriften fast allesammt der Art gewesen sind, dal} sie zuerst
angesehen gewesen als seien sie aus dem Teufel, und man besorgte, der
Himmel wirde bald einfallen; aber hernach ist's bald anders geworden.
Es ist jetzt eine andere Zeit, da man die grollen Haupter, so vorher
ungewohnt, antastet, und was Gott im Sinn hat, wird man sehen zu seiner
Zeit. Nicht daf} ich mich damit entschuldige, als sei nichts Menschliches,
an mir, sondern daf} ich mich dessen rihmen kann mit St. Paulus: ob ich
gleich zu hart bin, daf ich dennoch je die Wahrheit gesagt habe, und mir



niemand kann Schuld geben, daf® ich geheuchelt habe. Soll ich je einen
Fehler haben, so ist's mir lieber, dafd ich zu hart rede und die Wahrheit zu
unvernlinftig HerausstolRe, als dal} ich irgend einmal heuchelte und die
Wabhrheit inne behielte. Verdriel3t aber die grolen Herren mein freies,
hartes Schreiben, so lassen sie meine Lehre unangefochten und warten
des lhren, ich thue ihnen kein Unrecht. Siindige ich etwas daran, das
sollen nicht sie, denen ich nur recht thue, sondern Gott allein vergeben.
Mehr hiervon ist zu finden bei D. Kelller (Luther. p. 208), Miller (c. 22 p.
572), Lenzet (p. 441 fg.) und Anderen.

Etwas 8. zu gedenken, theils von Luthers Redens- und Schreibart,
theils von seinem Leben, so ist nicht in Abrede zu stellen, dal® Luther
einen sonderbaren, freien Styl (Ausdruck) fihre und sich endlich seine
Schuhe nicht zu eines <Seite 151> Jeden FlfRen schicken; allein, es
hat's damals die Zeit mit sich gebracht. Auf einen harten Ast hat ein
harter Keil und aus einen bésen Kopf eine scharfe Lauge gehdért. So muf®
man bekennen, dall zu der Zeit nach der alten Deutschen Art die Worte
zwar derb und hart (wiewohl man sich damals Uber Luthers Schreibart
nicht geargert, noch ihn deswegen, als Uber etwas Seltsames, zur Rede
gesetzt hat), das Herz und die Meinung aber gut gewesen, da hingegen
heutigen Tages mancher in Worten fein und héflich genug ist, also, dald er
sine petitione venia (ohne um Verzeihung zu bitten) keine Hure nennen
darf, der doch weder Gott noch Menschen um Verlaub bittet, wenn er hurt
und bubt. Ist es denn aber nicht besser ein besudeltes Stlick Gold als ein
Ubergoldeter Koth? Ich meine, schone stattliche Realien (Wirklichkeiten)
und ein ehrlich deutsches Gemuth durch derbe und dem Ansehen nach
grobe Worte an den Tag gegeben, als Menschentand und Ligen mit
prachtigen und hoflichen Worten den Leuten vorgebracht? Hatten
demnach diejenigen, welche bisher sich so emsig erwiesen, Luthers
derbe Redensarten zu sammeln und, gleichsam nach Kaferart, in dem
Mist zu wuihlen, viel besser gethan, wenn sie sich nach Bienenart den
Honigseim zusammen getragen, der unter solchen Worten zu finden ist;
wenn sie alles an ihm gepruft und nicht die dem Ansehen nach bdsen
Worte, sondern die in Wahrheit guten Sachen behalten hatten. Man
verargt es zum Exempel Luther sehr hoch, wenn er des Papstes Decrete
Dreckete heildt; allein, hat unser Heiland nicht dergleichen gethan, wenn
er fur Beelzebub, ein Fliegengott, sagt Beelzebul, das ist ein Dreckgotze?
Davon P. Engel (wenn anders die hebraischen Krebse ihm nicht zu
<Seite 152> schwer zu klauben sind) nachlesen kann meine Dubia Bibl.

P. 1. 1 p. 386 und P. 2 p. 18.. Halten denn deswegen die Papisten
Franciscus den grofien Heiligen fur einen Unflath, da er aus Verachtung
des Teufels gesagt hat: Aperi os tuum et stercorisabo tibi in illud, das



kann nicht anders verdeutscht werden, als also: thue dein Maul auf, ich
will dir hinein scheiRen (in der Legende Francisc. num. 149). Eine
grobere Redensart, wenn man ja den &uferlichen Laut so hoch
aufmutzen will, wird Keiner in allen Schriften Luthers antreffen. Summa,
Luther hat wider den Papst und seine Verfechter niemals zu hart geredet,
sie haben's noch harter verdient; niemals hat er's ihnen so grob gesagt,
sie haben's noch grober gemacht, wie solches von den Unsrigen zur
Geniige dargethan *), Quid mirum, si candide scapham, scapham

dixit? (Was Wunder, wenn er rund heraus jedes Ding bei seinem Namen
genannt?)

*) Conf. MUller c. 18. p. 487. Heilbrunner, Unsch, Luth. Brochmand. Confut. Apolog.
speculi Brandenb. p. 1625. Tenzel contra Frommen, p. 238. 239. etc.

Was ferner sein Leben anlangt, so hat man ihm noch kein
Bubenstlick erwiesen. Erasmus selbst, sein Widersacher, giebt ihm ein
gut Zeugnifl® seines untadelhaften Wandels (L. XI. Ep. 1 p. 372). Und
ware ihm ja gleich diesfalls etwas erwiesen, so entginge dadurch der
Lehre nichts: ein Bauer kann mit ungewaschenen Handen wohl guten
Samen saen. Ein Dieb kann mir wohl den rechten Weg weisen: giebt
doch Christus selbst den Rath, man solle nach der Pharisaer Worten und
nicht nach ihren Werken thun (Matth, 20, 3). Die Papisten selbst
gestehen, der Papst kdnne wohl argerlich <Seite 153> leben (wie denn
ohne Mulhe aus der rémischen Papste Leben ein umgekehrter Decalogus
[zehn Gebote] auszugehen, und keine Sinde ist, von welcher man nicht
irgend an einem oder dem andern Papst ein deutliches Beispiel finden
sollte *)), und doch recht vom Glauben entscheiden. Warum lassen wir
denn nicht die Person sein, Papst Papst und Luther Luther bleiben, und
reden von der Sache?

*) Conf. Hunnius pelte ovin. detr. 129. 194. Botsaccus demonst. quod Eccl. Romana
non sit sancta: Phil. Heilbrunner Postcoll. p. 114. s. Beck Lutherthum vor Luther. p. 226.

Sonderlich, da die Papisten wohl wissen, dall sie mit Recht auf Luther
nichts, wir aber auf ihre Papste viel bringen kénnen, daf3 ihnen die Ohren
davon weh thun mdchten, welches dem P. Engel auf Begehren leicht
bewiesen werden soll. Im Uebrigen hat Luther, wenn er spricht: ihm
gebihre fir sein Leben nichts als die Holle, dazu gesetzt, wenn es
strenge gerichtet wird; dahin gehet aber auch David (Ps. 143, V. 2): Herr,
gehe nicht in's Gericht mit deinem Knechte, denn vor dir ist kein

Lebendiger gerecht. Und Augustin (1. 9 conf. c. 13): V& etiam



laudabili vitee hominum remota misericordia (wehe auch dem sonst
I6blichen Menschen, wenn's Gott ohne Gnade ansehen will).

Daly Luther 9. vom Papst und Kaiser verdammt worden, ist etwas
Altes, es fragt sich aber, ob mit Recht? Der Papst hat's aus Hal}, der
Kaiser aus MilRverstand gethan, was geht deshalb Luther und seinen
Lehre ab? Mir ist's ein Geringes, sagt Paulus, daf ich von euch gerichtet
werde, oder von einem menschlichen Tage (1. Cor. 4, 3).

Sollte endlich 10. wohl jemand sein, der P. Engel <Seite 154>
glauben wollte, Luther habe selbst geschrieben: Ich bin ein Ketzer, ein
Liagner, ein Teufelsgespenst, ich warne euch vor meiner Lehre? Denn
welcher Ketzer und Verfuhrer wird so unsinnig sein und zu den Leuten
selbst sprechen: Ich bin ein Ketzer, folgt mir nicht? Oder sollte ja einer so
narrisch sein, wer wirde so thoéricht sein und ihm folgen? Ja hat das D.
Luther geschrieben, warum 14t man seine Schriften im Papstthum nicht
frei und offentlich lesen, es bedirfte ja sodann keiner weiteren Warnung?
Aber genug auch von diesem Einwurf.

Sechster Einwurf.

Endlich fuhrt P). Engel zum Beschlul® vier Motive aus Augustin an
(1. contra Epist. Fundam. Manich. c. 4), welche denselben im Schoos
der Kirche erhalten haben, und meint, dieselben schicken sich auf seine
papstische und nicht auf unsere evangelische Kirche, namlich 1. die
Eintracht aller Vdlker; 2. die sonderliche mit Wundern bestatigte Autoritat;
3. die ununterbrochene Nachfolge der Bischéfe; und 4. den Namen
katholisch, welchen die Kirche unter so vielen Ketzereien beibehalten (p.
47 fg.).

Antwort.

Es setzt aber gleichwohl Augustin hinzu: wenn ihm sein Widersacher
die Wahrheit also beweisen wiirde, dal® er keine Ursache zu zweifeln
hatte, so solle alles dasjenige ihn nicht <Seite 155> abhalten. Ep. 105
sagt er auch von der bischoflichen Nachfolge; allem er setzt hinzu:
wiewohl wir uns nicht so sehr auf dergleichen Beweisungen, als auf die
heilige Schrift verlassen. Ferner ist zu bedeuken, dal} die Kirche, auf
welcher Ansehen dazumal Augustin sahe, gar in einem andern Stande
gewesen, als die, welche uns jetzt die Papisten weisen, wie schon von
andern erwiesen ist *).

*) Conf. Dorscheus 16 Relig. Scrupel, p. 397. s. Carpzovius Exam. Masen. § 227.
238.

Distingue tempora (unterscheide doch die Zeiten)! Zu geschweigen, daf



diese Kennzeichen, obgleich sie auferlich etlichermallen bewegen, doch
allerdings den Stich nicht halten. Die Juden hatten auf gleiche Weise sich
wider Christum fristen und darauf einen Nachdruck legen kdénnen: 1. die
Eintracht aller Juden, wie auch aller zu dem wahren Gott bekehrten
Volker, so sich nach Jerusalem halten muften; 2. die sonderbare mit
Wundern bestatigte Autoritdt (Ansehen); 3. die ununterbrochene
Reihenfolge  ihrer  Hohenpriester: 4. den Namen jidisch,
Abrahams-Saamen, Gottes Volk. Dal ich jetzt von anderen nichts sage,
welche auch eins oder das andere von diesen Kennzeichen auf sich
hatten ziehen kdnnen: also dafd es die rechten noch nicht sind, dabei man
sine formidine oppositi (ohne sich selbst zu widerlegen) die wahre
Kirche kennen kann.

Und also habt ihr, meine lieben Glaubensgenossen, zur Genige
gesehen, wie dieser Waffentrager des Antichrists, ja des Satans, der sich
in einen Engel des Lichts und Apostel Christi verstellt hat (2. Cor. 11, 13.
14.), unsere evangelische Kirche zwar bekriegt, aber nicht besiegt habe.
Zu diesem und <Seite 156> dergleichen Engel nun, der ein anderes
Evangelium beizubringen sich bemuht, kann man kihn sagen: Anathema
(er sei verflucht)! (Gal. 1, 9.) Gott aber sei Dank, der uns den Sieg
gegeben durch Jesum Christum, unsern Herrn!

Amen.



<Seite 157>

Das vertheidigte

Lutherthum vor Luther,

darin der vorige Tractat
wider eines Namenlosen also genanntes

Nihil ad rem

(Nichts zur Sache)

welches zugleich von Wort zu Wort mit fortgehender Widerlegung
beigefugt

ferner festgestellt wird

von

August Pfeiffer, D.



<Seite 158>



<Seite 159>

Den gelehrten PP. Jesuiten winsche ich zeitliches und ewiges
Wohlergehen.

Geehrte Herren etc.

Nachdem vor diesem eine hohe Person mir ein in Mahren und
Schlesien ausgestreutes  Tractatlein  unter dem  Titel: Drei
Fundamentalfragen Uber die lutherische Religion in und aus den Schriften
Luthers gegriindet und genommen, zu beantworten zugeschickt, ist
solches von mir aus keiner Neugierigkeit, sondern in Bezeigung meiner
Schuldigkeit in einem andern Tractat, den ich in Ansehung seines
Hauptzweckes und Inhalts ,Lutherthum vor Luther" genannt, geschehen.

Aus diesen meinen Tractat ist Uber Jahr und Tag kein Wort
geantwortet, also dal® ich gedacht, es wirde die so handgreiflich
vorgestellte Wahrheit den Urheber solches Werkes, wo nicht zum
Widerruf, doch zum Stillschweigen bewogen haben. Endlich hat sich vor
weniger Zeit einer gefunden, den ich Anonymum (Namenlos) nennen
muf®, weil er seinen wie auch des Buchdruckers Namen und Ort
vertuschet (wiewohl ich nunmehr allerdings glauben mul3, dal® es eben P.
Arnold Engel sei, dem ich Anfangs eine solche ganz abgeschmackte
Schrift nicht zutrauen wollte), welcher mir die mit beigefligte Scharteke
von einem Bogen zugeschickt (die von auflen einem Pasquill
[Schmahschrift] sehr &hnlich sieht, und weil <Seite 160> atroces injuriae
[schwere Verunglimpfungen] wider meinen ehrlichen Namen darin
gewesen, auch also behandelt worden ware); da er zu beweisen
vermeint, dal ich den Statum quaestionis (Stand der Streitfrage) nicht

richtig angegeben, und also auf die drei vorgelegten Fragen nihil ad rem
(nichts Stichhaltiges) geantwortet.

Nun habe ich zwar Anfangs nicht unbillig Bedenken getragen, auf
solche namenlose Scharteke mich wieder mit jemandem einzulassen.
Denn einmal 4Rt sich's ohne gewissen Gegenpart nicht wohl mit Larven
streiten; hernach sieht auch der Einfaltigste aus bloRer Vergleichung
meines Tractats und dieser Scharteke, dal der Verfasser nicht allein
nichts zur Sache, sondern Uberall gar nichts geantwortet. Zudem muf der
Verfasser von seinem eigenen Gewissen Uberflhrt sein, daf} an seiner
Scharteke nichts Gutes und keine Ehre daran zu erjagen sei, darum muf}
er als ein feld flichtiger Feind latebras (Schlupfwinkel) suchen, darf
seinem Gegner nicht redlich unter die Augen treten, sondern meint, es sei



genug (ne nihil dixisse videatur, damit man nicht immer einwende, da
er nichts gesagt), dall er als Namenloser sich ein wenig unnitz mache,
damit, wenn ja seine Scharteke zu Schanden wirde, er dennoch bei
Ehren bleiben kénne.

Weil er mich aber dabei an die gelehrten PP. Jesuiten weist (daher
ich schliel3e, dal’ der gute Mensch von der ungelehrten Gattung und einer
von den fratribus ignorantiae [Bridern der Unwissenheit] sein misse),
und vertrostet, dieselben werden ein wenig tiefere Fragen vorbringen
(denn ich selbst kann mir leicht denken, dal} sie sich solcher narrischen
Fragen endlich schamen) und mich und meinesgleichen weiter <Seite
161> nach und nach unterweisen, so habe ich beschlossen, diesen
Simplicium (Einfaltspinsel) weiter nicht zu beachten oder an O. Melchior

Nicolais Nihil ad rem contra Keddium zu verweisen und die Sache an
euch als gelehrte und kluge Leute gelangen zu lassen, um unparteiisch
zu erkennen, welcher unter uns Beiden nihil ad rem (nichts stichhaltiges)
geantwortet habe.

Damit aber solche Antwort desto fuglicher von euch geschehen
kénne, will ich dieses Blchlein in drei Kapitel abfassen und im ersten die
vornehmsten und wichtigsten Punkte extrahiren (kurz bezeichnen), darauf
Anonymus (den ich um des deutschen Lesers willen citra injuriam
[ohne Schmahung] diesmal Namenlos nenne) Uberall nichts geantwortet,
sondern sie mit einem nicht gar edelmuithigen Stillschweigen ganzlich
Ubergangen, also daR dieser stumme Engel gar nicht mit Menschen-,
geschweige denn mit Engelszungen geredet. Nachst diesem will ich e. 2
meine gegebene Antwort auf die drei Fundamentalfragen kirzlich
wiederholen, daraus ganz augenscheinlich zu sehen sein wird, wie
treulich Herr Namenlos in Darstellung meiner Meinung gehandelt habe.
Endlich will ich e. 3 auch das, so er ohne Grund und Vernunft hier und da
eingewendet, mit gutem Grund und Vernunft, obgleich in scherzender
Weise widerlegen. Und damit man ohne Miihe sehen kénne, worauf die
Sache beruhe, will ich allenthalben formaliter zu prozediren (in aller
Form den ProzeR3 zu fuhren) mich befleiBigen, damit Herr Namenlos
erfahre, daf} wir gleichwohl nicht allein (wie er meint) Grammatik, sondern
auch Logik in unsern jungen Jahren studiren.

Wird nun ein gelehrter und verstdndiger Mann aus <Seite 162>
eurer Mitte mir mit guter Vernunft antworten oder nur diesem guten Socio
(Gesellen) die Antwort suggeriren (unter den Full geben), will ich
demselben mit aller Bescheidenheit begegnen, als der ich dem Gezank,
da man statt der Beweisgrinde blofle Schmahworte versetzt (wie auch
hier Namenlos gethan) selbst spinnefeind bin; Bildung und gute Gaben,



auch an denen, die in der Religion mit mir nicht eins sind, wohl zu
schatzen weil} (virtute caret, qui alienam non @stimat, wer Feindes
Tugend nicht zu schatzen weil}, hat selbst keine); dabei Gott zum Zeugen
anrufe, dal® dieses Wenige ich nicht schreibe, um eitlen Ruhm zu erjagen,
viel weniger der Person wehe zu thun (doch ist es nicht fir Beleidigung zu
achten, wenn man sagt und beweist, was wahr ist); sondern in herzlicher
Begierde die Meinigen in der Erkenntnifd der Wahrheit zu unterhalten und
andere womdglich darin zu férdern (utinam nemo pereat, méchte doch
allen geholfen werden!). Wer weil3, wie lange es sowohl mit euch als mit
mir wahren mdchte, indem jetzt, da ich dieses schreibe, der Tod uns
beiderseits fast taglich droht, aus der Zeit in die Ewigkeit zu ricken, da
denn kein Ansehen der Person, sondern ein jeder fiir sich wird missen
Rechenschaft geben. Erbiete mich dabei ohne alles Geféhrde, daferne
mir, sowohl auf die beantworteten Punkte, als auf meine Beantwortung
der drei Fragen, nicht so liederlich begegnet, als von Herrn Namenlos
geschehen (der das vornehmste auslalt und nur hie und da etwas
berthrt, nicht anders als ein Hahn, der Uber glihende Kohlen hipft),
sondern redliche, grundliche und véllige Satisfaction (Genuge) geschehen
wird, sodann euch recht und gewonnen zu geben, ja ohne allen Verzug
mich auszumachen und <Seite 163> vom Papste zu Rom absolutionem

ab heresi (AblaB fir Ketzerei) in aller Demuth zu bitten.

Wiuirdet ihr aber auf solch freundliches Erbieten ganzlich
stillschweigen, so werdet ihr mir's nicht verdenken, dal} ich euer
silentium pro tacito consensu interpretire (Stillschweigen als
Zustimmung auffasse), oder doch gedenke, dal wer nicht antwortet, nicht
antworten konne, und dafl ich also vor wie nach die untberwindliche
alleinseligmachende evangelische Lehre nicht allein behalte, sondern
auch wider euch und euresgleichen vertheidige bis in den Tod.

Allein, diesen jetzigen armseligen Menschen oder seinesgleichen
mit solchen verlegenen elenden Fratzen wieder an mich zu schicken, wird
euch selbst schimpflich und eurer Sache schadlich sein, und ihr werdet
euch und eure Religion solchergestalt noch weiter dem Spotte aussetzen.
Zwar muf} ich fast glauben, man wolle es genau eben so machen, wie die
Talmudisten (Bab. Sanhedr. c. 2. f. 91) erzahlen, daR, als etliche aus
Afrika vor Alexander dem GroRRen den Kindern Israel das Land Canaan
abdisputiren wollten, habe Gebiha den Pasiha zu den Weisen gesagt:
Gebt nur Urlaub, daf ich hingehe und mit ihnen zanke vor Alexander dem
Grolen, denn, gewinnen sie das Urtheil, so kénnt ihr sprechen, ihr habt
einen Geringen aus uns Uberwunden, erhalte ich aber das Urtheil wider
sie, so sprecht: das Gesetz Mose hat euch Uberwunden. Also denkt ihr



vielleicht jetzt: wird dieser elende Socius (Gesell) Uberwunden, so
kdnnen wir sagen, sie haben nur einen armen ungelehrten Bruder aus
uns Uberwunden; erhalt er aber etwas, so kdnnen wir sagen, die gute
Sache hat gewonnen. Ich versichere euch aber, dall <Seite 164>
verstandige Leute hierbei ganz andere Gedanken haben und vielmehr
solchergestalt die Sache anschauen werden: lieber Gott, muf® das nicht
eine verzweifelt bose Sache sein, wo man in Jahr und Tag nicht antwortet
und endlich doch solch elende Sachen macht, die ein maRiger
Dorfschulmeister bei den Evangelischen widerlegen koénnte! Welches
auch bei der ersten Durchsicht dieser Scharteke meine Gedanken
gewesen sind.

Im Uebrigen soll Herr Namenlos wissen, dall mir die Zeit, fir deren
Benutzung ich Gott Rechenschaft geben mul}, hinfort viel zu edel sein
werde, als da® ich mich mit einem jeden ungelehrten Duckmauser
seinesgleichen herum zanken sollte. Es wird's kinftighin ihm und
seinesgleichen wohl jemand Anderes thun kénnen, Quod quis per alium

facit, ipse fecisse putatur (was Einer durch einen Andern vollbringt, das
wird ihm zugeschrieben).

Bitte indessen nochmals euch, die ihr sowohl eure als unsere Lehre
besser innehabt, die Sache reiflich zu Uberlegen, und winsche im
Uebrigen von Grund meines Herzens, dall Gott euch durch seinen
heiligen Geist erleuchten und also regieren wolle, da} wir ewiglich als
Freunde im Himmel beisammen leben kdnnen!

MeilRen, den 16. August 1680.



<Seite 165>

Das erste Capitel,

in welchem vorgestellt wird
Der stumme Engel,
oder
Ein grundlicher Beweis,
daf® Herr Anonymus oder Namenlos auf D. August Pfeiffers
Lutherthum vor Luther nicht allein nichts zur Sache, sondern
Uberhaupt gar nichts geantwortet habe.

Dall Herr Namenlos auf mein Lutherthum vor Luther nicht allein
nichts zur Sache, sondern gar nichts geantwortet, das beweise ich
seinem Begehren nach ganz redlich, rund und ohne viel Dicentes
(Wortschwall) also:

Wer die Documenta und Argumenta oder Beweisthiimer, darauf D.
August Pfeiffer sein Lutherthum vor Luther griindet, nicht einmal assumirt
(anflhrt oder beruhrt), viel weniger bemiht ist, sie umzustoRen und zu
widerlegen, der hat auf solches Lutherthum vor Luther nicht allein nichts
zur Sache, sondern gar nichts geantwortet.

Herr Namenlos hat in seinem also genannten Nihil ad rem die

Documenta und Beweisthimer, darauf D. August Pfeiffer sein
Lutherthum vor Luther griindet, nicht einmal assumirt (angefihrt oder
beruhrt), vielweniger sich bemuht, sie umzustof3en und zu widerlegen.
<Seite 166>

Mithin hat Herr Namenlos auf das Lutherthum vor Luther nicht allein
nichts zur Sache, sondern gar nichts geantwortet.

Den Majorem oder Vordersatz wird keiner leugnen kénnen. Denn
entweder bin ich Opponens (Einredner) oder Respondens
(Antwortgeber). Bin ich Opponens, so muf® der Respondens ja meine
gegebenen Objectiones (Einwiirfe) assumiren (anfiihren) und umstofRen,
oder er giebt mir gewonnen; bin ich Respondens, so muft der Opponens
wider meine Responsiones excipiren (sich dagegen verwahren) oder sie
passiren (gelten) lassen, und so giebt er mir abermals gewonnen.

Den Minorem oder Nachsatz will ich nach den wichtigsten und
vornehmsten Punkten jetzt ausfiihren und erweisen, dall Herr Namenlos
nichts davon assumirt (anfihrt oder berlhrt), viel weniger bemunht ist, sie
umzustofRen und zu widerlegen.

Ich habe in meinem Lutherthum vor Luther erwiesen:

I. Dall der Papst als Papst in Glaubenssachen irren kénne und



gréblich geirrt habe (p. 3 fg.) und Zwar in folgender Gestalt:

Wo ein Papst als Papst in Glaubenssachen verwirft, was ein anderer
Papst als Papst decretirt (beschlossen) hat, da muf ein Papst als Papst
im Glauben geirrt haben. Denn Ja und Nein kann in einer Sache zugleich
nicht wahr sein.

Nun aber hat dieser und jener Papst als Papst ofters in
Glaubenssachen verworfen, was ein anderer Papst als Papst decretirt
(beschlossen) hat, wie p. 12 bewiesen ist. Mithin hat ein Papst als Papst
in Glaubenssachen geirrt.

Davon und dazu sagt Herr Namenlos nichts. <Seite 167>

Weiter: Wer in Glaubenssachen etwas wider Christi klare
Einsetzung verordnet oder festgesetzt hat, der hat in Glaubenssachen
groblich geirrt. Denn ist Christi Einsetzung recht, so muf} alles das, was
dawider geschieht, unrecht sein.

Nun aber hat dieser und jener Papst etwas wider Christi klare
Einsetzung verordnet und festgesetzt, namlich durch das Kelchverbot im
heiligen Abendmahl, wie erwiesen (p. 7 fg.). Mithin hat er in
Glaubenssachen grdblich geirrt.

Davon und dazu sagt Herr Namenlos nichts. Ohne dal er am Ende
von dem Unterschied zwischen Gebot und Einsetzung obiter (obenhin)
etwas lallt und denselben doch nicht nachweist, und ohne Zweifel gar
nicht weil3; aber davon weiter unten im dritten Capitel.

II. Dal® der Papst ein Kirchenrauber sei, weil er auf Ketzerart wider
Christi Ordnung und Einsetzung das heilige Sacrament des Abendmahls
geandert und verstiimmelt habe (p. 12 fg.). Welches also erwiesen wird:

Wer das heilige Sacrament verstimmelt, der ist ein Kirchenrauber

(uxta c. comperimus dist. 2. de consecr.), halt's mit den Ketzern (den

Manichaern nach Leo |. Serm. quadr. IV.) und ladet Gottes Fluch aus
sich (5. Mos. 4, 2. c. 27, 26., Offenb. 22, 19).

Der Papst hat solches gethan auf dem Concil zu Costnitz und Trient
(p. 13 fg.).

Hiervon und hierzu sagt und antwortet Herr Namenlos nichts.

lll. Dal die vermeinte Transsubstantiation oder Verwandlung des
gesegneten Brotes und Weines in den Leib und <Seite 168> das Blut
Christi falsch und argerlich sei (p. 24 fg.). Welches also erwiesen wird:

Was eine Mittheilung des Leibes und Blutes Christi ist, das ist nicht
der Leib und das Blut Jesu Christi selbst. Denn ein Anderes ist das
Mitgetheilte, ein Anderes die Mittheilung oder das Mittheilungsmittel.

Nun ist das gesegnete Brot und der gesegnete Wein eine Mittheilung
des Leibes und Blutes Christi (1. Cor. 10, 16). Mithin etc. Der argerlichen
Consequenzen (Folgerungen) zu geschweigen (davon p. 26 fg.).



Hiervon und hierzu sagt und antwortet Herr Namenlos nichts.

IV. Dald der Papst zu Rom der Antichrist sei (p. 44 fg.). Welches also
dargethan wird:

Wer alle Kennzeichen an sich hat, damit das Wort Gottes den

Antichrist bezeichnet, der ist der Antichrist. Ob relationem signi et

signati (denn Zeichen und Bezeichnetes gehdéren zusammen).

Der romische Papst hat solche Kennzeichen (nach Dan. 11, 2.
Thess. 2, 1. Tim. 4, 2. Petr. 2, Offenb. 13 fg.) an sich, wie bewiesen p. 45
fg. Mithin etc.

Dazu sagt Herr Namenlos nichts.

V. Dall mit nichten die Papisten, sondern wir Evangelischen
katholische Christen zu nennen seien (p. 74 fg.) Welches also erwiesen
wird:

Wer derselben Religion zugethan ist, welche die heiligen Apostel in
aller Welt ausgebreitet, und also den rechtglaubigen Christen in der
ganzen Welt, die es mit den Aposteln halten, zugethan ist, der ist
katholisch. Man wolle denn sagen, <Seite 169> die Apostel, und welche
es mit ihnen halten, seien nicht katholisch.

Nun aber sind nicht die Papisten, sondern wir Evangelischen

derselben Religion zugethan (wie erwiesen von Chemnitz im Exam.
Concil. Trident., Heilbrunner im unkatholischen Papstthum, Hiillsemann

wider Hager, it. T. 1. Cons. Theol. Wittenb. p. 161 s., D. Miller in der
Vermahnung an die christliche Gemeine zu Hamburg wider Jansen etc.),
und wer's nicht glauben will, fechte nur directe (mit schlagenden
Griinden) unsere Lehre an. Mithin etc.

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts.

VI. Dal} die unverriickte Succession (ununterbrochene Reihenfolge)
der rdmischen Bischdfe sowohl was die Personen als die Lehre betrifft
falsch und unerweislich sei (p. 78 fg.). Welches also bewiesen wird:

Wo man nicht erweisen kann, wer der erste, zweite oder dritte Papst,
auch ofters gar nicht, wer Papst gewesen sei, da ist keine unverrickte
Succession. Denn in einer unverrickter: Succession mul} es nicht an
einem einigen fehlen; wo es nur an einem Gliede fehlt, so ist die ganze
Kette getrennt.

Nun aber weil3 man in der papstlichen Liste nicht, wer der erste,
zweite, dritte, auch ofters nicht, wer Papst gewesen.

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts.

VII. Dal die rédmischen Papste und die Papisten die Schriften der
heiligen Vater und die Concilien verfalscht haben. Weswegen ich mich p.
86 auf die Hauptvertheidigung des evangelischen Augapfels c. 35 und 36
bezogen (als woselbst solches augenscheinlich dargethan und erwiesen



ist), worauf aber Herr Namenlos nichts einwendet und antwortet.
<Seite 170>

VIIl. Dal die Evangelischen sich vor Anderen mit Recht auf die
heilige Schrift berufen (p. 90). Welches also erwiesen wird:

Wer die heilige Schrift allein ohne menschlichen Zusatz und Respect
(Rucksicht), ohne Vernunftdeutelei, ohne Phantasie annimmt und gelten
lakt, derselbe beruft sich mit Recht auf die heilige Schrift vor Anderen,
welche die Schrift entweder nach dem Sinn des rdmischen Papstes (wie
die Papisten), oder nach ihrer Vernunft (wie die Calvinisten und
Socinianer), oder nach einer eingebildeten Offenbarung (wie die
Weigelianer und Wiedertaufer) richten wollen.

Die Evangelischen, und zwar einzig allein diese, lassen die heilige
Schrift in solcher Weise allein gelten. (Trotz und beweise Einer das
Gegentheil!)

Mithin berufen sie sich allein und vor allen Anderen mit Recht auf die
heilige Schrift.

Hierauf antwortet Herr Namenlos nichts.

IX. Dald das trientische Concil aus keinem rechtschaffenen
Kirchenvater zu beweisen sei, so ferne es unserer evangelischen Lehre
zuwider ist (p. 92), zum Exempel:

Der Kelchraub ist aus keinem rechtschaffenen Kirchenvater zu
erweisen, denn er ist zum ersten Mal nach der Vater Zeiten im Costnitzer
Concil angeordnet und vor der Zeit von keinem Kirchenlehrer gebilligt, wie

erwiesen ist von Heilbrunner Art. 18 c. 2 p. 674 fg., Hiilsemann Manual.

A. C. contra Hager. Disp. 20 p. 1427 s.

Der Kelchraub ist ein Stiick des trientischen Concils.

Mithin ist ein Stick des ftrientischen Concils aus keinem
rechtschaffenen Kirchenlehrer zu erweisen.
<Seite 171>

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts.

X. Dall die wahre Kirche unsichtbar sein kénne und zu Zeiten
gewesen sei (p. 120 fg.). Welches also erwiesen wird:

Was sich versteckt und incognito (unbekannt) aufgehalten hat, das
ist civiliter (menschlich geredet) unsichtbar gewesen; denn anders
wollen wir das Wort ,unsichtbar" nicht verstanden haben.

Die wahre Kirche hat sich zu Zeiten versteckt und incognito
(unbekannt) aufgehalten, als zu Elias, zu der Apostel, zu der Arianer
Zeiten. Mithin etc.

Hierzu sagt Herr Namenlos nichts.

XI. Dald der evangelische Glaube uralt, der papstische aber neu sei
(p. 102 fg., p. 145 fg.). Welches also erwiesen wird:



Welcher Glaube eben derselbe ist, welchen Christus und die
Apostel, ja alle Altvater gehabt haben, der ist uralt (p. 102 fg., p. 107 fg.).

Nun ist der evangelische Glaube eben derselbe. Die Papisten
belieben das Gegentheil nur in einem einzigen Artikel zu erweisen. Mithin
etc.

Hingegen, welcher Glaube allererst lange nach Christi und der
Apostel Zeiten eingeschlichen ist, der ist ein neuer und nicht der alte
christliche Glaube.

Der Glaube der Papisten als Papisten ist allererst nach Christi und
der Apostel Zeiten eingeschlichen, wie von den Unsrigen dargethan (p.
50 fg., p. 145 fg.). Mithin etc.

Hierauf antwortet Herr Namenlos nichts.

Xll. DaR Luther rechtmafRigen Beruf zu seiner Lehre <Seite 172>

und Reformation gehabt habe (p. 103). Solches wird also erwiesen:

Wer Beruf gehabt hat, Gottes Wort recht zu lehren und zu predigen,
der hat implicite (darin eingeschlossen) Beruf gehabt, wider das
Papstthum zu lehren und zu predigen, denn das Papstthum als
Papstthum ist wider Gottes Wort. Luther hat solchen Beruf gehabt, oder
aber er muf} Beruf gehabt haben, wider Gottes Wort zu lehren. Mithin etc.

Hierauf antwortet Herr Namenlos nichts.

XIlII. Daf evangelische Prediger rechtmaRigen Beruf zum Predigtamt
haben (p. 104). Welches also erwiesen wird:

Wer von der wahren apostolischen Kirche zum Predigtamt ordentlich
berufen ist, der hat einen rechtmafligen Beruf.

Evangelische Prediger sind von der wahren apostolischen Kirche
ordentlich zum Predigtamt berufen (wie erwiesen p. 153 fg.). Mithin etc.

Hierauf sagt Herr Namenlos nichts.

XIV. Dall die Papisten die evangelische Lehre von der
Rechtfertigung eines armen Sinders vor Gott endlich selbst billigen und
gutheil’en missen (p. 114 fg.). Das beweist sich also:

Wer alle seine Zuversicht nicht auf seine Werke, sondern einzig und
allein auf Gottes Gnade und das Verdienst Jesu Christi setzt, derselbe
billigt die evangelische Lehre von der Rechtfertigung.

Solches haben viele Papisten gethan. Mithin etc.

Herr Namenlos antwortet nichts.

XV. Dald nicht bei den Papisten als Papisten, sondern <Seite 173>
bei den Evangelischen die wahre Kirche Christi anzutreffen sei. (p. 127.)

Wo die heilige Schrift recht gelehrt, die heiligen Sacramente und das
Amt der Schlissel recht verwaltet werden, da ist die wahre Kirche Christi
anzutreffen.

Nicht bei den Papisten, sondern bei den Evangelischen geschieht



solches. Mithin u. s. w.

Herr Namenlos antwortet nichts.

XVI. DaB bei den Papisten kein Mensch vi hypotheseon (wegen der
vielen Voraussetzungen) seiner Taufe gewil® versichert sein kénne (p.
130. fg.).

Wem man nicht kann in das Herz und in demselbigen seine Intention
(Gesinnung), Gedanken, Vorsatz und eigentliche Meinung sehen, von
dem kann man auch nach papstischer Lehre nicht gewil} sein, dal} er
jemandem das Sacrament der Taufe oder andere Sacramente ertheilt

habe. (Concil. Florent. ap. Caranzam Sess. 7. Can. XI. & Conc.

Trid.)

Keinem einzigen Menschen, und also auch keinem Pfaffen, kann
auller Gott jemand in's Herz und in demselben seine Intention
(Gesinnung), Gedanken, Vorsatz und eigentliche Meinung sehen. Das
gestehen Christen, Turken, Juden, Heiden.

Mithin kann man von keinem papstischen Pfaffen gewil} versichert
sein, daf er jemandem die Taufe oder andere Sacramente ertheilt habe.

Herr Namenlos antwortet nichts.

XVII. Daly Luther zur Ungebuhr von den Papisten gelastert und
geschmahet werde, wird erwiesen p. 133. fg. p. 71 fg.

Herr Namenlos antwortet nichts.
<Seite 174>

XVIII. Daf} bei den Papisten keine Einigkeit der Lehre sei (p. 71. fg.).
Denn wo Papste, papstliche Decrete (Erlasse), Concilien, Lehrer vielfaltig
wider einander sind, da ist von keiner Einigkeit zu rihmen. Im Papstthum
geschieht solches, wie die dort angeflhrten Schriftsteller klarlich
erwiesen.

Herr Namenlos antwortet nichts.

XIX. Dal® der Name Lutherisch den Evangelischen in seinem
rechten Verstande unverfanglich sei. Denn kann sich (nach papstischem
Gestandnifl) jemand um billiger Ursachen willen einen Athanasianer,
Franciskaner, Dominikaner etc. nennen, und folgt deswegen gar nicht, er
glaube an Athanasius, Franciskus, Dominikus etc., so ist auch keinem zu
verdenken, wenn er sich um billiger Ursachen willen (namlich weil er der
von Luther wieder gelauterten, uralten christlichen apostolischen Lehre
zugethan ist) einen Lutheraner nennt und mit diesem Namen von den
Papisten, Calvinisten und andern, die allesammt unter dem Namen
katholisch sich verbergen, sich unterscheidet.

Nun aber kann jenes nach der Papisten eigenem Gestandnil
geschehen. Mithin auch dieses.

Herr Namenlos antwortet hierauf nichts.



XX. DaR die Jesuiten vieler Criminum falsi (Falschungen) 6ffentlich
Uberfuhrt sind (p. 141. fg.).

Denn wer Luther greulicher Handel beschuldigt und gleichwohl
dieselben nicht allein nicht erweisen kann, sondern auf geschehene
Ablehnung offentlich zuriicknehmen muR, der ist Criminum falsi (der
Falschung) Uberflhrt.

Conrad Vetter und anderen Jesuiten ist solches widerfahren. Mithin
u.s. w.
<Seite 175>

Herr Namenlos antwortet nichts.

Ob nun diese zwanzig Punkte (derer aber noch mehr mit leichter
Muahe konnten beigebracht werden) Herr Namenlos meint, wenn er
spricht: Es finden sich zwar hin und her noch viel andere ungereimte
Stlcke, welche die Herren Gevattern und Schwager (wer kann denn
daflr, daf} Herr Namenlos keine Gevattern bitten darf?) von sich selbst
leicht merken: das stelle ich dahin. Damit aber manniglich merke, was
ungereimt sei oder nicht, habe ich dieselben hier etwas deutlicher
wiederholen wollen und brauche dabei nicht gegen Herrn Namenlos (der
hier wohl bis an sein Ende sprachlos bleiben wird), sondern gegen die
von ihm gerihmten, gelehrten Jesuiten in aller Einfalt die Worte (Richt.
19, 30): Nun bedenkt euch Uber dem und gebt Rath und sagt an!
Entweder den Vorder- oder Nachsatz gebihrend umgestoRen oder den
Schlufy aufrichtig gestanden! Ich will indessen weiter gehen.

Das andere Capitel,

in welchem enthalten
Kurz wiederholte Beantwortung der drei verlegenen und

abgeschmackten sogenannten Fundamentalfragen.

Nachdem die Papisten wohl gemerkt, dal sie aus der heiligen
Schrift mit uns Evangelischen nicht auskommen wurden, indem von der
angemalften Gewalt des Papstes, von Klostergelibden, Ablal3, Fegfeuer,
Messe, einerlei Gestalt, Anrufung der verstorbenen Heiligen und Bilder
etc. in derselben ein altum silentium (tiefes Stillschweigen), nicht eine
Sylbe, Buchstabe oder Titel aufzuweisen, hingegen unsere Lehre von der
<Seite 176> Rechtfertigung eines armen Siinders vor Gott und anderen
Glaubensartikeln so gar deutlich und helle darinnen verzeichnet, als ob
sie mit eitel Sonnenstrahlen geschrieben waren (daher Albert Pighius 1.

1. de Eccl. Hierarch. c. 4. wiinscht, dal man sich mit den Ketzern nie in
den Schriftstreit eingelassen hatte), so haben sie sich bemilht, den
Ihrigen (die noch nicht ganzlich im Irrthum verstockt) die Schrift aus den



Handen zu bringen, den Unserigen aber eine Diversion zu machen (sie
von der Hauptsache abzubringen) und sie von der Schrift abzufiihren;
sind demnach auf etliche Fragen gefallen, die keinen Glaubenspunkt
betreffen, sondern nur auf bloRe historische Handel und res facti
(Thatsachen) hinauslaufen.

Unter anderem haben die Jesuiten nach ihrer Tiefsinnigkeit drei
Fragen (gleichsam wie die drei Frosche [Offenb. 16, 13]) ausgeheckt,
damit sie meinen, uns groRen Schweil} abzusagen; worauf aber ihnen so
oft und vielfaltig geantwortet, da® man sich wundert, wie diese
unverschamten, so oft weggeschlagenen Fliegen dennoch allezeit
Wiederkommen kdnnen.

Obgleich man nun endlich gern die Antwort so oft wiederholt, als sie
die Frage (nunquam enim satis dicitur, quod nunquam satis discitur
[was man nie genug lernt, wird nicht oft genug gesagt]), so sollen doch
gleichwohl die Papisten wissen, dafl man nicht eben schuldig sei, auf alle
sonderbaren, ja naseweisen Fragen zu antworten, sondern man kann
entweder sie alsbald abweisen und sagen: Was gehet das unseren Streit
an? Nichts. Ein redlicher Disputator (Streittheolog) bleibt ja sonst beim
statu Controversiae (der Streitfrage selbst), welcher jetzt dieser ist: Ob
der Papst vom wahren Glauben abgefallen? Wenn wir nun beweisen, dal®
<Seite 177> solches geschehen sei, so haben wir verthan, und gilt's uns
gleich, wer der erste gewesen. Oder aber man kann sich richten nach
dem Exempel Jesu Christi, welcher seinen naseweisen Fragern solche
Antwort gab: Ich will euch auch ein Wort fragen, so ihr mir das saget, will
ich euch sagen, aus welcher Macht ich das thue (Matt. 21, 24). Also
kénnte man ihnen auch wieder genug verfangliche Fragen vorlegen,
darauf sie mit der Antwort wohl spat genug fertig werden sollten, als zum
Exempel lie3 sich's auch fragen:

An welchem Orte doch in der ganzen Welt das Original (achte
Aktenstiick) von der Donatio Constantini (Schenkung Constantius *)
und die Cession (Einrdumungserklarung) von Rom und den welschen
Landen verwahrt zu finden sei?

*) Die Papisten behaupten, Kaiser Constantin der Grofle habe dem Papste den
Kirchenstaat geschenkt.

Und dabei kdnnte man Protestiren, wenn man den Ort und dasselbe
Original nicht mit Fingern weise, so wollte man das ganze Werk flr ein
Gedicht und Fabel halten.

Desgleichen-. Wie doch derselbe gehei3en, dem der Apostel Petrus
zu Rom seine erste AblalRbulle mit seinem bleiernen Siegel ertheilt habe,



und in welchem Jahr, Monat und Tag solches geschehen sei? Denn daf3
es von Petro geschehen sei, wird von ihnen prasupponirt (vorausgesetzt),

wie Extrav. de Poenit. et Remiss. cap. Unigenitus steht: Unigenitus
Dei filius thesaurum indulgentiarum per B. Petrum, Coeli
clavigerum, ejusque successores suos in terris Vicarios commisit

fidelibus salubriter dispensandum etc. (d. h. der eingeborne Sohn
Gottes hat den AblaRschatz durch den heiligen Petrus, der die Schlissel
zur Himmelspforte tragt, und <Seite 178> dessen Nachfolger, seine
Stellvertreter auf Erden, den Glaubigen zu heilsamer Verwaltung
Uberwiesen u. s. w.). Und dabei wiirde protestirt, daf®, dafern derselbe wie
auch Art und Zeit nicht genannt werde, wolle man den Ablal3 Gberhaupt
fur Menschentand und ein Geldnetz der geizigen Papste halten.

Desgleichen: Wer doch aus allen Kirchenlehrern in den ersten
tausend Jahren nach Christi Himmelfahrt das Abendmahl unter einerlei
Gestalt gereicht, gebraucht oder mit ausdriicklichen Worten gebilligt
habe? Und dafern man keinen zu nennen wisse, so wolle man den zu
Costnitz und Trient bestatigten Gebrauch des Abendmahls unter einerlei
Gestalt fur einen schndden Kirchenraub halten.

Solche und dergleichen Fragen kdnnte man den Papisten in grol3er
Menge entgegensetzen und hernach sprechen: Sagt ihr mir das nicht, so
sage ich euch eures auch nicht (Matt. 21, 27).

Allein damit hierbei Herr Namenlos sehe, was fir schlechte
Subtilitaéten (Pfiffe) in seinen sogenannten Fundamentalfragen stecken,
will ich bei einer jeden

1. ordentlich zeigen, dal} sie ganz albern und ungereimt und zu
beantworten unwurdig seien. Dennoch

2. rund, kurz und gut darauf antworten. Und

3. eine Gegenfrage thun, deren Beantwortung sich auf ihre Frage
schickt, oder durch deren Beantwortung er zugleich auf seine eigene
Frage antworten und uns das Schwert wider sich selbst in die Hande
geben muld.



<Seite 179>
Die erste Frage.

Welcher aus allen Pipsten der erste gewesen, der von

Christi Wort und seiner Kirche abgefallen, solchergestalt, da

er etwas wider die Artikel des christlichen, allgemeinen, wohlerklarten,
rechtmaflig angenommenen Glaubens, als einen Artikel des Glaubens

gesetzt habe? Wie Herr Namenlos pro dexteritate ingenii (gemaR seiner

Geistesgewandtheit) den Statum quaestionis (Stand der Frage) selbst
angiebt.
Diese Frage ist
1. Nicht werth zu beantworten.
Denn es ist genug, wenn ich aus heiliger Schrift so viel bewiesen,
dal® der Papst abgefallen und der Antichrist sei (Vgl. Lutherth. p. 55.

seq.). Welcher aber der erste gewesen, das verschlagt zur Sache nichts,
es geht dadurch uns nichts ab und den Papisten nichts zu, ob wir gleich

sagen: Non liquet (das ist ungewi), mag es doch endlich sein, wer es
will (p. 64).

Zwar meinen hierbei die Papisten, wenn man nicht direct (genau)
sagen wolle oder mit Fingern zeigen kdénne, welcher Papst zuerst
abgefallen, so haben sie gewonnen und wir verloren. lhr Schiul} ist
solchergestalt dieser:

Wer nicht sagen kann oder will, welcher Papst, und zu welcher Zeit
er zuerst vom wahren Glauben abgefallen, derselbe mufl nothwendig
gestehen, dal keiner von allen Papsten abgefallen sei.

Die Lutherischen kénnen oder wollen nicht sagen, welcher Papst
zuerst abgefallen. Mithin missen sie nothwendig gestehen, dal keiner
von allen Papsten abgefallen sei.

Da antworte ich: Connexio Majoris oder die Folge im Vordersatz ist
und bleibt ewig unrichtig. Denn soll das angehen, so mul} solchergestalt
auch folgen:



<Seite 180>

Wer nicht sagen kann, zu welcher Zeit die Engel von Gott abgefallen
sind, der muf} nothwendig gestehen, dal® keine Engel abgefallen und also
keine Teufel sind.

Wer nicht sagen kann, welcher unter den Juden zuerst vom
abrahamitischen alten Glauben abgefallen und zum Pharisder geworden

(Gottes Gebot durch seine Aufsatze ausgehoben, ueteuyvywaiv oder die
Seelenfahrt von einem Leibe zum andern und dergleichen falsche Dinge
gelehrt), der muly gestehen, dall gar kein Jude zum Pharisder geworden
oder von der uralten israelitischen Religion abgefallen sei.

Wer nicht sagen kann, welcher zuerst ein Agnoet geworden, der
mufs nothwendig gestehen, dal keine Ketzer, Agnoeten genannt, jemals
in rerum natura (auf der Welt) gewesen.

Wer zur Kipperzeit nicht sagen kann, wer der erste gewesen, der
falsche Miinze gemacht und unter die Leute gebracht, der mul} gestehen,
daR keine falsche Munze da sei.

Wer nicht sagen kann, wer dieses auller der Ehe geschwangerte
Mensch geschwangert, wann, wo und wie es geschehen, der muf}
gestehen, dal sie keine Hure sei.

Wer nicht sagen kann, wer bei einem mit vielen Wunden von ihrer
vielen Hingerichteten Menschen den ersten Stich gethan, der muf
gestehen, dal® der Mensch gar nicht erstochen sei.

Wer nicht sagen kann, wer diese oder jene Ueppigkeit oder bdse
Gewohnheit aufgebracht habe, der mul} gestehen, dall es gar keine bose
Gewohnheit sei und dergleichen mehr (V. supra p. 68. seq.).

Nun aber kdnnen ja weder die Papisten noch kein Mensch alle diese
Dinge eigentlich sagen: Lieber, sollten denn darum keine Teufel sein,
keine Pharisder und Agnoeten gewesen sein, <Seite 181> sollte darum
zur Kipperzeit keine falsche Minze, ein todter Mensch lebendig, eine
bdse Gewohnheit gut sein?

Mufd nun aber ein Papist bekennen, es sei genug, dall man wisse,
der Teufel sei abgefallen, die Pharisder feien irrige Lehrer, die Agnoeten
seien Ketzer, die Minze sei nicht von gutem Schrot und Korn, der
Mensch sei todt, die Gewohnheit wider die Gesetze, es mbge nun um den
Ursprung und Anfanger stehen, wie es wolle, so kdnnen sie es uns ja
unmoglich verdenken, wenn wir uns eben der Antwort auch bedienen und
sagen, es sei genug, dald man erweise, der Papst sei von Christi Wort
abgefallen, es stehe um den ersten, wie es wolle; weil ja, wie falsche
Minzen, also Gewohnheiten, Lehren etc. auch wohl unvermerkt oder
allmahlich einschleichen kdnnen, wie solches das Exempel der Pharisaer,
ingleichen der Agnoeten klarlich bezeugt. Wie man denn auch nicht



eigentlich sagen kann, in welchem Jahre die griechische Kirche
abgefallen, deren Abfall und theilweise Irrthiimer dennoch die Papisten
selbst gestehen muissen.

2. Leicht abzufertigen.

Weil aber dennoch Herr Namenlos mit solchem Sturm und Graus
den ersten Papst, der abgefallen, zu wissen verlangt, so kdnnte ich ihn
zwar wieder in mein Lutherthum verweisen, da ich (p. 58) meine
Gedanken diesfalls erdffnet und Bonifacius lll. als den ersten bestatigten
Papst, Gregor VI. als den ersten in allem Flor schwebenden Papst
genannt. Es steht ihm aber auch frei, in Elias Reusner Isag. Histor.
nachzusehen, wie derselbe des Antichrists Leben beschreibt und zeigt,
wie derselbe die ersten 277 Jahre ein Embryo oder verschlossene Frucht
(p. 50); die folgenden 294 Jahre ein Kind <Seite 182> (p. 58); die
folgenden 290 ein Knabe (p. 70); die folgenden 292 ein Jungling (p. 79);
die folgenden 274 ein Mann (p. 89); und von Luthers Zeiten an bis jetzt
ein alter Mann gewesen (p. 99). Allein damit er noch weiter Anlafl3 habe,
sein ingeniolum zu exerciren (seinen geringen Verstand anzustrengen),
so will ich endlich zum ersten Papst, der von Christo abgefallen, einen
setzen, den Engel selbst nach Gregors VII. Zeiten zu nennen beliebt, es
sei gleich, welcher es wolle. Zum Exempel, es mag Leo X. der erste sein,
der von Christi Wort und der wahren Kirche abgefallen. Damit ich dieses
wider P. Engel erhalte, so mul} ich erstlich beweisen, dal} Papst Leo X.
abgefallen sei, welches ich folgendergestalt thue:

Ist Luther von Christi Wort und seiner Kirche nicht abgefallen, indem
er solche Glaubensartikel gelehrt hat, die Leo X. fir falsch und dem
wahren christlichen Glauben zuwider gehalten hat, so will folgen, daf® Leo
X. von Christi Wort und seiner Kirche abgefallen und nicht recht gethan
hat, indem er die Glaubensartikel Luthers falsch und dem wahren
christlichen Glauben zuwider gehalten hat. Denn eins von beiden muf}
doch endlich sein: entweder hat Luther recht gethan, dall er solche
Glaubensartikel (z. B. von der Rechtfertigung eines armen Sinders vor
Gott allein durch den Glauben an Jesum Christum etc.) wider Leo X.
gelehrt hat, und solchergestalt mu? Leo X. vom Glauben abgefallen sein:
oder Leo X. hat recht gethan, dal er solche Glaubensartikel fur falsch
und dem wahren Glauben zuwider gehalten, und solchergestalt muf®
Luther abgefallen fein. Summa Summarum (das Endergebnil} ist): Einer
mufd abgefallen sein, Leo oder Luther.



<Seite 183>

Nun aber ist Luther von Christi Wort und seiner Kirche nicht
abgefallen etc.

Welche Glaubensartikel in Gottes Wort unwiderlegbar und felsenfest
gegrundet sind, die sind recht und dem christlichen Glauben nicht
zuwider.

Alle Artikel, die Luther wider Papst Leo X. vertheidigt hat, sind in
Gottes Wort fest gegriindet, wie solches von den Unserigen tausendmal
erwiesen, und habe nur Herr Namenlos oder ein anderer, der gelehrter ist
als er, das Herz und erweise von einem dergleichen Artikel das
Gegentheil oder gebe uns direct (mit klaren Worten) Anlal® zum Beweis.
Mithin u. s. w.

Ist nun aber erwiesenermalien Papst Leo X. abgefallen, so ist er
entweder der erste Papst, welcher abgefallen, oder ist's nicht. Ist er's, so
mag er's bleiben. Ist er's nicht, so nenne Herr Namenlos einen, der vor
ihm abgefallen, das ist, der vor ihm die Artikel, so Luther wider den Papst
vertheidigt, fur falsch und dem christlichen Glauben zuwider gehalten hat,
so wollen wir alsdann Leo X. fahren lassen und jenen an seine Stelle
setzen. Er gestehe nur, dald zu Luthers Zeiten der Papst schon abgefallen
gewesen sei, wir wollen uns leicht behandeln lassen, ob dieser oder jener
der erste gewesen sei. Wenn ich sehe, da die Mordbrenner eine Stadt
angezindet haben, so mul ich den geschehenen Brand gestehen, es
mag nun das erste Feuer angelegt haben, wer da will.

3. Mit Gegenfrage abzulehnen.
Es wird nun wieder begehrt, dal} man sage, welcher denn der erste

eigentlich also genannte Papst, das ist der erste gewesen, der Princeps
& caput visibile Ecclesiae, supremus <Seite 184> & infallibilis fidei

judex & oecumenicus Christi vicarius (sichtbares Haupt und Regent,
héchster und unfehlbarer Richter in Glaubenssachen und Christi
Statthalter fir alle Welt) hat sein wollen? Werden uns denselben die
Papisten nennen, so wollen wir ihnen augenblicklich wieder nennen den
ersten Papst, der von Christo und der wahren Kirche abgefallen. Denn
wer dafir sich ausgegeben hat, dal er der Kirche Haupt, ein
unbetrigliche Richter in Glaubenssachen und Christi Statthalter sei, der
ist von Christo und der wahren Kirche abgefallen, er sei wer er wolle, und
habe gelebt wo und wann er wolle. Petrus und die ersten Bischdfe zu
Rom, die sich in ihren Terminis (Grenzen) gehalten und in obigem Sinne
keine Papste zu sein begehrt haben, mbgen sie diesfalls nur aus dem
Gemenge Lassen. Denn Petrus ist schwerlich nach Rom gekommen oder
doch ja nicht Papst gewesen, hat es auch nicht zu sein verlangt, wie
davon Herr Namenlos diesmal um beliebter Kirze willen nur D. Calov



Mataeol. Papist. sect. 1. controv. 9. & 10. p. 26. f. nachzulesen hat.
Sondern man wird einen nennen missen von solcher Gattung, denen
Thom. Stapleton. Relect. Prine, fid. contr. 1. q. 5. art. 3. p. 158. selbst
folgendes Zeugnil giebt: Enormia & horrenda fuisse Pontificum
Romanorum flagitia, imo vix ullum peccatum nominari posse, quo
illa sedes turpiter maculata non fuerit, maxime ab anno DCCC. &

infra., d. h. die romischen Papste haben grobe und grausame
Bubensticke begangen, und sei fast keine Sinde zu nennen, damit der
réomische Stuhl vom Jahre Christi 800 und weiterhin nicht sei befleckt
worden. Das gesteht ein Papist ungemartert (freiwillig)! Habt Dank, Herr
Stapleton, des guten Berichtes, <Seite 185> bei welchem wir nicht ein
Wortlein zu erinnern wissen, sind auch nochmals erbétig, dal} sobald
Stapleton oder ein anderer den ersten von solchen vorerwahnten Vogeln
nennen wird, wir augenblicklich wieder den ersten Papst nennen wollen,
der von Christo und seiner Kirche abgefallen.

Die andere Frage.
Ob ein einziger Mensch zu nennen sei, der vor Luther

gestorben, und eben dasselbe wie Luther geglaubt habe?
Diese Frage ist abermals
1. Nicht werth zu beantworten.

Dal Leute vor Luther gelebt, die zwar nicht Luthers Namen, doch
aber seine Lehre gefiihrt haben, daran ist im Lutherthum p. 83 schon
erinnert. Dall man aber diejenigen Leute mit Namen nennen miufRte,
solches ist sowohl ein unndéthiges als unbilliges Ansinnen.

Unnoéthig, denn genug ist's, dald ich weil3, dal® Luthers Glaube mit
Gottes Wort Ubereinstimmt, und dal® die Papisten viele Artikel wider
Gottes Wort vertreten. Wer nun vor Luthers Zeit selig geworden ist, der
mufl’ es ja in Glaubensartikeln, zumal die zum Grunde der Seligkeit
gehoéren, nothwendig sammt Luther mit der Schrift, und nicht mit den
Papisten wider die Schrift gehalten haben, man wolle denn sagen, man
sei vor Luther aus einen Glauben, der wider Gottes Wort ist, selig
geworden. Solchergestalt kommt doch alles endlich wieder dahin, daf®
man seinen Glauben aus Gottes Wort beweise, die Papisten mogen sich
indessen winden und drehen, wie sie wollen.

Unbillig ist's, sintemal theils die Leute, die vor Luther es <Seite 186>
mit uns gehalten, sammt ihren Schriften aus dem Wege geraumt und
unterdruckt, theils ihre Historien und Schriften vielfaltig verfalscht sind. Es
ware demnach vonnothen, dall entweder alle Leute vor Luther uns
lebendig dargestellt, oder doch ihre Schriften alle miteinander, und zwar
unverfalscht, zugestellt wirden, sodann ware zu sehen, wie viele, und ob



denn gar kein ein einziger Mensch vor Luther mit ihm eben dasselbe
geglaubt habe.
2. Leicht abzufertigen.

Auf diese Frage: Ob ein einziger Mensch zu nennen sei, der vor
Luther gestorben und eben dasselbe wie Luther geglaubt habe? antworte
ich ohne Bedenken: Ja. Fragst du weiter: Wer ist's denn? Antwort:
Matthaus, Markus, Lukas, Johannes, Paulus, Petrus und in Summa alle
Evangelisten und Apostel sind vor Luther gestorben und haben doch
eben das, was Luther geglaubt, gelehrt: trotz, da® Herr Namenlos das
Gegentheil beweise! Vgl. Lutherth. p. 87 fg. Cornei, a Lap. ad Gal. 1.
Hic est Canon fidei, quem tradit hic Apostolus, si novum dogma
oriatur alicubi, examinetur, an concordet cum recepta, et antiqua
Ecclesiae Catholicae fide, quam primitus praedicavit Paulus et
Apostoli, ut si inveniatur ab ea dissentire, habeatur haereticum et

anathema. Hunc Canonem sequuntur Patres omnes. — D. i. Das ist die
rechte Glaubensregel oder Richtschnur, welche allhier (Gal. 1, 8.) der
Apostel Paulus weist: so namlich eine neue Lehre irgendwo entstande,
dall man dieselbe examinire und prife, ob sie mit dem uralten Glauben
der katholischen Kirche, welchen St. Paulus und die andern <Seite 187>
Apostel erstmals gepredigt haben, libereinstimme, damit, so man befinde,
dall eine Lehre demselben apostolischen Glauben zuwider sei, man
dieselbe fur ketzerisch und verflucht halte. Dieser Regel und Richtschnur
folgen alle Vater. Das ist gewilllich eine kluge Rede von einem Jesuiten,
der ohne Zweifel gelehrter als P. Engel gewesen, und die dieser sich billig
hinter's Ohr schreiben mag. Und solchergestalt sind auch auf eben den
Glauben, den Luther gehabt, oder der, nach der von Corn. a Lapide
gegebenen Regel, mit dem uralten Glauben der katholischen Kirche, den
Paulus und die andern Apostel erstmals gepredigt haben, Gbereinstimmt,
die heiligen Kirchenlehrer vordem selig geworden, namentlich
Augustinus, wie im Lutherthum p. 92 erwiesen. Eben so viele, ja alle
anderen rechtschaffenen Patres (Kirchenlehrer), wie von den Unsrigen

Gerhard in LL., Eckhard in Gomp. Theol. Patr.. und Anderen zur
Genuge ausgefihrt.
3. Mit Gegenfrage abzulehnen.

Es wird nun auch hingegen begehrt, daR man einen einzigen
rechtschaffenen Kirchenlehrer, den zugleich die Papisten und wir daflr
erkennen, nenne, der in allen Artikeln eben dasselbe gelehret hat wie das
trientische Concil (p. 92), oder da® man einen einzigen zwischen ihnen
und uns streitigen Artikel nenne, darin es alle rechtschaffenen
Kirchenlehrer einmuthig wider uns mit ihnen halten. Sobald sie solches



thun, wollen wir augenblicklich zusammentreten und ungesdumt
papstisch werden. Ist das nicht genug geboten? Allein sowohl dieses als
jenes wird ad Calendas Grecas (nimmermehr) geschehen.
<Seite 188>

Allein die Papisten trauen diesfalls dem Landfrieden selbst nicht, sie

nehmen die Patres (Kirchenvater) nicht weiter an, als wo sie's dem
Ansehen nach mit ihnen halten. Sonst reden sie von der Sache viel
anders. Laur. a Villa vincentio de rat. stud. Theol. 1. 4. c. 6. obs. 1:
Palam est, Patres omnes, quantumlibet insignes vite innocentia
atque eruditione, subinde verbo scriptoque, offendere; d. i. es ist kund

und offenbar, daf® alle Vater und Kirchenlehrer, so sehr sie auch an
Heiligkeit und Wissenschaft excellirt (sich ausgezeichnet), dennoch 6fters

miindlich und schriftlich fehlen. Possevinus |. 12. c. 23 sagt: Patres a
scopo saepissime aberare; d. i. die Vater verfehlen sehr oft den rechten
Zweck. Salmeron disp. 4. super. 2. Tim. 3. com. 15. schreibt: In
Patribus minus certae et inconstantis veritatis nonnulla, quaedam
vero probabilia, interdum graviores lapsus occurrere; d. i. in der Vater
Schriften findet man viele Dinge, die ganz ungewil}, viele, so nur
glaublich, zuweilen auch schwere Irrthimer. Bellarminus 1. 3. de V. D. c.
10: Praecipuos ex Patribus in quibusdam non leviter lapsos esse; d. i.

die vornehmsten von den Vatern haben in etlichen Stlcken keine
geringen Fehler und Irrthimer begangen. Und eben dieser erinnert gar
heilsamlich (1. 4. de V. D. c. 22), daR man die heiligen Vater nach der
heiligen Schrift examiniren (prifen) misse (pie sie denn solches auch
selbst begehren), ut ea recipiamus, qua scriptur@ consentanea sunt,
ea rejiciamus, quae scripturae adversantur; d. i. damit man das, so mit
der Schrift Ubereinstimmt, annehme, und was derselben zuwider ist,
verwerfe. Was begehren wir denn anderes? Was ist sonst unser Singen
und Sagen, Bitten und Flehen, als eben <Seite 189> dieses? Sollen aber
solchergestalt die Vater beiseite gesetzt und es allein auf die heilige
Schrift ankommen, so wollen wir mit den Papisten bald fertig werden.
Herr Namenlos erwage nur die Collation (Vergleichung) des alten und
neuen rémischen Glaubens bei Hunnius in Praef. Comm. Ep. ad Rom.
und was schon im Lutherthum p. 87, 88 und sonst, wie auch in dieser
Vertheidigung Cap. 1 angeflhrt ist.
Die dritte Frage.
Ob ein einziger zu nennen, der nach Luthers Zeiten auf

die Lutherische Lehre selig gestorben?



Diese Frage ist abermals
1. Nicht werth zu beantworten.

Denn wenn ich nur weil3, dal meine Lehre Christi Worten gemaR
und recht ist, und man also selig darauf sterben kénne, so liegt mir nichts
daran, ob ich Einen oder Etliche nennen kann oder nicht, die wirklich in
dieser Lehre bis an's Ende verharrt und selig geworden sind. Wenn mir
eine glaubwurdige Person berichtet, dieses sei der rechte Weg nach der
Stadt, so bin ich zufrieden und gehe auf ihr Wort den gezeigten Weg,
obgleich sie mir keine Leute nennt, die solchen Weg gegangen sind. Weil
nun Gott selbst den Weg zum Himmel in seinem Worte weist und sagt:
Dies ist der Weg, denselbigen gehet, sonst weder zur Rechten noch zur
Linken (Jes. 30, 21.), so folge man getrost in Gottes Namen und gehe
solchen Weg, es mag denselben sonst gehen und gegangen sein, wer da
will. Und zwar ist es wunderlich, dal3 die Papisten selbst sagen, kein
Mensch kénne seiner eigenen <Seite 190> Seligkeit versichert sein, und
wollen doch von eines andern Seligkeit reden oder Versicherung
deswegen begehren.

2. Leicht abzufertigen.

Ich antworte nach seinem Begehren kurz: Ja, es sind allerdings
Leute auf Luthers Lehre selig geworden, und dazu ist Keiner jemals auf
eine andere als aus diese Lehre selig gestorben (p. 107 fg.). Es fragt sich
aber: Wer ist denn auf Luthers Lehre nach seiner Zeit selig geworden?
Antwort: Joh. Brentius, Martin Chemnitz, Aegid. Hunnius, Joh. Gerhard
etc.; desgleichen Johann Friedrich, Churflrst zu Sachsen, Christian lll.,
Konig in Danemark, Karl, Flrst zu Anhalt, etc.

Ja, sprichst du, woher willst du das beweisen? Antwort: Eben daher
du beweisen willst, daf} Hieronymus oder Augustinus oder andere selig
geworden sind. So lal} denn héren, woraus wolltest du einem, der's nicht
zugestehen wollte, beweisen, dall Hieronymus und Augustinus selig
geworden. Gewillich nicht etwa aus unmittelbarer goéttlicher Revelation
(Offenbarung), auch nicht aus Relation (Bericht) eines Engels, der sie im
Himmel gesehen, welches man dir auf dein Sagen nicht eben glauben
wurde, sondern du muftest es beweisen aus folgendem Schlusse:

Wer in dem wahren Glauben an Jesum Christum verharret ist bis
an's Ende, der ist selig geworden (Match. 10, 22).

Nun aber sind Hieronymus und Augustinus in solchem Glauben
bestandig bis an's Ende verharret, welches man denen, die ihr Leben und
Tod beschrieben, aus christlicher Liebe als <Seite 191> vermuthlich
glaubt. Folglich etc. Allein eben das kann ich von besagten Personen
auch subsumiren (annehmen) und aus ihren durch glaubwirdige Leute

beschriebenen Vitis (Lebenslaufen). Will solches P. Engel nicht gelten
lassen, so kann er mir auch auf andere Art nicht beweisen, daf}



Hieronymus, Augustinus oder sonst jemand von den alten Kirchenlehrern
selig gestorben sei; denn wer ist zurickgekommen und hat's P. Engel
gesagt?

3. Mit Gegenfrage abzulehnen.

Es wird nun aber gleichfalls begehrt, dal} man auf papstlicher Seite
einen einzigen Menschen nenne, der auf den im trientischen Concil
enthaltenen papstischen Glauben selig geworden sei? Solchen soll man
ausdrucklich nennen und (wie Namenlos redet) mit Fingern weisen:
Dieser Procop, dieser Petrus, dieser Girg (ex Dialecto Galilaea d. i. wie
man auf dem Dorfe spricht) ist gut papstisch gestorben und selig
geworden. Ja, ich sage noch mehr, es ist unméglich, dal® einer auf
solchen papstischen im trientischen Concil bestatigten Glauben selig
sterben kénne, er sei wer er wolle, sei auch gestorben wo und wann er
wolle, welches ich also beweise:

Wer in dem trientischen Glauben stirbt, der stirbt in solchem
Glauben, welcher falsch und Christi Worten zuwider ist.

Wer in solchem Glauben stirbt, der falsch und Christi Worten zuwider
ist, der stirbt als ein Ketzer.

Wer als ein Ketzer stirbt, der stirbt in Todstinde.

Wer in Todslnde stirbt, der wird nicht selig.

Folglich: Wer im trientischen Glauben stirbt, wird nicht selig. Wer
demnach selig sterben will, mul® nicht gut trientisch, sondern gut
evangelisch, d. i. auf den Glauben, den wir <Seite 192> dem Evangelio
gemal haben, sterben, wie denn auch viele vor und nach Luthers Zeiten
darauf selig abgeschieden, die zwar unter den Papisten gelebt, aber
ihrem Herzensbekenntnisse nach nicht zum Papstthum gehdrten, davon
in meinem Lutherthum Erwdhnung gethan und P. Engel nach Belieben

sich weiter ersehen mag in meinen Erquickungsstunden (edit. 2. p. 509.
s. Dom. 6. Trin.).

Sieht also Herr Namenlos, daR es mit solchen Quaestiunculis
(Fraglein) nicht ausgerichtet, sondern es nur eine kleine Galgenfrist,
nichtige Ausflucht und Zeitverlust damit sei! Es muf® doch endlich zum
Schriftstreite kommen, es sei den Papisten lieb oder leid. Kbmmt's aber
nur dazu, so sind wir unverzagt und getrésten uns des gewissen Sieges:

So wahr Gott Gott ist und sein Wort,
muf Teufel, Papst und Hoéllenpfort
und was ihn'n thut anhangen

endlich werden zu Schand und Spott,
Gott ist mit uns und wir mit Gott,

den Sieg woll'n wir erlangen!



Das dritte Capitel,

in welchem die ganze Scharteke des Herrn Namenlos mit

nothdiirftigen Anmerkungen zu finden ist.

Wegen des christlichen Lesers ware nichts mehr néthig zu erinnern,
und hatte ich gar wohl die Feder niederlegen kdnnen. Damit aber Herr
Namenlos nicht zu klagen habe, als ob ihm das allergeringste
verschwiegen, unter die Bank gesteckt, und unbeantwortet geblieben sei
(weswegen ich mich aber Gber ihn hdchlich zu beklagen habe), so will ich
seine ganze Scharteke <Seite 193> durchlaufen und das, was zur
Hauptsache nicht geschickt, figlich eindringen.

Und weil Herr Namenlos, wie ich merke, gern scherzt und sich mit
dem Herrn Gevatter und Schwager nicht lustig genug machen kann (nicht
anders als ein Affe, wenn er ein NuifRlein findet), so habe ich zuweilen
auch, doch nicht animo injuriandi (in der Absicht zu beleidigen), sondern
cum homine jocoso jocandi (Scherz auf Scherz zu setzen) etwas mit
unterlaufen lassen miuissen, und solches zwar nach Salomonis
Ermahnung (Spruche 26, 5): Antworte dem Narren nach seiner Narrheit,
dal} er sich nicht weise lasse dinken (welches Letztere denn aus seiner
Scharteke sattsam zu schlieRRen ist).

Ich bekenne ja zwar, daB mir bei jetziger calamitate publica
[allgemeinen Heimsuchung] (im Jahr 1680, da ich dieses zum ersten Mal
geschrieben, indem die Seuche der Pestilenz um unsere Grenzen her
wuthet) nicht eben scherzhaft zu Muthe sei. Wer kann's aber lassen,
wenn's so nahe gelegt wird? Konnte sich doch der Eiferer Elias des
Spottens gegen die Baalspfaffen nicht enthalten, obgleich durre und
theure Zeit war: Rufet laut, sprach er, denn er ist ein Gott, er dichtet oder
hat zu schaffen, oder ist Uber Feld, oder schlaft vielleicht, dal} er
aufwache (1. Kon. 18, 27). Ergo animis linguisque favete (Drum, lieber
Gesell, aufgepaldt)!

So lautet die ganze Scharteke:
<Seite 194> Vertheidigtes Lutherthum vor Luther.

Nihil ad rem *)



von

August Pfeiffer **)
der heiligen Schrift Doctor
und Pastor Primarius zu S. Afra in Meilien

auf die

Drei Fundamentalfragen

wider die lutherische Religion

zu Dresden im Jahr 1679 herausgegeben.

*) Den Titel hat P. Engel von denen, die P. Kedde widerlegt, erschnappt.

*¥) Mutato nomino de te fabula narretur (Der Name lautet anders, die Sache
geht aus dich)! D. Aug. Pfeiffer hat sein Lutherthum vor Luther, Herr Namenlos aber hat
Nihil ad rem herausgegeben. Juris naturae est ut suum cuique tribuatur (Das
Naturrecht bestimmt, dal} Jedem das Seine zugetheilt werde).



<Seite 195>
Den

Edlen, Festen, GroRRachtbaren, Hoch- und Wohlbenamten,
Rechtswohlgelehrten Herren,

Herrn Hans Adam Stiel auf Bennewitz,
Churfirstl. Sachs. Oberamtmann des Meil3nischen Kreises,
und Amtmann in Meil3en;

Herrn Johann Zacharias Finsinger,
Churfirstl. Sachs. Procuraturamtmann;

Herrn Philipp Erhard Nester,

Churflrstl. Sachs. Schulamtsverwalter;
Herrn Gottfried Jauch,
Churfurstl. Sachs. Amtsschreiber *);

des

D. August Pfeiffer,
Ihres treuen Flrbitters bei Gott **),
Herren Patronen, Gevattern, Schwagern, Gonnern u. Freunden.

*) Wenn dieser redliche Mann kein Gratial (Dankschreiben) wegen der Dedication
schicken wird, darf's ihm Herr Namenlos nicht verargen, denn er ist langst vor der
eingelaufenen namenlosen Scharteke todt, und zwar auf den evangelischen katholischen
Glauben so selig gestorben, dal® Herr Namenlos Ursache hat, mit Bileam zu wiinschen:
Meine Seele misse sterben des Todes dieses Gerechten, und mein Ende werde wie sein
Ende (3. Mos. 24, 10). Ja es ist indessen auch der andere in der Ordnung gestorben, also

daf’ Herr Namenlos ihretwegen in Zukunft sich nicht mehr bemiihen darf.

**) Nicht mehr als billig und der apostolischen Ermahnung gemag (1. Tim. 2, 1. fg.,

Jac. 5, 14. fg.).



<Seite 196>

Es ist billig zu verwundern, daf} auf diese drei so oft wiederholten 1)
wie auch sonst viele anderen Fragen die lutherischen Pradicanten

(Prediger) allezeit Nihil ad rem (Gehort nicht zur Sache)! antworten 2),
wie sehr sich der P. Jodocus Kedde o6fters auch mit in Druck gegebenen
Tractatlein bemdiiht hat 3), und zwar darum, daR sie den Statum
quaestionis (die eigentliche Frage) nicht erreichen 4).

1) Ridetur chorda qui semper oberrat eadem (L&cherlich macht sich, wer immer
dieselbe Melodie leiert). Arme Leute zahlen ihr Geld oft, denn sie haben nicht viel. So
geht's P. Engel und seinen Consorten (Gesellen) auch.

2) Ich hére hier wohl einen, der es sagt, aber keinen, der es beweist, Quis autem
erit innocens, si accusasse sufficiat (Wer ware unschuldig, wenn anklagen die Schuld
bewiese)?

3) Der arme P. Kedde hat schlechte Ursach gehabt, sich zu bemuhen. Es ist ihm
mehr geantwortet, als ihm lieb gewesen. Er hat endlich bankerottiren und viel ehrlichen
Leuten, die er liederlich aufgesetzt und provocirt (herausgefordert), die Gegenantwort
schuldig bleiben mussen. Beliebt es dem P. Engel, seine Defension (Vertheidigung) zu
fiihren, so steht's ihm frei.

4) Felix qui potuit rerum cognoscere causas (Gliicklich, wem's gelingt, da er
den Grund der Dinge erfafdt)! Wunder Uber Wunder, daf} in solchen hohen Subtilitaten
(Spitzfindigkeiten): Welcher Papst zuerst vom wahren Glauben abgefallen? Ob vor Luther
auch jemand eben dasselbe wie er gelehrt? Ob auf die lutherische Religion jemals jemand
sei selig geworden? die ein armes Bauerlein, ja auch ein Kind von zehn Jahren ohne

Mihe und Kopfzerbrechen fassen kann, die armen Pradicanten (Prediger) den Statum

controversiae  (den Hauptstreitpunkt) nicht erreichen kénnen! Ja dank's euch ein
anderer, ihr Meister von hohen Sinnen, dafl ihr uns nicht bei unserer Einfaltigkeit in

Christo (2. Cor. 11, 3.) und bei der heiligen Schrift, als gute Scripturarios (Schriftleute)
lafdt, und mit solchen hohen verwirrten Fragen, die gleichwohl utrep vouv, utrép Adyov,
Utrep Taoav kataAnyv (Uber alle Vernunft, Verstand und Erkenntni3) sind und unsern
Verstand ganzlich Gbersteigen, nur zu divertiren (von der Hauptsache abzulenken) sucht.

Meine geehrten Herren, <Seite 197> eine solche Beschaffenheit hat es
mit D. August Pfeiffer in seiner Beantwortung 5), so er eine grundliche
Beantwortung nennt 6), da er doch den Statum quaestionis (die
eigentliche Frage) nirgends erreicht. Vielleicht ist die Ursache, dal er die
Sache nur obenhin Ubersehen; da er bekennt, dal® er diese drei
Fundamentalfragen im Jahre 1677 den 31. Oktober in einer Stunde
seinem Auditorium (Zuhérerschaft) beantwortet 7).

%) Grand merci, Monsieur, pour la bonne recommandation (GroRen Dank,
guter Freund, fir die treffiche Empfehlung)! Es kommt mir zu, dich mir ein ander Mal zu



verpflichten!

%) Sie wird auch wohl fir Herrn Namenlos griindlich bleiben, der nur vergeblich
dawider bellt, nicht anders, als ein verzagter Hund in seinem Loche, darin ihn niemand
sieht.

7y Es hat diese Sache nicht mehr Zeit und Mihe bedurft. Ein elendes
Kartenhduslein ist viel leichter umgestoRen oder umgeblasen als ausgebaut; wie denn
auch eben diese Scharteke, daran P. Engel Uber Jahr und Tag deliberirt (sich
abgearbeitet) und sich gequélt, und doch endlich seinen Namen vorzusehen sich
geschamt hat, in ein paar Tagen bei horis succisivis (arbeitsfreien Stunden) umgestolien
ist. Seid versichert, ihr Herren Jesuiten, eure Kiinste sind nicht so weit her. Wir wissen gar
wohl, wie hoch sie sich erstrecken.

So ist nun mein freundliches Ersuchen 8) und Begehren an die geehrten
Herren, dal} sie es sich belieben lassen, <Seite 198> fein glimpflich und
hoflich diesen ihren Herrn Gevatter und Schwager dahin zu bewegen,
dal® er die Sache ein wenig tiefer und fleiRiger bedenke 9), bis er den
Statum quaestionis (die eigentliche Frage) recht begreife, damit er ohne
viel dicentes (Geschwatz) rund heraus die Antwort sage 10). Und damit
man die Sache recht sehe, will ich meinen geehrten Herren nach
einander eine jede Frage vorlegen, sammt dem Statu quaestionis (dem
eigentlichen Streitpunkte), dal® sie merken kénnen, wie die Antwort sei:
Nihil ad rem! 11)

8) Wer konnt's doch einem so hoflichen Menschen abschlagen?

%) Denn es ist doch mit solchen hohen papistischen Subtilititen (Spitzfindigkeiten)
kein Kinderspiel. Es giebt Kopfzerbrechen. Scilicet (Ei freilich)!

10) Es kann aber (Herrn Namenlos ungeschimpft) auch wohl ein Narr in einer Zeile
mehr fragen, als der kligste Doctor in zehn und mehr Zeilen beantworten kann. Die
grindliche Antwort will doch zum wenigsten langer als die Frage sein.

11) Nun wohlan, da will's werden! Quid dignum tanto feret hic promissor hiatu
(Weit genug hat der Redner das Maul aufgethan, was wird er Grof3es bringen)?

Die erste Frage.
Es wird begehrt, dald man nenne den ersten aus allen Papsten, der
da von Christi Wort und seiner Kirche ist abgefallen 12).

'2) Kurz und gut: Der erste, der sich Principem et Caput Ecclesiae et

Oecumenicum Christi vicarium (das Haupt der Kirche und Christi allgemeinen
Statthalter genannt), ist der erste Papst gewesen, und eben derselbe ist auch zugleich
zuerst von Christi Wort und seiner Kirche abgefallen. Wer nun aber der gewesen sei, der
sich so genannt, das werden die Papisten wohl am besten wissen. Zwar ist das Wort
Papa zuvor allgemein gewesen und einem jeden Bischdfe gegeben worden. Von Gregor
VII. aber wird gemeldet, dal® derselbe solchen vorher gemeinen Namen sich allein
zugeeignet und avtovopaBnkwg (als mit dem ihm allein zukommenden Namen) Papa
oder der Papst habe wollen genannt sein, davon Herr Namenlos sich weiter Raths erholen



kann bei Herrn D. Scherzer in seinem Anti-Bellarm. Disp. 1. p. 5.
<Seite 199>

Status quaestiionis (Worum handelt's sich hier eigentlich)?
Ein anderes ist: Articulus fidei 13) (ein Glaubensartikel) und ganz
ein anderes: Lex, Mandatum, Decretum, Statutum, Prohibitum,
Ordinatum 14) (Gesetz, Gebot, Verbot, Anordnung etc.).

%) Herr Namenlos hétte wohl gethan, wenn er sich deutlich ausgedriickt hatte, was
er denn eigentlich Articulum fidei oder einen Glaubensartikel heiRe? Denn weil seine
alten Glaubensgenossen auf dem Colloquium (Religionsgespréch) zu Regensburg alles
fur Glaubensartikel gehalten, was in der heiligen Schrift steht, oder wie sie sonst sagen:
quidquid sub revelationem divinam cadit (was von Gott offenbart ist), unter anderem
auch, daR Tobias Hund mit dem Schwanze gewedelt (Tob. 11, 9. wie zu sehen Sess. 11,
p. 353), so wundert man sich billig, daR Herr Namenlos jetzt ein géttliches Gebot und
eine in seinem Worte enthaltene Anordnung fiir keinen Glaubensartikel halten will.

) Herr Namenlos mengt hier selbost Mandatum unb Ordinatum, Gebot und
Anordnung ohne Ordnung und Unterschied unter einander und will mir doch hernach
Schuld geben, daf} ich Gebot und Einsetzung (welche ja auch eine Anordnung ist) nicht

unterscheide, Turpe est Doctori, cum culpa redarguit ipsum (fir einen Lehrer ist es
schimpflich, wenn sein Tadel auf ihn selbst zurlickfallt).

Denn das neue Testament enthalt alle <Seite 200> Articulos fidei
(Glaubensartikel) des alten Testaments, da doch das alte Gesetz
abgeschafft ist, und wir Christen mit den alten Juden einen Glauben, nicht
aber ein Gesetz haben ™).

®) Hier ware es fein gewesen, wenn Herr Namenlos einen verniinftigen

Unterschied gemacht hatte Inter Legem Posutivam et Moralem (zwischen dem

Levitischen Ceremonial- wie auch politischen Markgesetz und dem heiligen Tugendgesetz
oder den zehn Geboten). Jenes kann geandert und abgeschafft werden, jedoch von dem

und keinem andern, als der's gegeben hat. Dieses aber ist perpetuae obligationis (von
ewiger Geltung), und verbindet die Christen sowohl als die Juden, also, daf} solchergestalt
Juden und Christen diesfalls einerlei Gesetz haben, welches Herrn Namenlos zur

freundlichen Nachricht dient. Rudes discere possunt, eruditi judicare; scioli neutrum
(Unwissende kdnnen lernen, Gelehrte urtheilen, Halbwisser keins von beiden).

Es wird nun begehrt, welcher aus allen Papsten von den alten Articulis

fidei (Glaubensartikeln) zuerst sei abgefallen '), also, daR er etwas dem
vorigen christlichen allgemeinen, wohlerklarten, rechtmafig
angenommenen Glauben zuwider fur einen Artikel des Glaubens gesetzt
habe 7).



'®) Ohne Umschweif: die Lehre von der Rechtfertigung eines armen Siinders vor
Gott durch den Glauben an der Welt Heiland ist ein alter Glaubensartikel, den auch schon
Abraham 1. Mos. 15, 6., ja schon Adam und alle Vater gehabt, 1. Mos. 3, 15., Apgesch.
15, 7. 8. 9. Von demselben alten Glaubensartikel ist der Papst schandlich abgefallen

(Concil. Trid. Sess. 6). Was bediirfen wir weiter Zeugnif? Heift denn das nicht von
einem alten Artikel abgefallen?

") Ohne viel Dicentes (Geschwatz) schlieRe ich also: wer wider Christi Ordnung
und Einsetzung den Gebrauch des heiligen Abendmahls unter einerlei Gestalt fir einen
Artikel des Glaubens gesetzt hat, derselbe hat etwas dem vorigen christlichen
allgemeinen, wohlerklarten, rechtmaRig angenommenen Glauben zuwider fiir einen Artikel
des Glaubens gesetzt. Denn der vorige christliche allgemeine, wohlerklarte, rechtmaRig
angenommene Glaube war, dal® man das Abendmahl unter beiderlei Gestalt, wie sie
reden, brauchen solle, wie in der Vorrede meines Lutherthums erwiesen. Nun aber hat der
Papst wider Christi Verordnung und Einsetzung den Gebrauch des heiligen Abendmahls
unter einerlei Gestalt fir einen Artikel des Glaubens gesetzt. Denn der gelehrte Jesuit
Balthasar Hager meint, es sei bei den Papisten ein Glaubensartikel, dal} die Communio
sub una, (der Abendmahlsgenu® unter einer Gestalt) kein MiRbrauch sei (bei D.
Hilsemann, Manual. Disp. 19. q. 6. §. 3. pag. 1247). Folglich etc. Und es kann Herrn
Namenlos mit mehreren ganz willig gedient werden.

Denn leicht wird etwas von <Seite 201> neuem erklart '®), wie auch leicht
in diesem oder jenem Gebrauch oder Gesetz etwas verandert °), ja auch
leicht ein neuer Artikel des Glaubens, der dem vorigen nicht zuwider,
sondern von Gott dem Herrn auf's neue offenbart ist, kann der Welt
vorgetragen werden, wie Christus der Herr 2°) <Seite 202> (beraus viel
neue Artikel des Glaubens den Juden gebracht, welche sie zuvor im alten
Testament nur dunkel oder gar nicht gewuf3t haben, und dadurch wie
auch darnach durch die Lehre des heiligen Geistes nach und nach mehr
und mehr die Welt erleuchtet hat. Wenn aber ein neuer Artikel hervor
kommt, dem vorigen Glauben zuwider, also, dal} er nicht etwas neues zu
Erweiterung und Erklarung des Glaubens, sondern zum Umstol3 und
Verderben des vorigen rechten Glaubens mit sich bringt, das kann nicht
ohne Getimmel, Geschrei und allgemeines Entsetzen, und also nicht
ohne groRe verwirrende Verwunderung geschehen 2).

'®) Das hatte ja guten Wege, wenn's nur sein verniinftig, ehrlich und ordentlich
zuginge.

%) In &duRerlichen und unverfanglichen Ceremonien lasse ich's Caeteris paribus
(bei ganz gleichen Verhaltnissen) auch gelten.

20) Christus der Herr hat dazu Macht gehabt; allein deswegen darf sich der Papst
und kein Mensch einbilden, daf® ihm auch frei stehe, das gottliche Gesetz nach seinem
Belieben zu andern oder neue Glaubensartikel zu machen (wie Leo X. in seiner Bulle vom
Jahre 1520 Luther deswegen unter anderem verbannt, dal® dieser gesagt: der Papst habe
nicht Macht, Glaubensartikel zu wachen (T. 1. Jen. 258 a), denn das wiirde heif3en, sich
erheben Uber alles, was Gottesdienst heif’t (2. Thess. 2, 4.). Was Gott, was Christus



einmal zu glauben und zu halten geboten hat, das kann durch kein menschliches Gebot,
Verbietung, Anordnung und wie man's nennen will, aufgehoben, sondern soll steif und

fest, bis dal er's selbst abschafft, gehalten werden (Matt. 28, 20., Joh. 10. 27. c. 15, 14.

etc. Conf. Hiilsem. in form. Conc. art. 18. § 8. p. 924).

21y Ein Dieb maust gerne incognito (unerkannt) und wird also selten ein Getimmel
und Geschrei, indem er stiehlt, doch geht's ohne Geschrei, Entsetzen und verwirrende
Verwunderung nicht ab, wenn der Diebstahl kund und offenbar wird. Also hat zwar der
Papst kein Geschrei und Getimmel zu machen, sondern vielmehr insgeheim zu mausen
intendirt, indem er die ganze Welt bestohlen, den Geistlichen den Ehestand und den
Laien den gesegneten Kelch und die Bibel genommen; allein es ist gleichwohl hernach,
da man solchen Diebstahl recht gemerkt, ohne Getimmel, Geschrei und allgemeines
Entsetzen nicht abgegangen, die Clerisei hat sich vordem emp6ért, die bestohlene Kirche
hat auch hernach dem Papst so viel vorgeschrieen, dal® ihm die Ohren weh gethan.

(Conf.. Lutherthum p. 60 fg.)

Wie man auch <Seite 203> bald im Anfang den Abfall Martin Luthers ??)
gemerkt, hat, der doch nicht ein so groRer First und der ganzen Welt
bekannte hohe Person, sondern nur ein schlichter Monch gewesen ist.

22) Es ist zwar ohne Zweifel, einer von beiden, Luther oder der Papst, mul} von
Christi Wort und seiner Kirche abgefallen sein. Daf} aber nicht Luther sondern der Papst
abgefallen, ist bis auf den heutigen Tag von den Unseren genugsam erwiesen. Herr
Namenlos verschaffe sich nur Nic. Hunnius' Blchlein, genannt Apostasia Ecclesiae
Romanae und dergleichen. Ist also der Papst gleichsam der Rauber und Mordbrenner
gewesen, wider den hat Luther billig ein Getimmel und Geschrei angerichtet, obgleich er
nur ein schlichter Monch gewesen; denn einen Dieb und eine Feuersbrunst darf ein jeder
Hausgenosse anzeigen, er sei wer er wolle. lllata religioni nostrae injuria tanquam crimen
publicum ad omnes pertinet (Ein Schade, welcher dem Glauben zugefiigt wird, trifft als
offentliches Verbrechen Jedermann). Dall man aber Luthers Beginnen bald Anfangs
gemerkt hat, ist kein Wunder. Denn Luther ging gerade heraus und griff den Papst
offentlich an. Der Papst aber ist vordem tlickisch eingeschlichen, bis dal er sich so feste
gesetzt, dal} sich jedermann vor ihm geflrchtet und ihm entweder gar nicht, oder doch
nicht anders als mit seinem Schaden hat einreden dirfen. Intravit ut vulpes, regnavit ut
lupus. lllic non facile deprehendi, hic compesci non poterat (Eingeschlichen hat er sich wie
ein Fuchs, gehaust hat er wie ein Wolf. Anfangs konnte man sein Gebahren nicht leicht
merken, spater nicht hindern).

Responsio (Antwort) D. August Pfeiffers 23).

%) Dieses ist nicht die férmliche Antwort D. August Pfeiffers, sondern nur etliche
aus dessen Antwort von Herrn Namenlos ohne Judicio (Urtheil), ja aus liederlicher Bosheit
zusammengeklaubte Brdcklein: die rechte Antwort ist im vorigen Capitel kurzlich
wiederholt. Darauf mag nun Herr Namenlos ordentlich repliciren (entgegnen).



<Seite 204>
Der Papst Sylvester und Gregor der GrofRe haben das Kyrie
eleison zu der Messe geflickt [p. 52] 24).

24) Das ware ja endlich das Allergeringste, und kénnten wir das Kyrie Eleison
an und fur sich wohl leiden, wenn nur die Papisten ihre Messe fahren lieRen oder doch ja
fur sich allein behalten wollten.

Martin V. dispensavit cum quodam, qui acceperat Germanam

suam in uxorem (hat einem Ablall gegeben, der seine eigne Schwester
zur Frau genommen) [p. 47] %).

25) Das war doch wohl grob genug!

Der Papst verbietet den Geistlichen, ehelich zu werden 2 (p. 47).
Die Taxe der apostolischen Kammer liegt der Welt vor Augen ?7), und also
sind viel andere Miltbrauche in dem Papstthum (p. 49).

26) Das ist allerdings ein Abtreten vom Glauben und eine Teufelslehre, wie Paulus
auf gut evangelisch dafur halt. 1. Tim. 4, 1. 3.
27) Welche die heiligen zehn Gebote nach der Brigitta Offenbarung meisterlich in

ein Compendium (einen kurzen Spruch) von zehn Buchstaben fait: Da Pecuniam (Gieb
Geld her)!

Folglich!
Da sehen meine geehrten Herren, wie dies 2%) eine Antwort sei.

28) Namlich dieses, was Herr Namenlos so unverniinftig und bdslich reprasentirt
(darstellt). Wenn das gelten soll, dal® man aus den Worten eines Andern bald hier bald da
etwas erschnappt und hernach ohne Verstand zusammensetzt, so will ich doch sehen,

wer endlich ad rem (etwas zur Sache gehériges) antworten kénne!



<Seite 205>
Nihil ad rem!
Er hat zwar wohl angefangen p. 15 gar treffend zu antworten: Non
liquet [Ich weil nicht #°)]. Darnach hat er's verdorben mit lauter Nihil ad
rem.

29) Quid inde (Was folgt daraus)? Mir ist mein Non liquet (ich weif3 nicht) diesfalls
nicht prajudicirlich (so beschaffen, dal es meinen Beweis umstofit). Denn wenn ich
endlich weil3, dal Cajus ein Dieb ist, was geht's mich an, wer der erste Dieb vor Cajus
gewesen? Auf die Frage: ist Cajus ein Dieb? kann ich wohl mit ja antworten, und wenn
man ferner fragt: wer hat denn kurz vor Cajus gestohlen: non liquet, das weif} ich nicht.
Cajus mufd darum doch wohl hangen, es mag um den ersten stehen, wie es will. Also
wenn ich weil}, dal dieser Papst falschglaubig ist, so liegt endlich wenig daran, welcher
der erste vor ihm dergleichen gewesen, man greift praesentem (den Gegenwartigen) an.
Ist dieses denn nicht eine treffende Antwort?

Die andere Frage.

Es wird begehrt, dall man einen einzigen Menschen ausdriicklich
mit Namen: Martin Balzer, Hans Probst, Michael Blirger zu Smyrna, Franz
Graf in Flandern, Philipp Domherr in Bethlehem, Conrad, des Kaisers
Lothar General, Georg Bischof zu Upsala, Marcus Diaconus zu Memphis
etc. *°) nenne, der vor Luther gestorben und ebendasselbe wie Luther
geglaubt habe.

30) Das sind wunderliche Einfalle! Warum spricht er auch nicht: Marcolphus
MeRpfaffe zu Capernaum, Aesopus Exorcist zu Bethsaida, Thubalkain Gléckner zu Sidon,
Mephiboseth Calcant zu Jerusalem etc.



<Seite 206>
Responsio (Antwort) D. August Pfeiffers.

Alle diejenigen vor Luther, die eben dasselbe geglaubt haben,
was wir Lutherischen jetzt glauben, die haben eben dies geglaubt,
was Luther geglaubt hat, wenn sie gleich nicht lutherisch genannt
worden (p. 83 fg. 3'). O du heiliges nihil ad rem 32)!

31) Wer diese kauderwelsche, mir angedichtete Antwort in meinem Buche (p.
83. fg.) finden kann, der mul} grofle Augen haben. Es scheint, der Verfasser sei hier
nicht nur Namenlos, sondern auch ziemlich Scham- und Gewissenlos. Meine Antwort

lese ein jeder (1. c. p. 83. fg.) und kurz und gut droben.
32) O du Spétter der Heiligen, wirdig, daR dir alle Heiligen, so oft du sie auf

gut papstisch anrufest, antworten Nihil ad rem!

Eine andere Antwort D. August Pfeiffers.
Der Papst hat alle Blicher in der ganzen Welt verfalscht, daly
man jetzt in keinem Buch keinen einzigen finden kann, der mit Luther
Ubereinstimmend geglaubt hatte (p. 83 fg. *3).

33) Dal der Papst alle Winkel in der ganzen Welt durchsucht, und daf er alle
Bicher in der ganzen Welt verfalscht, habe ich weder p. 86. fg. noch sonst jemals

gesagt, wohl aber indefinite (unbestimmter Weise), der Papst habe der Vater
Schriften verfélschen lassen, davon Herr Namenlos nachlesen kann das 35. Cap. der
Hauptvertheidigung. DaR ich meine Worte nicht absolute und universaliter (ganz
allgemein und unbedingt) verstehe, steht ein ehrlicher Biedermann unter anderem
daraus, daB ich (p. 91. fg.) sage: Wir kénnen alle Artikel unseres christlichen,
evangelischen Glaubens aus den noch vorhandenen Patribus (Kirchenvéatern)
beweisen: so mul denn ja der Papst nicht alles ausgekratzt haben.

Der D. August Pfeiffer meint, der Papst hatte vor alten Zeiten <Seite
207> nicht so grofte Macht in der Welt gehabt. **)

34) Das meine ich nicht allein, sondern das gestehen verstandige Papisten
gutwillig (Lutherth. p. 59 fg.), deswegen aber kann er wohl nachmals, da er machtig
geworden, obgleich nicht alle, doch etliche Blicher verfalscht: obgleich nicht alles,
doch etliches ausgekratzt haben. Wer aber schon etlichemal im Diebstahl ergriffen ist,
dem glaubt man Uberall nicht viel. Versiegelt demnach Herr Namenlos seine ganz
ungereimte Exception (Einwendung) nicht unbillig mit diesen Worten: Schick dich, du
liebes Nihil ad rem! (sc. Domini Anonymi, cujus inepta replica immediate
praecesserat (namlich was der Herr Namenlos vorbringt, dessen thérichte Antwort
kurz voraufgeht).

Wie ist denn dies geschehen? Das ganze griechische Kaiserthum hat
bald nach dem Jahre Christi 400 angefangen, sich dem Papste zu



widersetzen, wie kommt's denn, dal} der Papst alle Winkel in der
ganzen Welt durchsucht, alle christlichen Blicher unter den Griechen,
Tarken, Mohren, in Spanien, unter den Heiden, ist ganz Asien und

Afrika ausgekratzt hat? schicke dich, du liebes Nihil ad rem!

Die dritte Frage.

Es wird begehrt, dall man einen einzigen oder ja auch ihrer mehr
nenne, die durch's neue Evangelium, oder klarer, die durch den neuen
(wie sie ihn nennen) evangelisch-katholischen Glauben, das ist, mit
einem Worte zu sagen, durch die lutherische Lehre von der Zeit des
Abfalls Martin Luthers selig geworden seien ).

35) Es ist allerdings seltsam, dal Herr Namenlos so eifrig begehrt einen
Menschen zu nennen, der auf unsere Lehre selig geworden sei, da doch die Papisten
gerne gestehen, dal} keiner, er sei wer er wolle, bei ihrer Religion kénne versichert
sein, selig zu werden, wie erwiesen im Lutherthum p. 131.

Solchen soll man ausdriicklich nennen <Seite 208> und mit Fingern
weisen *%): Dieser Procop, dieser Peter, dieser Girg ist gut lutherisch
gewesen und ist nach der Zeit Luthers gestorben und selig geworden.

36) Wie? Soll man denn auf die Heiligen im Himmel so gar mit Fingern
weisen? An pulchrum est digito monstrari, et dici, hic est (Ist es denn so etwas
Schones, dal man mit Fingern auf einen zeigt und spricht: seht, das ist der Mann)!?

Antwort D. August Pfeiffers.
Keiner ist jemals anders selig geworden (p. 107). %)

37) Wer es nicht glauben kann oder will, der beweise doch das Gegentheil.

Adam schon (1. Mos. 3, 15) und viel tausend und abermal tausend
sind auch bei uns selig geworden. Der Herr kennt schon die Seinigen.
Da haben nun meine geehrten Herren die grundliche Beantwortung
ihres Herrn Gevatters und Schwagers, aus welcher scheint, dal} er
den Statum quaestionis (eigentlichen Streitpunkt) nicht gefalt hat ),
und ich bitte ganz freundlich %), daR sie ihn in aller Gite unterwegen,
was er doch begehrt; und dal man nicht begehre eine lange,
mihsame umschweifliche Antwort “°), sondern mit wenigen: ja oder
nein.

38) Es ist hoffentlich beides, Frage oder Frager, so gefalt, dafl dieser sich
nicht loswirgen, jene aber der Kinder Spott werden wird.

39) Die Schlage des Liebhabers meinen's recht gut; aber das Kiissen des
Hassers ist ein Gewasche (Sprichw. 26, 6).



40) Es heiRt: Dum brevis esse laboro, obscurus fio (ich méchte kurz sein
und werde dadurch unversténdlich). Den lieben Herren ist ist griindlicher und
ausfuhrlicher Antwort nicht gedient: denn da werden sie gefal}t, daf} sie sich nicht
weiter rihren konnen. Sie wollen lieber alles obenhin und von der Hand haben, damit
sie gleichwonhl ihre Ausflliichte behalten.

<Seite 209>

Als zum Exempel *'), wenn man fragte:

41) Wie merkt man's doch bald, wenn einer ein guter didacticus (Lehrmeister)
ist! Sonst hatte aber Herr Namenlos auch noch andere gar erbauliche Fragen zum
Exempel beibringen kénnen, darauf sich's fein redlich, rund, ohne allen Zusatz
antworten lieRe, als zum Exempel: Ist auch unter den Papsten ein Weib gewesen?
Antwort: Ja, Johanna VIII., wie unparteiische Historici (Geschichtschreiber) in groRRer
Anzahl bezeugen (Vid. Gerh. de Eccl. §. 179. Gisb. Voétius Disp. Select. P. V. p. 445.
s. Es wére denn die Sache, dafl man' des Stephanus Forcatulus MuthmafRung (ap.
Salmuthum Not. ad Pancir. P. 1. p. 411) wollte gelten lassen, es sei dieser Mensch
beim Annehmen der Papstwirde ein Mann gewesen und nachmals unvermuthet in ein
Weib metamorphosirt (verwandelt) worden, quod credat Judaeus Apella (das
glaube, wer's will)!

Desgleichen: Sind auch etwa Papste gewesen, die das heilige nicemsche
Concil verfalscht? Antwort: Ja, Zosimus, Bonifatius ., Colestinus |., wie erwiesen in
der Hauptvertheidigung c. 36.

Desgleichen: Wer ist vom Jahre 1380 bis 1417 der rechte Papst gewesen?

Antwort: Non liquet (wir wissen's nicht!).

wer ist der erste gewesen, der den kaiserlichen Stuhl von Rom
anderswohin gebracht? Antwort: Constantin der GroR3e. Ist etwa nach
der Apostel Zeiten jemand unter den Christen heilig gewesen?
Antwort: ja. Die heiligen Laurentius, Sebastianus, Antonius der Grofe,
Athanasius, Augustinus, Basilius der Grol3e, Heinricus, Beonardus,
Wenceslaus, Martinus, Afra, Elisabeth, Hedwig, Brigitta. Ist durch die
mohammedanische <Seite 210> Secte jemand selig geworden?

Antwort: Non liquet ?), man weilt von keinem.

42) Non liquet (das weis man nicht) ist dubitative (zweifelhafter Weise)
geantwortet, wenn man die Sache dahingestellt sein 143t und weil} sich nicht auf Ja

oder Nein zu resolviren (entschlieten) (conf. Er. Polletus Histor. Fori Rom. 1. 4.
c. 15. p. 391). Ist also Herr Namenlos entweder ein bdser Katholik, der noch zweifelt
und es dahingestellt sein 1aRt, ob durch die mohammedanische Secte jemand selig
geworden? oder ein bdser Grammatikus (Sprachkenner), der nicht weiR, was Non
liquet heilke? Jedoch will ich deswegen nicht eben streiten. Es kann wohl beides wahr
sein.



Also, meine geehrten Herren, wenn die Pradicanten (Prediger)
nicht kdnnen antworten, so waren sie langst von der Mihe erlost,
wenn sie fein redlich, rund und ohne allen Zusatz offentlich vor der

ganzen Welt antworteten und bekenneten: Non liquet, man wei nicht
43)_

43) Heuer wird noch nichts daraus, es mogen die Vater Jesuiten sich indessen
noch besser auf Fragen besinnen.

Und da wird man schort konnen fortschreiten, und die Vater Jesuiten
werden schon ein wenig tiefere Fragen **) vorbringen und also sie
weiteres nach und nach unterweisen *°).

44) Bringen sie tiefere Fragen (doch daf} sie nicht gar zu tief und etwa aus dem
tiefen C geholt sind), so soll die Antwort auch tiefer fallen.

45) Dafir muBt ihr Hochehrbedirftigen auch etwas gelehrten, (doch nicht viel
besonders) HH. Vater Jesuiten schénen Dank haben! Doch wird freundlich gebeten,
nur nach und nach zu verfahren, dal® wir nicht alsbald gar zu klug werden.

Deswegen setzt ihr Herr Gevatter und Schwager <Seite 211>
vergebens “°) sein langes VerzeichniR der lutherischen Blcher hinzu,
auf welche die Jesuiten noch nicht geantwortet haben. Denn wie
wollen sie mit den Lutherischen weiter zu thun haben, so lange die

Lutherischen nicht einmal den Statum quaestionis (die eigentliche
Frage) verstehen *7).

46) Leider gar zu vergebens! denn ich hére wohl, es wird der Antwort wegen
sehr milich stehen.
47) Warum hat mich denn Herr Namenlos nicht zufrieden gelassen, weil er mir

ja auch Schuld giebt, ich erreiche den Status quaestionis (die eigentliche Streitfrage)
nicht? Allein mit Prahlen ist nichts ausgerichtet, das kann ein jeder Phantast. Manus
nostrae oculatae sunt, credunt quod vident (unsere Hande haben Augen, sie
glauben, was sie sehen). Es ist nun die Zeit nicht mehr, da man alle niederlandischen
Suspiria  (Blahungen) des Papstes und seiner Pfaffen fir Oracula
(Gottesausspriiche) halt.

Und wenn man etwas vom Glauben will handeln, so kommen sie
allezeit mit der Grammatik heraus und wollen mit Gewalt, dal® es
weltbekannt sein solle, dall sie den Despauterius und Clenardus
durchgeblattert haben #8).

48) So blattere doch Herr Namenlos nicht allein den Despauterius und
Clenardus, sondern auch Caleptnus und Dasypodius, ja auch Uber diese Blicher alle
jesuitischen Bachantentroster (Eselsbrucken fur faule Studenten) nach einander fleilig
durch und sehe zu, ob sich mein Lutherthum daraus wolle widerlegen und die hier im



ersten Capitel angefihrten zwanzig Punkte grindlich resolviren (zurlickweisen)
lassen.

Ja sie halten sich auf, wo sie nur kbnnen, etwa bei einem Wortlein
oder bei einem Versikel (Verschen), ob er wohl gereimt sei, ob es

schon deutsch geredet oder machen ja ein incidens (schaffen einen

Zwischenfall), damit sie nur zu der Hauptsache nicht schreiten duirfen
49)_

49) Das ist eben sonst unsere bittere Klage Uber euch insgemein und uber
Herrn Namenlos insonderheit. Er hat wahrlich in dieser Scharteke der Hauptsache
weidlich in's Maul gegriffen! Wir armen Evangelischen werden es nun wohl eine
Zeitlang fuhlen.

Sie stellen sich, als <Seite 212> wenn sie wollten ans der Theologie
disputiren, und verstehen nicht, was Katechismus sei *°), wie schon in
dem péapstischen Katechismus durch Johann Friedrich Mayer,
Superintendent und der heiligen Schrift Doctor, zu Leipzig bei Christian
Kirchner im Jahre 1676 herausgegeben zu sehen ist, wo er solches
allen Jesuiten zuschreibt, wahrendem er doch nicht versteht den
Unterschied zwischen Katechismus und Theologia morali (der
Sittenlehre) etc. °'), wie auch der Herr Gevatter <Seite 213> und
Schwager in seiner Vorrede nicht versteht den Unterschied zwischen
Gebot und Einsetzung. )

50) Sollten wir nicht verstehen, was der Katechismus sei? Est brevis et
perspicua rudiorum in fundamento religionis fidei et vitae Christianae e

scriptis Propheticis et Apostolicis petita institutio (er ist eine kurze und deutliche
Unterrichtung der Anfanger in den Anfangsgrinden der Glaubenslehre und des
christlichen Lebens, aus den prophetischen und apostolischen Schriften geschdépft).
Das wissen bei uns die Knaben. Schame sich demnach Herr Namenlos, dal} er so
frech Zigen redet. Ligen ist dem Menschen ein schandlich Ding, und er kann
nimmermehr zu Ehren kommen (Sit. 20, W).

51) Gleich als wenn in der Theologia morali (Sittenlehre) (die sonst auch
circa praecepta decalogi, als ein Stlick des Katechismus occupat ist [mit den zehn
Geboten sich beschaftigt]) etwas kdénnte wahr sein, was im Katechismus falsch ist.
Jedoch bedarf Herr D. Johann Friedrich Mayer meiner Defension (Vertheidigung)
nicht, er ist alt genug, fragt ihn, laBt ihn selbst fir sich reden (Joh. 9, 2). Er wird Herrn
Namenlos, wenn er sich nur anmelden wird, schon pro dignitate (nach Wiirden) zu
begegnen wissen.

52) Kurz von der Sache zu reden, der Unterschied zwischen Gebot und
Einsetzung ist eine unnitze Grille, die etwa Greg. de Valentia Tom. 4. Disp. 6. q.
8. punct. 5. p. 1322. ausgeheckt und Martinus Becanus Disp. de Commun. sub

utraque c. 1. und andere auferzogen haben, da sie vorgeben: es kdnne etwas wohl



von Gott eingesetzt und dennoch nicht geboten sein, um zu behaupten, dafl} beiderlei
Gestalt zwar von Christo eingesetzt, aber deswegen nicht eben allen geboten sei.

Allein es ist ihnen das Maul redlich gestopft von Meisner, Phil. Sobr. (P. 2. Sect. 2. c.
3. q. 14. p. 1035. fg., Gerhard. de Coena §. 34. p. 28., Hiilsem. in Form. Conc.
Art. 13. sect. 1. §. 1. fg., welche sonnenklar erwiesen, daB, fir welche Gott etwas
eingesetzt, denen habe Er's eo ipso (eben damit) geboten. Ist gleich nicht allen
Menschen schlechterdings und ohne allen Unterschied geboten, das Abendmahl zu
gebrauchen, sp ist doch denen, die es gebrauchen” befohlen, es nach Christi
Einsetzung ohne Zusatz, Stimmelung oder Aenderung zu halten. Trotz Herr
Namenlos, und macht euch an die drei! O dal® doch arme Stiimper zu Hause blieben!

Sollen denn mit solchen Leuten die Jesuiten %), die so gelehrten
Manner handeln von tiefsinnigerm Sachen, als sie fassen kénnen?
Wen wirde man nicht nur durch die Finger auslachen, wenn er mit
einem Schmied wollte von der Rhetorik (Redekunst) disputiren? %)

53) Am besten, daB sie es selbst sagen oder durch ihre Schiler sagen lassen,
sonst wiiBte man's nicht. Sie sind ja zwar so schlecht hin gelehrt, aber nicht alle, auch
lange nicht die meisten: Sunt rari nantes in gurgite vasto (es ist eine grofle
Wasserflache, darauf nur wenige schwimmen). Wir wissen, Gott Lob! schon, wie wert
sich ihre Kunst erstreckt und furchten uns vor ihrer Tiefsinnigkeit gar nicht. Si ipsis

machaera est et nobis urbina est domi (unsere Waffen sind nicht schlechter als die
ihrigen).

54) Ich preise dich, Vater und Herr Himmels und der Erden, dal® du solches
(deine Geheimnisse) den Weisen und Klugen (Rednern) verborgen hast und hast es
den Unmundigen geoffenbart, ja Vater, denn es ist also wohlgefallig gewesen vor dir
(Matt. 11, 25). Indessen versichere sich gleichwohl Herr Namenlos, da es auch bei
uns solche Schmiede giebt, welche Fesseln machen, darin man die Narren ziichtigt.
Er hite sich fir seine Person und komme nicht mehr!

<Seite 214>

Nun soll auch dieses mit nichten vergessen werden, daf3, wenn
man antworten will, man eingedenk sei der Keddschen Regeln, welche
doch ja gar zu oft den Pradicanten (Predigern) vorgeschrieben sind *°),
namlich dal} nicht etwa die Calvinisten, Socinianisten oder sonst etwa
abscheuliche Ketzer sich derselbigen Antwort ebenmalig bedienen

konnten °°).

55) Satis pro imperio (oft genug, wenn ihr hier zu befehlen hattet), Wir haben
euch noch nie eingerdumt, dal® ihr uns eures Gefallens Regeln vorschreiben sollt.
Extra territorium jus dicenti impune non paretur (wer iber seine Grenzen hinaus
Recht spricht, dem gehorcht man billig nicht).

56) Desgleichen ist den Papisten ja gar zu oft gesagt, wenn sie beweisen
wollen, daR ihre Kirche die wahre Kirche sei, sollen sie es doch mit solchen Griinden
beweisen, die nicht auch Juden und Tirken wider Christum und die Christen brauchen
konnten. Ich habe aber nach Herrn Namenlos' Wunsch und Willen droben (p. 170) ein
solches Argument (Grund) fir unsere Kirche gesetzt, das kein Papist, Calvinist,



Socinianist oder anderer Ketzer fir sich wird brauchen kénnen. Er lasse sich auch
diesfalls recommandirt (empfohlen) sein mein Lutherthum (p. 90 fg.). Da ich schon
soviel Nachricht gegeben, daR keine andere Religion sei, die ohne Praejudicio
(Voraussetzung) und anderes Absehen ihren Glauben auf helle und klare Stellen
gottlichen Wortes, da von den Glaubensartikeln ex professo et ceu in propria vel

principali sede (so recht absichtlich, dak es Haupt- und Kernstellen sind) gehandelt
wird, grinde. Kann er sich noch nicht darein finden, so will ich ihn auf sein
gebihrendes Begehren und Bitten schon nach und nach weiter unterweisen.
<Seite 215>

Es finden sich zwar hin und her noch viele andere ungereimte
Stlicke *’), welche die Herren Gevatter und Schwager von sich selbst
gar Leicht merken werden; also dal® wohl zu spuren, der liebe Herr
Doctor modge sich greulich (bereilt haben %%). Es ist daher mein
dienstfreundliches Bitten, sie wollen ihn dessen ganz glimpflich
erinnern, dal® er sich das Werk noch einmal eine Weile vor die Hand
nehme ), es diirfte vielleicht zum andern Mal besser gerathen ©°).

57) Kurz, wer mir viele ungereimte Stlicke beimif3t und keins beweist, denselben
halte ich sein redlich, rund, ohne allen Zusatz, 6ffentlich vor der ganzen Welt fiir einen
Lugner, bis der Beweis erfolgt. Ein Dieb ist nicht so bdse, als ein Mensch, der sich zu
Lugen gewdhnt, aber zuletzt kommen sie beide an den Galgen (Sir. 20, 27).

58) Ich will Herrn Namenlos versichern, es hat mit dem Uebereilen keine Noth
gehabt. Die Fragen sind schon alt und abgedroschen genug. Allein er selbst Uibereile
sich nur nicht, sondern nehme wieder ein Jahr Bedenkzeit: ob's im ehrlicher sei zu
schweigen oder seine Sache noch einmal zu prostituiren (6ffentlichem Hohne
preiszugeben)?

59) Es hat keines Bittens bedurft, es ist alles gern geschehen. Herr Namenlos
nehme nur groRglinstig vorlieb.

60) Wer Lust hat zum Gesetz des Herrn und redet von seinem Gesetz Tag und
Nacht; der ist wie ein Baum gepflanzt an den Wasserbachen, der seine Frucht bringt zu
seiner Zeit, und seine Blatter verwelken nicht, und was er macht, das gerath wohl!

Aber so sind die Gottlosen nicht, sondern wie Spreu, die der Wind verstreut (Ps.
1, 2. fg.). Und also wird's Herrn Namenlos <Seite 216> mit seiner Scharteke auch
gehen, welche ihm, er stecke unter dem Himmel, wo er wolle, hiermit wieder
zugeflogen kommt und diese gute Lehre mitbringt:

Ah calida gaudens posthac formace quiescas,

Ex chartis celebris non potes esse tuis!
(Bleibe du kiinftig lieber daheim am warmenden Ofen;
Nimmer erndtest du doch Ehre mit deinem Geschmier!)



<Seite 217>
Das noch feststehende

Lutherthum vor Luther,

wodurch

P. Arnold Engels
verbessertes
Nihil ad rem

endlich und zum Beschlul abgefertigt wird
von

D. August Pfeiffer.



<Seite 218>



D. August Pfeiffer an P. Arnold Engel. <Seite 219>

Ich habe zwar bei mir lange Zeit angestanden, ob es auf des Herrn
Pater Engel letzten Zettel, den er das in etwas verbesserte Nihil ad rem
titulirt, einiger Antwort bedirfte, indem ich in demselben Uberall nichts
habe antreffen koénnen, das einem gesunden Menschen, der meine
Duplicam oder vertheidigtes Lutherthum vor Luther gelesen, das
geringste Bedenken machen kdnnte.

Ich hatte ihm daselbst im ersten Capitel desselben zwanzig Punkte
vorgestellt, darauf er in seiner Entgegnung die Antwort schuldig geblieben
war, hatte auch um besserer Richtigkeit willen alles syllogistice proponirt

(schluBweise aufgestellt) oder da res facti (Thatsache) war, liquido
(unwiderleglich) durch Zeugen remonstrirt (dargethan), also daf3 er den
nervum rei (die eigentliche Thatsache) ohne groRes Nachsinnen hatte
finden kénnen; allein er hat in seiner nochmaligen Entgegnung keinen
einzigen von allen diesen zwanzig Punkten assumirt (angeruhrt), viel
weniger formlich beantwortet, da ich doch vorher bedungen hatte, fein
silentium pro consensu anzunehmen (dafl, wenn er schwiege, dies als
Zugestandnif® gelten sollte). Mul} ich also von ihm diesfalls prasumiren
(voraussetzen) entweder eine grofRe Unwissenheit in theologischen
Controversien (Streitfragen) oder eine boshafte Verstockung wider die
helle und klare Wahrheit, daB er, obgleich avtoxataxpitog (bei sich zur
Genlge <Seite 220> (berflhrt), dennoch Gott nicht die Ehre und der
Wahrheit Platz zu geben begehrt.

Im anderen Capitel hatte ich seine drei Fundamentalsragen
ordentlich reassumirt (aufgefuhrt mit seinen eigenen Worten) und bei
jeder ganz deutlich bewiesen, dall sie 1. unndthig zu beantworten, 2.
leicht mit Antwort abzufertigen und 3. mit Gegenfragen flglich
abzulehnen sei. Da hatte er nun bei jeder Frage richtig darthun und
beweisen sollen, dal} 1. die Antwort allerdings ndthig, 2. meine gegebene
Antwort nicht richtig oder genugsam, 3. die Gegenfrage leicht zu
beantworten sei. Allein das erste und dritte GUbergeht er mit ganzlichem
wiewohl nicht gar zu genereusem (edelmithigem) Stillschweigen, da er
doch gleichwohl gestehen mul}, daf®, so viel das erste betrifft (von
Nothwendigkeit der Frage), ein rechtschaffener Christ oder christlicher
Lehrer nach Pauli Ermahnung sich der thérichten und unnitzen Fragen
entschlagen soll, in Erwegung, daf3 sie nur Zank gebaren (2. Tim. 2, 23).
Er soll sich von solchen Leuten thun, die seuchtig sind im Fragen, aus
welchem entspringt Neid, Hader, Lasterung, béser Argwohn, Schulgezank
solcher Menschen, die zerrittete Sinne haben und der Wahrheit beraubt



sind (1. Tim. 6, 4). So viel aber das dritte (von der beigebrachten
Gegenfrage) belangt, ist ja auf eine Frage eine Gegenfrage frei, da
hierdurch zuweilen ein unverninftiger oder unverschamter Adversarius
(Gegner) ad gysuvdiov (zum Stillschweigen) oder doch ad absurdum
(dahin, dal} er nicht weiter kann) kann gebracht werden, wie denn auch
Christus selbst solchergestalt seine Widersacher eingetrieben hat (Matt.
11, 24). Das wird uns ja auch frei stehen, zumal weil ihr Papisten nicht
unsere Richter, sondern <Seite 221> Gegenpart und also nicht allein uns
zu fragen, sondern auch zu antworten befugt seid. Aus meine directe (auf
die Frage selbst) gegebene Antwort habt ihr euch ja zwar bemiiht, eins
und das andere zu versetzen, nichts aber vorgebracht, weswegen nicht
schon vorhin von mir véllige Satisfaction (Genugthuung) geschehen ware,
wie ich diesfalls einem jeden vernlnftigen Leser gern das Urtheil
Uberlasse. Und solchergestalt hatte ich die Mlihe wegen dieses Anhangs
wohl ersparen kénnen.

Weil ihr euch aber dabei diesmal habt gelusten lasten, die
Generallige vom Abfall Kurfurst Johanns und der diesfalls von Kurflrst
Johann Friedrich gestellten Missiva (Umlaufsschrift) mit einzurlcken,
auch sonst eine und die andere notorische Calumnie (anerkannte
Verldumdungen) wider die Lehre und etliche vornehme Bekenner und
rechtschaffene Lehrer unserer Kirche einzustreuen, so habe ich dennoch
sowohl zur Steuer der Wahrheit als aus einer besonderen Verpflichtung,
damit ich dem hohen kurfurstlichen Hause um vieler Gnade und
Wohlthaten willen unterthanigst verbunden bin, auch diese andere
Scharteke beantworten wollen, doch mit der Bedingung, dal® auf
dergleichen Scharteken (die auch ja euch selbst schlieRlich wenig Ehre
bringen, als welche nicht in Bibliotheken zu setzen taugen, sondern an
andere Oerter, wo es Menschensatzungen giebt, gehoren) ich niemals
mich wieder einlassen wolle, sintemal der Apostel Paulus wich und alle
redlichen Christen davon treulich abhalt mit diesen Worten: Einen
ketzerischen Menschen meide, wenn er einmal und abermal ermahnt ist
(das ist nun an euch geschehen) und wisse, dal} ein solcher verkehrt ist
und sundigt, als der sich selbst verurtheilt hat (Tit. 3, 10, 11).

<Seite 222>

Dal} ich aber bei dieser meiner Antwort etwas freimuthiger verfahren
und gleichsam mit lachendem Munde dem Herrn Pater die bittere
Wahrheit gesagt, das wolle er nicht mir, sondern sich selbst und seiner
eigenen Schreibart zuschreiben Denn weil er in seiner Scharteke keine
Realia tractirt (Thatsachen vorbringt), auch nichts ordentlich beantwortet,
sondern nur hin und her vagirt (schweift) und phantasirt, aus rechter

Verzweiflung quaevis obvia (was ihm nur einfallt) ohne alles Nachsinnen



arripirt (erfaldt), um solchergestalt sich nur etlichermalRen auszureden
oder unserer Lehre und unseren Lehrern bei den Seinigen einen
Schandfleck anzuhangen, so habe ich solche Unbesonnenheit ein wenig
zuchtigen und nach Salomonis Ermahnung ihm nach seiner Thorheit,
damit er sich nicht weise diinken lasse, antworten wollen. Wenn einem
ein bdser Knecht entlauft, so mul man demselben wohl auf seinen

wunderlichen Ab- und Umwegen auch wider seinen Willen nicht qua
eundum, sed qua itur (wo man gehen sollte, sondern wo er entlaufen)

nachgehen, da man auflerdem wohl viam regiam (die gerade
Heerstralde) in Acht nehmen wiirde.

Es ist demnach bei dieser Sache nunmehr nichts weiter zu thun, als
dal} der Herr Pater entweder Gott die Ehre gebe und zum wenigsten mit
seinem Stillschweigen bekenne, dald er dieser Sache nicht gewachsen
sei: oder, weil diese Fragen nun zur Genuge debattirt (durchgesprochen),
sich befleilBige, neue, wichtigere und klligere Dinge wider die streitigen
Artikel unserer Religion und zwar aus der heiligen Schrift, als dem einigen
Glaubensprincip (Glaubensgrunde), dahin es doch endlich nach langem
Fragen und Widerfragen kommen muf3, vorzudringen. Traut er dieses
letztere sich zu, wohlan, so trete <Seite 223> er frei 6ffentlich hervor,
setze seinen ehrlichen Namen vor seine Schriften (denn nicht gute Engel,
sondern die lichtscheuenden bésen Engel Hausen und mausen im
Finstern), verfahre in richtiger guter Ordnung als ein verstandiger
Disputator (wissenschaftlicher Kampfer), so will ich ihm mit solcher
Discretion (Achtung) begegnen, die er vielleicht jetzt bei mir nicht sucht;

wie ich denn auch hiermit verspreche, sobald er seine Blicher: Theses
fidei orthodoxae decisas (Entscheidung liber Fragen des rechtglaubigen

Bekenntnisses) und Lutherus Orthodoxus und Heterodoxus (Luther als
Recht- und Falschglaubiger), davon er Speranz machen lassen (die er in
Aussicht gestellt), mir gedruckt zuschicken wird, ihn mit meinem
wohlgemeinten Bedenken dartber nicht aufzuhalten, sondern kurz und
rund auf alles zu antworten, ob noch Hoffnung sein méchte, feine arme
Seele zu gewinnen. Wunsche indessen mit Paulo (Ephes. 1, 17 fg.): Dal}
der Gott unsers Herrn Jesu Christi, der Vater der Herrlichkeit, euch gebe
den Geist der Weisheit und der Offenbarung zu seiner Selbsterkenntnif3
und erleuchtete Augen eures Verstandnisses, dall ihr erkennen mogt,
welches da sei die Hoffnung eures Berufs, und welcher sei der Reichthum
seines herrlichen Erbes an seinen Heiligen, und welches da sei die
Uberschwangliche GroRe seiner Kraft an uns, die wir glauben nach der
Wirkung seiner machtigen Starke, welche er gewirkt hat in Christo.
Datum Leipzig Anno 1683, den 18. Sept.



<Seite 224>
Das in etwas verbesserte Nihil ad rem.

(Mit nothwendigen Anmerkungen.)

Wie ich versplre, so habt ihr, edle, feste, hochachtbare Herren,
denen ich meine Antwort zugeschrieben, etwas Fruchtbarliches
(weswegen ich mich auf's héchste bedanke) ausgerichtet, weil euer Herr
Schwager, Gevatter und Furbitter bei Gott, D. August merklich den
Statum quaestionis (die eigentliche Streitfrage) gefat '), also daR ich
guter Zuversicht bin, er werde das Uebrige noch, in welchem er stutzt,
auch wohl begreifen, wenn die Herren Schwager und Gevattern ihm
bestandig an die Hand zu gehen verharren ?2).

1) Wie sollte solch Lob von einem so hoch gelehrten Jesuiten mich nicht kitzeln
und stolz machen!

2) Es ist freilich wahr: Non uno ictu cadit arbor (der Baum fallt nicht auf einen
Streich), P. Engel mu3 noch viel dergleichen Scharteken schmieren, ehe er mich und

meine Patrone papstisch machen wird. Non defensoribus istis tempus eget (solcher
Vertheidiger bedarf die Zeit nicht).

Er bemiht sich zwar am meisten in der Antwort zu beweisen, dal}
wir eben nicht viel besser seien, als ob er zufrieden ware, wenn nur wir
auch sammt den Lutheranern nicht viel gelten ), <Seite 225> merkt
unterdessen nicht #), daR, wenn unser romisch- katholischer Glaube (wie
sonst die Lutheraner vorgeben) in keinem nicht hatte abgenommen, es
mit nichten eines reformirenden Luthers zur Besserung unserer Kirche
bedurft hatte, um alles in seinen uralten Stand zu reduciren (wieder
herzustellen).

3) Das ist recht scharf getroffen! Pater Engel meint vielleicht, ich sei gesinnt, wie
jener Neidhammel, der gern ein Auge verlieren wollte, nur damit der andere um beide
kommen mochte, oder wie jene freche Hure vor dem Kdnig Salomo, welche sprach: Es
sei weder dein noch mein (1. Kén. 3, 26) Scilicet ex suo ingenio alios judicat (dieweil
er nach seiner Gesinnung andere beurtheilt). Allein er thut mir unrecht. Es treibt mich
auch, Gott Lob, noch keine Noth, solche unverniinftige und verzweifelte Resolution
(EntschluB) zu fassen. Non obtusa adeo gestamus pectora Poeni (wir sind noch nicht
solche verstockte Leute)!

4) Ei, wer kann denn auch alles merken? Allein, wer kann aus meiner gegebenen
Antwort die mir von P. Engel ausgebildete Intention (Absicht) merken?

Wenn wir deswegen nicht wohl bestehen, so gebulhrt's hier einem
lutherischen Doctor besser zu bestehen, unsere Mangel zu ersetzen °),
nicht aber sich durch unsere Gebrechlichkeit zu entschuldigen ).



5) Das ist allerdings meine Intention (Absicht). Allein es will bei P. Engel und
seinesgleichen verstockten Leuten nichts haften. Receptivum recipit non ad modum
inprimentis, sed ad modum sue receptivitatis (wenn man in einen weichen Stoff
etwas eindriickt, so nimmt derselbe das Eingedriickte nur so weit auf, als seine
Ernpfanglichkeit dafir reicht, nicht so weit, als der Eindriickende es wiinscht). Interdum

medica plus valet arte malum (zuweilen ist die Krankheit méchtiger als die Arznei),
wenn du den Narren im Morser zerstieRest mit dem Stampfel wie Griitze, so lieRe doch
seine Narrheit nicht von ihm (Sprichw. 27, 22).

6) Eine Gegenfrage thun, heifdt bei P. Engel so viel, als sich mit des Anderen
Gebrechlichkeit entschuldigen. Nun aber hat jenes Christus selbst gethan (Matt. 21, 24);
wie will Er doch diese Gebrechlichkeit bei P. Engel verantworten?

<Seite 226>
In der ersten Frage, wer aus den Papsten zuerst sei abgefallen,

versteht er er Statum quaestionis (die eigentliche Frage) nicht 7).

7) Ei, wie habe ich mich denn so gar bald wieder aus die faule Seite gelegt? Kurz
zuvor sagte ja P. Engel, ich habe den Statum quaestionis (die eigentliche Frage)
merklich besser gefallt; wie kann das sein, wenn ich ihn gar nicht verstehe? Mendacem,
oportet esse memorem (der Ligner mul ein gutes Gedachtni haben).

Denn er meint, es sei die Frage, wer der erste Papst sei, der gesindigt
habe 8).

8) Woher weil denn aber P. Engel, daR ich das meine? Ich hab's ja nirgends mit
ausdriicklichen Worten gesagt, so kann er's aus meiner Antwort nicht kraftig schlielen,
mir auch nicht in's Herz sehen; und wenn er dies gleich thun kdnnte, so wiirde er doch
finden, daR ich die Frage mit Nichten verstehe de errore morali, sondern doctrinali (von
dem Irrthum im Leben, sondern in der Lehre), wer in der Lehre geirrt und dieselbe
verfalscht habe? Denn wenn so schlechthin gefragt wird: wer der erste Papst fest der
gesulindigt hat, so werden ja die Papisten selbst Petrus nicht ausschlieRen kénnen. Denn
es ist hier kein Unterschied, sie sind allzumal Stinder und mangeln des Ruhmes, den sie
vor Gott haben sollen (Rom. 3, 23).

Und das lassen wir zu, dal® man es einestheils nicht allezeit wissen mag
(gleichwie man nicht weil3, wenn die Engel gesindigt; wenn die Juden zu
Pharisaern geworden; wer zuerst die Mulnze verfalscht etc., so alles
heimlich und unvermerkt zu geschehen pflegt); sondern die Frage ist,
welcher Papst als Papst, als Vorsteher der heiligen Kirche, als
allgemeiner Lehrer und Vater auf dem Stuhl Petri o6ffentlich durch
Austragung und Publicirung (Veréffentlichung) einer ausgesprengten
falschen Lehre von dem wahren Glauben abgefallen sei, also, dal3 er aus
papstlicher Autoritat, durch diese seine der ganzen Kirche <Seite 227>



vorgeschriebene und aufgebirdete Falschheit, der erste gewesen, der
seine Christen zu einer Ketzerei verleitet habe? °)

9) Es ist ja dem P. Engel genug eingekaut, dal® wir nicht meinen, der Papst habe
alsbald plumpsweise diesen und jenen Irrthum unter Lésung des groben Geschitzes und
Lautung aller Glocken promulgirt (6ffentlich ausschreien lassen), sondern habe dieselben
anfangs hamischer, diebischer Weise eingefiihrt, bis dal er sich festgesetzt und ihm kein
Widerstand mehr hat kénnen geleistet werden, P. Engel gesteht ja selbst, man kdnne
nicht wissen, wann die Juden zu Pharisdern geworden, warum? Weil die Pharisaer keine
Glocken dazu gelautet haben. Wie aber, wenn die Juden auch zu Christo und den
Aposteln gesagt hatten, wir glauben nicht, daR die Pharisder unrecht haben, ihr sagt uns
denn, welcher Pharisder erstmals auf Mosis Stuhl eine falsche Lehre publicirt (6ffentlich
verkiindet) und die Leute dazu gezwungen habe. Was hier Christus und die Apostel
hatten antworten kdnnen, das kénnen wir P. Engel und seinesgleichen auch zur Antwort
geben.

D. Pfeiffer aber, indem er antwortet, man kénne das nicht wissen,
kommt mir eben vor, als wenn ich ohngefahr gefragt wiirde: wann oder
um welche Stunde heutigen Tages alle gro3en Glocken bei uns gelautet
und alles grobe Geschitz sei losgebrannt worden, und ich antwortete: ich
weild es nicht, gleichwie ich nicht weil3, zu welcher Stunde des Schreiners
Junge sei aufgestanden? wann der Thorwarter gefriihstiickt habe? oder
welches Pferd zuerst aus dem Stall gefiihrt worden? °)

10) Ei, ihr lieben schénen Similia (Gleichnisse)! MuRR euer Vater nicht ein Mann
von guter Invention (Erfindungsgabe) sein!

<Seite 228>
Ist das nicht Nihil ad rem? Man fragt hier nicht nach einem heimlichen
Diebstahl '), sondern nach einem &ffentlichen Aufruhr oder Ausbot.

11) Ja darnach fragt man allerdings. Die Frage ist nach einem anfangs heimlich
begangenen und hernach offentlich ausgebrochenen Diebstahl (z. B. des Kelchs im
Nachtmahl). Es versteht sich, wenn einer etwas stehlen will, so macht er keinen Aufruhr,
lautet nicht zu Sturm oder 16st die Stlicken nicht, sondern schleicht und steigt heimlich ein,
also, dall man so wenig, ja noch viel weniger davon wissen kann, als wann des
Schreiners Junge aufgestanden; allein wenn der Diebstahl kund wird, ds giebt's allerdings
Tumult und Unruhe. Kann denn P. Engels englischer Verstand solche hohe Speculationen
(Gedanken) nicht einmal fassen?

Zum andern antwortet D. Pfeiffer: entweder wéare es Bonifacius lll.
oder Gregorius VII. oder Leo X. ). Ist dem also, so bekennt er '), dal®
andere uralte, etliche hundert Jahre vorangegangene Papste einen
wahren Glauben gelehrt, von welchem die Lutheraner abgefallen.



12) Ich habe gesagt, es gelte uns gleich, P. Engel mége zum ersten Papst (wie
denselben die Papisten beschreiben) machen, welchen er wolle, genug sei es, wenn ich
darthue, der Papst in praesenti (der gegenwértige Papst) flinre falsche Lehre und sei
vom wahren Glauben wirklich abgewichen. Ist nun dieses unrecht geredet, so beweise es
P. Engel. Ist's aber recht geredet, was plagt er mich weiter?

13) Keineswegs. Conditio nil ponit in esse (wenn ich etwas bedingungsweise
aussage, so behaupte ich nicht, daR es wirklich bestehe). Ist das aber nicht albern genug
geredet: wenn Bonifacius Ill. der erste Papst ist, so miissen die vorangegangenen Papste
den rechten Glauben gehabt haben; denn, Lieber! ist Bonifacius Ill. der erste Papst, d. i.
der erste, der sich caput visibile Ecclesiae et infallibilem judicem fidei (das
sichtbare Haupt der Kirche und den irrthumsunfahigen Richter in Glaubenssachen)
genannt, so sind gar keine anderen vorhergegangen. Gleichwie wenn ich sage, Julius sei
der erste romische Kaiser, so versteht es sich, daR ich keine vorhergehenden rémischen
Kaiser statuire (annehme).



<Seite 229>

D. Pfeiffer sagt weiter, das sei der erste so abgefallen, welcher die
Communion unter einerlei Gestalt fir einen Artikel des Glaubens
ausgegeben ).

14) Aber Herr Pater, wo bleibt hier die Antwort auf meinen Syllogismus (Schluf3)?

Sehet, liebe Herren, wie schandlich es sei, den Unterschied
zwischen dem Glauben und Gebot nicht wissen. Denn die Communion
unter einerlei Gestalt ist kein Glaubensartikel, sondern ein Kirchengebot
19), gleichwie durch Gebot der heiligen Apostel verboten war, das erstickte
Fleisch und Blut nicht zu essen (Apgesch. 15, 19) °).

15) Die Communion unter einerlei Gestalt ist nicht ein christlich Kirchengebot,
sondern des Antichrists Verbot, der sich dadurch erhebt Uber alles, was Gott und
Gottesdienst heildt.

16) Reime dich! Die apostolische Verordnung wegen des Blutes und Erstickten war
nur eine eine ordinatio ad certum tempus et locum restricta (auf eine gewisse Zeit
und einen gewissen Ort gegebene Anordnung) nicht eine immerwahrende Verordnung,
die da wahren sollte bis an den jungsten Tag, oder bis der Herr kommt, wie Paulus vom
heiligen Abendmahl redet (1. Cor. 11, 26), sondern die nur auf gewisse Zeit und Leute,

Aergemil zu vermeiden studio promovendae cvumoldizeiog Judaico-Ethnicae (um
das Zusammenleben der Juden und Heiden zu ermdglichen) ab-, gesehen war (ut

synagoga cum honore sepeliretur [damit die Synagoge mit Ehren begraben wiirde]),

weswegen die Christen insgemein nicht dazu verbunden waren. Davon weiter
nachzuschlagen (1. Cor. 8, 8, fg. Col. 2, 16).

Und wer solches Gebot Ubertrat, sindigte zwar groblich wider <Seite
230> den Gehorsam, ward aber dennoch nicht zu einem Ketzer,
gleichwie der zum Ketzer wird, der in den Fasten bei den Katholischen
Fleisch isset. Es wundert indessen D. Pfeiffer (p. 199 fg.), dald ich einen
Unterschied mache zwischen Gebot (Decret) und zwischen den Artikeln
des Glaubens, da doch ein Artikel des Glaubens ist, da} der Hund Tobia
mit seinem Schweife gewedelt habe ). So (p. 212 fg.) meint er, daR der

Katechismus und Theologia moralis (die Sittenlehre) eins sei. Dieweil

was falsch ist in dem Katechismus, kann in der moralischen Theologie
nicht wahr sein '®).

17) Billig wundere ich mich dessen, wenn ich der Papisten Hypothesis
(Behauptung) ansehe, da sie fiir einen Glaubensartikel halten, quicquid sub
revelationem divinam cadit, was von Gott geoffenbart ist); daher P. Tanner, auch ein
Jesuit, zu Regensburg gezwungen ist, zu bekennen, es sei auch ein Glaubensartikel, dal}
Tobia Hund mit dem Schwanze gewedelt habe. Ist nun aber dieses ein Glaubensartikel,
warum wollen sie Gottes Gebot nicht fliir einen Glaubensartikel halten? Dient denn der



Schwanz des Hundes Tobid mehr zum Glauben als Gottes Gebot? So kann demnach P.
Engel, aus diesem Streit zu kommen, nicht besser thun, er refutire (widerlege) denn P.
Tanner, setze eine bessere Definition (Erklarung) der Glaubensartikel und lasse mich
zufrieden.

18) Ich habe gesagt, was in der Theologia moralis (Sittenlehre) wahr sei, das
kénne im Katechismus nicht falsch sein. Desgleichen: Theologia moralis (die
Sittenlehre) versire auch circa praecepta Decalogi (handle auch von den zehn Geboten)
(P. Engel schlage nur nach Herm. Busenbaums Medull. Theol. Mor. L 3. de
praeceptis Decalogi & Ecclesiae, die doch ein Stiick des Katechismus find); folgt denn

nun hieraus, daR Theologia moralis und der Katechismus ut sic (im Ganzen
genommen) eins und Uberall kein Unterschied zwischen beiden anzutreffen sei? O
Corydon, Corydon, qua te dementia cepit (o guter Gesell, wo bleibt dein Verstand)?

Und (p. 213) <Seite 231> sagt er, der Unterschied zwischen der
Einsetzung und Gebot ware eine unnutze Grille und beruft sich aus die
Allergelehrtesten der Seinigen, die diesen Unterschied nicht wissen. Und
nichtsdestoweniger halt er mir's oben (p. 199) flr Ubel, dall ich ihm
vorkam, als ob ich beides unter einander mengte oder confundirte °).

19) P. Engel macht einen nichtigen Unterschied zwischen Einsetzung und Gebot.
Denselben Unterschied halte ich mit anderen Theologen in dieser Materie fir nichtig,
denn was Christus eingesetzt hat, dazu hat er allerdings anstatt Gebotes obligirt
(verpflichtet), nicht zwar promiscue (ohne Unterschied) alle und jeden Menschen,
sondern dieselben, fir welche die Einsetzung geschehen oder welche sich derselben
bedienen. Z. B. der Ehestand ist nicht allen Menschen indiscriminatim (ohne
Unterschied) befohlen, jedoch sind denen, welche auRer der Ehe nicht keusch leben
kénnen und ehelich werden wollen, gewisse Ehegebote vorgeschrieben, die sie nicht
Ubertreten sollen. Also ist das Nachtmahl nicht allen Menschen ohne Unterschied zu
brauchen befohlen, doch sind die, welche es brauchen, oder die Communicanten, an
Christi Einsetzung gebunden. Indem nun aber P. Engel den Unterschied zwischen
Einsetzung und Gebot einmal so scharf urgirt (betont) und doch hernach selbst nicht in
Acht nimmt, so mul man ihn ja billig deswegen erinnern, daf er witziger werde.

Zuletzt bittet er, die Katholischen sollen doch auch einen nennen, wer
der erste Papst gewesen? Verbietet aber daneben, man soll Petrum und
die andern uralten ersten Papste (welche Luther anzieht) nicht nennen,
zumal keinen guten, sondern einen lasterhaften ansagen. O, ist das nicht
lacherlich genug? <Seite 232> Warum flirchtet sich aber Pfeiffer vor
Petro? 2°) Dieweil die Lutheraner, gleichwie sie anderer Papste Gebot
nicht halten, auch Petri Gebot also nicht halten #'), sintemal er (Apgsch.
15, 19) den Christen gewisse Speisen zu essen verboten 22).

20) Der lacherliche Engel braucht berall schlechte Discretion (Unterscheidung).
Ich hatte gefragt, wer doch der erste Papst gewesen, dabei aber protestirt, daft ich Petrum
und die ersten frommen Bischdéfe zu Rom, die sich in ihrem Sprengel und Terminis



(Grenzen) gehalten, nicht als Papste estimiren (anerkennen) kdénne, weil ihnen die
Beschreibung des Papstes nach der Papisten Meinung nicht zukomme, da namlich der
Papst ist Episcopus Oecumenicus (der Allerweltsbischof) und caput visibile et
infallibile Ecclesiae (das sichtbare irrthumsunfahige Haupt der Kirche), welches Petrus
und die ersten Bischdfe der romischen Kirche nicht verlangt haben. Firchte ich mich denn
nun deswegen vor Petro? Nein, ich liebe ihn, ich vertrete seine Ehre und will ihn nicht
gerne mit dem Papsttitel, wie denselben die Papisten nehmen, beschmutzen lassen.

21) Petri Gebot vom Erstickten und Blute (wiewohl es [Apgsch. 15, 13—20] nicht
Petrus, sondern Jacobus zugeschrieben wird, daher es scheint, P. Engel miisse des
Papstes Bibelverbot sehr fleiRig in Acht nehmen, ob er schon kein Laie ist) nehmen die
Papisten so wenig in Acht als wir, denn sie essen ja auch Wurste. Und wird P. Engel,
wenn ihm ein Hase oder Rebhuhn vorgesetzt wird, nicht lange fragen, ob sie geschlachtet
oder geschossen oder gewiirgt find. Heif3t denn das Petri Gebot nach des schriftgelehrten
P. Engels Meinung gehalten?

22) Nicht allen Christen insgemein ist solch apostolisches Speiseverbot gegeben,
viel weniger als ein verdienstliches Werk recommandirt (anempfohlen), sondern nur
etlichen Christen auf gewisse MaRe und Zeit und in gewissen Absichten, namlich
Aergernif zu vermeiden, ist's von den Aposteln vorgeschrieben. Daher P. Engel hieraus
des Papstes Fleischverbot, damit er die ganze Christenheit beschwert, nicht erweisen
kann.

Weil nun Luther alles in uralten apostolischen Stand wollte <Seite 233>
gebracht haben, warum hat er nicht auch dieses bei euch sowohl als uns
wiederum eingefiihrt oder verbessert? %)

23) Erfordert der uralte apostolische Stand kein Blut und Ersticktes zu essen,
warum thut ihr Papisten es selbst? Ist's aber (wie es denn nicht anders ist) eine auf

gewisse Leute ad interim (bis auf Weiteres) gerichtete Ordnung, die nur dahin
angesehen, dall die unter den Juden lebenden Christen dieselben desto leichter
gewinnen mochten und die nach ganzlichem Untergang des judischen Staates
abgeschafft ist, was reibt uns P. Engel die Ohren damit? Er lese von durchgehender

Abstellung solcher apostolischen Zeitordnung den Baronius T. 1. Annal. ad. ann. Chr.
51. §. 24. p. 498. Ja Augustinus (T. 6. 1. 32. contra Faustum c. 13 coi. 484) sagt
schon zu seiner Zeit: Quis jam hoc Christianus observat, ut turdos vel minutiores
aviculas non attingat, nisi quarum sanguis effusus est? aut leporem non edat, si
manu a cervice percussus, nullo cruento vulnere occisus est? Et qui forte pauci

adhuc tangere ista formidant, a coeteris irridentur (wer unter den Christen hélt noch
das Gebot, dal} er Tauben oder anderes kleineres Geflligel nicht isset, es sei denn ihr Blut
zuvor ausgelaufen? oder daf® er einen Hasen nicht isset, wenn er durch einen Schlag
hinter die Ohren getodtet ist, ohne blutende Wunde? Und wer sich noch daran bindet, und
das sind nur wenige, die werden von den ubrigen ausgelacht).

Auf die andere Frage, daf} nur einer genannt werde, der vor Luther
dasselbe geglaubt wie Luther, introducirt (fihrt an) D. Pfeiffer die Apostel
und Evangelisten als Beispiel: denn sie hatten eben das geglaubt, was
Luther und wir. 2%)



24) Der Herr Pater beliebe doch das Gegentheil zu beweisen.

<Seite 234>
Zum anderen probirt (beweist) er's aus Blichern, die er sagt, dal} sie
nirgends mehr zu finden, bedroht aber sehr, wenn sie noch vorhanden,

wirde er es klar probiren (beweisen). Es ist wohl auch dies nihil ad rem
gepfiffen. )

25) Das heilt ja, meine ich, Narren geregnet! Ich beweise es aus Buchern, die
meiner eigenen Aussage nach nirgends zu finden seien! Non entis nulle sunt

passiones (was gar nicht vorhanden ist, von dem IRt sich nichts sagen). Ich sage nur,
dafd nicht alle Bicher der vorigen Kirchenlehrer zu finden sind, und kénne man also auf
ihren durchgehenden Consens (Uebereinstimmung) nicht so stark dringen. Indessen aber
bin ich allezeit bereit, Luthers Lehre aus den noch vorhandenen Bichern der

Kirchenlehrer von Stiick zu Stiick zu beweisen, in specie (insonderheit) aus dem
Augustinus, wiewohl solches schon von anderen geschehen, an welche ich P. Engel
verwiesen habe. Ist denn das Nihil ad rem (nicht zur Sache gehériges) gepfiffen? Ich

habe wohl ad rem (zur Sache gehériges) gepfiffen (wenns ja gepfiffen heiRen soll), aber
P. Engel hat nicht tanzen wollen, daf} ich mich der Redensart bediene aus Match. 11, 17.

Auf die dritte Frage: wer doch aus den Lutheranern von Luthers Zeit
her selig geworden sei, nennt Pfeiffer allererst den heiligen Johann
Brentz, der da lehrt: so du ewig willst verdammt werden, halte die Gebote;
%) der da glaubt zween Gobtter, den alten von Ewigkeit und den jungen %),
der aus der menschlichen Natur vor sechszehnhundert Jahren geworden
ist; der da glaubt, da® Christi Leib und Blut sei nicht allein in allem Brot
und Wein, sondern auch in allem Kése und Bier <Seite 235> u. s. w. %);

26) Kurz und gut zu antworten: Es ist nicht wahr. P. Engel weise diese Worte aus
Brentz oder bleibe unterdessen ein Calumniant (Verlaumder) und Lugner!

27) Das ist gleichfalls nicht wahr. Beweis her, Engel!

28) Wo hat Brentz das geschrieben? Die Allgegenwart der menschlichen Natur hat
er ja zwar gelehrt, aber nicht zuerst eingefiihrt. Will sie aber P. Engel aus der heiligen
Schrift und Patribus (den Kirchenvéatern) erwiesen haben, so melde er sich an, es soll ihm
ganz gern und willig gewillfahrt werden.

der die Ubiquitat (Allgegenwart des Leibes Christi) eingeflihrt hat, welche
man zu Dresden, Leipzig und Wittenberg um das Jahr 1571 erkannt hat
fur eine Renovatio omnium Haeresium (Erneuerung aller Ketzereien).
Er nennt auch den heiligen Aegidius Hunnius, der allein in einer halben
Prafation (Vorrede) von sieben Blattern Uber hundert nagelneue Lugen
begangen. ?°) Teste Conrado Andreax (nach dem Zeugni des C.



Andred) in seinem wahrhaftigen Luther etc. °).

29) Das ist eine hundertfaltige Liige von P. Engel, die ihm so lange in seinen Hals
zurlickgestollen wird, bis dal} er's beweise. Es hat ja zwar der Jesuit Adam Tanner im

ersten Capitel seines Apologetici hundert Liigen der Pradicanten (lutherischen
Prediger), die sie in der Vorrede ihres Apologeticus (Verteidigungsschrift) sollen
begangen haben, gesetzt, allein blos gesetzt und nicht bewiesen oder sie derselben
Uberfiihrt. Diesem Liigner redet solches P. Engel ohne Beweis nach, Ab ove majori
discit arare minor (vom alten Stier lernt der junge pfligen). Es scheint, P. Engel sei von
derselben Engel-Gattung, da der vornehmste ein Ligner von Anfang und ein Vater der
Ligen ist (Joh. 8, 44).

30) Das ist eben der rechte. Huic committas, si quid recte curatum velis (dem
Ubertragt nur, wenn etwas ordentlich ausgefiihrt werden soll!) P. Engel schlage nur nach
D. Phil. Heilbrunners Postcolloquium Ratisbonense und unschuldigen Luther, da wird

er sehen, was Conrad Andrea fur ein Vetter sei. Brentz und Hunnius werden im ubrigen
vor einem solchen bdsen Engel noch wohl heilig bleiben.

Das sind Heilige!
<Seite 236>

Ich verwundere mich aber, dal Pfeiffer seines eigenen Zunamens
vergessen 3') und nicht vor allen anderen selig gesprochen, welche sein
Patriarch oder sachsischer Papst *2) canonisirt (heilig gesprochen): Zwei

lutherische Pfeifer (so heilt es in Theat. Diabol. fol. 142. 145. in

Dipnosoph. Luth. F. 268. 269.), nachdem sie das lutherische
Abendmahl empfangen und von dem Pradicanten Justus Menius mit dem
Worte getrostet worden, hat der Teufel erwtirgt, deren der eine unter einer
Haselstaude, der andere bei einem Blchlein bei Gleich und Meelburg
kohlschwarz und todt gefunden worden 33);

31) Was geht denn dem P. Engel mein Zuname an, den mir meine ehrlichen
Vorfahren angeerbt haben? Ich bin ja darum kein Pfeifer, ob ich schon so heife, gleichwie
P. Engel darum kein Engel wird, ob er auch schon so hei3t. Hat denn nun etwa der Teufel
ein paar Pfeifer geholt, was geht dabei mir ab? Sind doch viele Engel gar zu Teufeln
geworden, ohne Prajudiz des P. Engel (ohne dall es P. Engel etwas geschadet hat).

32) Wer hat ihn dazu gemacht? Er selbst? Beweise es. Oder haben es seine
Glaubensgenossen gethan? welche sind's? Hat's aber weder er noch seine
Glaubensgenossen gethan, warum nennt man ihn so? warum reden die Leute so
vergeblich? Scilicet hoc nisi dixisses mortuus esses (das muBtest du sagen, es driickt
drr das Herz ab).

33) Die Historie (Geschichte) von diesen zwei Pfeifern (damit sich P. Engel so gar
lustig macht) ist zu finden in Luthers Tischreden (c. 9), vom Teufel und seinen Werken (p.

117. edit. Jen. A. 1591). DaR aber Luther sie sollte canonisirt und fiir Heilige
ausgeschrieen haben, ist eine Pater-Englische Wahrheit, d. i. eine teuflische Luge.
Probetur (man beweise es!) Luther sagt nicht mehr, als daR man sie nicht
schlechterdings verdammen kdnne, obschon dem Satan Macht tber ihren Leib gegeben



sei, die Seele kdnne dennoch, weil sie Bulle gethan und sich bekehrt, wohl erhalten sein.
Ist denn das nun so gar unrecht? Spricht doch Paulus dort, er wolle den Blutschander zu
Corinth Ubergeben dem Satan zum Verderben des Fleisches, auf dall der Geist selig
werde am Tage des Herrn Jesu (1. Cor. 5, 5).

Luther aber hat sie beide canonisirt (heilig gesprochen) <Seite 237> und
fur lutherische Heilige ausgeschrieen, in seinem Himmel, wo die Wanzen
tanzen und lieblich riechen. Warum aber? Frage Conrad Andrea. 3*)

34) Da recht! Der ligt eben so gern als Pater Engel.

Da sehen nun die Herren Schwager, was fiir Heilige D. Pfeiffer
habe: ich bitte gar schon *°), daB sie ihn dazu bewegen, daR er sie in den
lutherischen Kalender einsetze, damit man etwas zu lachen habe. *°)

35) Ach ja, ich bitte selber mit darum! Wer kénnte doch einem so lieben Engel
etwas versagen?

36) Ridiculum caput (lacherlich Geschwétz)! Wehe euch, die ihr hier lacht, denn
ihr werdet weinen und heulen (Lukas 6, 25).

Er nennt auch den Kurflrsten in Sachsen, Hans Friedrich, warum
nicht Friederich Ill. oder Herzog Hans' Herrn Vater, der sich der
Augsburgischen Confession zuerst unterschrieben hat? Er weil3 halt, dal}
der erste zu Lochau gut katholisch *) verschieden und Luther verboten
hat zu heirathen, noch <Seite 238> die Messe in der SchloRkirche zu
Wittenberg abzustellen.

37) Gut katholisch, aber darum noch lange nicht papistisch. Denn also schreibt
Luther (der diesem Kurfursten auch zwei Leichenreden gehalten hat), an D. Joh. Rihel
(Tit. 2. Jen. f. 527): Mein gnadigster Herr, der Kurfiirst, ist des Tages, da ich von euch
schied, zwischen finf und sechs, fast um die Zeit, da Osterhausen verderbt ward, mit
sanftem Muth, frischer Vernunft und Verstand verschieden, hat das Sacrament in beiderlei
Gestalt genommen und keine Oelung. Ist auch ohne Messe und Vigilien von uns, und
doch fein herrlich bestattet. Hat nun P. Engel andere Nachricht, so lasse er dieselbe
horen? Er beliebe doch auch das kurfiirstiche Mandat aufzuweisen, da dem D. Luther das
Weibernehmen verboten ist. Was aber sonst pro tempore (den Zeitverhéltnissen

angemessen) wegen der Messe mit den Augustinern verhandelt, ist T. 2. Jen. f. 2. seq..
zu lesen und bald darauf (p. 9. fg.) D. Luthers Bericht vom Mibrauch der Messe zu
finden. Allein P. Engel hat eine gute Weise! Er schmiert in's Gelag hinein und beweist
nichts, gleich als ob wir eben darum da waren, allen Jesuitenliigen alsbald freien Raum
und Platz zu lassen.

Der andere aber ist in seinem Sterbestlindlein von Luther abgefallen, hat
sich mit der katholischen Kirche wiederum vereinigt und ist bullfertig, in
Gott seliglich verschieden. Wie es weltkundig **) aus dem Sendbrief



seines Sohnes, eben dieses Hans Friedrich an beide Herzdge in Bayern
zu ersehen ist, dessen vidimirte Copie (beglaubigte Abschrift) nicht allein

im groBen Collegium Societatis Jesu zu Prag, sondern auch zu Wien in
dem Profel3-Haus (damals im Jahre 1677 bei R. P. Cornelius Gentilotti
der theologischen Facultdt Decan vorhanden) befindlich, von Wort zu
Wort hierbei gesetzt wird, wie folgt:

38) Eine rechte weltkundige Lige, welches etwas ausflihrlicher zu erweisen P.
Engel mich fast néthigt, indem er nicht allein diese Landlige von Kurfirst Johanns Abfall
und Kurfirst Johann Friedrichs Briefe neben dieser Scharteke mir besonders zugeschickt,
sondern auch durch seine Subordinatos emissarios (untergebenen Sendlinge) hin und
wieder in diesem Kurflrstenthum hat ausstreuen lassen. Damit nun aber P. Engel, wenn
er noch nicht alle Ehre verloren, dies sich in's kiinftige nicht weiter unterstehe, so dient zu
seiner guten Nachricht und griindlichen Information folgendes:



<Seite 239>

Abschrift

des erwahnten Sendschreibens.

Unsere freundlichen Dienste, und was wir allezeit Ehren, Liebes und
Gutes vermdgen zuvor den Hochgeborenen Firsten, freundlichen lieben
Oheimen. Wir geben Euren beiden Lieben mit betriibtem Herzen zu
erkennen, dal® der hochgeborene, unser gnadiger lieber Herr und Vater,
Herzog Hans, <Seite 240> Kurflrst zu Sachsen, am Freitag, schier um
den neunten Seiger (Stundenschlag) auf den Tag, als ein christlicher
First mit Tod verschieden, dessen Seele der allmachtige Vater durch
Christum unsern Herrn barmherzig sein wolle. Derselbe unser lieber Herr
und Vater, seligen Gedachtnisses, ist zuvor in seiner Schwachheit, durch
den Geist Gottes angeregt und dadurch herzlich bewegt worden, sich zur
alten christlichen Religion zu wenden und mit der Mutter der heiligen
christlichen Kirche wiederum zu vereinigen, hat auch darauf nach <Seite
241> christlicher Ordnung alle Sacramente, den Leib Christi, die heilige
Beichte und Oelung in brinstiger Liebe und Demuthigkeit angenommen
und empfangen und alsobald in seiner Lieb Flrstenthum einen Druck
ausgehen lassen, dall alle neugemachte Ordnung der Kirche
aufgehoben, der Luther, auch andere Prediger und Anhanger der Secte
ferner nicht geduldet werden sollen; und in einem zierlichen Testament,
uns, als seiner Lieb einigen Sohn, mit dieser Condition (Bedingung)
beladen, dall <Seite 242> uns die Erbhuldigung der Unterthanen und
Regierung des Flrstenthums nicht eher erfolgen solle, als bis wir mit
unseren furstlichen Wurden und Worten bestatigen und zusagen, daf® wir
seiner Lieb letzten christlichen Willen in allen Punkten vollziehen wollen
etc. Und wir Gott zu Ehren, und dem Zusagen nach, so wir
hochermeldten unserm Herrn und leiblichen Vater gethan, und des
schuldig erkennen, sind demnach in unserm Gemiuth ernstlich
entschlossen, weiland lhrer Lieb <Seite 243> letzten Willen alles Fleil3es
zu vollziehen, alle verfuhrerischen Secten und Lehrer (darein leider sein
Lieb, Wir und unsere Unterthanen betrlglich gefiihrt worden, und uns
gegen Euer Lieb und andere Christenmenschen nicht wenig geargert
haben) mit Wurzel und Grund ganzlich auszureuten, derselben Anhanger
und Lehrer zu hassen, zu verfolgen und der allgemeinen christlichen
Kirche demdthiglich zu unterwerfen, und flrderhin mit Hulfe des
Allmachtigen in unserem Firstenthum rechte, <Seite 244> wahre
christliche Religion zu erhalten, und ob wir diesem christlichen Werk zu
schwach und uns etwas beschwerliches darunter begegnen mdchte,
wollen wir Euer Liebden, als unsere angeborenen Freunde und



hochgerihrnten Farsten, Liebhaber und Forderer alter christlicher
Religion, hiermit zum freundlichsten ersucht haben, uns hierin rathlich
und beistandig zu sein und in der Noth nicht zu verlassen, und uns in
unserer Jugend und unser Land und Leute in solchem <Seite 245>
Befehl zu haben, wie unser gar freundlich und sonderlich Vertrauen zu
Euer Liebden stehet. Wollen wir uns dagegen mit all unserm Vermdgen
gegen Euern Liebden also beweisen, dal® unseres Theils die hoch
innerliche und vertrauliche Zuneigung, so vor Jahren, wie Euer Liebden
ohne Zweifel wissen, das Haus <Seite 246> Baiern und Sachsen
gegeneinander gehabt, wiederum erquickt und freundlich erhalten werde.

<Seite 239>

Widerlegung

des erwahnten Sendschreibens.

I. Ich sehe nicht, was P. Engel und andere Papisten mit solchen Gedichten grof3
gewinnen werden. Denn gesetzt, es seien Kurfurst Friedrich, Johann und Johann
Friedrich papstisch geworden (wie es zwar nimmer zu erweisen ist) quid inde? (Was folgt
daraus?) Es giebt doch ihr Exempel uns keine Consequenz (Folge) oder Obligade
(Verpflichtung), dal® wir deshalb auch mifRten papstisch werden, wie die Papisten sich ja
nicht werden dazu verstehen, evangelisch zu werden, ob wir ihnen gleich erweisen
kénnten, dal Kaiser Karl V., Ferdinand |. Maximilian Il. und andere gut evangelisch
gestorben waren.

Il. Doch aber ist und bleibt es ein falsches Spargement (ausgesprengtes Geriicht)
und in alle Ewigkeit unerweisliche Unwahrheit, damit zwar Andr. Fabritius (Preefat. Harm.
Conf. Aug.), Fr. Nass. (in der Ausmusterung f. 25. 40. und Cent. 5. Verit. Evang. c.
65) Pistorius, Jod. Kedd. Christoph. ab Ungarsdorff (in der Gratulation an die &sterr.
Stande) und noch kirzlich im Jahr 1679 ein Duckmauser, G. W. |. Philo-Germanus (in
seinen Ephemeridibus vom Auf- und Untergdnge des lutherischen <Seite 240>
Evangeliums und des Melancht. augsburg. Conf.) die christlich mildesten evangelischen

Kurfursten haben beschmitzen wollen, die aber von den Unsrigen, als D. Zeamann (schon
vor 72 Jahren in der griindlichen Ablehnung der beriichtigten Lasterschrift Ungersdorffs p.

318 fg.), D. Gerhard (Conf. Cathol. 1. 1. gener. Append. p. m. 325), D. Schmid (Disp.
secul. p. 38) und vor wenig Jahren von D. Hieron. Briickner, F. S. Hofrathe, (in der
grundlichen Vorstellung, auch darauf im Jahre 1681 erfolgten wiederholten griindlichen
Vorstellung), ja noch in diesem jetzigen Jahre 1683 von D. Abr. Calov. (in discuss.
mendaciss. relationis etc.) pro dignitate (nach Verdienst) empfangen und also
heimgeleuchtet worden, dal® ich mich Uber P. Engels und seinesgleichen grausame
Impudenz (Schamlosigkeit) und unverschamte Hureustirn nicht genugsam wundern
kann, dal} sie mit dergleichen langst ausgestaupten Landligen dennoch allezeit wieder

dirfen aufgezogen kommen.
Ill. Was insonderheit Kurf. Johann betrifft, so hat Luther nebst Philipp Melanchthon



demselben bei seiner Krankheit und seinem seligen Ende zu Schweinitz beigewohnt,
Luther ihm auch in zwei gehaltenen Leichenpredigten (die T. 5. Jen. f. 479 zu finden) ein
herrlich Zeugni® seiner Standhaftigkeit in der evangelischen Wahrheit abgestattet, damit
gleichwohl der Bericht von seinem Abfall ganz nicht accordiren (sich vertragen) will.
<Seite 241>

IV. Wollte man aber Luthers Zeugnif3 diesfalls verdachtig halten, so ist eben
dasselbe aus Papisten zu erweisen. Abr. Bzovius Annal. Eccl. ad Ann. 1532 schreibt:
vocatos ad decumbentem Lutherum et Melanchthonem, qui eum agonizantem
invenerint, sensibus penitus oppressis: agonem diuturnum fuisse et valde durum,
eundemque ad tribunal supremi judicis euntem horrendos edidisse rugitus, quos

forsan negotium Lutheranum expresserit: d. h. Luther und Melanchthon seien zu ihm
in seiner Krankheit berufen worden, die ihn aber in den letzten Ziigen angetroffen. Er
habe einen sehr schweren Tod genommen und gegen feinen Gang zu dem géttlichen
Richterstuhle erschrecklich gebrillt, wozu vielleicht die lutherische Sache ihn gebracht
habe. Ist dieses wahr, so muf} er ja nicht nach der Papisten Meinung bekehrt sein! Laur.
Surius Append. ad Chron. Naucl. p. 619 schreibt: Excessit e vivis Saxonise Dux
Johannes, Lutheri Patronus: Es starb Herzog Johannes zu Sachsen, Luthers
Beschiitzer. Und weiter: Utinam ille princeps eam constantiam in Catholicae

Ecclesiae doctrina retinenda declarasset: Wollte Gott, dal dieser Fiirst solche
Standhaftigkeit in der katholischen Religion (als bei Luthers Sache) erwiesen hatte. Joh.
Cochléus, Luthers abgesagter Todfeind, schreibt in seiner Histor. Mart. Lutheri von
Kurflirst Johann, er sei in der lutherischen Confession wider die zwei hochsten Gewalten
und Hoheiten verharrt. Lud. Guicciardinus Comm. rer. memorab. schreibt: Johannes
<Seite 242> Saxo, Septemvir ille, Protestantium Princeps, Lutheri vero
Macenas et Patronus singularis, mortem obiit, cui par filius, succedens Joh.

Fridericus, Lutherum nihilo secius coluit amplexusque est, d. h. Johannes, Kurfiirst
zu Sachsen, ein protestirender First, Luthers absonderlicher Beschiitzer, starb, dem sein
Sohn Joh. Friedrich nachfolgte und, gleich dem Vater, es mit Luther hielt. Diese und
dergleichen Leute missen ja von der papstischen Ligende gewil’ noch nichts gehort
haben.

V. Von Kurf. Joh. Friedrich ist's ebenfalls falsch, da er jemals habe wollen
papstisch werden. Hatte er's jemals im Willen gehabt, so wéare es Zeit gewesen, da er in
gesanglicher Haft und Lebensgefahr sall, zumal beim Antrag des Interims, wobei er sein
evangelisches Glaubensbekenntnil® ganz heldenmuthig abgelegt und in der schriftlichen
Erklarung, welche er K. M. abgeordneten geheimen Rathen, den beiden Granvella und D.
Georg Sigismund Selden, Vicekanzler, in Welsers Garten zu Augsburg im Jahre 1548 den
5. Juli mitgegeben, unter Anderem diese Worte gebraucht: Darum sich auch weiland mein
gnadiger lieber Herr und Vater, gottseligen Gedachtnisses, ich und andere, aus gutem
sattsamen Verstande und Wissen, derselben Confession von vielen Jahren durch
ordentliche Wege und Mittel, bis auf Erkenntni eines allgemeinen freien und
unparteiischen Concils, uns anhangig gemacht, dabei denn mein gottseliger Herr und
Vater NB. bis in seine Grube, und ich <Seite 243> bis auf den heutigen Tag durch
Gottes Gnade und Barmherzigkeit bestanden etc.

VI. So verrath sich auch das ihm hier angedichtete Schreiben zur Genlge selbst,
was die Schreibart anbetrifft, die nicht sachsisch, sondern bairisch ist (wie bei Herrn D.
Briickner in der Vorstellung p. 34 zu sehen), daher denn zu schlief3en, es habe solches
Schreiben kein Sachse, sondern irgend ein Baier aus des lieben Kurfiirsten Hand oder



unter seinem Namen gemacht, ausgestreut und an vornehme Orte hamischer Weise
hinbeférdert.

VII. Zumal finden sich in demselben viele Dinge, die wider die offenbare historische
Wahrheit und alle Vernunft laufen, also, dal® der Dichter zwar tiickisch und boshaft, aber
nicht erfindungsreich genug zum Liigner gewesen zu sein scheint. Z. B. der Brief ist in
Kurflirst Johann Friedrichs Namen aus Wittenberg den 24. August datirt, da doch an
demselben Tage der Kurfirst nicht zu Wittenberg, sondern zu Torgau gewesen, dahin er
den 20. August bereits abgereist gewesen. Es nennt sich Herzog Johann Friedrich in dem
Schreiben Kurfiirst Johanns einzigen Sohn, da er doch noch einen Bruder gehabt,
namlich Herzog Johann Ernst, der damals zu Wittenberg studirte, welcher auch erst 21
Jahre nachher, nur ein Jahr vor Kurfiirst Johann Friedrich, des Todes verschieden. Sollte
denn damals Kurflirst Johann Friedrich seiner so gar vergessen und an seinen Bruder
nicht gedacht haben? Es wird <Seite 244> weiter gemeldet, Kurfiirst Johann sei am
Freitag schier um den neunten Seiger (Stundenschlag) auf den Tag verschieden, da es
doch am Dienstag, den 13. August 1532 Vormittags um 10 Uhr, geschehen (wie Sleidan,
Buchholzer, Paul Eber und Andere bezeugen). Es wird gemeldet, Kurfirst Johann habe
sein Testament kurz vor seinem Tode in seiner Schwachheit gemacht, da es doch drei
Jahr vor seinem Tode geschehen. Es wird auch eines Mandats oder Druckes wider Luther
und seine Anhanger gedacht, wovon sonst kein Mensch das Geringste erfahren, ist auch
solches Mandat niemals ausgefiihrt worden. Vielmehr aber hat Kurfiirst Johann Friedrich
nach seines Herrn Vaters Tode der Universitat Wittenberg allen Willen erzeigt, den 19.
Aug. Luther und Andere zur Tafel berufen, auch bald bei Anfang seiner Regierung auf
dem ersten Landtag mit allen Landstédnden gerathschlagt, wie die unter dem Papstthum
eingefiihrten Greuel und Mibrauche ganzlich abgeschafft und aufgehoben wirden, wie
solches alles aus unleugbaren Documenten (Aktenstiicken) zur Genlige zu erweisen ist.
Wie stimmt aber nun das alles mit dem von P. Engel hergesetzten Briefe Uberein? Wie
zerstieBen doch seine Liigen gleich Butter an der Sonne!

VIIl. So ist auch das, was in diesem Schreiben von dem zierlichen Testament
Kurfurst Johanns gemeldet wird, dem wahrhaften Testament desselben (wie dessen
Inhalt, so viel die Religion <Seite 245> betrifft, D. Zedmann aus dem Original der
furstlich sachsischen Canzlei seiner Schrift einverleibt) schnurstracks zuwider, als da er
seinen Herren und Fraulein zuredet, daf sie ja Gottes Wort und Evangelium férdern und
handhaben, sich davon nicht wenden lassen noch schrecken, weder mit Drohen noch
Pochen, es sei auf Concilien, Reichstagen oder sonst etc. Hingegen will sich das in der
Missive (Sendschreiben) erwéhnte zierliche Testament in keinem fiirstlich sachsischen
Archive finden.

XI. DalR man sich aber auf das im kurbairischen Archive gefundene Schreiben und
dessen vidimirte Copie (beglaubigte Abschrift) beruft, so hier und da zu Prag, Wien und
anderswo anzutreffen sein soll, das kann wider so viel bisher angefiihrte Griinde die
Sache noch lange nicht ausmachen. Denn das kann man wohl gestehen und einrdumen,
dal das fiir das Original ausgegebene Schreiben jetzt im kurbairischen Archive sei
(ungeachtet, dal® die vidimirten Copien in etlichen Worten abweichen), allein es fragt sich,
ob dasselbe Schreiben, so fiir das Original ausgegeben wird, das wahre Original von
Kurfirst Johann Friedrichs Schreiben sei? Soll's dieses sein, so mul® das vermeinte
Original den durchlauchtigsten Nachfolgern  Kurfirst Johann Friedrichs ad

recognoscendum (zur Anerkennung) vorgezeigt, Hand und Siegel gegen andere richtige,
unverdachtige, unleugbare Schreiben desselben Kurfirsten gehalten und also dadurch
die Wahrheit oder Falschheit desselben an den Tag gebracht werden. Es ist auch nicht
einmal glaublich, da® Kurfiirst Johann Friedrich die beiden Herzdge in Baiern um Rath



und Beistand in dieser Sache so flehentlich sollte ersucht haben, da er doch bei diesem
Werke nicht allein sich keiner <Seite 246> absonderlichen Noth zu gewértigen gehabt,
sondern auch, da ihm ja einige Noth und Beschwerlichkeit zugestoRen ware, er seinen
Vetter Herzog Georg zu Sachsen und andere papstische geistliche und weltliche Firsten
au der Hand gehabt hatte, die ihm mit allem Willen wirden geholfen haben. Zu
geschweigen, dal nicht allein die begehrte Hiilse von Baiern ausgeblieben, sondern auch
gar keine schriftliche Antwort in sachsischen Archiven anzutreffen ist, also, daf allen
Umstanden nach es eitel faule Fische sind, die irgend ein Papist fiir gute auszugeben sich
unterstanden.

X. Es lauft auch das erdichtete Schreiben wider andere unleugbare Akten und
Nachrichten. Z. B., dal} eben im Jahr 1532 Kurflrst Johann bei der kaiserlichen Majestat
den Religionsfrieden, bis daR ein Concil gehalten wirde, mit groRer Muih und viel
Unkosten hat erhalten helfen, welches er wohl hatte lassen anstehen, wenn er zum
Papstthum einige Zuneigung oder an der evangelischen Religion einigen Zweifel gehabt
hatte. Es hat Luther in derselben Sache an Hochgedachten Kurfiirsten in dessen
Krankheit geschrieben, ist ihm auch von dem Kurflirsten geantwortet worden, darauf
Luther ihn selbst in der Krankheit besucht und bei seinem Ende gewesen, also, dafl} gar
keine Zeit zu ersehen, da der Abfall sollte vor sich gegangen sein, wie solches
obenerwahnte Schriftsteller noch weitlaufiger erweisen und ausfiihren. Nun, mein lieber P.
Engel, wie besteht ihr nun mit der Lige? Wo ist nun dein Maul? mdchte ich wohl sagen
aus Richt. 9, 38. Glaubst du noch, daf3 Kurf. Johann in seinem Sterbestiindlein von Luther
abgefallen, und Kurf. Joh. Friedrich in gleicher Absicht den hergesetzten und sonst
ausgesprengten Brief geschrieben habe? So bringe bessere Documente (Beweise) auf,

widerlege das, was angefiihrt; oder schlage dich auf dein Laster- und Ligenmaul! Di
mentem tibi dent tuam Philoeni! (Lieber Geselle, die Gétter schenken dir deinen
Verstand wieder!)



Feststehendes Lutherthum vor Luther. <Seite 247>

Datum in unserer Stadt Wittenberg, am Sonnabend, den 24.
August 1532.

Von Gottes Gnaden Johann Friedrich, Herzog zu Sachsen,
Kurfurst, Landgraf in Thiringen und Markgraf zu Meif3en etc.

Ueberschrift des Schreibens von aulen:

Den Hochgeborenen Fursten, unseren freundlichen lieben
Oheimen, Herrn Wilhelmen und Herrn Ludwigen, Pfalzgrafen
bei Rhein, Herzogen zu Ober- und Niederbaiern.

Er nennt auch den Kdénig von Danemark, welcher gesagt 39):

39) Lieber, wer hat's doch gesagt? Aus welchem Schriftsteller ist's genommen? Herr
Christian 1ll. Kénig in Danemark ist viel anders gegen D. Luther gesinnt gewesen. Er hat
allemal vor der Mahlzeit ein Stlick aus der heiligen Schrift wie auch auAuslegung (ber die
Epistel an die Galater und sonderlich Gibes den Biichern Luthers selbst gelesen mit lauter
Stimme, da ihm viele zugehort. Er hat noch auf seinem Todtenbette mit Herzenslust und
Andacht Luthers r die Worte des 1. Cap. V. 1: Christus hat sich selbst fir unsere Siinde

gegeben, dal er uns erldsete von der argen bésen Welt, gelesen und betrachtet (Conf.

Brun. Quinos disce mori P. L. p. 34. b. 39. b.), solite es denn wohl glaublich sein, daR
er den Verfasser hatte wollen ersdufen lassen? Seine konigl. Prinzen und Nachkommen
haben auch bis heute den Papst noch um keinen Cardinalshut oder Bischofsmiitze
ansprechen durfen.

Wenn ich zur Zeit Luthers gelebt und seiner hatte konnen habhaft
werden, wollt ich ihn in dem Sund ersauft haben, denn er hat durch das
Gebot des allen Menschen so néthigen Heirathens, unsere Konigs- und
Flrstenhduser mit so <Seite 248> vielen Prinzenkindern, weil sie keine
Bischofe, Cardinale, noch Geistliche werden dirfen, angeflllt, dald sie
zuletzt muissen vor Vermehrung der Menschen betteln gehen.
Multiplicasti gentem, non magnificasti laetitiam (Die Zahl des Volkes
ist groer geworden, aber nicht das Vergnigen).

Zum anderen antwortet Pfeiffer, er kbnne keinen ausweisen, weil
auch die Katholischen leugnen, dal} jemand von ihren Katholischen
versichert sein konne seiner Seligkeit *°). Lasse er aber die Katholischen
in ihrem vermeinten Irrthum fahren, achte ihrer nicht ') und antworte

lieber ad rem (zur Sache).

40) Ist's denn aber nicht wahr? Warum antwortet P. Engel nicht auf mein



Argument? Kann doch der elende Engel nicht einmal mit Menschenzungen reden.

41) Die Verstockten muf} ich ja endlich, wenn ich das meinige gethan und ihnen
die Wahrheit gesagt, freilich wohl fahren lassen und denken: Wer bdse ist, der sei
immerhin bdse, und wer unrein ist, der sei immerhin unrein; aber wer fromm ist, der sei
immerhin fromm, und wer heilig ist, der sei immerhin heilig (Offenb. 22, 2).

Zum Dritten antwortet er: keiner ist anders selig geworden als aus
gut lutherisch #?) Wer dies nicht glauben will, laR es bleiben.

42) Wann und wo und wie hat denn P. Engel das Gegentheil erwiesen?

Das ist nun die Substanz (die Hauptsache, der Kern) der Antwort
43) D. Pfeiffers:

43) Nicht die Substanz (der Kern) der Antwort, sondern das kauderwalsche
Gedresche und Gewasche P. Engels. Wie schon derselbe meine Antwort dargestellt, und

wie stattlich er dieselbe abgelehnt habe, dal zeigt der Augenschein. Mala mens, malus
animus (Bdser Sinn hegt bése Absicht).

er sucht auf alle mdgliche Art <Seite 249> und Weise die Sache
anderswo hinzuziehen und uns abzuleiten **), weswegen er denn
vielmehr wollte, dal} wir es mit einem langen Register seinen Lutheranern
beantworteten “°), zu welchem Zweck er einen ganzen Inhalt allerlei
Glaubensmaterien und Propositionen (Schlisse) hervorsucht, so zur
Sache nicht dienen, damit wir uns daran reiben, auf daf® er also unter
solchem Gemeng und Mischmasch so vieler Materien sich unsichtbar
mache, und nicht vermerkt wirde, dal} er auf unsere drei Fragen

hactenus nihil ad rem (bisher nichts zur Sache Gehoriges) geantwortet
habe “°).

44) Ich antworte ja ausdriicklich auf P. Engels Fragen und gehe ihm Schritt fir
Schritt nach, wie kann ich ihn denn ableiten? Ist er doch bald wie der Wolf, der das Lamm,
so unten am Bach gestanden, wegen des getriibten Wassers beschuldigt!

45) Ich weil® wohl, wir werden wegen der Antwort guten Frieden haben, doch will
ich dieselbe Liste als ein neues Monitorium (eine neue Mahnung) dennoch wieder

herbei setzen. Tolle, lege, P. Angele! Si legere non pigebit, legisse non poenitebit.
(Nimm's, Pater Engel, und lies. LaRt du dich das Lesen nicht verdrieRen, so wirst du's
nicht bereuen).

46) Wer unter uns beiden ordentlich verfahren, und welcher ein unverstandig
Gewirre und Mischmasch gemacht? Wer nihil ad rem, ja gar nichts geantwortet habe?
Davon urtheile der verniinftige Leser, P. Engel aber (der nunmehr seine Pfeile in dieser
Materie verschossen hat) wisse, da® auf dergleichen elende und leere Scharteken, wie er
mir bisher zugeschickt, meine Rede und Antwort ein Ende habe.



<Seite 250>



<Seite 251>

I.

Panoplia Anti-Papistica
oder
VerzeichniB der Schriftsteller und Blicher,

so wider das Papstthum geschrieben und in diesen Abhandlungen
beilaufig der Kirze halber nur angefuhrt sind; wobei die Papisten
zugleich an so viele rickstandige Posten erinnert werden, die sie
noch bis heute abzutragen schuldig sind.

Anfiihrung der Ursachen des verweigerten Concils zu Trient. 4. StralRburg
1566 und Dresden 1629. Ist auch von Wort zu Wort zu lesen in Friedr.
Hortleders L. 1. von den Ursachen des deutschen Kriegs c. 47.

Friedr. Balduini D. Tr. de vera Christi Ecclesia ante Tempora Luth. 4. Witteb.
1617.

Ejusd. Note in dist. Becani de communione sub una. 8§ Witteb. 1610.
Ejusd. Phosphorus veri Catholicismi contra Pazmannum.
4. Witteb. 1626.

M. Joh. Jac. Beck, Lutherthum vor dem Luther. 4. Nirnberg 1643.

Theod. Berenici s. Berneggeri Proaulium Tubae pacis contra classicum Scioppi.
4. Argent. 1620.

Joh. Botsacci D. Demonstratio, quod Ecclesia Romana non sit sancta. 8. Witteb.
1629.

<Seite 252>

Casp. Erasm. Brochmandi D. Lucerna sermonis Prophetici opposita speculo

veritatis Pontif. 4. Rostoch. 1640.
Ejusd. Apologia. 4. Hafn. 1653.
Ejusd. Libri V. de Antichristo. 4. Hafn. 1628.
Abr. Calovii D. Mataeologia Papistica. 4. Witteb. 1656.
Ejusd. Refutatio mendacissimae relationis de literis Joh. Frid. Elect. 4. Witteb.
1683.

Sam. Ben. Carpzovii Examen nove praxeos. J. Masenii. 8. Witteb. 1677.

Dan. Chemieri Panstratia Catholica. Fol. Argent. 1629.

Mart. Chemnitii D. Examen Concilii Tridentini. Fol. Francof. 1585.
Concilia Theologica Wittenbergens. Fol. Francof. 1666.



Joh. Conr. Dannhaueri D. Hodomoria Spiritus Papei. 8. Argenti 1654.
Ejusd. Antichristosophia. 8. Arg. 1640.
Ejusd. Liber Conscientiae apertus s. Theologia conscientiaria. 4. Arg. 1662.
1667.

Defension des Danziger Catechismus wider P. Carolus, oder grindliche
Ausfuhrung und Behauptung der Fundamentalartikel evangelischer
Lehre. 8. Danzig 1651.

Joh. Georg. Dorschei D. Thomas Aquinas Confessor. 4.Francof. 1656.

Ejusd. Mysaria Myssae.

Ejusd. Abgewalzte Religionsscrupel. 12. Stralb. 1660.
Christiani Dreieri D. Disp. Antipapisticae. 4. Regiom. 1661.

Matt. Flacii Illyrici L. de contradict. et dissensionibus Pontif. 4. Basii.
1565.
Helv. Garthii D. Acta et Postacta Colloquii Pragensis. 4. Witteb., 1610.
Joh. Gerhardi D. Loci Theologici. Fol. Francof. 1657.
Ejusd. Confessio Cathol. 4. Jen. 1634.
Ejusd. Grundliche und bescheidentliche Antwort auf den papstischen
Morgenstern. 8. Jen. 1628.



Register. 253

M. Joh. Conr. Gébells Augsb. Confession und Jubelpredigten. 4.
Augsburg 1633.

Christiani Grossii D. Tr. de Autoritate Pontificis Romani. 8. Stetini 1645.
Petr. Haberkorn D. Tr. de ministerii Evangelici veritate et efficacia. 4.
Giessa 1457.
M. Georg Hartmanns Griindliche Widerlegung des Labyrinth lutherischer
Reformation P. Bruno Lindners. 8. Custrin 1662.
Hauptvertheidigung des evangel. Augapfels. Fol. Leipzig 1630.
D. Jac. Heerbrands Abfertigung des vermeinten neulich ausgebriteten
evangelischen Wetterhahnes.
D. Jac. Heilbrunners Unkatholisches Papstthum. Fol. Laugingen 1614. It.
D. Zeamanns offenbarl. Beweis des unkatholischen Papstthums.
D. Phil. Heilbrunners Postcolloquium Ratisbonense. 4. Laugten 1602.
Ejusd. Unschuldiger Luther wider Conrad Vetter.
Henr. Hopfneri D. Saxonia Evangelica. contra Cudsenium. 4. Lips. 1625.
Ejusd. Disp. Theologica, bonam partem Antipapistice. 4. Lips. 1672.
Joh. Hulsemanni D. Manuale Conf. Augustanae contra Balth. Hagerum. 8.
Witteb. 1673.
Ejusd. Apologia de ministro ordinationis. 4. Lips. 1657.
AEgid. Hunnii D. Art. de Ecclesia vera et Romana. 8. Witteb. 1604.
Ejusd. Tr. de Sacramentis. 8. Witteb. 1590.
Nic. Hunnii D. Apostasia Eccl. Romana 12. Lubec. 1632.
Ejusd. Pellis ovina Papatui detracta. 8. Lubec. 1637.
Ejusd. Ecclesia Romana non Christiana. 12. s. Witteb. 1630.
Ejusd. Papatus seipsum destruens.
Ejusd. Offenbarliche Beweis vom Beruf Luthers. 12. Liibeck 1628.



