
​  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
la ​

VIDA​
   del​

BUDD
HA 

 
 
 
 

 
 
 
Bikkhu Ñāṇamoli 
 
Traducido al español por​
Dr. Huamán. 

 
 

 



​  

 

 



​  

 



​  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA VIDA DEL BUDDHA​
 

 



​  

 

 

 

LA VIDA​
DEL BUDDHA 

 

 

 

DE ACUERDO CON EL CANON PALI 

 

 

Material traducido del Pali,​
seleccionado​

y estructurado por 

 

BHIKKHU ÑĀṆAMOLI​
 

Traducido al español por​
Daniel Huamán,​

de la edición en inglés del​
​

BPS Pariyatti Editors, Seattle 

 



​  

 

 

 

 

 

 

Edición proveniente de la traducción en Inglés:  
“The Life of Buddha”   
BPS Pariyatti Editions 
 
1972, 1992 Buddhist Publication Society 
Todos los derechos reservados. Ninguna parte del libro puede ser utilizada o 
reproducida de ninguna manera sin autorización escrita de BPS Pariyatti 
Editions, excepto en casos de breves referencias incluidas en artículos críticos 
y/o revisiones. 
 
Publicado por Buddhist Publications Society, Sri Lanka, 1972, 1978 ,1992. 
Publicado bajo consentimiento del editor original. 
Las copias de este libro destinadas sólo para la venta en América. 
Primera Edición BPS Pariyatti Edition, 2001 
The Life of the Buddha: De acuerdo al Canon Pali, material seleccionado y 
estructurado por Bhikkhu Ñamamoli – Primera Ed. BPS Pariyatti. 
Incluye referencias bibliográficas e índice. 
Publicación originalmente anterior: 3ra Edición Kandy, Sri Lanka: Buddhist 
Publication Society, 1992; 

 
1ra Edición en Español: 2011. 
2da Edición en Español: 2022. 

 



​  

 
 
 
 

Namo tassa bhagavato aharato sammā samBuddhassa​
​
Venerado sea el Bienaventurado, el Arahat, el Perfecto Buddha 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sabbā-pāpassa akaraṇaṃ, kusalassa upasampadā  
Sacitta-pariyodapanaṃ,etaṃ buddhāna sāsanaṃ  
 
Evitad el obrar con el mal, obrad con el bien,  
Purificad vuestra mente; ésta es la enseñanza del Buddha. 
D. 14 
 

 
 



​  

 

CONTENIDO 
 

 

 



​  

 

ABREVIACIONES  
 

VIN. ​ VINAYA PIṬAKA 

Sv. ​ Sutta-vibhaṅga 
Paraca. ​ Parajika 
Sangh. ​ Saṅghādisesa 
Pac. ​ Pacittiya 
M.v. ​ Mahavagga 
CV. ​ Cullavagga 

 

SUTTA PIṬAKA 

D. ​ Digha-nikaya 
M. ​ Majjhima-nikaya 
S. ​ Saṃyutta-nikāya 
A. ​ Anguttara-nikāya 

 

KHUDDAKA-NIKĀYA 

Khp. ​ Khuddaka-pāṭha 
ud. ​ Udana 
Ití. ​ Itivuttaka 
Sn. ​ Sutta-nipāta 
dh. ​ Dhammapada 
Thag. ​ Theragāthā 

 

Las referencias que se encuentren en el libro corresponden al capítulo 
(khandhaka) y al número de sección del Mahāvagga y Cullavagga; a la regla de 
numeración para los otros libros del Vinaya Piṭaka; al discurso por número o por 
grupo y al número de los libros principales del Sutta Piṭaka; y finalmente al 
número de verso para el caso del Dhammapada y el Theragāthā. 

 



​  

 

PREFACIO DEL EDITOR 

 

Este volumen se publica a partir de los artículos póstumos del difunto 
Venerable Bhikkhu Ñāṇamoli, cuya biografía resumida aparece al final de este libro. 
La mayor parte del libro habría recibido su formato final por el propio autor y el 
texto mecanografiado habría sido cuidadosa y prolijamente preparado por él. La 
introducción, sin embargo, se indicó como borrador y los apéndices mencionados 
en el manuscrito no se encontraron entre los artículos del autor. Más de la mitad 
de los textos de este libro habían sido publicados anteriormente, en forma de 
series, en un periódico budista quincenal, Buddha Jayanthi (Colombo, 1954-1956), 
aunque algunas versiones sean dife-rentes. Para la presente versión, el difunto 
autor revisó y amplió considerablemente la traducción de los textos canónicos y 
elaboró la ingeniosa estructura del libro, incorporando abundante material de 
fuentes no canónicas. Esta disposición del libro se explica en la sección preliminar 
de "Voces". 

 

El autor también habría experimentado nuevas interpretaciones de varios y 
otros términos doctrinales. Pero en el caso de cinco de estos, el editor consideró 
aconsejable volver a las versiones anteriores del autor tal como aparecían en 
Buddha Jayanthi y en su traducción del Visuddhimagga. Se han hecho referencias a 
algunas de estas pocas modificaciones en las notas al pie del editor. Como lo 
muestran las modificaciones escritas a mano en el manuscrito, el autor descubrió 
que algunas de sus nuevas versio-nes no se podían aplicar de manera consistente a 
todos los contextos, un hecho que contribuyó a la decisión del editor de preferir las 
versiones anteriores del autor en los pocos casos ocurridos. 

 

NYANAPONIKA THERA 

 

Ermita del Bosque 
Kandy, Ceilán 
Septiembre de 1971 

 



​  

 
 

NOTA A LA TERCERA EDICIÓN 
 

En esta Tercera Edición de la ahora clásica Life of Buddha [originalmente en 
inglés, La Vida del Buddha] del Venerable Ñāṇamoli, se han corregido algunas 
inconsistencias menores de traducciones en ediciones anteriores, y nuevamente, se 
han corregido algunas pocas formaciones sintácticas incómodas y menores. 
Además, varios términos doctrinales estándar del Pāḷi, que el autor había 
originalmente traducido [al inglés] se han conservado en el idioma Pāḷi original, ya 
que en la actualidad se han vuelto lo suficientemente familiares para los lectores de 
literatura budista y forman parte integral de la terminología de Dhamma en inglés. 
Estos términos son "Buddha" (casi siempre traducido por el autor como "el 
Iluminado", que ocasionalmente se ha mantenido aquí para efectos especiales); 
"Dhamma" (traducido por él como "Ley"); "Saṅgha" (traducido por él como 
"Comunidad"); y "Nibbāna" (a menudo traducido en la edición original como 
"extinción"). 

Todas las anotaciones al texto aparecen en forma de notas al final del libro. Las 
notas seguidas de "Nyp”. entre paréntesis corresponden a Nyanaponika Thera, las 
seguidas de "BB" corresponden a mi persona. Todos las demás corresponden al 
autor. 

También es nueva en esta edición la Lista de fuentes, las cuales debería permitir 
a los estudiantes de los suttas en Pāḷi localizar fácilmente textos que les sean 
familiares provenientes de otras lecturas. El núcleo original de este directorio ha 
sido compilado hace años por Bhikkhu Ñāṇajivako, no obstante, se ha ampliado 
para que sea lo más inclusivo posible. 

 

BHIKKHU BODHI 

 



​  

 

 

 

 

INTRODUCCIÓN 

 

Gibbon subrayó cuán poco sabía el público europeo a fines del siglo XVIII 
acerca del Buddha y sus enseñanzas; en una nota al pie de página del capítulo LXIV 
de Decline and Fall [El Descenso y la Ruina], él se refiere a "el ídolo" a "El hombre de la 
India, cuyo culto prevalece entre las sectas del Indostán, Siam, Thiber, China y 
Japón. No obstan-te, este misterioso tema todavía está perdido en una nube que 
investigaciones de nuestra Sociedad Asiática podrán disipar gradualmente". El 
hecho es que mucha información confiable habría llegado a Europa de Oriente, 
pero no se publicó y permaneció en forma de manuscritos encerrados en 
bibliotecas. Por ejemplo, el misionero jesuita Filippo Desideri trajo del Tíbet un 
relato largo y preciso tanto de la vida del Buddha como de su doctrina en el primer 
cuarto del siglo XVIII: permaneció inédito durante doscientos años. A otros 
ensayos les habría ido similarmente igual. 

Mientras tanto, sin embargo, la "nube" de misterio fue disipada por las 
investigaciones del siglo XIX solo para ser reemplazada por otra nube de un 
controvertido polvo levantado por una batalla de eruditos, en las que la 
personalidad recién descubierta del Buddha histórico pareció desvanecerse 
nuevamente. Sin embargo, esto también se diluyó y, a principios de ese siglo, la 
existencia histórica del Buddha ya no se cuestionó más, se evaluaron los 
documentos y se establecieron los textos. De esos documentos (cuyo número es 
enorme) el Canon Pāḷi, o el Tipiṭaka como se le llama, fue, y todavía se considera 
generalmente que es, el más antiguo: algo más antiguo que su contraparte sánscrita, 
aunque algunos eruditos en el sánscrito se resisten a esta opinión. Al respecto, el 
erudito Pāḷi T.W. Rhys Davids pudo escribir, poco más de un siglo después de 
Gibbon lo siguiente: "Cuando se recuerda que el Buddha Gotama no dejó tras de sí 
una serie de profundas y simples frases a partir de las cuales sus seguido-res 
posteriormente construirían un sistema o varios sistemas propios, sino que él 
mismo elaboró posteriormente a fondo su doctrina respecto a los detalles, aunque 
sus puntos fundamentales los estableció inclusive antes de que comenzara su 
misión; que durante su larga 

 



​  

 

carrera como maestro tuvo tiempo suficiente para repetir los principios y detalles 
de su sistema una y otra vez a sus discípulos, y comprobar su conocimiento del 
mismo; y finalmente que sus principales discípulos estaban, como él, 
acostumbrados a las distinciones metafísicas más sutiles, y entrenados en ese 
maravilloso dominio de la memoria que poseían entonces los ascetas indios; 
cuando se recuerden todos estos hechos, se verá que razonablemente se puede 
confiar mucho más en las partes doctrinales de las Escrituras Budistas que en los 
correspondientes registros tardíos de otras religiones". 

La literatura europea sobre la historia del budismo es ahora muy extensa y 
tam-bién sobre su propia literatura y sus doctrinas. La gran medida de consenso 
alcanzado en los campos de la historia y la literatura, sin embargo, todavía no se 
refleja en los de la doctrina. Ha habido, y hay, numerosos y variados intentos de 
demostrar que el budismo hace una exposición sobre la aniquilación o la existencia 
eterna, de que es negativista, positivista, ateo, teísta o inconsistente, que es un ​
Vedanta reformado, de que trata sobre humanismo, pesimismo, absolutismo, 
pluralismo, monismo, de que es una filosofía, una religión, un sistema ético, o casi 
cualquier cosa que se pueda imaginar. Sin embargo, las palabras del erudito ruso 
Theodore Stcherbatsky, escritas a finales de la década de 1920, se pueden aplicar 
razonablemente en la actualidad: "Aun-que han transcurrido cien años desde que se 
inició el estudio científico sobre el budismo en Europa, todavía estamos en la 
oscuridad acerca de los alcances fundamentales de esta religión y su filosofía. 
Ciertamente ninguna otra religión se ha mostrado tan refractaria a una 
formulación clara". 

Todos los libros sobre el Pāḷi Tipiṭaka que contienen temas históricos y 
discursivos están compuestos en forma de antologías. El Libro de la Disciplina ​
(Vinaya Piṭaka) consta de una colección de reglas monásticas con relatos de 
incidentes, a veces muy largos, relacionados de alguna manera con su 
pronunciamiento. Los Discursos sobre el Sutta Piṭaka se agrupan bajo muchos y 
varios encabezados, pero nunca históricamente (la historia por la historia per se, 
no le ha interesado mucho a la India en ninguna época). En consecuencia, se debe 
reconstruir un relato cronológico consecutivo de la vida del Buddha a partir del 
material disperso que se encuentra a través todo el Vinaya y los Sutta Piṭakas. Esos 
libros contienen una imagen completa en sí misma y contrasta fuertemente en su 
sencillez con las ornamentadas y floridas versiones posteriores (la sánscrita Lalita 
Vistara, por ejemplo, que inspiró la obra de Sir Edwin Arnold, Light of Asia, o la 
menos conocida introducción al Pāḷi de Las Historias de Renacimientos de los 
Comentarios Jātaka de Acariya Buddhaghosa). Comparado con estos, el relato 

 



​  

 

que se proporciona del período comprendido hasta la Iluminación pareciera tan 
débil y pulido como un estoque, como la llama de una vela o un colmillo de marfil 
sin tallar. 

Al compilar este relato, todo el material canónico (excepto el Buddhavamsa) que 
trata sobre el período desde el Último Nacimiento hasta el segundo año después de 
la Iluminación, y el del último año, que es prácticamente toda la cronología que 
proporciona el Canon mismo, ha sido incluido. A lo que el Canon mismo ofrezca 
de la evidencia cronológica se le ha dado la prioridad del caso. La siguiente fuente 
Pāḷi más autorizada (cuán confiable es difícil de decir) son los Comentarios de 
Acariya Buddhaghosa (siglo VI d.C.), que ordenan muchas más historias canónicas 
hasta el año veinte después de la Iluminación, agregando detalles, y también la 
historia de Devadatta. Estos comentarios agregan también una serie de incidentes 
no canónicos, que no se han incluido aquí. Por último, hay una obra birmana 
tardía, el Mālālankāravatthu (¿siglo XV? traducido al inglés por el obispo Bigandet 
con el título The Story of the Burmese Buddha), que fecha algunos incidentes 
canónicos más; pero probablemente no tengan ninguna autoridad histórica real y 
sólo se haya seguido por falta de otra guía. Estas son las tres fuentes para la 
ordenación de los acontecimientos, contenidas ellas mismas en el Tipiṭaka. Otros 
eventos canónicos de especial interés, aunque no fechables, también se han 
incluido aquí y allá y dentro del "período medio". También se han agregado uno o 
dos incidentes, en particular sobre las muertes del Rey Bimbisara y el Rey 
Pasenadi, que solo se dan en los Comentarios (su fuente se indica claramente) 
porque completan ciertos escenarios. El objetivo principal de la compilación ha 
sido incluir todos los eventos importantes con una cobertura completa hasta el 
vigésimo año después de la Iluminación y el último año. Los Capítulos 9 y 10 son 
inevitablemente episódicos. El Capítulo 11 se ha dedicado a las descripciones de la 
personalidad del Buddha. Pero la "personalidad" es un tema de importancia central 
en la doctrina budista, por lo que el Capítulo 12, "La Doctrina", está 
necesariamente implícita en ella. En el Capítulo 12, los elementos principales de la 
doctrina se han reunido aproximadamente siguiendo un orden sugerido por los 
Discursos. No se ha intentado hacer ninguna interpretación (ver más adelante, sin 
embargo, el párrafo sobre "traducción"), y por el contrario, el material se ha 
reunido de tal manera que ayude al lector a hacer su propia interpretación al 
respecto. Una interpretación estereotipada corre el riesgo de caer en uno de los 
tipos de punto de vista metafísico incorrecto, que el propio Buddha ha descrito en 
gran detalle. Si el 

 



​  

 

Capítulo 12 resulta más bien prohibitivo, que se aludan las últimas palabras de 
Anathapiṇḍika (Cap. 6) para justificar su inclusión, y aquellos que no lo 
encuentren de su agrado que no lo lean, o nada al respecto. 

El Pāḷi (cuya literatura es muy vasta) es un idioma reservado por completo a un 
solo tema, es decir, a las enseñanzas del Buddha. En ello se diferencia del sánscrito 
budista o del latín eclesiástico: un rasgo factual que le otorga una peculiar claridad 
propia sin equivalente en Europa. Es un idioma del grupo indoeuropeo y está 
estrechamente relacionado con el sánscrito, aunque de un gusto diferente. El estilo 
de los Suttas (Discursos) tiene una sencillez ahorrativa, junto con una riqueza de 
modismos, que lo convierte en un vehículo muy refinado al que es difícil hacer 
justicia en cualquier traducción. Ése es el problema principal; pero también hay 
otro, la característica especial de los pasajes, oraciones y frases textuales que se 
repiten recurrentemente, que se dan una y otra vez. Esta peculiaridad 
probablemente se deba originalmente al hecho de que estos "libros" estaban 
destinados originalmente a la recitación (nosotros, en Europa, estamos 
acostumbrados a las repeticiones formales en la música sinfónica en una sala de 
conciertos, e incluso a los estribillos de una poesía, pero en prosa lo encontramos 
extraño). Para el lector no acostumbrado a ellas, estas repeticiones, en la medida en 
que aparecen en Pāḷi, parecerían desagradables en una página impresa. Por lo tanto, 
en su mayor parte han sido eludidos en la traducción por medio de varios recursos, 
aunque siempre con particular atención a la preservación de la forma 
arquitectónica original de los discursos, que es una de las características más 
notables de los pronunciamientos del Buddha. Al mismo tiempo, sin embargo, se 
han conservado algunas repeticiones, explotando la valiosa técnica del 
"descubrimiento de lo familiar". Tales repeticiones, si son textuales en Pāḷi, también 
lo son en inglés. En la traducción se han procurado conseguir dos objetivos 
principales: literalidad de la traducción e idiomaticidad de la versión traducida: 
dos objetivos que no han sido fáciles de conciliar. Cualquier traducción 
distorsionará la fuente original. Sin embargo, se ha tenido mucho cuidado en 
traducir los términos técnicos de forma consistente (evitando "variaciones 
elegantes"), y se encontrará el Pāḷi para estos frente a sus equivalentes ingleses en el 
Apéndice. La elección de los equivalentes en inglés también se ha hecho con gran 
cuidado y con la proyección de ayudar a un examen coherente en su forma inglesa 
como un material adecuado de estudio para su ontología y teoría de la percepción 
y cognición, lo cual debería encontrarse subyacentemente en los Discursos (no por 
accidente, al parecer). 

Hay instancias donde la explicación del significado de la palabras de los   

 



​  

 

Comentarios entran en conflicto con los ofrecidos en el Diccionario del Pali Text 
Society. Por lo tanto, después de una cuidadosa consideración, se ha dado prioridad 
a la prime-ra fuente. Las palabras más importantes se tratan en las notas. 

La pronunciación de palabras y nombres en Pāḷi es bastante fácil si se siguen 
es-tas sencillas reglas [se han mantenido las alusiones fonéticas que se recomiendan 
en la versión original en inglés, por su dificultad de hacerlo en español]: 
Pronunciar 'a' como en countryman, 'ā' como en father, 'e' como en whey, 'i' como en 
chip, 'ī' como en machine, 'u' como en put, 'ū' como en rude, 'g' como en girl (siempre), 
'c' como en church (siempre), 'j' como en judge (siempre), 'ñ' como en onion; ṭ, ḍ, ṇ, ḷ, 
con la lengua en el paladar; t, d, n, l, con lengua en los dientes superiores; 'ṃ' como 
en sing; pronunciar 'h' siempre individualmente, p. 'ch' como en which house, 'th' 
como en hot-house, 'ph' como en upholstery, etc.; consonantes dobles siempre por 
separado como en el italiano, p. 'dd' como en mad-dog (no madder), 'gg' como big-gun 
(no bigger), etc.; todos los demás como en inglés. Una 'o' y una 'e' siempre se 
pronuncian con acento, p. Pasenadi de Kosala, de lo contrario, el acento siempre 
debe recaer en una vocal larga, ā, ī o ū, o con una consonante doble o 'ṃ', incluso si 
son consecutivas. 

Por último, unas palabras sobre el formato de esta compilación. El formato de 
una "transmisión" (no destinada a la difusión masiva) fue sugerida por el material 
mismo, que como se ha dicho originalmente fue recitado oralmente. El propio 
Vinaya Piṭaka sugiere la idea del uso de "Voces" (ver el Capítulo 16 y la lista de 
Voces que preceden al Capítulo 1), las cuales "interpretaron" el Canon en los 
Concilios. Los dos "Narradores" son, por decirlo de alguna forma, dos compañeros. 
En contraste con lo que las "Voces" tengan que decir, las partes de los "Narradores" 
se han suavizado deli-beradamente en estilo y se han mantenido en una longitud 
mínima. 

 

BHIKKHU ÑĀṆAMOLI 

 



​  

 

Mapa 1. Ubicación general de la región de la India en donde se llevaron a cabo los principales 
eventos durante la vida del Buddha. 

 

Mapa 2. Localización de los diferentes reinos, ciudades y lugares relevantes durante la vida y peregrinación del 
Buddha. 

 



​  

VOCES 
 

 

NARRADOR UNO. Cronista o colega contemporáneo que introduce a los demás 
narradores y que representa un espectador objetivo con algún conocimiento 
general sobre los eventos. 

NARRADOR DOS. Cronista que suministra información histórica y tradicional 
contenida en los comentarios medievales en Pāḷi (principalmente los 
pertenecientes al Venerable Buddhaghosa en el siglo V). Su función consiste en 
proporcionar una información mínima tanto como la necesaria para propiciar una 
claridad histórica y ocasionalmente resumir algunos segmentos del propio Canon. 

PRIMERA VOZ. Voz del Venerable Ānanda, discípulo y asistente personal del 
Buddha, quien recitó los Discursos (o Suttas) en el Primer Concilio llevado a cabo 
en Rājagaha tres meses después del Nibbāna final del Buddha. 

SEGUNDA VOZ. Voz del Venerable Upāli, discípulo del Buddha que recitó la 
Disciplina (o el Vinaya) en el Primer Concilio 

TERCERA VOZ. Declamador de los eventos que se llevó a cabo durante, o después 
de, el Primer Concilio. Aparece sólo en el Capítulo 16 y representa a un miembro 
del Segundo Concilio organizado cien años después del Nibbāna final del Buddha. 

CANTOR. Declamador de algunos versos en forma de cortas epopeyas o himnos 
que se encuentran en el Canon no introducidos con las palabras tradicionales del 
Venerable Ānanda, “Así lo oí”, o incluidos dentro de la Disciplina. 



 

 

 

1​ ​
NACIMIENTO Y LOS PRIMEROS AÑOS 

 

NARRADOR UNO. La historia de la India comienza realmente con la historia de la 
vida del Buddha Gotama: o posiblemente, para ponerlo de forma más exacta, 
representa el punto en donde la arqueología y la legenda es remplazada por la 
historia; ya que los documentos sobre la vida y la enseñanza del Buddha – los 
primeros documentos de la India registrados de forma histórica y permanente – 
revelan una civilización previamente establecida y altamente desarrollada que 
definitivamente sólo pudo haber madurado después de un periodo muy largo de 
tiempo. Entonces, el Buddha logró su total iluminación en Uruvelā, a orillas del 
Ganges, lugar conocido como el “País Medio”. Según la estimación de distancias en 
la India, no se ubica lejos de la inmemorial ciudad santa de Benares. Su esfuerzo 
por alcanzar la iluminación había durado seis años y poseía entonces treinta y 
cinco años de edad. Desde ese momento en adelante comenzó a peregrinar de lugar 
en lugar por el centro de la India durante cuarenta y cinco años, explicando 
constantemente las Cuatro Nobles Verdades que había descubierto. El Parinibbāna 
final se llevó a cabo, tal como ha sido calculado en Europa, el año 483 a.C. 
(tradicionalmente durante la Luna Llena del mes de Mayo). La época durante la 
que vivió pareciera haber sido distinguiblemente apacible, con gobiernos bien 
organizados y una sociedad estable, en notable contraste con lo que había ocurrido 
previamente y lo que habría de ocurrir después de su muerte. 

NARRADOR DOS. Tres meses después del Parinibbāna del Buddha sus venerables 
discípulos todavía con vida convocaron un concilio de quinientos monjes 
venerables con el objeto de concordar la forma en la que habría de ser traspasada la 
enseñanza del Maestro hacia la posteridad. Entre estos quinientos venerables, 
todos iluminados, el Venerable Upāli fue reconocido como la autoridad en las 
reglas de conducta del Saṅgha o la orden monástica, conocidas como el “Vinaya”, o 
la “Disciplina”. En su vida seglar como barbero, él había partido hacia la vida de 
renunciación conjuntamente con el primo del Buddha, Ānanda, entre otros. Fue 
designado a recitar frente al concilio las reglas de conducta junto con las 
circunstancias que originaron que fuesen establecidas.  

 

 

 



2​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

La parte principal del “Cofre de la Disciplina” (el Vinaya Piṭaka) fue compuesta 
entonces a partir de su declamación. 

Cuando esto terminó se invitó al Venerable Ānanda a recitar los discursos. 
Durante los últimos veinticuatro años de la vida del Buddha, él había sido el 
asistente personal del Buddha y estaba dotado de una memoria extraordinaria. Casi 
la totalidad de la colección de los discursos en el “Cofre de los Discursos” (el Sutta 
Piṭaka) fue compuesta a partir de esta declamación con su respectiva introducción. 
El Venerable Upāli comienza cada narración con las palabras tema samayena “la 
ocasión fue ésta,” no obstante el Venerable Ānanda introducía cada discurso con 
un recuento de dónde y a quienes se les impartía, comenzando con las palabras 
evaṃ me suttaṃ “Así lo oí”. 

NARRADOR UNO. Esta narrativa sobre la vida del Buddha es extraída de los dos 
“Cofres”. Cómo sobrevivieron hasta estos días se explicarán luego; no obstante, he 
aquí, para comenzar, el recuento del último nacimiento del Buddha, narrado por él 
mismo y relatado posteriormente en el Concilio por el Venerable Ānanda. Las 
palabras fueron realmente pronunciadas en el propio idioma del Buddha conocido 
ahora como el Pāḷi. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. El Bhagavā1 se en encontraba viviendo en el Bosque de 
Jeta, en Sāvatthī, en el Parque de Anāthapiṇḍika. Entonces se encontraba un grupo 
de bhikkhus2 esperando en la sala de reuniones donde se habían congregado a su 
regreso de mendigar alimentos después de haber terminado la comida. Entretanto, 
se decía entre ellos: “Es maravilloso amigos, es estupendo cómo el poder y la fuerza 
del Perfecto le permite conocer a los Buddhas del pasado que consiguieron la total 
extinción de la impurezas, que desataron los nudos, que rompieron el círculo, que 
terminaron con el deambular y acabaron con todo el sufrimiento: así fueron los 
nacimientos de los Bhagavās, estos fueron sus nombres, así su virtud, así su 
concentración, así su entendimiento, así su vida, así su forma de liberarse”. 

Cuando se dijo esto, el Venerable Ānanda les dijo a los bhikkhus: “Los Seres 
Perfectos son maravillosos, amigos, y poseen cualidades maravillosas; los Seres 
Perfectos son maravillosos y poseen cualidades maravillosas”. 

Sin embargo, su conversación no fue terminada por en cuanto, debido a que ya 
era de noche y el Bhagavā, quien se había levantado de su retiro, entró a la sala de 
reuniones y se sentó en el asiento listo para él.  Entonces les preguntó a los 
bhikkhus: “Bhikkhus, ¿cuál es la conversación por la que estáis ahora reunidos? ¿Y 
cuál fue entonces vuestra conversación que no llegó a terminar?  



​ La Vida del Buddha​ 3 

 

Entonces se contó lo que los bhikkhus y el venerable Ānanda dijeron y 
añadieron: “Venerable Señor, ésa fue nuestra conversación que no llegó a terminar 
al arribo del Bhagavā”. Entonces el Bhagavā se dirigió hacia el venerable Ānanda: 
“Siendo así, Ānanda, explicad un poco más las maravillosas y magníficas cualidades 
de los Seres Perfectos”. 

“Yo oí y supe lo siguiente, Venerable Señor, de los propios labios del Bhagavā: 
Atento y plenamente consciente el Bodhisatta, el estar Dedicado a la Iluminación, 
apareció en el Cielo de los Contentos.3 Y lo recuerdo como una maravillosa y 
magnífica cualidad del Bhagavā. 

“Durante todo su lapso de vida el Bodhisatta permaneció en el Cielo de los 
Contentos. 

“Atento y plenamente consciente el Bodhisatta expiró del Cielo de los Contentos 
y descendió en el vientre de su madre. 

“Cuando el Bodhisatta expiró del Cielo de los Contentos y entró en el vientre de 
su madre, apareció en el mundo con sus deidades, sus Māras y sus divinidades 
Brahmās, una gran e inmensurable luz que atravesó el esplendor de los dioses, en 
esta generación, con sus monjes y brahmanes, con sus princesas y hombres4. E 
inclusive en aquellos intersticios de mundos abismales, de tinieblas y total 
oscuridad, donde no puede prevalecer la luz del Sol ni de la Luna, a pesar de los 
poderosos y fuertes que son, ahí también apareció una gran e inmensurable luz que 
sobrepasó el esplendor de los dioses; y las criaturas que nacían ahí se percibieron el 
uno al otro por dicha luz: ‘¡Parece que otras criaturas han aparecido aquí!’ Y los 
diez mil sistemas estelares se sacudieron, temblaron y trepidaron; y ahí apareció 
también una gran e inmensurable luz que sobrepasó el esplendor de los dioses. 

“Cuando el Bodhisatta había descendido en el vientre de su madre, cuatro 
deidades llegaron de las cuatro direcciones a cuidarlo, de manera que ningún ser 
humano o no humano, ni nadie en absoluto, pudiera lastimar a él o a su madre. 

“Cuando el Bodhisatta había descendido en el vientre de su madre, ella se tornó 
intrínsecamente pura, restringida de la necesidad de matar seres, de tomar lo que 
no haya sido dado, de la concupiscencia, del lenguaje falso y de la indulgencia en el 
vino, licores y bebidas fermentadas. 

  

 



4​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

“Cuando el Bodhisatta había descendido en el vientre de su madre, ningún 
pensamiento sobre hombres asociado a los cinco tipos de deseos sensuales vino a su 
mente en absoluto, y fue inaccesible a cualquier hombre de mente lasciva. 

“Cuando el Bodhisatta había descendido en el vientre de su madre, ella poseía al 
mismo tiempo los cinco tipos de deseos sensuales; dotada y surtida de ellos, fue 
gratificada por ellos. 

“Cuando el Bodhisatta había descendido en el vientre de su madre, ningún tipo 
de aflicción surgió en ella: estaba bendecida con la ausencia de toda fatiga corporal. 
Así como en una fina gema de berilo del agua más pura, de ocho lados y bien 
cortada, estuviera incrustada de fibras de color azul, amarillo, blanco o marrón, de 
tal forma que alguien con buena vista la tomara con las manos y la examinara así – 
‘Éstas es una fina gema de berilo del agua más pura, de ocho lados y bien cortada, y 
a través de ella se encuentran incrustadas fibras de color azul, amarillo, blanco o 
marrón’ – así mismo la madre del Bodhisatta lo vio dentro de su vientre con todos 
sus miembros, sin carecer de ninguna facultad. 

“Siete días después de haber nacido el Bodhisatta, su madre falleció y renació en 
el Cielo de los Contentos. 

“Otras mujeres conciben después de llevar al niño en el vientre durante nueve o 
diez meses; pero no la madre del Bodhisatta. Ella dio a luz después de llevarlo en el 
vientre exactamente durante diez meses. 

“Otras mujeres conciben el nacimiento sentadas o recostadas; pero no la madre 
del Bodhisatta. Ella lo concibió de pie. 

“Cuando el Bodhisatta surgió del vientre de su madre, primero fue recibido por 
deidades y luego por seres humanos. 

“Cuando el Bodhisatta surgió del vientre de su madre, él no tocó la tierra. Cuatro 
deidades lo recibieron y lo postraron ante su madre, diciendo: ‘Regocijaos, O 
Reina, que ha nacido un hijo de gran poder para usted. 

“Cuando el Bodhisatta surgió del vientre de su madre, así como una gema fuera 
puesta sobre una prenda de Benares, y la gema no mancillaría a la prenda o la 
prenda a la gema – ¿por qué no? – porque ambos son puros, de igual forma el 
Bodhisatta surgió del vientre de su madre impecable, limpio de aguas, humores, 
sangre o cualquier tipo de impureza, inmaculado e impecable. 

“Cuando el Bodhisatta surgió del vientre de su madre, dos corrientes de aguacero 
se vertieron del cielo, una fría y otra tibia, para bañar al Bodhisatta y a su madre. 

 



​ La Vida del Buddha​ 5 

 

“Tan pronto nació el Bodhisatta, puso con firmeza sus pies sobre la tierra; luego 
caminó siete pasos hacia el norte y con un blanco parasol sostenido sobre él, 
visualizó cada dirección cardinal. Exclamó las palabras del Líder de un Rebaño: 
“Soy el más Elevado de este mundo, Soy el Mejor en el mundo, Soy el Primero en el 
mundo; éste es el último nacimiento; a partir de ahora no renacerá más un nuevo 
ser en vidas futuras.’ 

“Cuando el Bodhisatta surgió del vientre de su madre apareció en el mundo con 
sus deidades, sus Māras y sus divinidades Brahmās, una gran e inmensurable luz que 
sobrepasó el esplendor de los dioses, en esta generación, con sus monjes y 
brahmanes, con sus princesas y hombres. E inclusive en aquellos intersticios de 
mundos abismales, de tinieblas y total oscuridad, donde no puede prevalecer la luz 
del Sol ni de la Luna, a pesar de lo poderosos y fuertes que son – ahí también 
apareció una gran e inmensurable luz que sobrepasó el esplendor de los dioses; y las 
criaturas que nacieron ahí se percibieron el uno al otro por dicha luz: ‘¡Parece que 
otras criaturas han aparecido aquí!’ Y los diez mil sistemas estelares se sacudieron, 
temblaron y trepidaron; y apareció ahí también una gran e inmensurable luz que 
sobrepasó el esplendor de los dioses. 

“Todas estas cosas las escuché y aprendí de los propios labios del Bhagavā. Y las 
recuerdo como cualidades maravillosas y magníficas del Bhagavā. 

“Siendo así, Ānanda , recuerda también esto como una cualidad maravillosa y 
magnífica en un Ser Perfecto: Las sensaciones de placer, dolor o ecuanimidad de un 
Ser Perfecto, son comprendidas por él así como surgen, son comprendidas por él 
mientras estén presentes, y son comprendidas por él mientras desaparezcan; sus 
percepciones son comprendidas por él así como surgen, son comprendidas por él 
mientras estén presentes y son comprendidas por él mientras desaparezcan; sus 
pensamientos son comprendidos por él así como surgen, son comprendidos por él 
mientras estén presentes y son comprendidos por él mientras desaparezcan. 

“Y eso también, Venerable Señor, lo recuerdo como una cualidad maravillosa y 
magnífica del Bhagavā”. 

Ello fue lo que dijo el venerable Ānanda. El Maestro lo aprobó. Los bhikkhus 
quedaron satisfechos y complacidos con las palabras del Venerable Ānanda. 

M. 123; cf.D.14 

 



6​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

  

NARRADOR UNO. En un cántico se narra cómo predijo un vidente brahmán, un 
vidente de lo “divino” o de la clase sacerdotal — la llegada de la iluminación. 

CANTOR. 

El Sabio Asita, durante su hora de meditación 
Vio que los dioses, aquellos de la Compañía de los Treinta, 
Estaban felices y alegres, todos con brillante investidura, flameando banderas 
En el instante que aclamaban con bravía a su emperador Sakka. 
Cuando entonces él vio a los dioses tan felices y radiantes, 
respetuosamente los saludó y les preguntó esto: 

“¿Por qué se encuentra la Compañía de Dioses tan alegre? 
¿Por qué han traído banderas y las flamean así? 
No ha habido una celebración igual 
inclusive después de la batalla con los demonios; 
¿Que maravilla han escuchado que los ha complacido tanto? 
Miren como cantan, claman y tocan guitarras, 
Aplauden y danzan por lo ocurrido. 
O vosotros que moráis sobre las cumbres del aireado Meru, 
les suplico no me dejéis con las dudas, buenos señores”. 

“En una ciudad Sākya en el País de Lumbinī 
Ha nacido en el mundo de los hombres, en pro del bienestar y la prosperidad 
Un Ser destinado a la Iluminación, una Joya Invaluable, 
Es debido a ello que estamos extravagantemente alegres. 
El Ser Único, la Personalidad Sublime, 
El Venerable Señor de todos los hombres y el Primero entre los humanos. 
Con el rugido de león, el monarca de todas las bestias, 
Pondrá en marcha la Rueda en el Parque de los Antiguos Videntes”. 

Al escuchar esto, el Sabio fue de prisa 
hacia la morada de Suddhodana. 
Ahí se sentó: “¿Dónde está el niño?” 
Preguntó a los Sakyans, “Mostrádmelo”. 

Ahora bien, cuando los Sakyans mostraron el niño a Asita, 
Su color era tan puro 
Como los rayos de oro brillante moldeado en un crisol, 
Claro y brillante. 
  

 



​ La Vida del Buddha​ 7 

 
Júbilo de dicha se vertía en el corazón de Asita 
Al ver al niño brillar como una llama y puro 
Como el Venerable Señor de una constelación que galopa por los cielos, 
Deslumbrante como el Sol despejado de otoño; 
Mientras los dioses en la bóveda celeste celebraban por él, 
Una sombrilla de muchas nervaduras y mil círculos 
Blandía fibras doradas, aunque ninguno viera 
A los que sostuviesen la sombrilla y las fibras. 

El sabio de cabello enmarañado, conocido como Kaṇhasiri,5 
Al ver al niño, como una joya dorada sobre el brocado, 
Con el blanco parasol sostenido sobre su cabeza, 
Lo recibió lleno de dicha y felicidad. 
Tan pronto como recibió al Venerable Señor de los Sakyans 
El aficionado en identificar marcas y signos 
Exclamó con resolución ya firme en el corazón: 
“Él es único entre la raza bípeda”.  
Entonces caviló: viendo su propia suerte, 
Muy triste entre lágrimas que llegaban a sus ojos; 
Los Sakyans al verlo sollozar le preguntaron: 
“¿Caerá alguna desgracia sobre nuestro Príncipe?” 
No obstante, él respondió a los Sakyans en ansiedad: 
”Tal como lo veo, ningún mal caerá sobre el niño, 
Ni hay algún peligro que aguarde por él. 
Ténganlo por seguro que él no es de segundo rango; 
Y alcanzará la cima del verdadero conocimiento. 
Un Profeta sin par sobre la pureza, 
Con compasión hacia muchos él pondrá en marcha 
La Rueda del Dhamma y difundirá su vida de santidad. 
Sin embargo, no me resta mucho de vida, 
y moriré antes de que ello ocurra. No podré escuchar 
al inmaculado Héroe enseñando el Benévolo Dhamma. 
Eso me entristece; eso me desilusiona”. 

Aquel que vivió la vida santa dejó el aposento dentro del palacio 
Después de haber colmado a los Sakyans con abundante dicha. 
Fue ante el hijo de su hermana, lleno de sentimientos de compasión, 
Anunciándole el futuro descubrimiento del Dhamma por el Héroe sin par. 

“Cuando os llegue noticias de que se ha iluminado 
y de que esté viviendo según el Dhamma que ha descubierto, 
  

 



8​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
Entonces acudid a él y solicitadle su enseñanza 
Y vivid con el Bhagavā la vida santa”. 

Así fue cómo Nālaka, quien había acumulado una cantidad de méritos, 
aconsejado por alguien que le deseó el bien, quien había previsto 
La llegada del Ser por venir que obtendría máxima pureza, 
Aguardó con los sentidos alertas, a la espera del Conquistador. 

Al escuchar que el Noble Conquistador 
Había puesto en marcha la Rueda, acudió a él; 
Divisó al Venerable Señor de todos los Profetas, 
Y confió en él al verlo, 
Cumpliendo la admonición de Asita, 
Le preguntó entonces al Sabio Perfecto 
Sobre el Silencio Supremo. 

Sn. 3:11 

 

NARRADOR UNO. Aunque la literatura de fechas posteriores suministra muchos 
detalles de los años por venir, el Tipiṭaka en sí tiene poco que decir al respecto. 
Existen en realidad referencias a sólo dos incidentes: el primero, la reminiscencia 
de la meditación bajo el árbol de manzano mientras el padre del Bodhisatta se 
encontraba trabajando – el Comentario menciona que fue conmemorando una 
ceremonia por la siembra en apertura de la estación respectiva al cual regresaremos 
luego; y en segundo lugar se encuentra una narración sobre las “tres 
consideraciones”, que corresponden a los tres “mensajeros” (el anciano, el enfermo 
y el muerto) vistos por el anterior Buddha Vipassī (D. 14). 

PRIMERA VOZ. “Era delicado, el más delicado, supremamente delicado.6 En casa 
de mi padre se construyeron fuentes de Lirio expresamente para mi beneficio. En 
una florecían lirios azules, en otra blancas, y en la tercera lirios rojos. No utilizaba 
Sándalo que no fuera de Benares. Mi turbante, túnica, prendas de vestir interior y 
mi capa, todas eran ropa de Benares. Un parasol blanco era sostenido sobre mí día 
y noche de tal forma que ni el frío o el calor, ni la arena o el rocío me pudieran 
incomodar. 

“Poseía tres palacios; uno para el otoño, otro para el verano y otro para las 
lluvias. En el palacio para las lluvias era entretenido por juglares femeninos sin 
ningún hombre entre ellas. Durante los cuatro meses de lluvia no descendía a la 
parte inferior del palacio. Aunque en otras casas se les da a los sirvientes y criados 
comida de arroz partido y sopa de lentejas, en la casa de mi padre se les daba a 
ellos arroz blando y carne.  



​ La Vida del Buddha​ 9 

 

“Mientras gozaba de tal poder y buena fortuna, aún así pensaba: ‘Cuando un 
hombre ordinario e irreflexivo que está destinado a la vejez, no a salvo de la vejez, 
divisa a otro que sea anciano, él se perturba, se siente humillado y disgustado; ya 
que olvida que él mismo no es una excepción. Sin embargo, yo también estoy sujeto 
a la vejez, no a salvo de la vejez y por tanto no me puede corresponder 
perturbarme, sentirme humillado o disgustarme al ver a otro ser anciano.’ Cuando 
consideré esto, me abandonó totalmente la vanidad de la juventud. 

“Yo pensé: ‘Cuando un hombre ordinario e irreflexivo, que está sujeto a la 
enfermedad, no a salvo de la enfermedad, divisa a otro ser que esté enfermo, se 
perturba, se siente humillado y disgustado; ya que él olvida que él mismo no es una 
excepción. Sin embargo, yo también estoy sujeto a enfermarme, no a salvo de la 
enfermedad, y por lo tanto no me corresponde perturbarme, sentirme humillado o 
disgustado al ver a otro ser enfermo.’ Cuando consideré esto, me abandonó 
totalmente la vanidad de la salud. 

“Yo pensé: ‘Cuando un hombre ordinario e irreflexivo, que está sujeto a la 
muerte, no a salvo de la muerte, ve a otro hombre que haya muerto, éste se 
perturba, se siente humillado y disgustado; ya que olvida que él mismo no es una 
excepción. Sin embargo, yo también estoy sujeto a la muerte, no a salvo de la 
muerte, y por lo tanto no me corresponde perturbarme, sentirme humillado y 
disgustado al ver a otro ser muerto.’ Cuando consideré esto, me abandonó 
totalmente la vanidad de la vida”. 

A.​ 3:38 

 



 

 

 

 

2​ ​
EL ESFUERZO POR LA LIBERACIÓN 

 

NARRADOR UNO. El recuento sobre la Renunciación ofrecido en los Piṭakas es 
notable en su llana simplicidad. Los elaborados detalles de versiones posteriores 
están ausentes en él, ya que se encuentran en la versión más antigua sobre el 
nacimiento y los primeros años. Aquí un recuento, el cual es ilustrado a través de 
varios discursos impartidos a diferentes personas. 

PRIMERA VOZ. “Antes de mi Iluminación, mientras era todavía sólo un Bodhisatta 
no iluminado, sujeto yo mismo al nacimiento, la vejez, la enfermedad, la muerte, el 
sufrimiento y las contaminaciones, procuraba lo que también estaba sujeto a estas 
cosas. Entonces pensé: ‘¿Por qué, al estar yo mimo sujeto al nacimiento, la vejez, la 
enfermedad, la muerte, el sufrimiento y las contaminaciones, procuro aquello que 
también está sujeto a estas cosas? ¿Y si yo mismo que estoy sujeto a estas cosas, 
apreciando el peligro en ellas, fuese en busca de la suprema cesación de las 
ataduras, del Nibbāna que no nace, no envejece, no se enferma, no muere, no sufre, 
que no se contamina?’” 

M. 26 

“Antes de mi iluminación, mientras era todavía sólo un Bodhisatta no iluminado, 
pensé: ‘La vida seglar es bulliciosa y monótona; la vida de renunciación se 
encuentra plenamente abierta. No es fácil viviendo una vida seglar llevar una vida 
santa tan absolutamente perfecta y pura como un carey pulido. ¿Y si me afeitara la 
cabeza y la barba, vistiera ropajes amarillos, y partiera de la vida seglar hacia la de 
renunciación?’” 

M. 36, 100 

“Luego, mientras todavía era joven, un joven de cabello negro bendecido por la 
juventud, en la primera fase de su vida, me afeité la cabeza y la barba – aunque mi 
madre y mi padre deseasen otra cosa y se lamentasen con rostros sollozantes vestí 
ropajes amarillos y partí de la vida seglar hacia la de renunciación”. 

M. 26,36, 85, 100 

 



​ La Vida del Buddha​ 11 

 

CANTOR. 

Ahora os hablaré sobre la renunciación, 
Cómo él, el Poderoso Visionario, cómo él partió, 
Cómo le fue preguntado y cómo fue descrito 
La razón de su renunciación. 
La bulliciosa vida que vivía en casa 
Exhalaba una atmósfera de monotonía; 
No obstante, la vida de renunciación se encontraba ampliamente abierta: 
El apreció esto y optó por la vida de la renunciación. 

Mediante su acción se rehusó  
a toda acción perjudicial en cuerpo, 
rechazó todo tipo de lenguaje incorrecto. 
Y en vez de ello, rectificó su sustento de vida. 
Él se dirigió a la ciudad de Rājagaha, 
Al reino de los Magadhans; 
Ahí él – el Buddha – mendigó sus alimentos, 
Con muchas marcas de excelencia. 

El Rey Bimbisāra lo vio pasar 
Desde el interior de su palacio, 
Y cuando divisó toda la excelencia 
De sus marcas, dijo, “Mirad, Señores”; 
“Cuan buen mozo es aquel hombre, cuan majestuoso, 
Cuan pura y perfecta es su conducta; 
Con la mirada baja y consciente, observando 
Sólo hasta una distancia de él del tamaño de un arado; 

Él no es de un linaje inferior. 
Enviad a los mensajeros reales de inmediato 
Seguid el sendero que tome ese bhikkhu”. 
Los mensajeros fueron enviados de inmediato: 
“Ahora bien, ¿hacia donde irá el bhikkhu? 
¿Dónde habrá escogido su morada? 
Va de casa en casa, 
Alerta en la puerta de sus sentidos con verdadera restricción 

Totalmente consciente y atento. 
Ha terminado de llenar rápidamente su cuenco de mendigar alimentos, 
Su ronda de mendigar alimentos ha concluido. 
El Sabio ha emprendido la marcha y está dejando la ciudad,  

 



12​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
Tomando el caminado hacia Paṇḍava 
Debe vivir en la montaña de Paṇḍava”. 

Ahora bien, cuando llegó a su morada, 
Los mensajeros acudieron a él; 
Para darle al Rey la respuesta a su pregunta: 
“El bhikkhu, Señor, como un tigre, 
O como un búfalo, o como un león, 
Se ha establecido en la montaña 
Sobre la pendiente este de Paṇḍava”. 

El guerrero escuchó la narración de los mensajeros. 
Luego alistando un coche de estado 
Se dirigió a prisa hacia las afueras de la ciudad, 
Hacia la colina de Paṇḍava. 
Condujo tan rápido como pudo ir, 
Y luego descendió del coche; 
La corta distancia que restaba 
la avanzó a pie, hasta que llegó cerca del Sabio. 

El Rey se sentó e intercambió  
Saludos, y le preguntó sobre su salud. 
Cuando terminó el intercambio de cortesías, 
El Rey le preguntó entonces  
estas palabras: “Sois bastante joven, un muchacho, 
Un chico en la primera fase de su vida. 
Poseéis la buena apariencia de un hombre 
Nacido de un linaje guerrero de alto rango, 
Alguien ideal para un ejército de primera línea, 
Y conducir las tropas de elefantes. 
Os ofrezco una fortuna: tomadla. 
Vuestro nacimiento también os pregunto: Decídmelo”. 

“Hay un próspero país, Señor, 
Y vigoroso, justo frente al 
Pie de las montañas Himalayas 
Habitado por Kosalans 
Cuya raza es conocida posterior al Sol, 
Cuyo linaje es Sakyan. 
Pero no he renunciado en pos de placeres sensuales. 

 



​ La Vida del Buddha​ 13 

 

He partido hacia la renunciación para esforzarme, al ver el peligro en ello. 
Y al apreciar el refugio seguro de ellos en la renunciación. 
Ése ha sido mi deseo de corazón”. 

Sn. 3:1 

PRIMERA VOZ. “Ahora renuncié a la vida seglar por la de renunciación en 
búsqueda de lo que sea bueno,1 en búsqueda del estado supremo de la paz sublime. 
Por lo tanto, acudí ante Āḷara Kālāma y le dije: “Amigo Kālāma, deseo llevar la vida 
santa en este Dhamma y Disciplina.’ 

“Cuando se dijo ello, Āḷara me dijo, “Su Venerable puede permanecer aquí. Esta 
enseñanza es tal que no en mucho tiempo un hombre sabio puede entrar y habitar 
en ella, comprendiendo por sí mismo a través del conocimiento directo lo que su 
propio maestro sepa.’ 

“Yo pensé: ‘No es sólo por asunto de fe que Āḷara Kālāma declara su enseñanza; 
es debido a que él ha entrado y habitado en ella, comprendiéndola por sí mismo a 
través del conocimiento directo. Es definitivo que él habita en esta enseñanza a 
través del conocimiento y la observación.’ 

“Luego fui ante Āḷara Kālāma y le dije: ‘Amigo Kālāma, ¿qué tan lejos declaráis 
haber entrado en esta enseñanza, comprendiéndola por usted mismo a través del 
conocimiento directo?’ 

“Cuando esto fue dicho, él declaró la base consistente del vacío. Esto se me 
ocurrió: ‘No es sólo Āḷara Kālāma quien posee fe, energía, concentración y 
entendimiento, yo también poseo estas facultades. ¿Y si me esforzara para 
comprender la enseñanza en la que él declara haber entrado y habitado, 
comprendiéndola por él mismo a través del conocimiento directo? 

“Rápidamente tuve éxito. Luego fui ante Āḷara Kālāma y le dije: ‘Amigo Kālāma, 
¿es hasta aquí que declaráis haber entrado y habitado en esta enseñanza, 
comprendiéndola por usted mismo a través del conocimiento directo?’ y él me dijo 
que así era. 

“Yo también, amigo, he entrado y habitado en toda esta enseñanza, 
comprendiéndola por mí mismo a través del conocimiento directo.’ 

“‘Somos afortunados, amigo, somos en verdad afortunados, al encontrar a su 
venerable como nuestro compañero en la vida santa. Siendo así, la enseñanza que  

 



14​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

declaro haber penetrado, comprendiéndola por mí mismo a través del 
conocimiento directo, la habéis penetrado y habitado, comprendiéndola por ti 
mismo, a través del conocimiento directo. Y la enseñanza que habéis penetrado y 
habitado, comprendiéndola por usted mismo a través del conocimiento directo, la 
declaro haber penetrado y habitado, comprendiéndola por mí mismo a través del 
conocimiento directo. Siendo así, sabéis la enseñanza que yo sé; Yo sé la enseñanza 
que conocéis. Tal como soy, lo sois: tal como los sois, lo soy. Venid, amigo, 
conduzcamos juntos esta comunidad.’ Fue así que Āḷara Kālāma, mi maestro, me 
nombró como su pupilo, en igualdad de condiciones que él mismo, otorgándome el 
más elevado honor. 

“Yo pensé: ‘Esta enseñanza no conduce a la serenidad, a la extinción del deseo, a 
la cesación, a la paz, al conocimiento directo, a la iluminación, al Nibbāna, sino 
sólo a la base consistente del vacío.’ No estuve satisfecho con esa enseñanza. La dejé 
atrás para proseguir mi búsqueda. 

“Todavía en búsqueda de lo que fuera bueno, procurando el supremo estado de 
la paz sublime, acudí ante Uddaka Rāmaputta y le dije: Amigo, deseo llevar la vida 
santa en este Dhamma y Disciplina. 

M. 26, 36, 85, 100 

NARRADOR UNO. Su experiencia bajo la guía de Uddaka Rāmaputta es contada 
exactamente en las mismas palabras excepto que aprendió de él la obtención 
todavía más elevada de la base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción y 
que Uddaka Rāmaputta le ofreció la exclusiva dirección de dicha comunidad. Sin 
embargo, la conclusión fue la misma. 

PRIMERA VOZ. “Yo pensé: ‘Esta enseñanza no conduce al desapasionamiento, a la 
extinción del deseo, a la cesación, a la paz, al conocimiento directo de la 
Iluminación, al Nibbāna, sino sólo a la base consistente de la 
no-percepción-ni-no-percepción.’ No estuve satisfecho con la enseñanza. La dejé 
atrás para continuar mi búsqueda. 

“Todavía en búsqueda de lo que fuera bueno, procurando el supremo estado de 
la paz sublime, anduve por diferentes lugares a través del país de Maghadan y 
llegué finalmente a Senānigāma, cerca de Uruvelā. Ahí encontré una agradable 
parcela de tierra, un agradable bosque, un río que fluía claras aguas y de suaves 
riberas, cerca de un pueblo para mendigar alimentos. Yo pensé: ‘Esto servirá para la 
lucha de un hombre de clan en pos de su lucha.’” 

M. 26, 36, 85,100. 

 



​ La Vida del Buddha​ 15 

“Ahora bien, antes de mi iluminación, mientras era sólo un Bodhisatta no 
iluminado, pensé: ‘Lugares remotos de junglas y matorrales son difíciles de 
soportar, la reclusión es difícil de conseguir, el aislamiento es difícil de disfrutar; 
alguien podría pensar que las junglas podrían sacar de quicio a un bhikkhu si éste 
no poseyera concentración.’ 

“Yo pensé: ‘Supóngase que un monje o brahmán no puro en conducta física, 
verbal o mental, o en su sustento de vida, que sea codicioso y profundamente 
sensible a la avidez por los deseos sensuales, o que sea malevolente, con 
pensamientos de odio, o que sea víctima del letargo y el cansancio, o de una mente 
agitada e inquieta, o indecisa y dubitativa; que se entregue a vanagloriarse y a 
denigrar a los demás, que esté sujeto al miedo y al horror, al deseo de ganar, al 
honor y al renombre; que sea ocioso y carente de energía, distraído y no 
plenamente consciente, de mente desconcentrada y confusa, carente de 
entendimiento y charlatán – cuando un monje o brahmán así habita en un lugar 
remoto en bosques de junglas y matorrales, entonces debido a dichos defectos 
evocará temores y terrores perjudiciales2. Sin embargo, yo no habito un lugar 
remoto en un bosque de junglas y matorrales como alguien así. No poseo ninguno 
de esos defectos. Yo habito un lugar remoto en un bosque de junglas y matorrales 
como uno de los nobles, que se encuentra libre de dichos defectos.’ Al verme libre 
de este tipo de defectos, descubrí gran consuelo en vivir en el bosque. 

“Yo pensé: ‘No obstante, existen noches santas y especiales de Media Luna, 
correspondiente al décimo cuarto o décimo quinto día, y los Cuartos De Luna del 
octavo día; y si pasara dichas noches en lugares tan imponentes como huertos 
santuarios, bosques santuarios y árboles santuarios que harían parar los cabellos – 
¿Tal vez podría encontrar dicho temor y terror? 

“Así que luego, en esa noches santas y especiales de Media Luna del décimo 
cuarto o décimo quinto día, y en los Cuartos De Luna del octavo día, habité en 
lugares imponentes como huertos santuarios, bosques santuarios y árboles 
santuarios, que hacen pararse los cabellos. Y mientras moraba ahí, un ciervo se me 
aproximaba, o un pavo real golpeaba una rama, o el viento susurraba entre las 
hojas. Entonces pensaba: ‘Ciertamente está llegando el temor y el terror.’ 

“Yo pensé: ‘¿Por qué habito en la constante expectativa del temor y el terror? 
¿Por qué no dominar dicho temor y terror manteniendo la postura en la que esté 
cuando estos lleguen ante mí? 

“Y mientras caminaba, el temor y el terror llegaban ante mí; pero ni me paraba 
ni me sentaba o reclinaba hasta que hubiese dominado dicho temor y terror. 
Mientras me encontraba de pie, el temor y el terror llegaban ante mí; pero ni 



16​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

caminaba ni me sentaba o reclinaba hasta que hubiese dominado dicho temor y 
terror. Mientras me sentaba, el temor y el terror llegaban ante mí; pero ni 
caminaba, ni me paraba o reclinaba hasta que hubiese dominado dicho temor y 
terror. Mientras me reclinaba, el temor y el terror llegaban ante mí, pero ni 
caminaba, ni me paraba o sentaba hasta que hubiese dominado dicho temor y 
terror. 

M. 4 

“Entonces, me ocurrieron espontáneamente tres símiles jamás escuchados antes. 

“Supóngase que hubiese una pieza de madera húmeda, colmada de savia 
yaciendo en el agua, y un hombre viniese con una gran antorcha pensando: ‘Le 
prenderé fuego y haré un poco de calor,’ ¿cómo concebís esto, el hombre podría 
prender fuego y producir calor tomando la gran antorcha y tocando la pieza de 
madera húmeda, colmada de savia que yace sobre el agua?” – “No, Venerable Señor. 
¿Por qué no? Porque es una pieza de madera húmeda, colmada de savia; además de 
haber yacido sobre el agua. Por lo tanto el hombre se agotaría y abatiría”. – “Así 
mismo, mientras que un monje o un brahmán no vivan todavía retirados ni física 
ni verbalmente de los deseos sensuales y mientras que todavía no abandone 
completamente su deseo, su afección, su pasión, su sed y su fiebre por los deseos 
sensuales y no se tranquilicen dentro de él, entonces, si el buen monje o brahmán 
sintiera sensaciones dolorosas, atroces y penetrantes impuestas por el esfuerzo, o si 
no lo sintiera, en cualquier caso sería incapaz de acceder al conocimiento, a la 
visión y a la iluminación suprema. Éste fue el primer símil jamás escuchado antes 
que me ocurrió espontáneamente. 

“Nuevamente, supóngase que hubiese una pieza de madera húmeda, colmada de 
savia sobre tierra seca lejos del agua, y un hombre viniese con una gran antorcha 
pensando: ‘Le prenderé fuego y haré un poco de calor,’ ¿cómo concebís esto, el 
hombre podría prender fuego y producir calor tomando la gran antorcha y tocando 
la pieza de madera húmeda, colmada de savia que yace sobre una tierra seca lejos 
del agua?” – “No, Venerable Señor. ¿Por qué no? Porque es una pieza de madera 
húmeda, colmada de savia; aunque yazca sobre tierra seca lejos del agua. Por lo 
tanto, el hombre se agotaría y abatiría”. – “Así mismo, mientras que un monje o un 
brahmán viva todavía retirado sólo físicamente de los deseos sensuales y mientras 
que todavía no abandone completamente su deseo, su afección, su pasión, su sed y 
su fiebre por los deseos sensuales y no se tranquilicen dentro de él, entonces, si el 
buen monje o brahmán sintiera sensaciones dolorosas, atroces y penetrantes 
impuestas por el esfuerzo, o si no lo sintiera, en cualquier caso sería incapaz de 
acceder al conocimiento, a la visión y a la iluminación suprema. Éste fue  

 



​ La Vida del Buddha​ 17 

el segundo símil jamás escuchado antes que me ocurrió espontáneamente. 

“Nuevamente, supóngase que hubiese una pieza de madera seca, carente de savia 
yaciendo sobre tierra seca lejos del agua, y un hombre viniese con una gran 
antorcha pensando: ‘Le prenderé fuego y haré un poco de calor,’ ¿cómo concebís 
esto, el hombre podría prender fuego y producir calor tomando la gran antorcha y 
tocando la pieza de madera seca, carente de savia que yace sobre una tierra seca 
lejos del agua?” – “Sí, Venerable Señor. ¿Por qué sí? Porque es una pieza de madera 
seca, carente de savia; además de yacer sobre tierra seca lejos del agua”. – “Así 
mismo, mientras que un monje o un brahmán vivan retirados tanto física como 
mentalmente de los deseos sensuales y mientras abandone completamente su 
deseo, su afección, su pasión, su sed y su fiebre por los deseos sensuales y se 
tranquilicen dentro de él, entonces, si el buen monje o brahmán sintiera 
sensaciones dolorosas, atroces y penetrantes impuestas por el esfuerzo, o si no lo 
sintiera, en cualquier caso él será capaz de acceder al conocimiento, a la visión y a 
la iluminación suprema. Éste fue el tercer símil jamás escuchado antes que me 
ocurrió espontáneamente. 

“Yo pensé. ¿Y si apretando mis dientes y presionando mi lengua contra el techo 
de mi boca, abatiese, constriñese y estrujase mi mente con mi mente? Entonces, así 
como un fuerte hombre pudiera agarrar a uno más débil por la cabeza o los 
hombros y lo abatiera, constriñera y estrujara, fue así cómo, apretando mis dientes 
y presionando mi lengua contra el techo de mi boca, abatí, constreñí y estrujé mi 
mente con mi mente. Cuando lo hice comenzó a correr sudor por mis axilas. 

“Yo pensé: ‘¿Y si practicase la meditación donde no se respire?’ Detuve la 
inspiración y expiración por mi boca y mi nariz. Cuando lo hice, hubo un fuerte 
sonido de vientos por los agujeros de mis oídos, así como surge un fuerte sonido 
cuando se sopla el fuelle de un herrero. 

“Detuve la inspiración y espiración por mi boca, nariz y oídos. Cuando lo hice, 
fuertes vientos trasegaron mi cabeza, como si un fuerte hombre estuviese partiendo 
mi cabeza con una afilada espada. Entonces tuve violentos dolores de cabeza, como 
si un fuerte hombre estuviese apretando un duro cuero sobre mi cabeza, como una 
venda sobre ella. Entonces violentos vientos cincelaron mi vientre como un diestro 
carnicero o su aprendiz seccionara el vientre de un buey con un afilado cuchillo. 
Entonces, hubo un violento ardor en mi vientre, como si un fuerte hombre hubiese 
agarrado a uno más débil  por los brazos y lo estuviese asando sobre un foso de  

 



18​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

carbones al rojo vivo. “Y en cada instante, aunque surgiese en mí una infatigable 
energía y estableciese una incesante consciencia, aún así mi cuerpo se encontraba 
sobre estremecido y agitado debido a que me encontraba exhausto por el doloroso 
esfuerzo. Sin embargo, esta dolorosa sensación que surgió no se apoderó de mi 
mente. 

“Cuando entonces me veían las deidades, decían ‘El monje Gotama está muerto.’ 
Otras deidades decían: ‘El monje Gotama no está muerto, está muriendo.’ Otras 
deidades decían, ‘el monje Gotama es un Arahant, un santo; ya que ése es el sendero 
de los santos.’ 

“Yo pensé: ‘¿Y si me abstuviese totalmente de alimentos?’ Entonces las deidades 
vinieron y me dijeron: ‘Buen señor, no os abstengáis totalmente de la comida. Si lo 
hacéis inyectaremos alimento divino en sus poros y vivirá en base a ello.’ Yo pensé: 
‘Si clamo ayuno completo, y estas deidades me inyectasen comida divina dentro de 
mis poros y viviera de ello, entonces estaría mintiendo.’ Yo los despedí diciendo, 
‘No hay necesidad.’ 

“Yo pensé: ‘¿Y si consumiese muy poca comida, por ejemplo, un puñado en cada 
momento, ya sea de sopa de judías, lentejas o alverjas? Lo hice. Y a medida que lo 
hacía, mi cuerpo alcanzó un estado de extrema extenuación; mis extremidades se 
tornaron como los segmentos articulados de los troncos de vid o de bambú, debido 
al comer tan poco. Mi espalda se volvió como la pezuña de un camello; la 
proyección de mi espina dorsal se erigía como un collar de cuentas; mis costillas 
sobresalían de forma tan lúgubre como las vigas sin sentido de un viejo granero sin 
techo; el destello de mis ojos hundidos muy debajo de sus cavidades lucía como el 
destello del agua que se hunde sobre el fondo de un profundo poso de agua; mi 
cuero cabelludo se arrugó y se secó como una verde, arrugada y seca calabaza 
expuesta al viento y al Sol. Si tocaba la piel de mi vientre, me encontraba también 
con mi columna vertebral; y si me tocaba la columna vertebral entonces también 
me encontraba con la piel de mi vientre; ya que la piel de mi vientre se hendía 
hasta mi columna vertebral. Si orinaba o evacuaba mis intestinos los vertía sobre 
mi rostro. Si trataba de aliviar mi cuerpo frotando mis extremidades con las 
manos, se me caían los cabellos desde sus raíces podridas a medida que me frotaba 
debido al comer tan poco. 

“Cuando me veían los seres humanos, decían, ‘El monje Gotama es un hombre 
negro.’ Otros seres humanos decían: ‘El monje Gotama no es un hombre negro, es 
un hombre marrón.’ Otros seres humanos decían: ‘El monje Gotama no es ni un  

 



​ La Vida del Buddha​ 19 

hombre negro ni un hombre marrón; es de piel clara.’ Se me había deteriorado 
hasta tal punto el claro y brillante color de mi piel debido al comer tan poco”. 

CANTOR. 

“A medida que me esforzaba por someterme a mí mismo, 
Al borde del río Nerañjarā 
Absorbido inquebrantablemente por alcanzar 
El verdadero final a la esclavitud de aquí, 
Namucī llegó y me habló 
Con palabras plenamente cubiertas de lastima así: 
 
‘O, estáis delgado y pálido, 
Y también os encontráis en presencia de la muerte; 
Mil partes están a punto de la muerte, 
Sin embargo, la vida todavía sostiene una parte de ti. 
¡Vivid Señor! La vida es el mejor sendero; 
Podéis obtener méritos si vivís; 
Venid, vivid la vida santa y verted 
Licor durante los santos cultos al fuego, 
Y obtened así un mundo de méritos. 
¿Qué podéis obtener ahora esforzándoos? 
El sendero del esfuerzo tenaz es árido, 
Difícil y duro de soportar.’” 
 
Entonces Māra, a medida que decía estas líneas, 
Se acercó y permaneció cerca. 
El Bhagavā le respondió 
Mientras éste permanecía en pie, así “O Malvado, 
Primo del Negligente, 
Habéis venido aquí por vuestros propios fines. 
Ahora no requiero de méritos en lo absoluto; 
Qué entonces Māra le hable 
A aquellos que se encuentren en necesidad de ello. 
Ya que poseo fe y energía, 
Y también comprensión. 
Por tanto, mientras me someta así a mí mismo 
¿Por qué me habláis sobre la vida? 
Este viento que sopla podría secar 
 

 



20​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
Inclusive las corrientes de los ríos que corren; 
Por tanto, mientras me someta así a mí mismo 
¿Por qué no debería también secar mi sangre? 
Y así como se seque mi sangre, así la bilis 
Y la flema se secarán, debilitando la carne 
Que calman la mente: Obtendré más 
Consciencia, más comprensión, 
Obtendré una concentración más grande. 
Ya que viviendo así he llegado a conocer 
Los límites hasta donde llegan las sensaciones. 
Mi mente no habita en pos de deseos sensuales: 
Estáis viendo la pureza de un ser. 

Vuestro primer escuadrón son los Deseos Sensuales, 
Vuestro segundo escuadrón es el Hastío, luego 
El Hambre y la Sed componen el tercero, 
Y la Avidez es el cuarto en rango, 
El quinto es la Pereza y la Monotonía mental, 
Mientras que la Cobardía se perfila como el sexto, 
Incertidumbre es el séptimo, el octavo 
Es la Malicia a la par con la Obstinación; 
Ganancia, Honor y Renombre, además de, 
La mal ganada Notoriedad, 
El auto elogio y la Denigración de los demás  
Estos son vuestros escuadrones, Namucī; 
Estos son los Negros Escuadrones de guerra; 

Nadie excepto los valientes lo conquistarán 
Para ganar la dicha de la victoria. 
Si volase sobre la cinta que niega 
La reclusión. Que vergüenza de vida aquí, diría Yo. 
Mejor que muera luchando ahora 
Que optar por la vida de la derrota; 
Existen ascetas y brahmanes 
Que se han rendido aquí, y no han sido 
Vistos más: Ellos no conocen 
Los senderos recorridos por los peregrinos. 
Por lo tanto, al ver ahora los escuadrones de Māra 
Todos alistados con elefantes alrededor, 
Salgo a la lucha, y no 
Seré movido de mi posición.  



​ La Vida del Buddha​ 21 

Vuestro apretado escuadrón, que el mundo 
Con todos sus dioses no pueden derrotar, 
Ahora los destruiré con el entendimiento, 
Como una roca a una fuerte vasija de arcilla”. 3 

Sn. 3:2 

PRIMERA VOZ. “Yo pensé: ‘Si ha habido un monje o brahmán que haya sentido en 
el pasado, o que sentirá en el futuro, o que sienta ahora, sensaciones dolorosas, 
atroces y penetrantes debido al esfuerzo, puede igualar a esto, pero no excederlo. 
No obstante, bajo estas agotadoras penas no he obtenido ninguna distinción más 
elevada que el estado humano, digna del conocimiento y la visión de un noble. 
¿Podrá haber alguna otra vía para la iluminación?’ 

“Pensé en la vez que mi padre Sakyan se encontraba trabajando mientras yo me 
encontraba sentado bajo la cálida sombra de un árbol rosal de manzano: bastante 
recluido de los deseos sensuales, recluido de cosas perjudiciales y cómo había 
entrado y habitado en la primera meditación, la cual está acompañada por 
pensamientos e investigación, con felicidad y placer surgidos de la reclusión. Yo 
pensé: ‘¿Podrá ser ésa la vía de la iluminación?’ Luego siguiendo dicha memoria, 
llegó el reconocimiento de que ése era el sendero de la iluminación. 

“Entonces pensé: ‘¿Por qué temo a estos placeres? Es un placer que no tiene nada 
que ver con los deseos sensuales y cosas perjudiciales.’ Entonces pensé: ‘No temeré a 
estos placeres ya que no tienen nada que ver con los deseos sensuales y cosas 
perjudiciales.’ 

“Yo pensé: ‘No es posible lograr dicho placer con un cuerpo tan excesivamente 
extenuado. ¿Y si comiera un poco de alimento sólido, algo de pan y arroz hervido? 4 

“Entonces en dicha época, cinco bhikkhus se encontraban aguardando por mí: ‘Si 
el monje Gotama lograse algo, nos lo diría.’ Tan pronto como comí alimentos 
sólidos, pan y arroz hervido, los cincos bhikkhus se disgustaron y me dejaron, 
pensando, ‘El monje Gotama se ha vuelto auto indulgente, ha renunciado al 
esfuerzo y ha regresado a la opulencia.’ 

M. 36, 85, 100 

NARRADOR UNO. Entonces surgieron cinco sueños en el Bodhisatta 

Narrador Dos. Era la noche antes de la obtención de su iluminación; y los 
sueños fueron una premonición de que se encontraba a punto de alcanzar su 
objetivo final. 

 



22​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

PRIMERA VOZ. Justo antes que el Perfecto, consumado y plenamente iluminado, 
consiguiera la iluminación, cinco sueños trascendentales aparecieron ante él. 
¿Cuáles cinco? Mientras era todavía tan sólo un Bodhisatta no iluminado, la gran 
tierra se manifestó como su diván; el Himalaya, el rey de las montañas, era su 
almohada; su mano izquierda yacía en el Océano Oriental, su mano derecha yacía 
sobre el océano Occidental, sus pies yacían sobre el Océano del Sur. Éste fue el 
primer sueño que apareció ante él, y predecía el descubrimiento de su suprema y 
completa iluminación. Mientras era todavía tan sólo un Bodhisatta no iluminado 
una trepadora surgió desde su ombligo y se erigió hasta las nubes. Éste fue el 
segundo sueño que apareció ante él y predecía el descubrimiento del Noble 
Óctuple Sendero. Mientras era todavía tan sólo un Bodhisatta no iluminado blancos 
gusanos de cabezas negras se arrastraban desde sus pies hasta la rodilla y las 
cubrían. Éste fue el tercer sueño que apareció ante él y predecía que muchos 
hombres seglares vestidos de blanco acudirían ante el Perfecto durante su vida para 
tomar refugio. Mientras era todavía tan sólo un Bodhisatta no iluminado, cuatro 
pájaros de diferentes colores vinieron desde las cuatro direcciones y a medida que 
se posaban sobre sus pies todos se convertían en blanco. Éste fue el cuarto sueño 
que apareció ante él, y predecía que las cuatro castas, los nobles guerreros, los 
sacerdotes brahmanes, los burgueses y los plebeyos alcanzarían la suprema 
liberación cuando el Dhamma y la Disciplina hubiesen sido proclamadas por el 
Perfecto. Mientras era todavía tan sólo un Bodhisatta no iluminado, se encontraba 
caminando sobre una gran montaña de basura sin ser ensuciado por dicha basura. 
Éste fue el quinto sueño que apareció ante él, y predecía que, aunque el Perfecto 
obtendría los requisitos de ropajes, alimentos mendigados, viviendas y medicinas, 
aun así los utilizaría sin avidez, ilusión o apego, percibiendo su peligro y 
comprendiendo su propósito. 

A. 5:196 

NARRADOR UNO. La iluminación en sí es descrita en una serie de discursos y 
desde diferentes puntos de vista, como si alguien describiera un árbol desde arriba, 
desde abajo y desde varios lados, o como un viaje por tierra, agua o aire.5 

NARRADOR DOS. Hay una descripción al respecto como la obtención de los tres 
verdaderos conocimientos mencionados como consecuencia del desarrollo de la 
meditación. Luego hay descripciones al respecto en términos del descubrimiento 
de la estructura de la condicionalidad durante el proceso impermanente de los  

 



​ La Vida del Buddha​ 23 

 

seres, y en términos de la búsqueda por la reveladora interpretación, la verdadera 
escala de valores, en el problemático mundo de las ideas, las acciones y las cosas, las 
probabilidades y las certidumbres. Aquí se presenta la descripción en términos de 
la meditación que lo condujo al descubrimiento de las Cuatro Nobles Verdades. 

PRIMERA VOZ. Ahora bien, cuando hube comido alimentos sólidos y recobrado 
mi fuerza, entonces bastante recluido de los deseos sensuales, recluido de estados 
perjudiciales, entré y habité en la primera meditación, la cual es acompañada por 
pensamientos e investigación, con felicidad y placer surgidas de la reclusión. Pero 
no permití que estas sensaciones agradables que surgían en mí se apoderasen de mi 
mente. Con el apaciguamiento de los pensamientos y la investigación entré y 
habité en la segunda meditación, la cual posee confianza y reclusión mental sin 
pensamientos e investigación, con felicidad y placer surgidas de la concentración. 
No obstante, no permití que estas sensaciones agradables que surgían en mí se 
apoderasen de mi mente. Con el desvanecimiento también de la felicidad, habité 
observando la ecuanimidad, atento y plenamente consciente; todavía sintiendo en 
el cuerpo, entré y habité en la tercera meditación, la cual es referida por los nobles 
como: “Posee un agradable estado aquel que observa con ecuanimidad y es 
consciente.’ No obstante, no permití que estas agradables sensaciones que surgían 
en mí se apoderasen de mi mente. Con el abandono del placer y el dolor corporal y 
con la previa desaparición del placer mental y la aflicción, entré y habité en la 
cuarta meditación, la cual no posee ni dolor ni placer sino la pureza cuya 
consciencia es debida a la observación ecuánime. No obstante, no permití que 
dicho placer que surgió en mí se apoderase de mi mente. 

“Cuando mi mente concentrada se encontraba así purificada, brillante, 
inmaculada y libre de imperfección, cuando se había vuelto maleable, manejable, 
firme y había alcanzado la imperturbabilidad, dirigí e incliné mi mente hacia el 
conocimiento del recuerdo de vidas pasadas. Recordé muchas de mis vidas pasadas, 
es decir, un nacimiento, dos, tres, cuatro, cinco nacimientos, diez, veinte, treinta, 
cuarenta, cincuenta nacimientos, cien nacimientos, mil nacimientos, cien mil 
nacimientos, muchas eras de contracción estelar, muchas eras de expansión estelar, 
muchas eras de contracción y expansión estelar: ‘Yo era ahí de tal nombre, de tal 
raza, con tal apariencia, con tal comida, de tales experiencias de placer y dolor, con 
tales lapsos de vida; y falleciendo ahí reaparecía en otro lugar, y ahí también era de 
tal nombre, tal raza, de tal apariencia, tales experiencias de placer y dolor, tales  

 



24​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

lapsos de vida; falleciendo ahí y reapareciendo aquí’ – así con detalles y 
particularidades recordé varias vidas pasadas. Éste fue el primer conocimiento 
verdadero alcanzado por mí en la primera vigilia de la noche. Fue desterrada la 
ignorancia y surgió el verdadero conocimiento, fue desterrada la oscuridad y surgió 
la luz, tal como ocurre en aquel que sea diligente, ardiente y se encuentre bajo auto 
control. No obstante, no permití que estas sensaciones agradables surgidas en mí se 
apoderasen de mi mente. 

“Cuando mi mente concentrada se encontraba así purificada…, dirigí e incliné 
mi mente hacia el conocimiento de la desaparición y reaparición de los seres. Con 
el ojo divino, que está purificado y sobrepasa el humano, vi a los seres fallecer y 
reaparecer, inferiores y superiores, bellos y feos, felices e infelices en sus destinos. 
Comprendí cómo los seres pasan a otra vida de acuerdo a sus acciones: ‘Estos seres 
dignos de mala conducta en cuerpo, lenguaje y mente, maldicientes de nobles, 
errados en sus visiones, dando efecto a su equívoca visión en sus acciones, a la hora 
de la disolución de sus cuerpos después de la muerte, han reaparecido en estados de 
privación, en un destino infeliz, en la perdición, inclusive en el infierno; no 
obstante, seres dignos de buena conducta en cuerpo, lenguaje y mente, no 
maldicientes de nobles, rectos en sus visiones, dando efecto a su recta visión en sus 
acciones, a la hora de la disolución de sus cuerpos, después de la muerte, han 
reaparecido en destinos felices, inclusive en el mundo celestial.’ Así, con el ojo 
divino, que está purificado y sobrepasa el humano, vi a los seres fallecer y 
reaparecer, inferiores y superiores, bellos y feos, felices e infelices en sus destinos. 
Comprendí cómo los seres pasan a otra vida de acuerdo a sus acciones. Éste fue el 
segundo conocimiento que alcancé en la segunda fase de la noche. La ignorancia 
fue desterrada y surgió el verdadero conocimiento, la oscuridad fue desterrada y 
surgió la luz, tal como ocurre en aquel que sea diligente, ardiente y se encuentre 
bajo auto control. No obstante, no permití que estas sensaciones agradables 
surgidas en mí se apoderasen de mi mente. 

“Cuando mi mente concentrada se encontraba así purificada…, dirigí e incliné 
mi mente hacia el conocimiento de la extinción de las corrupciones. Tuve el 
conocimiento directo, tal como realmente es, de que ‘Esto es sufrimiento’, de que 
‘Éste es el origen del sufrimiento,’ de que ‘Ésta es la cesación del sufrimiento’, y de 
que ‘Éste es el sendero que conduce a la cesación del sufrimiento’; Tuve el 
conocimiento directo, tal como realmente es, de que ‘Éstas son las corrupciones,’ 
de que ‘Éste es el origen de las corrupciones,’ de que ‘Ésta es la  cesación de las 
corrupciones,’ y de que ‘Éste es el sendero hacia la cesación de las corrupciones.’ 

 



​ La Vida del Buddha​ 25 

 
Conociendo así y viendo así, mi corazón se liberó de las corrupciones del deseo 
sensual, de las corrupciones del devenir, de las corrupciones de la ignorancia. 
Cuando fue liberado, vino el conocimiento: ‘Está liberado’. Tuve el conocimiento 
directo: ‘Ha cesado el nacimiento, se ha vivido la vida santa, se ha hecho lo que 
tenía que hacerse, no habrá más de esto por venir.’ Éste fue el tercer conocimiento 
alcanzado por mí en la tercera fase de la noche. Se desterró la ignorancia y surgió el 
conocimiento, se desterró la oscuridad y surgió la luz, tal como ocurre en aquel que 
sea diligente, ardiente y que se encuentre bajo auto control. No obstante, no 
permití que estas sensaciones agradables surgidas en mí se apoderasen de mi 
mente. 

M. 36. 

NARRADOR DOS. Ahora aquí se da una descripción en términos de la estructura 
de la condicionalidad, en otras palabras, de la Originación Dependiente.6 
Regresaremos a este tema posteriormente. 

PRIMERA VOZ. “Antes de mi iluminación, mientras todavía era tan sólo un 
Bodhisatta no iluminado, pensé: ‘Este mundo ha caído en el abismo; ya que nace, 
envejece y muere, fallece y reaparece, y aun así no conoce ningún escape a este 
sufrimiento. ¿Cuándo se describirá un escape a este sufrimiento? 

“Yo pensé: ‘¿Qué es lo que ocurre para que surja la Vejez y la Muerte? ¿Cuál es su 
condición necesaria? Entonces con la atención establecida7 llegué a comprender: 
‘El Nacimiento tiene que ocurrir para que la Vejez y la Muerte ocurran. El 
Nacimiento es una condición necesaria para ellos.’ 

“Yo pensé: ‘¿Qué es lo que ocurre para que surja el Nacimiento? ¿Cuál es su 
condición necesaria? Entonces con la atención establecida llegué a comprender: el 
Devenir tiene que ocurrir para que el nacimiento ocurra, un ser es una condición 
necesaria para ello.’ 

“Yo pensé: ‘¿Qué es lo que ocurre para que surja el Devenir? ¿Cuál es su 
condición necesaria?’ Entonces con la atención establecida llegué a comprender: ‘El 
Apego tiene que ocurrir para que surja el Devenir; el Apego es una condición 
necesaria para ello.’ 

“… el Deseo tiene que ocurrir para que surja el Apego… 

“… la Sensación (de placer, dolor o ninguno de los dos) tiene que ocurrir para 
que surja el Deseo… 

“… el Contacto tiene que ocurrir para que surja la Sensación… 

“… las Seis Bases para el Contacto tienen que ocurrir para que surja el 
Contacto…  



26​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“… Yo pensé: ‘¿Qué debe ocurrir para que surjan las Seis Bases? ¿Cuál es su 
condición necesaria?’ Entonces con la atención establecida llegué a comprender: 
‘Mente-y-Materia deben ocurrir para que surjan las seis bases; Mente-y-Materia 
son una condición necesaria para ello.’ 

“Yo pensé: ‘¿Qué debe ocurrir para que surjan Mente-y-Materia? ¿Cuáles son sus 
condiciones necesarias? Entonces con la atención establecida llegué a comprender: 
“La Consciencia debe ocurrir para que surjan Mente-y-Materia; la Consciencia es 
una condición necesaria para ellos. 

“Yo pensé: ‘¿Qué debe ocurrir para que surge la Consciencia? ¿Cuáles son sus 
condiciones necesarias? Entonces con la atención establecida llegué a comprender: 
“La Volición Mental debe ocurrir para que surja la Consciencia; la Volición Mental 
es una condición necesaria para ello. 

“Yo pensé: ‘Esta Consciencia regresa a sí misma; no se extiende más allá de 
Mente-y-Materia. Y es así cómo ocurre ya sea si uno está naciendo, envejeciendo, 
muriendo o reapareciendo. Es decir: es con la Volición Mental como condición que 
surge la Consciencia; es con la Consciencia como condición que surge 
Mente-y-Materia; con Mente-y-Materia como condición surgen las Seis Bases 
Sensoriales; con las Seis Bases como condición, el Contacto; con el Contacto como 
condición, la Sensación; con la Sensación como condición, el Deseo; con el Deseo 
como condición, el Ser; con el Ser como condición, el Nacimiento; con el 
Nacimiento como condición surge la Vejez y la Muerte y también el Dolor y toda 
esta Masa de Agregados de Sufrimiento.’ El origen, el origen: ésa fue la revelación, 
el conocimiento, el entendimiento, la visión, la luz, que surgió en mí acerca de 
cosas no escuchadas antes. 

“Yo pensé: ‘¿Qué no debe ocurrir para que surja la Vejez y la Muerte?’ ¿Con la 
cesación de qué ocurrirá la Cesación de la Vejez y la Muerte?’ Entonces con la 
atención establecida llegué a comprender: ‘Cuando no haya Nacimiento, no habrá 
ni Vejez ni Muerte; con la cesación del Nacimiento se dará la cesación de la Vejez y 
la Muerte.’ 

“… Cuando no haya Devenir, no surgirá el Nacimiento… 
“… Cuando no haya Apego, no surgirá el ser… 
“… Cuando no haya Avidez, no surgirá el apego… 
“… Cuando no haya Sensación, no surgirá la avidez… 
“… Cuando no haya Contacto, no surgirá la sensación… 
“… Cuando no haya Seis Bases Sensoriales, no surgirá el contacto… 
“… Cuando no haya Mente-y-Materia, no surgirá las Bases Sensoriales… 
“… Cuando no haya Consciencia, no surgirá Mente-y-Materia. 

 



​ La Vida del Buddha​ 27 

 

“Yo pensé: ‘¿Qué es lo que no debe ocurrir para que surja la Consciencia? ¿Con 
la cesación de qué se produce la cesación de la consciencia? Entonces con la 
atención establecida llegué a comprender: ‘Cuando no haya la Volición Mental no 
surgirá la Consciencia; con la cesación de Volición Mental se producirá la cesación 
de la Consciencia. 

“Yo pensé: ‘ Éste es el sedero de la iluminación que he alcanzado ahora, es decir: 
Con la cesación de la Volición Mental se producirá la cesación de la Consciencia; 
con la cesación de la Consciencia, la cesación de Mente-y-Materia, con la cesación 
de Mente-y-Materia, la cesación de las Seis Bases; con la cesación de las Seis Bases, 
la cesación del Contacto; con la cesación del Contacto, la cesación de la Sensación; 
con la cesación de la Sensación, la cesación del Deseo; con la cesación del Deseo, la 
cesación del Devenir; con la cesación del Devenir, la cesación del Nacimiento; con 
la cesación del Nacimiento, la cesación de la Vejez y la Muerte, y también la 
Aflicción y la Lamentación, el Dolor, la Angustia y la Desesperación; es así como se 
da la cesación de toda la masa de agregados del sufrimiento.’ La cesación, la 
cesación: ésa fue la revelación, el conocimiento, el entendimiento, la visión, la luz, 
que surgió en mí acerca de cosas no escuchadas antes. 

“Supóngase un hombre que deambulando en un bosque salvaje encontrara un 
antiguo sendero, un antiguo camino, recorrido por hombres de antaño y lo 
siguiera, y haciéndolo descubriera una ciudad antigua, una antigua capital real, 
donde hombres de antaño habrían vivido; con parques, bosques y lagos, amurallado 
y hermoso de ver; así también encontré el antiguo sendero, el antiguo camino, 
recorrido por los Completamente Iluminados del pasado. 

“¿Y cuál fue ese antiguo sendero, ese antiguo camino? Fue el Noble Óctuple 
Sendero, es decir: visión correcta, intención correcta, lenguaje correcto, acción 
correcta, sustento correcto, atención correcta, concentración correcta. 

“Lo seguí. Haciéndolo, comprendí directamente la vejez y la muerte, su origen, 
su cesación, y la vía que conduce a su cesación. Conocí directamente el nacimiento, 
su origen, su cesación, y la vía que conduce a su cesación. Conocí directamente el 
devenir… el apego… el deseo… la sensación… el contacto… las seis bases… 
mente-y-materia … la consciencia… conocí directamente las voliciones mentales, su 
origen, su cesación, y la vía que conduce a su cesación”. 

S. 12:65; cf. D. 14 

 



28​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

NARRADOR DOS. Ahora, aquí finalmente una descripción en términos de la 
correcta sentencia sobre el mundo de las acciones e ideas condicionadas, 
clasificadas en el siguiente discurso como los cinco agregados, dentro de los cuales 
puede clasificarse toda experiencia condicionada cuando ella es analizada. 

PRIMERA VOZ. “Antes de mi iluminación, mientras era todavía tan sólo un 
Bodhisatta no iluminado, pensé: ‘En el caso de la forma material, de las sensaciones 
(de placer, dolor o ninguno de los dos), de la percepción, de las voliciones 
mentales, de la consciencia, ¿Cuál es la gratificación, cuál el peligro, cuál el escape?’ 
Luego pensé: ‘El caso de cada placer corporal y dicha mental que surgen en 
dependencia con estas cosas (los cinco agregados) representan la gratificación; el 
hecho de que estas cosas sean todas impermanentes, dolorosas y sujetas al cambio, 
es el peligro; la disciplina y el abandono del deseo y de la concupiscencia hacia ellos 
es el escape. 

“Mientras desconocí mediante el conocimiento directo, tal como realmente es, 
que ésa era la gratificación, ése el peligro y ése el escape, en el caso de los cinco 
agregados afectados por el apego, no proclamé haber descubierto la iluminación 
que es suprema en el mundo con sus deidades, sus Māras y sus divinidades Brahmā, 
en esta generación con sus monjes y brahmanes, sus princesas y hombres. No 
obstante, tan pronto como conocí mediante el conocimiento directo, tal como 
realmente es, que ésa era la gratificación, ése el peligro, y ése el escape, en el caso de 
los cinco agregados afectados por el apego, entonces sí proclamé haber descubierto 
la iluminación que es suprema en el mundo con sus deidades, sus Māras y sus 
divinidades Brahmā, en esta generación con sus monjes y brahmanes, con sus 
princesas y hombres”. 

S. 22:26 

“Estando yo mismo sujeto al nacimiento, a la vejez, la enfermedad, la muerte, la 
aflicción y las contaminaciones, al ver el peligro en lo que está sujeto a dichas cosas 
y en búsqueda de lo que no nazca, no envejezca, no se enferme, no muera, no aflija, 
no se contamine, de la total extinción de la esclavitud, del Nibbāna, lo consumé. El 
conocimiento y la visión surgió en mí: “Mi liberación es inexpugnable; éste es mi 
último nacimiento; no habrá ahora más renovación en mi ser.’” 

M. 26 

NARRADOR DOS. Se ha conseguido ahora la iluminación. Y de acuerdo a la 
tradición las primeras palabras que vinieron al Buddha – no más ahora el Bodhisatta 
– fueron éstas. 

 



​ La Vida del Buddha​ 29 

 

CANTOR. 

Buscando al constructor de esta casa; 
He viajado a través de incontables renacimientos en el ciclo de la existencia, 
Afrontando una y otra vez el sufrimiento del nacimiento. 
¡Oh, constructor de esta casa! Ahora habéis sido visto. 
Ya no construiréis nuevamente una casa para mí. 
Todas vuestras vigas están rotas, 
Y las cumbreras destrozadas. 
La mente ha alcanzado ahora el Nibbāna sin formación; 
El fin de todo tipo de avidez ha sido alcanzado. 

Dh.153-54 

NARRADOR DOS. Ésas fueron las primeras palabras del recién Iluminado, aunque, 
de acuerdo a la tradición, no fueron enunciadas en voz alta; las primeras palabras 
que fueron pronunciadas en voz alta correspondieron a la primera de las tres 
estrofas que comienzan con “Cuando las cosas están totalmente manifiestas…” (ver 
el comienzo del próximo capítulo). 

 



 

 

 

 

3​ ​
DESPUÉS DE LA ILUMINACIÓN 

  

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una ocasión, cuando el Bhagavā era un recién 
Iluminado, se encontraba viviendo en Uruvelā, en las riberas del Río Nerañjāra 
sobre las raíces de un árbol Bodhi, el árbol de la Iluminación. Entonces el Bhagavā 
se sentó sobre las raíces del árbol Bodhi durante siete días en una sola sesión, 
disfrutando la dicha de la liberación. 

Al final de los siete días emergió de dicha concentración y en la primera fase de 
la noche su mente se ocupó en la originación dependiente en orden progresivo así: 
“Eso ocurre cuando surge aquello; aquello surge con la ocurrencia de eso; es decir: 
es con la ignorancia como condición que surgen las voliciones mentales; con las 
formaciones como condición, la consciencia; con la consciencia como condición, 
mente-y-materia; con mente-y-materia como condición, las seis bases; con las seis 
bases como condición, el contacto; con el contacto como condición, la sensación; 
con la sensación como condición, el deseo; con el deseo como condición, el apego; 
con el apego como condición, el devenir; con el devenir como condición, el 
nacimiento; con el nacimiento como condición surge la vejez y la muerte, y 
también la aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación; es así 
como se da un origen para toda esta masa de agregados del sufrimiento. 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció esta exclamación: 

Cuando las cosas resultan totalmente manifiestas 
En el brahmán1 ardiente y meditativo, 
Todas sus dudas se desvanecen, ya que conoce 
Que cada fenómeno se debe a una causa. 

En la segunda fase de la noche su mente se ocupó en la Originación 
Dependiente en orden regresivo así: “Esto no surge cuando no ocurre aquello; 
aquello cesa con la cesación de esto, es decir: Con la cesación de la ignorancia se da 
la cesación de las voliciones mentales; con la cesación de las voliciones mentales la 
cesación de la consciencia; con la cesación de la consciencia la cesación de  

 



​ La Vida del Buddha​ 31 

​
 

mente-y-materia; con la cesación de mente-y-materia, la cesación de las seis bases; 
con la cesación de las seis bases, la cesación del contacto; con la cesación del 
contacto, la cesación de la sensación; con la cesación de la sensación, la cesación 
del deseo; con la cesación del deseo, la cesación del apego; con la cesación del 
apego, la cesación del devenir; con la cesación del devenir, la cesación del 
nacimiento; con la cesación del nacimiento cesa la vejez y la muerte, y también la 
aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación; es así como se da 
la cesación de toda esta masa de agregados del sufrimiento”. 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā exclamó entonces: 

Cuando las cosas resultan totalmente manifiestas 
En el brahmán ardiente y meditativo, 
Todas sus dudas llegan a fin, ya que percibe 
Cómo las condiciones llegan a su fin. 

En la tercera fase de la noche su mente se ocupó en la Originación Dependiente 
en orden progresivo y regresivo simultáneamente así: “Esto ocurre cuando surge 
aquello, aquello surge con el surgimiento de esto. Esto no ocurre cuando no surge 
aquello; aquello cesa con la cesación de esto; es decir: Es con la ignorancia como 
condición que surgen las formaciones; con las formaciones como condición, la 
consciencia… con el nacimiento como condición surge la vejez y la muerte, y 
también la aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación; es así 
como se da un origen a toda esta masa de agregados del sufrimiento. Con la 
cesación de la ignorancia se da la cesación de las formaciones; con la cesación de las 
formaciones, la cesación de la consciencia… con la cesación del nacimiento, cesa la 
vejez y la muerte, y también la aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia y la 
desesperación; es así como se da la cesación de toda esta masa de agregados del 
sufrimiento”. 

Reconociendo el significado de esto, el Bhagavā exclamó entonces: 

Cuando las cosas están totalmente manifiestas 
Para el brahmán ardiente y meditativo, 
Entonces, como el sol que ilumina el cielo, 
Éste permanece repeliendo al ejército de Māra. 

Ud. 1:1-3; cf. Vin. Mv. 1:1 

 

 



32​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

Al final de los siete días2, después de emerger de dicha concentración, el 
Bhagavā inspeccionó el mundo con el ojo de un Iluminado. Tan pronto lo hizo vio a 
los seres ardiendo con muchos fuegos y consumidos con las muchas fiebres que 
nacen de la pasión, del odio, de la ilusión. Al reconocer el significado de esto, 
exclamó entonces: 

Este mundo está angustiado, está expuesto al contacto, 
Inclusive lo que el mundo llama alma está en realidad enfermo; 
Ya que sin importar qué conciba (como presunción del alma), 
El hecho es que siempre es otra cosa (la cual concibe). 
El mundo, cuyo ser se convierte en otro, 
Está comprometido con el ser, está expuesto al ser, se complace sólo del ser, 
Sin embargo, lo que entusiasme conlleva miedo, y lo que se tema será dolor. 
Ahora bien. esta vida santa se vive para abandonar el sufrimiento. 3 

 

“Lo que monjes o brahmanes hayan descrito como liberación del ser haciéndolo 
a través del (amor al) ser, Yo afirmo, ninguno se encuentra liberado del ser. Y lo 
que monjes o brahmanes hayan descrito como el escape del ser que llega a través 
del (amor al) no ser, Yo afirmo, ninguno se encuentra liberado del ser. Desde el 
principio hasta el fin los esenciales de la existencia son sufrimiento; cuando se 
extingue todo el apego, no habrá más sufrimiento”. 

Apreciad el amplio mundo 
Los seres expuestos a la ignorancia anhelando aquello que 
Jamás estará libre del ser. 
Cualquier tipo de ser, de cualquier forma, en cualquier lugar, 
Todos son impermanentes, y están cautivados por el dolor y sujetos al cambio. 
Por tanto, un hombre que aprecie esto tal como es, 
Abandonará el deseo por el ser, sin complacerse con el no-ser. 
El desvanecimiento restante, la cesación, la Extinción, 4 
Llegará con el término total de toda el deseo. 
Cuando un bhikkhu alcance así el Nibbāna a través del desapego, 
Entonces no tendrá ninguna renovación del ser; 
Māra habrá sido conquistada y se habrá ganado la batalla, 
Ya que alguien así ha superado todo ser. 

Ud. 3:10 

 



​ La Vida del Buddha​ 33 

​
 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue también ésta, al final de los siete días el Bhagavā se 
levantó de dicha concentración y se dirigió desde las raíces del Árbol Bodhi hacia 
las raíces del Ajapāla Nigroda, el Árbol Banyan del Cabrero. Él se sentó sobre las 
raíces del Árbol Ajapāla Nigroda durante siete días en una sola sesión, sintiendo la 
dicha de la liberación. 

Entonces alguien de la casta brahmán – del tipo Ción de los más y más altivos 5 
– se acercó al Bhagavā e intercambió saludos con él. Cuando terminó esta 
conversación formal y cortés permaneció a un lado y dijo: “¿Quién es brahmán, 
Maestro Gotama? ¿Y cuáles son las cosas que lo hacen brahmán?” 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā exclamó entonces 
El brahmán que está libre de cosas perjudiciales, 
No arrogante, puro y bajo auto control, 
Perfecto en conocimiento y viviendo una vida brahmán, 
Puede correctamente emplear la palabra “brahmán,” 
Si es que no posee orgullo alguno hacia nada en este mundo. 

Vin. Mv. 1:2; cf. Ud. 1:4 

Entonces se dio la ocasión, al término de los siete días, que el Bhagavā se levantó 
de dicha concentración y se dirigió de las raíces del Ajapāla Nigroda a las raíces del 
Árbol Mucalinda. 

Ahora bien, en dicha ocasión surgió una gran tormenta fuera de la estación con 
siete días de lluvia, fríos vientos y oscuridad. Entonces, Mucalinda, la serpiente real 
Nāga, llegó de su reino. Envolvió el cuerpo del Bhagavā siete veces con su cola, y 
permaneció ahí como su gran y extendido toldo sobre la cabeza del Bhagavā, 
pensando: “Qué el Bhagavā no sienta frío o calor ni entre en contacto con tábanos, 
mosquitos, vientos, Sol ni animales rastreros”. 

Al término de los siete días Mucalinda vio el cielo brillar y sin nubes. 
Desenvolvió su cola del cuerpo del Bhagavā. Luego hizo desvanecer su propia forma 
y asumiendo la forma de un joven brahmán, permaneció frente al Bhagavā con las 
palmas de sus manos juntas en alto y en dirección a él como reverencia. 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā exclamó entonces: 

  

 



34​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
La reclusión es felicidad para alguien alegre, 
En aquel que es versado en el Dhamma y que lo haya visto. 
Y amistad hacia el mundo es felicidad 
Para aquel que sea indulgente con los seres vivos. 
Desinterés en el mundo es felicidad 
Para aquel que haya superado los deseos sensuales. 
No obstante, liberarse de la presunción del “Yo soy” – 
Ésa es la más grande felicidad de todas. 

Vin. Mv. 1:3; cf. Ud. 2:1 

Hubo una ocasión donde el Bhagavā se levantó de dicha concentración y se 
dirigió del Árbol Mucalinda hacia el Árbol Rājāyatana. Se sentó sobre las raíces del 
Árbol Rājāyatana durante siete días en una sola sesión, sintiendo la dicha de la 
liberación. 

Entonces, en dicha ocasión dos comerciantes, Tapusa y Bhallica, se encontraban 
viajando por un camino que provenía de Ukkalā. Una deidad, que había sido su 
familiar en una vida pasada, les dijo: “Buenos señores, hay un Bhagavā sentado 
sobre las raíces del Árbol Rājāyatana recién iluminado. Id y rendidle honores con 
un ofrecimiento de pastel de arroz y miel. Ello será durante mucho tiempo 
bienestar y felicidad para vosotros”. 

Entonces ellos le llevaron el pastel de arroz y miel al Bhagavā, y después de 
rendirle sus respetos, permanecieron a un lado. Luego dijeron: “Venerable Señor, 
que el Bhagavā acepte este pastel de arroz y miel, de manera que se convierta 
durante mucho tiempo en nuestro bienestar y felicidad. 

El Bhagavā pensó: “Perfectos no aceptan en sus manos. ¿Sobre qué debería 
aceptar el pastel de arroz y miel?” Entonces los Cuatros Reyes Divinos, conscientes 
en sus mentes del pensamiento en la mente del Bhagavā, trajeron cuatro cuencos de 
cristal desde las cuatro direcciones: “Venerable Señor, que el Bhagavā acepte el 
pastel de arroz y miel en esto”. 

El Bhagavā aceptó el pastel de arroz y miel sobre el nuevo cuenco de cristal, y 
haciéndolo los comió. Entonces los comerciantes Tapussa y Bhallika dijeron: 
“Tomamos refugio en el Bhagavā, y en el Dhamma. Comenzando desde hoy que el 
Bhagavā nos considere como seguidores que han acudido a él para tomar refugio 
durante el tiempo que reste de vida”. 

Como ellos eran los primeros seguidores en el mundo, tomaron sólo dos 
refugios. 

Vin. Mv. 1: 4



​ La Vida del Buddha​ 35 

 

Entonces hubo una ocasión que al final de siete días el Bhagavā se levantó de 
dicha concentración y se dirigió de las raíces del Árbol Rājāyatana al Árbol Banyan 
del Cabrero, el Ajāpala Nigroda. 

PRIMERA VOZ. Ahora bien, el Bhagavā se encontraba solo en retiro y surgió en él 
este pensamiento: “Existen cinco facultades espirituales que, cuando son 
mantenidas y desarrolladas en un ser, se fusionan en la inmortalidad, alcanzan la 
inmortalidad y terminan en la inmortalidad. ¿Cuáles cinco? Estas facultades son fe, 
energía, consciencia, concentración y sabiduría”. 

Entonces el Brahmā Sahampati fue consciente en su mente del pensamiento en 
la mente del Bhagavā, y tan rápidamente como un hombre fuerte pudiese extender 
su brazo flexionado o flexionar su brazo extendido, se desvaneció del mundo 
Brahmā y apareció ante él. Puso su prenda superior sobre un hombro, y levantando 
las dos palmas de las manos juntas hacia el Bhagavā, le dijo: “Así es, Bhagavā; Así es, 
Sublime. Cuando estas cinco facultades son mantenidas y desarrolladas en un ser, 
se fusionan en la inmortalidad, alcanzan la inmortalidad y terminan en la 
inmortalidad. Hubo una vez, Venerable Señor, que viví la vida santa bajo la 
dispensación del Buddha Kassapa. Entonces era conocido como el Bhikkhu Sahaka. 
Fue al mantener y desarrollar estas cinco facultades que mi concupiscencia por los 
deseos sensuales se desvaneció, y por ello, en el momento de la disolución de mi 
cuerpo, después de la muerte, reaparecí en un destino feliz, en el mundo Brahmā. 
Ahí soy conocido como Brahmā Sahampati. Por eso, así es Bhagavā, así es Sublime. 
Conozco y he visto cómo estas cinco facultades, al ser mantenidas y desarrolladas, 
se fusionan en la inmortalidad, alcanzan la inmortalidad y terminan en la 
inmortalidad”. 

S. 48:57 

 Entonces, mientras el Bhagavā se encontraba solo en retiro surgió este 
pensamiento en él: “Este sendero, los cuatro fundamentos de la atención, es un 
sendero que lleva a una sola dirección:6 a la purificación de los seres, a la derrota 
del sufrimiento y la lamentación, a la desaparición del dolor y la aflicción, a la 
obtención del verdadero objetivo, a la consumación del Nibbāna. ¿Cuáles cuatro? 
Un bhikkhu debería habitar contemplando el cuerpo como cuerpo, rigurosamente, 
totalmente consciente y atento de su impermanencia, poniendo a un lado la 
codicia y el dolor por el mundo. O debería habitar contemplando las sensaciones  

 



36​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

como sensaciones, ardiente, totalmente atento y consciente, poniendo a un lado la 
codicia y el dolor por el mundo. O debería habitar contemplando la consciencia 
como consciencia, rigurosamente, totalmente atento y consciente de su 
impermanencia, poniendo a un lado la codicia y el dolor por el mundo. O debería 
habitar contemplando los objetos mentales como objetos mentales, rigurosamente, 
totalmente atento y consciente de su impermanencia, poniendo a un lado la 
codicia y el dolor por el mundo”. 

Entonces el Brahmā Sahampati vino y expresó su aprobación como lo hizo 
anteriormente. 

S. 47:18, 43 

Ahora bien, mientras el Bhagavā se encontraba solo en retiro surgió en él el 
pensamiento: “Estoy libre de penas; Me encuentro bastante libre de inútiles penas. 
Absolutamente seguro y consciente, he logrado la iluminación”. 

Entonces el Maligno Māra fue consciente en su mente del pensamiento en la 
mente el Bhagavā, y fue ante él y le habló estas estrofas: 

Habéis abandonado el sendero asceta 
Por medio del cual los hombres se purifican; 
No estáis puro, os engañáis que estáis puro. 
El sendero de la pureza está lejos de ti. 
 

Entonces el Bhagavā reconoció al Maligno Māra, y le respondió en estrofas:  

Yo conozco esas penas para alcanzar la inmortalidad – 
Cualquiera que sea el tipo – son en vano 
Como los remos y el timón de un barco en tierra seca. 
Sin embargo, se debe al desarrollo 
De la virtud, la concentración y la sabiduría, 
Que he consumado la iluminación; y tú, 
Exterminador, ahora estáis sido conquistado. 
 

Entonces el Maligno Māra se dio cuentwa: “El Bhagavā me reconoce, el Sublime 
me reconoce”. Triste y desilusionado se desvaneció al instante. 

S. 4:1 

Entonces, mientras el Bhagavā se encontraba solo en retiro surgió este 
pensamiento en él: “Aquel que viva infelizmente es quien no posee a nadie a  

 



​ La Vida del Buddha​ 37 

 

quien venerar u obedecer.  Sin embargo, ¿Bajo qué monje o brahmán podrían vivir, 
venerándolo o respetándolo?” 

Entonces pensó: “Yo podría vivir bajo la orden de otro monje o brahmán y 
respetarlo con el objeto de perfeccionar algún código de virtud o código de 
concentración o código de sabiduría o código de liberación o código de 
conocimiento y visión sobre la liberación. No obstante, no veo en este mundo con 
sus Māras y divinidades, en esta generación con sus monjes o brahmanes en quienes 
se encuentren estos rasgos más perfectos que en mi ser y bajo quien pueda vivir, 
venerándolo y respetándolo. Sin embargo, existe este Dhamma descubierto por mí 
– ¿Y si viviera de acuerdo a ello, venerándolo y respetándolo? 

Entonces Brahmā Sahampati fue consciente en su mente del pensamiento en la 
mente del Bhagavā. Apareció ante el Bhagavā: “Venerable Señor, es correcto. Los 
Bhagavās de eras del pasado, consumados y totalmente iluminados, vivieron bajo el 
Dhamma venerándolo y respetándolo”. 

S. 6:2; A. 4:21 

 

SEGUNDA VOZ. Entonces, mientras el Bhagavā se encontraba solo en retiro surgió 
este pensamiento en él: “Este Dhamma que he consumado es profundo y difícil de 
apreciar, difícil de descubrir; entre todos es el objetivo más elevado y apacible, no 
obtenible por mera racionalización; es sutil, ha de ser experimentada por el sabio. 
Sin embargo, esta generación yace en el apego, se complace en el apego. Es difícil 
para una generación así apreciar esta verdad, es decir, la condicionalidad específica, 
la originación dependiente. Y es difícil apreciar esta verdad, es decir, el 
apaciguamiento de todas las formaciones, el abandono de los esenciales de la 
existencia, la extinción del deseo, el desvanecimiento de la concupiscencia, la 
cesación, el Nibbāna. Y si enseñase el Dhamma no lo comprenderían, y me 
resultaría agotador y problemático. 

Por ello vinieron a él espontáneamente estas estrofas jamás escuchadas antes: 

Suficiente con el asunto de enseñar el Dhamma 
Que inclusive encontré difícil de conseguir; 
Ya que jamás será percibido 
Por aquellos que vivan en concupiscencia y odio. 

 



38​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Hombres teñidos de concupiscencia, envueltos 
En una nube de oscuridad, jamás apreciarán 
Que lo que va en contra de la corriente, es sutil, 
Profundo y difícil de apreciar, complejo. 

Considerando esto, su mente se inclinó a la inacción y a no enseñar el Dhamma. 

Entonces ocurrió en el Brahmā Sahampati, quien fue consciente en su mente del 
pensamiento en la mente del Bhagavā: “El mundo estará perdido, el mundo estará 
completamente perdido; ya que la mente del Perfecto, consumado y plenamente 
iluminado, se inclina a la inacción y a no enseñar el Dhamma”. 

Entonces tan rápido como un fuerte hombre pudiese extender su brazo 
flexionado o flexionar su brazo extendido, Brahmā Sahampati se desvaneció del 
mundo Brahmā y apareció ante el Bhagavā. Puso sus ropjesas en un hombro, y 
poniendo la rodilla derecha en la tierra y alzando las palmas de la manos juntas 
hacia el Bhagavā, dijo: “Venerable Señor, Qué el Bhagavā enseñe el Dhamma. Que el 
Sublime enseñe el Dhamma. Hay seres con un poco de polvo en sus ojos que se 
perderán al no escuchar el Dhamma. Algunos de ellos obtendrán el conocimiento 
último del Dhamma”. 

Cuando Brahmā Sahampati hubo dicho esto, añadió: 

En Magadha ha aparecido por ahora 
Un Dhamma impuro enseñado por hombres todavía deshonestos: 
Abrid las Compuertas de la Inmortalidad: Hacedles escuchar 
El Dhamma inmaculado que habéis descubierto. 
Alzad, Oh, Sabio, la torre del Dhamma; 
Y, a igual como alguien ve a toda la gente alrededor 
Al postrarse sobre un pilar de roca sólida, 
Inspeccionad, Oh, Plácido Sabido que todo lo veis, 
Esta raza humana envuelta en el dolor 
Que está a merced del nacimiento y la vejez. 
Surgid, Oh, Héroe, Víctor, que traéis el Conocimiento, 
Que pasáis por este mundo libre de toda deuda. 
​ Proclamad el Dhamma, ya que algunos, 
​ Oh, Bhagavā, lo comprenderán. 

 

El Bhagavā escuchó la solicitud de Brahmā Sahampati. Lleno de compasión por 
los seres inspeccionó el mundo con el ojo de un Buddha. Así como una fuente de  

 



​ La Vida del Buddha​ 39 

 

lotos azules, rojas y blancas las cuales nacen y crecen en el agua, que crecen inmersa 
en el agua sin emerger de ella, hay algunos lotos que nacen y crecen en el agua pero 
descansan sobre la superficie del agua, y hay otros lotos que nacen y crecen en el 
agua salen del agua y permanecen claros, y por ello secos, así también él vio seres 
con poco polvo en sus ojos y seres con mucho polvo en sus ojos, con agudas 
facultades y opacas facultades, con buenas cualidades y malas cualidades, fáciles de 
enseñar y difíciles de enseñar, y algunos que vivían apreciando el temor a los otros 
mundos y también la culpa. Cuando hubo visto esto, respondió: 

Bastante abiertas están las compuertas de la Inmortalidad. 
Que aquellos que escuchen muestren su fe.7 Si no estaba dispuesto 
A exponer el Dhamma sublime que conozco, 
Fue porque aprecié menosprecio en su proclamación. 

Entonces el Brahmā Sahampati pensó: “He hecho posible que el Dhamma sea 
enseñado por el Bhagavā”. Y después de haberle rendido sus respetos, 
manteniéndolo a su derecha, se desvaneció al instante. 

Vin. Mv. 1:5; cf. M. 26 & 85; S. 6:1 

 

El Bhagavā pensó: “¿A quien enseñaré primero el Dhamma? ¿Quién comprenderá 
rápidamente este Dhamma?” Entonces pensó: “Āḷara Kālāma es sabio, versado y 
lúcido. Él ha tenido sólo un poco de polvo en sus ojos durante un largo tiempo. ¿Y 
si enseñase el Dhamma primero a él? Lo entendería rápidamente”. 

Entonces deidades invisibles le dijeron al Bhagavā: “Venerable Señor, Āḷara 
Kālāma falleció hace siete días”. Y surgió en él el conocimiento y la visión: “Āḷara 
Kālāma falleció hace siete días”. Pensó: “Lo que se ha perdido Āḷara Kālāma es una 
gran pérdida. Si hubiese escuchado este Dhamma lo habría comprendido 
rápidamente”. 

El Bhagavā pensó: “Uddaka Rāmaputta es sabio, versado y lúcido. Él ha tenido 
un poco sólo de polvo en sus ojos durante un largo tiempo. ¿Y si enseñase el 
Dhamma primero a él? Lo entendería rápidamente. 

Entonces deidades invisibles le dijeron al Bhagavā: “Venerable Señor, Uddaka 
Rāmaputta falleció anoche”. Y surgió en él el conocimiento y la visión: “Uddaka 
Rāmaputta falleció anoche”. Él pensó: “Lo que se ha perdido Uddaka Rāmaputta 

 



40​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

es una gran pérdida. Si hubiese escuchado el Dhamma lo habría comprendido 
rápidamente”. 

El Bhagavā pensó: “¿A quien enseñaré primero el Dhamma? ¿Quién comprenderá 
rápidamente este Dhamma?” Entonces pensó: “El grupo de los cinco bhikkhus que 
me atendieron mientras me encontraba comprometido en mi lucha fueron muy 
serviciales. ¿Y si les enseñase el Dhamma primero a ellos?” Entonces pensó: “¿Dónde 
se encuentran ahora el grupo de los cinco bhikkhus?” Y con el ojo divino, el cual 
estaba purificado y superaba al humano, divisó que ellos se encontraban viviendo 
en Benares, en el Parque de los Ciervos en Isipatana, en el Lugar de Encuentro de 
los Sabios. 

El Bhagavā permaneció en Uruvelā tanto como lo había decidido, luego se 
dirigió haciendo escalas hacia Benares. 

Entre el Lugar de la Iluminación y Gayā el monje Upaka lo vio por el camino. Él 
dijo: “Vuestras facultades son serenas, amigo; el color de vuestra piel es claro y 
brillante. ¿Bajo la tutela de quien sigue la renunciación? ¿O de quien es el Dhamma 
que profesa?” 

Cuando se dijo esto, el Bhagavā se dirigió al monje Upaka en estrofas: 
Soy aquel que ha Trascendido Todo, 8 Conocedor de todo, 
Inmaculado de todas las cosas, renunciado a todo, 
Libre por la cesación hacia la avidez. Y poseo esto 
Por mi propia sabiduría. ¿A quién debería de concederlo? 

No poseo maestro, y como yo 
Nadie existe en todo el mundo 
Con todos sus dioses, ya que no tengo 
A ninguna persona como contraparte. 
Soy el maestro del mundo 
Consumado y sin par, también, 
Y por mi mismo estoy plenamente iluminado, 
Extinto, soy aquel de toda llama extinta. 
Voy ahora hacia la ciudad de Kāsi 
Para poner en marcha la Rueda del Dhamma: 
En un mundo ciego 
Sonaré el Tambor de la Inmortalidad. 

“Por lo que afirma, amigo, es un Víctor Universal”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 41 

 

Los víctors como yo, Upaka, 
Son aquellos cuyas impurezas están bastante extintas; 
He vencido todos los estados de maldad: 
Es por ello que soy un Víctor. 

Cuando se dijo esto, el monje Upaka remarcó: “Que así sea, amigo”; sacudiendo 
su cabeza, tomó un lado del camino y se marchó. 

Entonces, andando y haciendo escalas, el Bhagavā llegó finalmente a Benares, al 
Parque de los Ciervos de Isipatana, donde se encontraba el grupo de los cinco 
bhikkhus. Ellos lo vieron venir a la distancia. Entonces acordaron entre ellos: 
“Amigos, aquí viene el monje Gotama quien se volvió auto indulgente, se rindió al 
esfuerzo y regresó a la abundancia. No debemos rendirle respetos o levantarnos 
ante él o recibir su cuenco ni su ropaje superior. Aunque se puede prepararse un 
asiento para él. Dejemos que se siente si lo prefiere”. 

No obstante, tan pronto como se aproximó el Bhagavā, se encontraron incapaces 
de mantener su pacto. Uno fue a reunirse con él, a tomar su cuenco y su ropaje 
superior; el otro le preparó un asiento; otro trajo agua, un banquillo de pie y una 
toalla. El Bhagavā se sentó en el asiento preparado y se lavó los pies. Ellos se 
dirigieron a él por su nombre y como “amigo”. 

Cuando se dijo esto, él les dijo: “Bhikkhus, no os dirijáis hacia el Perfecto por su 
nombre y como si fuera un “amigo”: el Perfecto se ha consumado y está totalmente 
liberado. Escuchad, bhikkhus, se ha alcanzado la Inmortalidad. Os instruiré. Os 
enseñaré el Dhamma. Practicando tal como os instruyo entraréis y habitaréis, 
realizándolo por vosotros mismos aquí y ahora a través del conocimiento directo, 
en el objetivo supremo de la vida santa en virtud de lo cual hombres de clan parten 
correctamente de la vida seglar hacia la renunciación”. 

Entonces el grupo de los cinco bhikkhus dijo: “Amigo Gotama, inclusive con las 
penurias, la privación y mortificación que practicasteis no lograsteis ninguna 
distinción más elevada que el estado humano digno del conocimiento y la visión de 
los nobles. Pero ahora que sois auto indulgente y habéis renunciado al esfuerzo y 
regresado a la abundancia, ¿cómo habríais alcanzado tal distinción?” 

Entonces el Bhagavā le dijo al grupo de los cinco bhikkhus: “El Perfecto no es 
auto indulgente, no ha renunciado al esfuerzo, no ha regresado a la abundancia. El 
Perfecto está consumado y totalmente iluminado. Escuchad, bhikkhus, la  

 



42​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Inmortalidad ha sido alcanzada. Os instruiré. Os enseñaré el Dhamma. Practicando 
tal como os instruya entraréis y habitaréis, realizándolo por vosotros mismos aquí y 
ahora a través del conocimiento directo, en el objetivo supremo de la vida santa en 
virtud del cual hombres de clan parten correctamente de la vida seglar hacia la 
renunciación”.   

 Por segunda vez el grupo de los cinco bhikkhus le dijo la misma cosa; y por 
segunda vez él les dio la misma respuesta. Por tercera vez ellos dijeron la misma 
cosa. Cuando se dijo esto, él les preguntó a los bhikkhus: “¿Bhikkhus, me habéis visto 
hablar de esta forma antes?” “No, Venerable Señor”. 

“El Perfecto está consumado y totalmente iluminado. Escuchad, bhikkhus, se ha 
alcanzado la inmortalidad. Os instruiré. Os enseñaré el Dhamma. Practicando tal 
como seréis instruidos entraréis y habitaréis, realizándolo por vosotros mismos, 
aquí y ahora, a través del conocimiento directo, en aquel objetivo supremo en 
virtud del cual hombres de clan parten correctamente de la vida seglar hacia la 
renunciación. 

Vin. Mv. 1:6; cf. M. 26 & 85 

El Bhagavā fue capaz de convencerlos. Ellos escucharon al Bhagavā; Ellos 
escucharon y abrieron sus corazones al conocimiento. Entonces el Bhagavā se 
dirigió al grupo de los cinco así: 

(Puesta en Marcha de la Rueda del Dhamma) 

“Bhikkhus, hay dos extremos que no deben ser cultivados por aquel que haya 
partido hacia la renunciación. ¿Cuáles dos? Está la devoción en perseguir el placer 
de los deseos sensuales, lo cual es bajo, ordinario, vulgar, innoble y perjudicial; y 
está la devoción en la auto-mortificación, lo cual es doloroso, innoble y también 
perjudicial. La vía media descubierta por el Perfecto elude ambos extremos; 
proporciona visión, conocimiento, conduce a la paz, al conocimiento directo, a la 
iluminación, al Nibbāna. ¿Y cuál es el sendero medio? Es este Noble Óctuple 
Sendero, es decir, visión correcta, intención correcta, lenguaje correcto, acción 
correcta, sustento correcto, esfuerzo correcto, atención correcta y concentración 
correcta. Ése es el sendero medio descubierto por el Perfecto, el cual proporciona 
visión, conocimiento, y conduce a la paz, al conocimiento directo, a la iluminación, 
al Nibbāna. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 43 

 

“Existe esta noble verdad sobre el sufrimiento: el nacimiento es sufrimiento, la 
vejez es sufrimiento, la enfermedad es sufrimiento, la muerte es sufrimiento, la 
tristeza y la lamentación, el dolor, la aflicción y la desesperación son sufrimiento, 
asociación con lo desagradable es sufrimiento, disociación de lo apreciado es 
sufrimiento, no conseguir lo que uno desea es sufrimiento – en resumen, los cinco 
agregados afectados por el apego9 son sufrimiento. 

“Existe esta noble verdad del origen del sufrimiento: es el deseo lo que produce 
la renovación de los seres, acompañada por el placer y la concupiscencia, 
deleitándose con esto y aquello; en otras palabras, el deseo por los deseos sensuales, 
el deseo por el ser, el deseo por el no ser. 

“Existe esta noble verdad sobre la cesación del sufrimiento: la reducción 
permanente y la cesación, la renunciación, el abandono, la liberación y el rechazo a 
este mismo deseo. 

“Existe esta noble verdad sobre el sendero que conduce a la cesación del 
sufrimiento: es este Noble Óctuple Sendero, es decir, la visión correcta, intención 
correcta, lenguaje correcto, acción correcta, sustento correcto, esfuerzo correcto, 
atención correcta y concentración correcta. 

“‘Existe esta noble verdad del sufrimiento’: ésa fue la revelación, el 
conocimiento, el entendimiento, la visión, la luz, que surgió en mí acerca de cosas 
no escuchadas antes. ‘Esta noble verdad debe ser penetrada mediante el 
conocimiento total del sufrimiento’: ésa fue la revelación, el conocimiento, el 
entendimiento, la visión, la luz, que surgió en mi acerca de cosas no escuchadas 
antes. 

“‘Existe esta noble verdad sobre el origen del sufrimiento’: ésa fue la revelación, 
el conocimiento, el entendimiento, la visión, la luz, que surgió en mí acerca de 
cosas no escuchadas antes. ‘Esta noble verdad debe ser penetrada abandonando el 
origen del sufrimiento’: ésa fue la revelación, el conocimiento, el entendimiento, la 
visión, la luz, que surgió en mi acerca de cosas no escuchadas antes. ‘Esta noble 
verdad ha sido penetrada abandonando el origen del sufrimiento’: ésa fue la 
revelación, el conocimiento, el entendimiento, la visión, la luz que surgió en mí 
acerca de cosas no escuchadas antes. 

“‘Existe esta noble verdad sobre la cesación del sufrimiento’: ésa fue la 
revelación, el conocimiento, el entendimiento, la visión, la luz, que surgió en mi 
acerca de cosas no escuchadas antes. ‘Esta noble verdad debe ser penetrada 
percibiendo la cesación del sufrimiento’: ésa fue la revelación, el conocimiento,  

 

 



44​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

el entendimiento, la visión, la luz, que surgió en mí acerca de cosas no escuchadas 
antes. ‘Esta noble verdad ha sido penetrada consumando la cesación del 
sufrimiento’: ésa fue la revelación, el conocimiento, el entendimiento, la visión, la 
luz que surgió en mí acerca de cosas no escuchadas antes. 

“‘Existe esta noble verdad sobre el sendero que conduce a la cesación del 
sufrimiento’: ésa fue la revelación, el conocimiento, el entendimiento, la visión, la 
luz, que surgió en mí acerca de cosas no escuchadas antes. ‘Esta noble verdad debe 
ser penetrada manteniendo en el ser10 el sendero que conduce a la cesación del 
sufrimiento’: ésa fue la revelación, el conocimiento, el entendimiento, la visión, la 
luz, que surgió en mí acerca de cosas no escuchadas antes. ‘Esta noble verdad ha 
sido penetrada manteniendo en el ser el sendero que conduce a la cesación del 
sufrimiento’: ésa fue la revelación, el conocimiento, el entendimiento, la visión, la 
luz, que surgió en mí acerca de cosas no escuchadas antes. 

“Hasta que no estuvo bien purificado mi correcto conocimiento y visión sobre 
estos doce aspectos – en estas tres fases de penetración de cada una de las Cuatro 
Nobles Verdades, no proclamé haber descubierto la total iluminación que es 
suprema en el mundo con sus deidades, Māras y divinidades, en esta generación 
con sus monjes y brahmās, sus princesas y hombres. No obstante, tan pronto como 
estuvo bien purificado mi correcto conocimiento y visión en estos doce aspectos – 
en las tres fases de cada una de la Cuatro Nobles Verdades – proclamé entonces 
haber descubierto la total iluminación que es suprema en el mundo con sus 
deidades, Māras y divinidades, en esta generación con sus monjes y brahmās, sus 
princesas y hombres. 

“El conocimiento y la visión surgió en mí: ‘La liberación de mi corazón es 
imbatible; éste es mi último nacimiento; no habrá más renovación de mi ser.’” 

Vin. Mv. 1:6; S. 56:11 

 

Entonces, mientras estaba siendo impartido este discurso surgió en el venerable 
Kondañña la impecable e inmaculada visión del Dhamma así: Todo lo que está 
sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer. 

Y cuando se hubo puesto en marcha la Rueda del Dhamma por el Bhagavā, las 
deidades terrestres anunciaron en alto: “En Benares, en el Parque de los Ciervos en 
Isipatana, el Perfecto, consumado y plenamente liberado, ha puesto en marcha la  

 



​ La Vida del Buddha​ 45 

 

Incomparable Rueda del Dhamma, que no podrá ser detenida por ningún monje, 
brahman, deidad, Māra o divinidad, ni nadie en el mundo”. Y escuchando el 
pronunciamiento de las deidades terrestres, las deidades de los Cuatro Reyes 
Celestiales pronunciaron en alto: “En Benares …” Las deidades del plano Tavatimsa 
(los Treinta y Tres) … las deidades del plano Tusita (los Contentos) … las deidades 
del plano Yama (aquellos que han Partido hacia la Dicha) … las deidades del plano 
Nimmanarati (aquellos que se Deleitan en la creación) … las deidades del plano ​
Paranimmitavasavatti (aquellos que Esgrimen Poder sobre la Creación de Otros) … 
las deidades del Séquito de Brahmā pronunciaron a viva voz: “En Benares …” 

Así, en dicho minuto, en dicho momento, en dicho instante, las nuevas noticias 
viajaron hasta el mundo Brahmā; y estos diez mil elementos del mundo se 
estremecieron, temblaron y trepidaron mientras que apareció en el mundo una 
gran e inmensurable luz que sobrepasó el esplendor de los dioses. 

Entonces el Bhagavā exclamó: “¡Kondañña lo ha entendido, Kondañña lo ha 
entendido!” Y es así cómo el venerable adquirió el nombre de Aññāta Kondañña – 
Kondañña el que ha entendido. 

Entonces Aññāta Kondañña, quien había visto, consumado, encontrado y 
penetrado el Dhamma, cuyas incertidumbres habían quedado atrás, cuyas dudas se 
habían desvanecido, quien había conseguido perfecta confianza y se había vuelto 
independiente de la Dispensación de otros Maestros, le dijo al Bhagavā: “Venerable 
Señor, deseo ordenarme bajo la tutela del Bhagavā y recibir la total admisión”. 

“Venid, bhikkhu,” dijo el Bhagavā, “El Dhamma está bien proclamado. Vivid la 
vida santa para la total cesación del sufrimiento”. Y ésa fue su total admisión. 

Luego el Bhagavā enseñó e instruyó al resto de bhikkhus con una charla sobre el 
Dhamma. Mientras lo hacía, surgió en el Venerable Vappa y en el Venerable 
Bhaddilla la impecable e inmaculada visión sobre el Dhamma: “Todo lo que está 
sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer”. Ellos también solicitaron y recibieron la 
total admisión. 

Entonces, viviendo de la comida que le traían a él, el Bhagavā enseñó e instruyó 
al resto de bhikkhus con charlas sobre el Dhamma. Los seis en total vivieron de la 
comida que era traída por tres de ellos. Entonces surgió en el Venerable Mahāñāma 
y el Venerable Assaji la impecable e inmaculada visión del Dhamma, y ellos también 
solicitaron y recibieron la total admisión.  

 



46​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: 

Vin. Mv. 1:6 

(Discurso sobre las Característica del No-Alma) 

“Bhikkhus, la forma material es no-alma. Si la forma material fuese alma, esta 
forma material no conduciría a la aflicción y se podría conseguir de la forma 
material: ‘Que mi forma material sea así; que mi forma material no sea así.’ Pero es 
debido a que la forma material sea no alma que por tanto conduzca a la aflicción y 
que no se pueda conseguir de la forma material: ‘Que mi forma material sea así; 
que mi forma material no sea así.’ 

“La sensación es no-alma…. 
“La percepción es no-alma…. 
“Las voliciones mentales son no-alma…. 

“La consciencia es no-alma. Si la consciencia fuera alma, esta consciencia no 
conduciría a la aflicción y se podría conseguir de la consciencia: ‘Que mi 
consciencia sea así; que mi consciencia no sea así.’ Pero es debido a que la 
consciencia sea no-alma que por tanto conduzca a la aflicción, y que no se pueda 
conseguir de la consciencia: ‘Que mi consciencia sea así; que mi consciencia no sea 
así.’ 

“¿Cómo concebís esto, bhikkhus, es la forma material permanente o 
impermanente?” – “Impermanente, Venerable Señor” – “¿Pero aquello que sea 
impermanente será agradable o desagradable?” – “Desagradable, Venerable Señor” 
– “¿Entonces cabría considerar aquello que sea impermanente, desagradable y 
sujeto al cambio como: ‘Esto es mío, esto soy yo, esto es mi alma’?” – “No, 
Venerable Señor”. 

“¿Cómo concebís esto, es la sensación permanente…? “¿Cómo concebís esto, es 
la percepción permanente…? “¿Cómo percibís esto, son las formaciones 
permanentes…? 

“¿Cómo concebís esto, es la consciencia permanente o impermanente?” – 
“Impermanente, Venerable Señor” – “¿Pero aquello que sea impermanente será 
agradable o desagradable?” –  “Desagradable, Venerable Señor” – “¿Entonces cabría 
considerar aquello que sea impermanente, desagradable y sujeto al cambio como: 
‘Esto es mío, esto soy yo, esto es mi alma’?” – “No, Venerable Señor” 

“Por lo tanto, bhikkhus, cualquier tipo de forma material, ya sea pasada, futura o 
presente, en interna o externamente, burda o sutil, inferior o superior, lejana o 
cercana, todas deberían ser consideradas tal como realmente, son a través del 
correcto entendimiento, así: ‘Esto no es mío, esto no soy yo, esto no es mi alma.’ 

 



​ La Vida del Buddha​ 47 

“Cualquier tipo de sensación … 
“Cualquier tipo de percepción … 
“Cualquier tipo de voliciones mentales … 

“Cualquier tipo de consciencia, ya sea pasada, futura o presente, interna o 
externamente, burda o sutil, inferior o superior, lejana o cercana, todas deberían 
ser consideradas tal como realmente son, a través del correcto entendimiento, así: 
‘Esto no es mío, esto no soy yo, esto no es mi alma.’ 

“Al ver así, bhikkhus, un sabio y noble discípulo se desapasiona por la forma 
material, se desapasiona por la sensación, se desapasiona por la percepción, se 
desapasiona por las voliciones mentales, se desapasiona por la consciencia. Al 
desapasionarse se disipa su concupiscencia; con la disipación de su concupiscencia 
su corazón es liberado; cuando esté liberado surgirá el conocimiento: ‘El corazón se 
ha liberado.’ Él comprenderá: ‘El nacimiento ha sido extenuado, se ha vivido la vida 
santa, se ha hecho lo que debía hacerse, no habrá más de esto por venir.’” 

Eso fue lo que dijo el Bhagavā. El grupo de los cinco bhikkhus se regocijó en sus 
palabras. Ahora bien, mientras se estaba impartiendo este discurso los corazones 
del grupo de los cinco bhikkhus se liberaron de las corrupciones a través del 
desapego. 

Y entonces hubo seis Arahants, seis consumados, en el mundo. 

Vin. Mv. 1:6; cf. S. 22:59 

 



 

 

 

 

4​ ​
LA EXPANSIÓN DEL DHAMMA 

 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. Había un hombre de clan llamado Yasa. Él 
era el hijo de un rico comerciante y fue criado delicadamente. Poseía tres palacios, 
uno para el invierno, uno para el verano y otro para la estación de lluvias. En el 
palacio de la estación de lluvias se entretenía con juglares femeninos con ningún 
hombre entre ellas. Durante los cuatro meses de lluvias él jamás bajaba a la parte 
inferior del palacio. 

Ahora bien, mientras Yasa se estaba divirtiendo, disfrutando de los cinco tipos 
de placeres sensuales del cual disponía, cayó dormido, aunque fuera todavía 
temprano; entonces sus sirvientes también cayeron dormidos. No obstante, las 
lámparas ardieron durante toda la noche; y cuando Yasa se levantó temprano, vio a 
sus sirvientes durmiendo. Había una con el laúd bajo el brazo, otra con el tambor 
bajo el mentón, otra con el tambor bajo su brazo. Al cabello de una se había 
desarreglado, otra estaba babeando, otras estaban murmurando. Parecía como el 
terreno de un osario. Cuando él vio esto, cuando su miseria lo impactó de lleno, se 
enfermó en su corazón, y exclamó: “¡Esto es espantoso, es horrible! 1 

Entonces se puso sus sandalias doradas y se dirigió hacia la puerta de su casa, y 
seres no humanos le abrieron la puerta de manera que nadie lo detuviese en su 
renunciación de la vida seglar hacia la renunciación. 

Él se dirigió hacia el Parque de los Ciervos de Isipatana. Ahora bien, la ocasión 
fue aquella en la que el Bhagavā se había levantado temprano durante la madrugada 
y se encontraba paseando de un lado para otro a la intemperie. Cuando vio a Yasa 
venir a la distancia, dejó de caminar y se sentó. Cuando Yasa no estaba lejos del 
Bhagavā, él exclamó: “¡Esto es espantoso, es horrible!” 

Entonces el Bhagavā le dijo: “Esto no es espantoso, esto no es horrible. Venid 
Yasa, sentaos, Os enseñaré el Dhamma”. 

Él pensó: “Esto no es espantoso, pareciera, esto no es horrible,” y se sintió feliz y 
optimista. Se sacó sus sandalias doradas y se dirigió hacia donde se encontraba el 
Bhagavā. Después de rendirle sus respetos se sentó a un lado. Cuando así lo hubo  

 



​ La Vida del Buddha​ 49 

 

hecho, el Bhagavā le dio instrucciones progresivas, es decir, una charla sobre la 
generosidad, sobre la virtud, sobre los cielos; le explicó sobre los peligros, la 
vanidad y las contaminaciones de los placeres sensuales y sobre la bendición de la 
renunciación. Cuando vio que la mente de Yasa se encontraba lista, receptiva, libre 
de obstáculos, dispuesta y devota, le expuso la enseñanza peculiar a los Buddhas: 2 el 
sufrimiento, su origen, su cesación y el sendero de su cesación. Así como una ropa 
limpia con todas sus manchas removidas quedaría con el color uniforme, así estuvo 
sentado Yasa mientras que surgía en él la impecable e inmaculada visión sobre 
Dhamma: Todo lo que está sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer. 

Ahora, la madre de Yasa se dirigió a su palacio. Al no ver a Yasa, fue adonde el 
comerciante y le dijo: “No se puede encontrar a vuestro hijo Yasa”. 

Entonces, él envió mensajeros hacia las cuatro direcciones y él mismo se dirigió 
hacia el Parque de los Ciervos en Isipatana. Al ver las huellas de las sandalias 
doradas, las siguió. El Bhagavā lo vio venir. Él pensó: “¿Y si usara mi poder súper 
normal de tal manera que el comerciante sentado aquí no viese a Yasa también 
sentado aquí?” Así lo hizo. Entonces el comerciante llegó ante el Bhagavā y le 
preguntó: “Venerable Señor, ¿Podría el Bhagavā haber visto a Yasa?” 

“Sentaos ahora: y tal vez mientras estéis sentado aquí podréis ver a Yasa, 
también sentado aquí”. 

Él estuvo complacido cuando escuchó esto, y le rindió respetos al Bhagavā y se 
sentó a un lado. Cuando así lo hubo hecho, el Bhagavā le habló tal como lo había 
hecho con Yasa. Entonces el comerciante vio, alcanzó, descubrió y penetró el 
Dhamma; dejó todas las dudas atrás, se desvanecieron sus dudas, logró perfecta fe y 
se volvió independiente de la dispensación de otros Maestros. Él dijo: 
“¡Maravilloso, Venerable Señor!, ¡maravilloso, Venerable Señor! El Dhamma ha sido 
aclarado en muchas formas por el Bhagavā, como si hubiese enderezado lo torcido, 
o revelado lo escondido, o mostrado el camino a quien estuviese perdido, o hubiese 
mantenido una lámpara en la oscuridad para aquellos que tengan ojos pudiesen ver 
las formas visibles.  Tomo refugio en el Bhagavā, en el Dhamma y en el Saṅgha de 
bhikkhus. Comenzando desde hoy, Venerable Señor, que el Bhagavā me reciba como 
su seguidor que ha acudido ante él por refugio por el resto de su vida”. Y él fue el 
primero en el mundo en adherirse a la Triple Gema. 

Mientras el Dhamma estaba siendo enseñado a su padre, Yasa revisó el plano del 
conocimiento que había visto y experimentado, y a través del no apego su 

 



50​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

corazón se liberó de las corrupciones. Entonces el Bhagavā pensó: “Después de esta 
obtención Yasa no será más capaz de regresar a lo que ha dejado atrás y disfrutar 
de los placeres sensuales de la vida seglar como solía hacerlo. ¿Y si detuviese ahora 
mi poder súper normal?” 

Así lo hizo. El comerciante vio a su hijo sentado ahí. Él le dijo: “Yasa, hijo mío, 
tu madre esta triste y desesperada. Regrésale la vida a tu madre”. 

Yasa miró al Bhagavā. El Bhagavā le dijo al comerciante: “¿Cómo concebís esto? 
Si Yasa hubiese visto el Dhamma con el conocimiento del aprendiz3, con los ojos del 
aprendiz tal como lo habéis hecho, y si luego él hubiese revisado el plano del 
conocimiento que hubiese visto y experimentado, y si a través del no apego su 
corazón se hubiese liberado de las corrupciones, ¿él sería capaz de regresar a lo que 
había dejado atrás y disfrutar de los placeres sensoriales de la vida seglar tal como 
solía hacerlo?” 

“No, Venerable Señor”. 

“No obstante, eso es justo lo que ha hecho Yasa. Ahora, no será más capaz de 
regresar a lo que ha dejado atrás y disfrutar de los placeres sensuales de la vida 
seglar como solía hacerlo”. 

“Es una fortuna, Venerable Señor, es una gran fortuna para Yasa que a través del 
no apego su corazón se haya liberado de las corrupciones. Venerable Señor, que el 
Bhagavā con Yasa acepten recibir la comida de hoy por parte mía”. El Bhagavā 
aceptó en silencio. Entonces cuando el comerciante supo que el Bhagavā había 
aceptado, se levantó de su sitio, y después de rendir respetos al Bhagavā, partió 
manteniéndolo a su derecha. 

Inmediatamente después que se había marchado, Yasa le dijo al Bhagavā: 
“Venerable Señor, deseo recibir la renunciación y la total admisión del Bhagavā”. 

“Venid, bhikkhu,” dijo el Bhagavā, “el Dhamma está bien proclamado. Conducid 
la vida para la total cesación del sufrimiento”. Y ésa fue la total admisión del 
Venerable Yasa. 

Y entonces hubo siete Arahants en el mundo. 

Siendo entonces de mañana, el Bhagavā se vistió, y tomando su cuenco y su 
ropaje superior, partió con el Venerable Yasa y su monje asistente hacia la casa del 
comerciante, y se sentó en el asiento designado. 

 



​ La Vida del Buddha​ 51 

 

Entonces la madre del Venerable Yasa y su exesposa acudieron ante el Bhagavā, y 
después de rendirle sus respetos, se sentaron a un lado. Les habló a ellos tal como lo 
había hecho con Yasa y su padre. La impecable e inmaculada visión del Dhamma 
surgió también en ellos: “Todo lo que está sujeto a surgir estará sujeto a 
desaparecer”. Ellos percibieron el Dhamma tal como lo había hecho el comerciante 
y tomaron los Tres Refugios: “Comenzando desde hoy, Venerable Señor, que el 
Bhagavā nos reciba como sus seguidores que han acudido ante él por refugio por el 
resto de nuestras vidas”. Y ellas fueron las primeras mujeres en el mundo que se 
adhirieron al Triple Refugio. 

Entonces la madre, el padre y la ex esposa del Venerable Yasa le sirvieron al 
Bhagavā y al Venerable Yasa con sus propias manos, y los complacieron con 
diferente tipos de buena comida. Cuando el Bhagavā hubo comido y no tenía más 
el cuenco entre sus manos, ellos se sentaron a un lado. Entonces después que el 
Bhagavā los hubo instruido, exhortado, despertado y motivado con una charla 
sobre el Dhamma, se levantó y se marchó. 

Ahora, cuatro de los amigos del venerable Yasa que pertenecían a las familias 
líderes y comerciantes de Benares, cuyos nombres eran Vimala, Sabāhu, Puṇṇaji y 
Gavampati, escucharon: “Pareciera que Yasa, el hombre de clan, se ha afeitado el 
cabello de la cabeza y la barba, ha vestido de ropajes amarillos y ha partido de la 
vida seglar hacia la renunciación”. Cuando ellos escucharon esto, pensaron: “Para 
que Yasa haya hecho esto, no debe tratarse de cualquier Dhamma y Disciplina, no 
debe tratarse de cualquier renunciación”. 

Ellos acudieron ante el Venerable Yasa y después de rendirle sus respetos, se 
sentaron a un lado. Entonces el Venerable Yasa los llevó ante el Bhagavā. Luego de 
presentarlos al Bhagavā, él dijo: “Venerable Señor, que el Bhagavā los aconseje y los 
instruya”. Entonces el Bhagavā les habló tal como lo había hecho con los demás, y 
ellos también se volvieron independientes de la dispensación de otros Maestros. 
Ellos dijeron, “Venerable Señor, deseamos recibir la ordenación y la total admisión 
del Bhagavā”. 

“Venid, bhikkhus,” dijo el Bhagavā, “el Dhamma está bien proclamado; conducid 
la vida santa para la total cesación del sufrimiento”. Y ésa fue la total admisión de 
aquellos venerables. Entonces el Bhagavā aconsejó e instruyó en el Dhamma a dichos 
bhikkhus, y mientras ellos eran así aconsejados e instruidos, sus corazones se 
liberaron de las corrupciones. 

Y entonces hubo once Arahants en el mundo. 

 



52​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Ahora bien, cincuenta amigos del campo del Venerable Yasa, hijos de familias 
líderes y secundarias, escucharon de igual forma que él había partido hacia la 
renunciación. Ellos acudieron ante el Venerable Yasa, quien los conduzco ante el 
Bhagavā. Y cuando el Bhagavā les hubo instruido, ellos también solicitaron la 
ordenación y la total admisión. Después que hubiesen sido aconsejados e instruidos 
por el Bhagavā, sus corazones de liberaron de las corrupciones a través del no 
apego. Y entonces hubo sesenta y un Arahants en el mundo. 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, estoy libre de todos 
los grilletes ya sean humanos o divinos. Ahora bien, partid y peregrinad para 
bienestar y felicidad de muchos, llenos de compasión por el mundo, para beneficio, 
bienestar y felicidad de dioses y hombres. Enseñad el Dhamma que es bueno en el 
comienzo, bueno en el medio, y bueno en el final, tanto en su significado como en 
su letra. Exponed la vida santa que es elevadamente perfecta y pura. Hay seres con 
sólo un poco de polvo en sus ojos que de no escuchar el Dhamma estarán perdidos. 
Algunos comprenderán el Dhamma. Yo iré hacia Uruvelā, a Senānigāma, a enseñar 
el Dhamma. 

Entonces Māra el Maligno llegó ante el Bhagavā y le habló en estrofas: 

“Estáis preso por cada grillete 
Ya sea humano o divino, 
Los lazos que te aprisionan son fuertes, 
Y no escaparéis de mí, monje”. 
 
“Estoy libre de todo grillete 
Ya sea humano o divino; 
Libre del lazo más fuerte, y tú 
Estáis ahora vencido, Exterminador”. 
 
“El grillete que posee el aire 
Está sujeta a la mente, con ello 
Os sujeto prisionero todavía más, 
Así que no escaparéis de mí, monje”. 
 
“No tengo deseos por visiones, 
Sonidos, sabores y olores, ni cosas que tocar, 
Sin importar cuan buenos sean, y tú 
Estáis ahora vencido, Exterminador”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 53 

 

Entonces el Maligno Māra comprendió: “El Bhagavā me ha reconocido; el 
Sublime me ha reconocido”. Triste y desilusionado, se desvaneció al instante. 

Por entonces, los bhikkhus que habían partido para peregrinar se encontraban 
trayendo, desde diferentes direcciones y desde varios países, hombres que deseaban 
renunciar y ordenarse, por lo tanto ello debería ser otorgado por el Bhagavā. Esto 
resultaba problemático tanto para los bhikkhus como para los que deseaban la 
admisión y la ordenación. El Bhagavā consideró este asunto y cuando fue de noche, 
congregó por este motivo al Saṅgha de bhikkhus en cuestión. Después de dar un 
discurso sobre el Dhamma, él se dirigió a ellos así: 

“Bhikkhus, mientras me encontraba solo en retiro este pensamiento surgió en mi 
mente: ‘Los bhikkhus están trayendo ahora, desde varias direcciones y desde varios 
países, hombres que desean la admisión y ordenación, de tal forma que ellos lo 
reciban por mi parte. Esto es problemático tanto para los bhikkhus como para 
aquellos que deseeen la admisión y ordenación. ¿Por qué no habría de autorizar a 
los bhikkhus dar la admisión y ordenación entonces, en cualquier dirección y en 
cualquier país que esto ocurra?’ Esto es en realidad lo que os permito hacer desde 
ahora. Y debería efectuarse de la siguiente forma: primero debería afeitarse el 
cabello y la barba. Entonces, luego de vestir ropajes amarillos, el ropaje superior 
debería ser colocado en un hombro y debería rendirse respetos ante los pies de los 
bhikkhus. Entonces arrodillados y con las manos juntas y tendidas, se debería decir 
esto: ‘Tomo refugio en el Buddha, Tomo refugio en el Saṅgha, Tomo refugio en el 
Dhamma. Por segunda vez…Por tercera vez…’ Yo autorizo que se dé la admisión y 
ordenación por medio del Triple Refugio. 

Ahora bien, cuando el Bhagavā hubo pasado la estación de lluvias en Benares, se 
dirigió a los bhikkhus así: 

“Bhikkhus, es con una atención establecida, con un esfuerzo establecido que he 
alcanzado y consumado la suprema liberación. Es con una atención establecida, 
con un esfuerzo establecido que vosotros también, bhikkhus, habéis alcanzado y 
habéis consumado la liberación suprema”. 

Entonces el Maligno Māra llegó ante el Bhagavā y le habló en estrofas: 

“Estáis preso por los grilletes de Māra 
Ya sean humanos o divinos; 
Estáis preso por los grilletes de Māra 
Y no escaparéis de mí, monje”. 

 



54​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

 “Estoy libre de los grilletes de Māra, 
Ya sean humanos o divinos; 
Libre de la prisión de Māra; y tú 
Estáis ahora vencido, Exterminador”. 

Entonces el Maligno Māra comprendió: “El Bhagavā me ha reconocido, el 
Sublime me ha reconocido”.  Triste y desilusionado se desvaneció inmediatamente. 

Entonces, después que el Bhagavā hubo residido en Benares por el tiempo que 
decidió, partió para peregrinar haciendo escalas hacia Uruvelā. Durante el viaje 
dejó el camino para entrar al bosque y ahí se sentó sobre las raíces de un árbol. 
Entonces, en dicho momento un grupo especial de treinta amigos con sus esposas 
se divertían juntos en el bosque. Uno de ellos no tenía esposa, así que se había 
traído una ramera para él. Mientras se encontraban disfrutando negligentemente, 
la ramera les robó sus propiedades y se escapó. Entonces con la intención de 
ayudarlo, sus amigos se fueron en busca de la mujer. Mientras se encontraban 
deambulando por el bosque, ellos vieron al Bhagavā sentado sobre las raíces de un 
árbol. Ellos se acercaron a él y le preguntaron: “Venerable Señor, ¿el Bhagavā habrá 
visto a una mujer?” “Muchachos, ¿qué tenéis que hacer con una mujer?” Ellos le 
contaron lo que había ocurrido. 

“¿Cómo concebís esto, entonces?, ¿qué es mejor para vosotros, que encontréis a 
una mujer o que os encontréis a vosotros mismos?”4 

“Venerable Señor, es mejor que nos encontremos a nosotros mismos”. 
“Entonces, sentaos, os enseñaré el Dhamma”. 
“Que así sea, Venerable Señor,” respondieron ellos. Y después de rendirle 

respetos, ellos se sentaron a un lado. 

El Bhagavā les dio una instrucción progresiva. En su debido curso surgió en ellos 
la impecable e inmaculada visión del Dhamma. Y al final se hicieron independientes 
de la Dispensación de otros maestros. Ellos dijeron: “Deseamos recibir la 
ordenación y la total admisión por parte del Bhagavā”. 

“Venid, bhikkhus,” dijo el Bhagavā, “el Dhamma está bien proclamado. Conducid 
la vida santa para la total cesación del sufrimiento”. Y ésa fue la total ordenación 
de los venerables. 

El Bhagavā viajó haciendo escalas hasta que finalmente llegó a Uruvelā. Ahora 
bien, en aquella vez se encontraban viviendo en Uruvelā tres ascetas greñudos 
llamados Kassapa de Uruvelā, Kassapa del Río y Kassapa de Gayā. El líder, guía, 
jefe y cabeza era Kassapa de Uruvelā, comandante de quinientos ascetas greñudos, 
Kassapa del Río de trescientos, y Kassapa de Gayā de doscientos.  



​ La Vida del Buddha​ 55 

 

El Bhagavā fue a la ermita de Kassapa de Uruvelā, y le dijo: “Kassapa si no tenéis 
objeción, me gustaría pasar una noche en tu cuarto de estufas”. 

“No tengo objeción, Gran Monje. Pero ahí hay una serpiente Nāga real y salvaje. 
Posee poderes súper normales. Es venenosa, pavorosamente letal y capaz de 
mataros”. 

El Bhagavā le preguntó por segunda y tercera vez y recibió la misma respuesta. 
Él dijo: “Tal vez no me destruya, Kassapa. Así que permitidme usar vuestro cuarto 
de estufas”. 

“Entonces queados ahí tanto como os plazca, Gran Monje”. 

Entonces el Bhagavā entró al cuarto de estufas. Él tendió su estera y se sentó, 
cruzando sus dos piernas, con el cuerpo erecto y estableciendo la atención en 
frente de él. Cuando el Nāga vio al Bhagavā entrar al recinto se molestó y produjo 
humo. Entonces el Bhagavā pensó: “¿Y si opusiera su fuego con fuego sin dañar su 
piel externa e interna, ni su carne, ni sus huesos, ni sus tendones o su médula?” Así 
lo hizo, y produjo humo. Entonces el Nāga sin restringir más su furia produjo 
llamas. El Bhagavā entró en el elemento fuego y también produjo fuego. El cuarto 
de estufas parecía quemarse, arder y resplandecer en llamas. Los ascetas greñudos 
se congregaron alrededor y dijeron: “El Gran Monje, quien es tan hermoso, está 
siendo destrozado por el Nāga”. 

Cuando terminó la noche el Bhagavā se había opuesto al fuego del Nāga sin 
dañarlo, lo había puesto dentro de su cuenco y se lo mostró a Uruvelā Kassapa: 
“Éste es vuestro Nāga, Kassapa. Su fuego ha sido opuesto con fuego”. Entonces 
Uruvelā Kassapa pensó: “El Gran Monje es muy imponente y poderoso ya que ha 
sido capaz de oponerse con fuego el fuego de la feroz serpiente Nāga real, de 
poderes súper normales, venenosa y pavorosamente letal. No obstante, no es un 
Arahant como yo”. 

Entonces el Bhagavā fue a vivir al bosque, no lejos de la ermita de Kassapa. 
Cuando la noche estaba bien avanzada los Cuatro Reyes Divinos, maravillosos de 
ver e iluminando todo el bosque, llegaron ante el Bhagavā, y después de rendirle 
honores permanecieron en las cuatro direcciones como pilares de fuego. Cuando 
terminó la noche, el asceta greñudo Uruvelā Kassapa fue adonde el Bhagavā y le 
dijo: “Es hora, Gran Monje, la comida está lista. ¿Quiénes eran aquellos que 
vinieron a ti durante la noche?” 

 



56​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Ellos eran los Reyes Divinos de las Cuatro Direcciones, Kassapa. Ellos vinieron 
a mí para escuchar el Dhamma”. 

Entonces Kassapa pensó: “El Gran Monje es muy imponente y poderoso, ya que 
vienen a él los Reyes Divinos para escuchar el Dhamma. No obstante, no es un 
Arahant como yo”. 

En las noches subsecuentes Sakka, Soberano de los Dioses, y Brahmā Sahampati 
acudieron al Bhagavā. Ellos fueron vistos por Kassapa y lo ocurrido fue lo mismo. 

Entonces llegó la época de la gran ceremonia de sacrificios de Uruvelā Kassapa, 
y gente de todo Anga y Magadha llegaba entusiasmada trayendo grandes 
cantidades de diferentes tipos de comida. Entonces Kassapa pensó: “Ahora se va a 
dar mi gran ceremonia de sacrificios y gente de todo Anga y Magadha llega 
entusiasmada trayendo grandes cantidades de diferentes tipos de comida. Si el 
Gran Monje realizara una magia ante toda esa gente, crecerá su beneficio y 
renombre y los míos se reducirán. Si tan sólo no viniese mañana el Gran Monje. 

El Bhagavā fue consciente en su mente del pensamiento en la mente de Kassapa. 
Así que se dirigió al norte del continente de Uttarakuru y colectó sus alimentos 
ahí. Luego mendigó sus alimentos en el lago Himalaya de Anotatta donde comió y 
pasó el día. Cuando terminó la noche, Kassapa fue ante el Bhagavā y le dijo; “Es 
hora, Gran Monje, la comida está lista. ¿Por qué no vino ayer el Gran Monje? Nos 
preguntábamos por qué no vino. Quedó vuestra porción de comida”. El Bhagavā le 
contó lo ocurrido. Entonces Kassapa pensó: “El Gran Monje es muy imponente y 
poderoso ya que fue consciente en su mente del pensamiento en mi mente. No 
obstante, él no es un Arahant como yo”. 

Cuando el Bhagavā hubo comido la comida de Uruvelā Kassapa, regresó a vivir 
al mismo bosque. Ahora bien, en dicho momento un harapo desechado llegó en 
posesión del Bhagavā. Él pensó: “¿Dónde lavaré este harapo desechado?” Entonces 
Sakka, el Soberano de los Dioses, fue consciente en su mente del pensamiento en la 
mente del Bhagavā. Él cavó un estanque con su mano y le dijo al Bhagavā: 
“Venerable Señor, que el Bhagavā lave aquí el harapo desechado”. 

Luego el Bhagavā pensó: “¿Dónde restregaré el harapo desechado?” Entonces ​
Sakka, el Soberano de los Dioses, consciente en su mente del pensamiento en la 
mente del Bhagavā, dispuso de una gran piedra: “Venerable Señor, que el Bhagavā 
restriegue aquí el harapo desechado”. 

Luego el Bhagavā pensó: “¿Dónde colgaré el harapo desechado?” Entonces una 
deidad de moraba en un árbol kakudha inclinó una de sus ramas: “Venerable Señor, 
que el Bhagavā cuelgue aquí el harapo desechado”.  



​ La Vida del Buddha​ 57 

 

Luego el Bhagavā pensó: “¿Dónde alisaré el harapo desechado?” Entonces Sakka, 
el Soberano de los Dioses, dispuso de una gran piedra: “Venerable Señor, que el 
Bhagavā alise aquí el harapo desechado”. 

Cuando acabó la noche, Kassapa fue adonde el Buddha y dijo: “Es hora, Gran 
Monje, la comida está lista. Pero, Gran Monje, ¿Cómo llegó esta alberca que antes 
no estaba aquí? ¿Quién trajo esta piedra que antes no estaba aquí? ¿Cómo se 
inclinó la rama de este árbol kakudha que antes no estaba inclinada así? 

El Bhagavā le contó lo que había ocurrido. Entonces Kassapa pensó: “El Gran 
Monje es muy imponente y poderoso ya que Sakka, el Soberano de los Dioses, está 
pendiente de él. No obstante, él no es un Arahant como yo”. 

Nuevamente, cuando acabó la noche, Kassapa fue adonde el Buddha y le dijo: “Es 
hora, Gran Monje, la comida está lista”. El Bhagavā se excusó diciéndole: 
“Proseguid, Kassapa; Yo te seguiré”. Él se dirigió hacia un árbol pomarrosa, después 
de lo cual se llamó Continente Pomarrosa de la India y cogió una fruta. Luego llegó 
primero y se sentó en el cuarto de estufas. Kassapa lo vio sentando ahí y le 
preguntó: “Gran Monje, ¿por qué camino vinisteis? Salí antes que tú, pero habéis 
llegado antes que yo y os encontráis sentado aquí en el cuarto de estufas”. El 
Bhagavā le contó donde había estado y agregó: “Aquí hay una pomarrosa. Es 
colorida, fragante y gustosa. Comed si deseáis”. 

“No, Gran Monje, tú la trajisteis. Tú deberías comerla”. 

Entonces Kassapa pensó: “El Gran Monje es muy imponente y poderoso ya que 
me dejó partir primero, luego fue hacia un árbol pomarrosa, tomó una fruta, llegó 
antes que yo y está sentado en el cuarto de estufas. No obstante, él no es un 
Arahant como yo”. Después de ello el Bhagavā regresó al bosque. 

Otras veces, en ocasiones similares, el Bhagavā fue hacia un árbol pomarrosa y 
tomó un mango de un árbol cercano… tomó una nuez de un árbol cercano… tomó 
una nuez amarilla de un árbol cercano… fue al Cielo de los Treinta y Tres y tomó 
una flor del Árbol Pāricchattaka. En todas las ocasiones Kassapa tuvo el mismo 
pensamiento anterior. 

Fue entonces que los ascetas greñudos, deseando mantener su ceremonia al 
fuego, se vieron incapaces de partir los troncos. Entonces pensaron: “Debe ser ​
 

 



58​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

debido a los poderes súper normales del Gran Monje que no podemos partir los 
troncos”. 

El Bhagavā le preguntó a Kassapa: “Kassapa, los troncos deberían estar partidos? 
… Deberían estar partidos, Gran Monje”. 

Al instante los quinientos troncos fueron partidos. Entonces Kassapa pensó: “El 
Gran Monje es muy imponente y poderoso ya que los troncos no podían ser 
partidos. No obstante, él no es un Arahant como yo”. 

Y otras veces, en ocasiones similares, los ascetas greñudos, deseando mantener 
su ceremonia al fuego, no pudieron encender el fuego… de igual manera no 
pudieron apagar sus fogatas. Y en cada ocasión Kassapa tuvo el mismo 
pensamiento anterior. 

También en aquella ocasión, durante aquellas noches frías y de ventarrones de 
los “ocho días de helada”, los ascetas greñudos se sumergían en el Río Nerañjara y 
emergían de él, sumergiendo y emergiendo. Entonces, el Bhagavā creó quinientos 
braseros para que los ascetas greñudos se mantuvieran calientes al momento de que 
salieran del agua. Ellos pensaron: “Estos braseros deben haber sido creados por el 
poder súper normal del Gran Monje”. Entonces Kassapa pensó: “El Gran Monje es 
muy imponente y poderoso ya que ha creado tantos braseros. No obstante, él no es 
un Arahant como yo”. 

Durante dicha oportunidad también azotó una gran tormenta de lluvia fuera de 
la estación que produjo una gran inundación. El lugar donde se encontraba el ​
Bhagavā también se encontró totalmente bajo el agua. Entonces pensó: “¿Y si 
hiciera que las aguas se abriesen de tal forma que pueda caminar entre ellas sobre 
tierra seca?” Y así lo hizo. 

Kassapa pensó: “Espero que el Gran Monje no haya sido arrastrado por el agua”. 
Y se dirigió con un bote y con un gran número de ascetas greñudos hacia el lugar 
donde se encontraba viviendo el Buddha. Él vio que el Bhagavā había abierto las 
aguas y se encontraba caminando entre ellas sobre tierra seca. Cuando él vio esto, 
dijo: 

“¿Es usted, Gran Monje”? 
“Así es, Kassapa”. 

El Bhagavā se elevó sobre el aire y descendió sobre el bote. Entonces Kassapa 
pensó: “El Gran Monje es muy imponente y poderoso ya que inclusive las aguas no 
pueden vencerlo. No obstante, él no es un Arahant como yo”. 

Entonces el Bhagavā pensó: “Este desorientado hombre continuará por siempre 
pensando ‘No obstante, él no es un Arahant como yo.’ ¿Y si lo hiciera sobresaltarse? 



​ La Vida del Buddha​ 59 

 

Él le dijo a Uruvelā Kassapa: “Kassapa, no sois ni un Arahant ni os encontráis en el 
sendero de convertiros en uno. No hay nada en lo que hacéis que pueda convertiros 
en un Arahant o haceros entrar en el sendero de convertiros en uno”. 

Fue entonces que el asceta greñudo se postró él mismo con su cabeza ante los 
pies del Bhagavā y le dijo: “Venerable Señor, deseo recibir la ordenación y la 
admisión a través del Bhagavā”. 

“Pero, Kassapa, sois líder, guía, jefe, cabeza y director de quinientos ascetas 
greñudos. Debéis primero consultar con ellos de tal forma que ellos puedan hacer 
lo que les parezca mejor”. 

Fue así que Kassapa se dirigió ante los otros ascetas greñudos y les dijo: “Deseo 
llevar la vida santa bajo la tutela del Gran Monje. Podréis hacer lo que os parezca 
mejor”. 

“Hemos tenido fe durante mucho tiempo en el Gran Monje. Si seguís la vida 
santa bajo su tutela, todos nosotros haremos lo mismo”. 

Entonces los ascetas greñudos tomaron sus cabellos, sus moños enmarañados, 
sus pertenencias e instrumentos de ceremonias de fuego y tiraron todo al río para 
que éste se los lleve. Entonces acudieron ante el Bhagavā, se postraron ellos mismos 
con sus cabezas antes sus pies, y dijeron: “Venerable Señor deseamos recibir la 
ordenación y la admisión a través del Bhagavā.   

“Venid, bhikkhus,” dijo el Bhagavā, “El Dhamma está bien proclamado; conducid 
la vida santa para la completa extinción del sufrimiento”. Y ésa fue la total 
admisión de aquellos venerables. 

El asceta greñudo Kassapa del Río vio los cabellos, los moños enmarañados, las 
pertenencias y los instrumentos para las ceremonias de fuego siendo arrastrados 
por las aguas. Él pensó: “Espero que no haya caído ningún desastre sobre mi 
hermano”. Él envió ascetas greñudos: “Id y averiguad sobre mi hermano,” y él 
mismo fue con sus tres cientos ascetas greñudos hacia Uruvelā Kassapa y le 
preguntó: “¿Es esto mejor, Kassapa?” 

“Sí, amigo, esto es mejor”. 

Entonces, aquellos ascetas greñudos tomaron sus cabellos, sus moños 
enmarañados, pertenencias e instrumentos para ceremonias de fuego y tiraron todo 
al río para que éste se los lleve. Entonces acudieron ante el Bhagavā, y se postraron 
ellos  

 



60​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

mismos con sus cabezas ante sus pies, pidiendo y recibiendo la ordenación y la 
admisión.  Y el asceta greñudo Kassapa de Gayā con sus dos cientos ascetas 
greñudos hicieron justo lo mismo que había hecho Kassapa del Río. 

Vin. Mv. 1:7-20. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad, el Bhagavā se encontraba viviendo 
en Uruvelā cerca al Árbol Ajapāla Nigroda, en las riberas del Río Nerañjarā. En 
aquella oportunidad el Maligno Māra, había estado siguiendo al Bhagavā durante 
siete años buscando alguna oportunidad sin encontrar ninguna. Entonces él se 
presentó ante el Bhagavā y se dirigió a él en estrofas: 

“¿Ahora dormís en el bosque, sumergido en la tristeza? 
¿Habéis perdido vuestra riqueza o estáis suspirando por ella? 
¿Habéis cometido algún crimen en la ciudad? 
¿Por qué no hacéis amigos entre la gente? 
¿No hay nadie a quien podáis llamar amigo? 
 
“La raíz de la tristeza han sido extraídas en mí. 
Sin tristeza, medito en la inocencia 
Y libre de corrupciones, Oh Primo del Negligente, 
Como alguien liberado de todo deseo por la existencia. 
 
“Las cosas a las que los hombres llaman ‘es mío’ 
Y hombres que pronuncian la palabra ‘mío’ – 
Si poseéis pensamientos ligados a esta palabra,  
No podréis escapar de mí, monje”. 
 
“Las cosas a las ellos llaman ‘mío’ yo no lo hago; 
No soy de aquellos de los que hablen así. 
Escuchad esto, Maligno, el sendero 
que conozco no lo podéis ni siquiera ver. 
 
“Si habéis realmente encontrado un sendero 
que conduce con seguridad a la Inmortalidad, 
Partid. Pero marchad solo. 
¿Cuál es la necesidad de mostrarlo a los demás? 
 
“La gente que aspira cruzar hacia el más allá 
Me pregunta donde no prevalece la muerte; 
Una vez preguntado, les muestro el Fin de Todo, 
Donde no habrá sustancia para el renacimiento. 

 



​ La Vida del Buddha​ 61 

 

“Suponed, Venerable Señor, que no lejos de una ciudad o un pueblo hubiese un 
estanque con un cangrejo en él; y luego un grupo de niños o niñas fueran de la 
ciudad o el pueblo hacia el estanque; y que ellos entraran al estanque y sacaran al 
cangrejo del agua y lo pusieran sobre la tierra seca; y en cuanto el cangrejo 
extendiera una de sus patas ellos la cortasen, la rompiesen y la aplastasen con palos 
y piedras de tal manera que el cangrejo quedase con todas sus patas cortadas, rotas 
y aplastadas y fuera incapaz de regresar al estanque como antes – de igual forma las 
parodias, contorsiones y pantomimas de Māra  han sido cortadas, rotas y aplastadas 
por el Bhagavā; y ahora no puedo acercarme más al Bhagavā en búsqueda de alguna 
oportunidad”. 

Entonces Māra pronunció estas estrofas de desilusión en presencia del Bhagavā: 

S. 4:24 

Durante siete años, paso a paso, 
He seguido al Bhagavā, 
Al Plenamente Iluminado, poseedor 
De consciencia, sin obtener ninguna oportunidad. 

Sn. 3.2 

Como un cuervo dando vueltas 
Sobre una piedra que parecía un pedazo de carne: 
 “¿Encontraré algo suave en esto? 
¿Y habrá algo sabroso aquí?” 
Y sin encontrar nada sabroso ahí, 
Parte: nosotros desilusionados, de donde Gotama 
También partiremos, 
De forma análoga que el cuervo con la piedra. 

Lleno de tristeza él dejo caer su laúd bajo el brazo; y entonces el infeliz demonio 
se desvaneció. 

Sn. 3:2; S. 4:24 

Ahora bien, cuando el Maligno Māra hubo pronunciado estas estrofas de 
desilusión en presencia del Bhagavā, él dejó dicho lugar y se sentó con las piernas 
cruzadas sobre el piso, no lejos del Bhagavā, en silencio, consternado, con los 
hombros caídos y la cabeza gacha, taciturno y sin nada que decir, raspando el suelo 
con una rama. 

Entonces Taṇhā, Aratī y Rāga (Avidez, Hastío y Lujuria), las tres hijas de Māra, 
fueron hacia él y le hablaron en estrofas:  



62​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“O Padre, ¿Por qué estáis tan desconsolado? 
 ¿A quién estáis acosando? 
Podemos atraparlo, 
Lanzándole una red de pasión, lo ataremos 
De igual forma como se atrapa a un elefante en la selva, 
Y lo traeremos nuevamente bajo tu poder”. 
 
“Un sublime Arahant se encuentra en el mundo; 
Y cuando un hombre escapa de la esfera de Māra  
No existirán ardides para seducirlo y atraerlo  
A la pasión, y por eso es que lo lamento tanto”. 

Entonces Taṇhā, Aratī y Rāga, las hijas de Māra, fueron ante el Bhagavā y le 
dijeron: “Oh Monje, veneramos vuestros pies”. Pero el Bhagavā no les hizo caso ya 
que se encontraba liberado mediante la absoluta extinción de los esenciales de la 
existencia. 

Ellas se retiraron a un lado y se consultaron entre ellas: “El gusto de los hombres 
suele variar. ¿Y si cada una crease la forma de cien muchachas jóvenes?” Y así lo 
hicieron, y fueron ante el Bhagavā y le dijeron: “Oh Monje, veneramos vuestros 
pies”. Y nuevamente, por la misma razón, el Bhagavā no les hizo caso. 

Entonces ellas se retiraron a un lado y consultaron entre ellas: “El gusto de los 
hombres suele variar. ¿Y si cada una crease la forma de cien mujeres vírgenes… 
mujeres que ha parido una vez… mujeres que han parido dos veces… mujeres 
maduras… mujeres ancianas?” Así lo hicieron en cada caso y fueron ante el Bhagavā 
y le dijeron: “Oh Monje, veneramos vuestros pies”. Y otra vez, por la misma razón, 
el Bhagavā no les hizo caso. 

Entonces ellas se retiraron a un lado y dijeron: Pareciera que nuestro padre 
estaba en lo cierto; ya que, si lo hubiésemos intentado con cualquier monje o 
brahmán que no estuviese libre de pasión, su corazón hubiese explotado, o hubiese 
salido sangre caliente por su boca, o hubiese huido como loco y demente, o se 
hubiese encogido, secado y marchitado como un junco verde y cortado”. 

Ellas fueron ante el Buddha y permanecieron a un lado. Taṇhā le habló en 
estrofas: 

“¿Ahora dormís en el bosque sumergido en la tristeza? 
 ¿Habéis perdido riqueza o la estáis anhelando? 
 ¿Habéis cometido algún crimen en la ciudad? 
 ¿Por qué no hacéis ningún amigo entre la gente? 

 



​ La Vida del Buddha​ 63 

 
“He derrotado todo lugar oprimido 
De formas agradables y atrayentes. He encontrado la dicha 
Cavilando solo – la dicha de alcanzar el objetivo, 
La dicha que yace en la quietud del corazón. 
Por ello no procuro amigos entre la gente; 
Ya que no existe con quien requiera hacer amigos”. 

Entonces Aratī le habló en estrofas: 

“¿Qué estado practica aquí un bhikkhu,​
Que, habiendo cruzado cinco de las corrientes, 5 ​
Podrá cruzar también la sexta? ¿Qué meditación​
Practicada prohíbe a los placeres sensuales acceder a él?” 

 
“Tranquilidad en el cuerpo, con la mente liberada, 
Sin planear nada, consciente y desapegado, 
Conociendo el Dhamma, absorto sin un pensamiento errante, 
Desenfadado y quieto, lúcido – 
Tal estado es el que practica un bhikkhu aquí 
Tal que, habiendo cruzado las cinco corrientes, 
También podrá cruzar la sexta; tal meditación 
Practicada prohíbe a los placeres sensuales acceder a él”. 

Entonces Rāga exclamó estas estrofas en presencia del Bhagavā: 

“Con la extinción de la avidez él andará en compañía: 
Cantidades de seres lo seguirán, ¡Alas! 
Y hay multitudes que el Desapegado 
Sustraerá del reino de la Muerte conduciéndolas hacia la otra orilla. 
Los Grandes Héroes, los Perfectos, 
Liberan a los hombres mediante el Buen Dhamma. 
 ¿Qué celo a pesar de nosotros se sirve 
del poder de la guía del Buen Dhamma? 

Entonces Taṇhā, Aratī y Rāga, las hijas de Māra, fueron ante Māra el Maligno. Al 
verlas venir él exclamó estas estrofas: 

“¡Necias!, habéis tratado de romper una roca 
golpeándola con los tallos de un lirio, 
De cavar un pozo con vuestras uñas, 
De estrujar el acero con vuestros dientes, 
De paraos en un acantilado 
Con una gran piedra sobre vuestra cabeza, 

 



64​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
De tumbar un árbol empujándolo con vuestros senos – 
Y así es que venís frustradas de ver a Gotama. 

S. 4:24-25 

SEGUNDA VOZ. Ahora bien, después de permanecer en Uruvelā durante el tiempo 
que decidió, el Bhagavā partió hacia Gayāsīsa con un gran séquito de bhikkhus, con 
mil bhikkhus, con todos los anteriores ascetas greñudos. El Bhagavā se detuvo en 
Gayāsīsa, cerca de Gayā, junto con los mil bhikkhus. Ahí se dirigió a los bhikkhus así: 

(El Sermón del Fuego) 

“Bhikkhus, todo está ardiendo. ¿Y que es todo eso que está ardiendo? 

“La vista está ardiendo. Las formas visibles están ardiendo. La consciencia visual 
está ardiendo. El contacto visual está ardiendo. También la sensación, agradable, 
desagradable o ni agradable ni desagradable, la cual surge del contacto visual como 
su condición, ella también está ardiendo. ¿Ardiendo con qué? Ardiendo con el 
fuego de la pasión, con el fuego del odio, con el fuego de la ilusión; está ardiendo 
con el nacimiento, la vejez y la muerte, con la aflicción, la lamentación, el dolor, la 
angustia y la desesperación, así lo digo. 

“El oído está ardiendo. Los sonidos están ardiendo… 
“El olfato está ardiendo. Los olores están ardiendo… 
“El gusto está ardiendo. Los sabores están ardiendo… 
“El cuerpo está ardiendo. Las cosas tangibles están ardiendo… 

“La mente está ardiendo. Los objetos mentales están ardiendo. La consciencia 
mental está ardiendo. El contacto mental está ardiendo. También la sensación, 
agradable, desagradable, o ni agradable ni desagradable, la cual surge con el 
contacto mental como su condición, ella también está ardiendo. ¿Ardiendo con 
qué? Ardiendo con el fuego de la pasión, con el fuego del odio, con el fuego de la 
ilusión; está ardiendo con el nacimiento, con la vejez y la muerte, con la aflicción, 
la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación, así lo digo. 

“Al ver así, bhikkhus, el noble discípulo se desapasiona de la vista, las formas 
visibles, la consciencia visual. Él también se desapasiona de la sensación, agradable, 
desagradable, o ni agradable ni desagradable, que surge con el contacto visual como 
su condición. 

“Él se desapasiona del oído, de los sonidos… 
“Él se desapasiona del olfato, de los olores… 
“Él se desapasiona del gusto, de los sabores… 

 



​ La Vida del Buddha​ 65 

​
 
“Él se desapasiona del tacto, de las cosas tangibles… 

“Él se desapasiona de la mente, de los objetos mentales, de la consciencia 
ment,al, del contacto mental. Él también se desapasiona de la sensación agradable 
desagradable, o ni agradable ni desagradable la cual surge con el contacto mental 
como su condición. 

“Al desapasionarse, su pasión se desvanece; con el desvanecimiento de su pasión 
su corazón es liberado; con el corazón liberado surge el conocimiento: ‘El corazón 
se ha liberado.’ Él entiende: “Se ha acabado el renacimiento, se ha vivido la vida 
santa, lo que tenía que hacerse está hecho, no habrá más de esto por venir.’” 

“Y mientras se impartía este discurso, los corazones de los mil bhikkhus fueron 
liberados de las corrupciones por medio del desapego. 

Vin. Mv. 1:21; S. 35:28 

 

Ahora bien, cuando el Bhagavā hubo residido en Gayāsīsa durante el tiempo que 
decidió, partió viajando y haciendo escalas hacia Rājagaha, con un gran séquito de 
bhikkhus, con mil bhikkhus, con todos los ex-ascetas greñudos. Viajando y haciendo 
escalas, llegó al fin a Rājagaha, y ahí residió en el Bosque de Árboles Tiernos en el 
Santuario de Supaṭṭhita. 

El Rey de Magadha, Seniya Bimbisāra, escuchó: “Parece que el monje Gotama, el 
hijo de los Sakyans que renunció al clan Sakyan por la vida de renunciación, ha 
llegado a Rājagaha, y está residiendo en el Bosque de Árboles Tiernos en el 
Santuario de Supaṭṭhita. Ahora bien, el nombre del Maestro Gotama se había 
difundido de esta forma: ‘El Bhagavā es tal que está consumado, totalmente 
iluminado, perfecto en conocimiento y conducta, sublime, conocedor de mundos, 
incomparable líder de hombres a ser adiestrados, maestro de dioses y hombres, 
iluminado, Bhagavā. Ha permitido conocer este mundo con sus deidades, sus Māras 
y sus divinidades, en esta generación con sus monjes y brahmanes, con sus princesas 
y hombres, lo cual él mismo ha comprendido a través del conocimiento directo. Él 
enseña el Dhamma que es bueno al comienzo, en el medio y al final, en su 
significado y letra, y explica la vida santa que es excelsamente perfecta y pura.’ Es 
bueno ir a ver a tales consumados. 

Entonces, acompañado por doce compañías de ciento veinte mil – de brahmanes 
Magadhan laicos, Seniya Bimbisāra, Rey de Magadha, fue a ver al Bhagavā y  

 



66​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

después de rendirle sus respetos, se sentó a un lado. No obstante, de las doce 
compañías de brahmanes laicos algunos rindieron respetos al Bhagavā y se sentaron 
a un lado; otros intercambiaron saludos con él, cuando termino este saludo formal, 
se sentaron a un lado; otros levantaron sus manos juntas en saludo al Bhagavā y se 
sentaron a un lado; otros pronunciaron sus nombres y su clan en presencia del 
Bhagavā y se sentaron a un lado; otros se mantuvieron en silencio y se sentaron a un 
lado. 

Ellos se preguntaron: “¿El Gran Monje sigue la vida santa bajo la tutela de 
Uruvelā Kassapa o es Uruvelā Kassapa quien sigue la vida santa bajo la tutela del 
Gran Monje?” No obstante, el Bhagavā fue consciente en su mente del pensamiento 
en sus mentes y se dirigió al Venerable Uruvelā Kassapa en estrofas: 

“¿Qué vio, el magro maestro que moraba  
en Uruvelā, que lo hizo abandonar los ritos al fuego? 
Os pregunto esta pregunta Kassapa: 
 ¿Cómo llegasteis a dejar las adoraciones al fuego?” 
 
“Vistas, sonidos, sabores y concubinas 
Son las retribuciones prometidas por el sacrificio. 
Vi que ellas estaban teñidas de cosas mundanas; 
Entonces no me dieron más dicha la adoración y el sacrificio”. 
 
“Pero si vuestro corazón no encuentra más dicha en eso 
Kassapa,” dijo el Bhagavā, 
“En vistas y sonidos, inclusive también en sabores, 
 ¿Qué entonces complace vuestro corazón aquí en este mundo 
de Dioses y hombres, Kassapa? Decidme eso”. 
 
“Vi el estado de paz, no de este mundo, 
En donde no hay posesión, y tampoco el ser sensual, 
Tampoco otros, ni seres conducidos por otros. 
Entonces no me dieron más dicha la adoración y el sacrificio” 

Entonces el Venerable Uruvelā Kassapa se levantó de su sitio, se arregló su 
ropaje sobre un hombro, y postró él mismo su cabeza ante los pies del Bhagavā, 
diciendo: “Venerable Señor, el Bhagavā es mi guía; Yo soy un discípulo. El Bhagavā 
es mi guía; Yo soy un discípulo”. 

Entonces las doce compañías de brahmanes Magadhan laicos pensaron: “Uruvelā 
Kassapa vive la vida santa bajo la tutela del Bhagavā” El Bhagavā, consciente  

 



​ La Vida del Buddha​ 67 

 

en su mente del pensamiento de sus mentes, les impartió entonces instrucciones 
progresivas. Al final, la impecable e inmaculada visión del Dhamma surgió ahí y 
entonces en once de las doce compañías de brahmanes Magadhan laicos: Todo lo 
que está sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer. Y una compañía se hizo 
adherente. 

Entonces Seniya Bimbisāra, Rey de Magadha, divisó, alcanzó, descubrió y 
penetró el Dhamma; él dejó atrás todas sus incertidumbres; se desvanecieron sus 
dudas, él adquirió perfecta devoción y se hizo independiente de otros en la 
Dispensación del Maestro. 

Él dijo al Bhagavā: “Venerable Señor, una vez cuando yo era un muchacho 
efectué cinco aspiraciones. Ahora ellas están cumplidas. Una vez cuando era un 
muchacho pensé: ‘Si tan sólo pudiera ser designado al trono.’ Ésa fue la aspiración 
que tuve y ha sido cumplida. La segunda fue: ‘Si tan sólo pudiera encontrarme 
durante mi vida con un Arahant totalmente iluminado.’ Y ello se ha cumplido. La 
tercera fue: “Si tan solo fuera capaz de honrar a dicho Bhagavā.’ Y ello se ha 
cumplido. La cuarta fue: ‘Si tan sólo el Bhagavā me enseñara el Dhamma.’ Y ello se 
ha cumplido. La quinta fue: ‘Si tan sólo pudiera comprender el Dhamma del 
Bhagavā.’ Y ello también se ha cumplido. ¡Magnífico, Venerable Señor, maravilloso, 
Venerable Señor! El Dhamma ha sido aclarado en muchas formas… Venerable 
Señor, que el Bhagavā me reciba como su seguidor que ha acudido ante él por 
refugio durante el resto de su vida. Ahora, Venerable Señor, que el Bhagavā junto al 
Saṅgha de Bhikkhus acepte de mí la comida del día de mañana”. 

El Bhagavā aceptó en silencio. Cuando el Rey vio que había sido consentido, se 
levantó de su sitio, y después de rendirle sus respetos, se marchó manteniéndolo a 
su derecha. 

Entonces, cuando terminó la noche él dispuso de buenos alimentos preparados 
de varios tipos y de la hora lista para la anunciación: “Es hora, Venerable Señor, la 
comida está lista”. 

Como era entonces de mañana, el Bhagavā se vistió, y tomando su cuenco y su 
ropaje superior, se dirigió hacia Rājagaha con un gran séquito de bhikkhus, con mil 
bhikkhus, con todos los ex ascetas greñudos. Ahora mientras caminaban Sakka, el 
Rey de los Dioses, asumió la forma de un joven brahmán, se postró ante el Bhagavā 
con las manos juntas hacia arriba dirigidas hacia el Saṅgha encabezada por el 
Bhagavā, cantando estas estrofas: 

 



68​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

 

A Rājagaha él vino, bajo control y libre, 
Y con él lo ex ascetas greñudos 
Bajo control y libres. Brillante como una joya 
El Bhagavā llegó a Rājagaha. 
 
A Rājagaha él vino, tranquilo y libre… 
 
A Rājagaha él vino, liberado y libre… 
 
A Rājagaha él vino, consumado y libre… 
 
Él con diez formas de vida6 y con diez poderes, 
Viendo diez cosas, poseedor de diez factores, 
Y con un séquito de mil fuertes, 
El Bhagavā llegó a Rājagaha. 

Cuando la gente vio a Sakka, el Soberano de los Dioses, dijeron: “El joven 
brahmán es bien parecido, hermoso y agraciado. ¿Quién es él?” Cuando se dijo esto, 
él se dirigió a ellos en estrofas: 

Él es un santo, siempre controlado, 
Y purificado, sin par 
En todo el mundo, sublime, consumado; 
Y yo soy uno de aquellos que le siguen. 

Entonces el Bhagavā llegó al hogar de Bimbisāra, y se sentó en un asiento listo 
para él, rodeado por el Saṅgha de bhikkhus. El Rey sirvió y satisfizo con sus propias 
manos al Saṅgha encabezado por el Buddha. Cuando el Bhagavā hubo terminado de 
comer y no tenía más el cuenco entre sus manos, el Rey se sentó a un lado. Cuando 
hubo efectuado esto, él pensó: “¿Dónde podría el Bhagavā vivir que no sea ni muy 
lejos ni muy cerca de la ciudad, con un camino para venir y regresar, accesible a las 
personas que busquen por él, no transitado por el día y tranquilo durante la noche, 
no perturbada de voces, con una atmósfera de retiro, donde uno pueda permanecer 
escondido de la gente, favorable para la meditación?” Entonces él pensó: “Este 
parque nuestro, el Bosque de Bambúes, posee todas estas cualidades. ¿Y si ofreciera 
como presente el Bosque de Bambúes al Saṅgha encabezado por el Buddha?” 

Entonces él tomó una jarra de oro, y dedicó el Bosque de Bambúes al Bhagavā 
lavando sus manos, diciendo: “Venerable Señor, ofrezco este Bosque de Bambúes al 
Saṅgha de bhikkhus encabezado por el Buddha”.  



​ La Vida del Buddha​ 69 

 

El Bhagavā aceptó el parque. Luego, cuando hubo instruido, incitado, motivado 
y alentado al Seniya Bimbisāra, Rey de Magadha, con charlas sobre el Dhamma, se 
levantó de su sitio y se marchó. 

Vin. Mv. 1: 22 

 



 

 

 

 

5​ ​
LOS DOS DISCÍPULOS PRINCIPALES 

 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El errante Sañjaya se encontraba viviendo en 
Rājagaha con un gran séquito de errantes, con dos cientos cincuenta errantes. 
Sāriputta y Moggallāna se encontraban viviendo la vida santa bajo la tutela del el 
errante Sañjaya. Ellos habían hecho un pacto que quien alcanzara primero la 
inmortalidad debería informarle al otro al respecto. Ahora bien, siendo de 
mañana, el Venerable Assaji se vistió y tomando su cuenco y su ropaje superior, se 
dirigió hacia Rājagaha para mendigar sus alimentos. Mientras caminaba sus 
ademanes inspiraban confianza, ya sea moviéndose hacia delante o hacia atrás, 
mirando hacia el frente o hacia el costado, inclinándose o enderezándose, sus ojos 
se dirigían hacia el suelo y se movía con gracia. El errante Sāriputta lo vio así 
mientras mendigaba sus alimentos en Rājagaha y pensó: “Existen Arahants en el 
mundo, aquellos que poseen el sendero de los Arahants, y este bhikkhu es uno de 
ellos. ¿Y si me aproximase a él y le preguntase bajo quién se ha ordenado, o quién es 
su maestro, o el Dhamma de quién sigue?” No obstante, él pensó entonces: “No es el 
momento para interrogar a este bhikkhu mientras mendiga sus alimentos de casa en 
casa. ¿Y si lo siguiera de cerca para averiguar que han descubierto los exploran la 
verdad?” 

Cuando el Venerable Assaji hubo terminado su ronda de ofrendas partió de 
Rājagaha con sus alimentos. Entonces el errante Sāriputta se acercó y lo saludó. 
Cuando terminó esta charla formal, permaneció a un lado y le dijo: “Amigo, 
vuestras facultades lucen serenas, el color de vuestra piel es claro y brillante. ¿Bajo 
la tutela de quién os habéis ordenado? ¿O quién es vuestro maestro? ¿O de quién es 
el Dhamma que seguís? 

“Hay una Gran Monje, amigo, un hijo de los Sakyans, que partió del clan 
Sakyan hacia la renunciación. Yo me he ordenado bajo ese Bhagavā. Él es mi 
maestro. Es el Dhamma de dicho Bhagavā el cual yo sigo”. 

“Pero ¿Qué es lo que dice el maestro del Venerable, sobre qué habla? 

 



​ La Vida del Buddha​ 71 

 

“Yo me he ordenado recientemente, amigo, apenas acabo de llegar a este 
Dhamma y Disciplina. No puedo enseñaros el Dhamma en detalle. Aun así, os diré 
brevemente su significado”. 

Entonces Sāriputta dijo, “Que así sea, amigo” 

“Decid mucho o poco según os resulte mejor; 
Pero decidme ahora el significado. 
Ya que no necesito más que el significado 
Sin ningún razonamiento detallado por el momento”. 

El Venerable Assaji le dijo al errante Sāriputta este bosquejo sobre el Dhamma: 

El Perfecto ha revelado la causa 
Sobre las cosas que surgen causalmente; 
Y también lo que conlleva a su cesación: 
Ésta es la doctrina predicada por el Gran Monje. 

Entonces cuando el errante Sāriputta escuchó esta sentencia de Dhamma, la 
impecable e inmaculada visión del Dhamma surgió en él: Todo lo que está sujeto a 
surgir estará sujeto a desaparecer. 

Ésta es la verdad: inclusive si esto fuera todo, 
Habéis alcanzado el estado donde no habrá más desdicha 
Aquello por lo que hemos pasado diez mil eras 
sin haber visto. 

El errante Sāriputta fue adonde el errante Moggallāna. El errante Moggallāna lo 
vio venir. Él dijo: “Vuestras facultades son serenas, amigo, el color de vuestra piel es 
claro y brillante. ¿Será posible que habéis encontrado la Inmortalidad?” “Sí amigo, 
he encontrado la inmortalidad”. “Pero ¿cómo la encontrasteis, amigo?” 

El errante Sāriputta le contó lo que le había ocurrido. Cuando el errante 
Moggallāna escuchó dicha sentencia de Dhamma  

El Perfecto ha revelado la causa 
Sobre las cosas que surgen causalmente 
Y también lo que conlleva su cesación: 
Ésa es la doctrina predicada por el Gran Monje. 

Entonces la impecable e inmaculada visión del Dhamma surgió en él: Todo lo 
que está sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer. 

 



72​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
Ésta es la verdad: inclusive si esto fuera todo, 
Habéis alcanzado el estado donde no habrá más desdicha 
Aquello por lo que hemos pasado diez mil eras 
sin haber visto. 

Entonces Moggallāna dijo: “Amigo, vayamos ante el Bhagavā. El Bhagavā es 
nuestro maestro”. 

“Pero, amigo, estos dos cientos cincuenta errantes se encuentra viviendo aquí 
bajo nuestra dependencia, bajo nuestro cuidado. Primero se les debe consultar al 
respecto. Ellos harán lo que les resulte más apropiado”. 

Ellos fueron juntos ante los errantes y les dijeron: “Amigos, estamos yendo 
adonde el Bhagavā. El Bhagavā es nuestro maestro”. 

“Vivimos bajo la dependencia de los Venerables, bajo el cuidado de ellos. Si ellos 
van a seguir la vida santa bajo la tutela del Gran Monje, entonces nosotros también 
haremos lo mismo”. 

Así Sāriputta y Moggallāna fueron ante el errante Sañjaya y le dijeron lo que 
iban a hacer. 

“Es suficiente, amigos, no vayáis. Guiemos juntos esta comunidad”. 

Por segunda y por tercera vez ellos le dijeron lo mismo y recibieron la misma 
respuesta. 

Entonces Sāriputta y Moggallāna se dirigieron con los dos cientos cincuenta 
errantes hacia el Bosque de Bambúes. No obstante, de la boca del errante Sañjaya 
brotó sangre caliente. 

El Bhagavā vio a la distancia venir a Sāriputta y Moggallāna. Cuando los vio, les 
dijo a los bhikkhus: “Aquí vienen estos dos amigos, Kolita y Upatissa. Estos dos 
serán mis dos discípulos principales, un auspicioso par”. 

Entonces fue así como los anunció el Maestro – 
A ellos que ya se encontraban liberados 
Bajo el dominio del conocimiento profundo, 
Bajo la suprema destrucción de lo que compone la existencia, 
Antes que hayan llegado al Bosque de Bambúes – 
Diciendo: “Aquí vienen estos dos amigos, 
Kolita y Upatissa. 
Estos dos serán mis dos discípulos principales, 
Un auspicioso par. 

Sāriputta y Moggallāna se dirigieron ante el Bhagavā y se postraron ante sus 
pies. Ellos le dijeron: “Venerable Señor, deseamos la ordenación bajo la tutela del 



​ La Vida del Buddha​ 73 

 

Bhagavā y la admisión”. 

“Venid bhikkhus,” dijo el Bhagavā, “el Dhamma está bien proclamado; conducid la 
vida santa para la total cesación del sufrimiento”. Y ésa fue la admisión de los 
Venerables. 

Entonces, en aquella oportunidad un grupo de reconocidos hombres de clan de 
Magadha se encontraban llevando la vida santa bajo la tutela del Bhagavā. La gente 
desaprobó, murmuró y protestó: “El monje Gotama está creando viudas y 
despojándonos de nuestros hijos. Está destruyendo los clanes. Ya se han ordenado 
mil ascetas greñudos bajo su tutela, estos dos cientos cincuenta errantes y ahora 
¡estos reconocidos hombres de clan se han ordenado para llevar la vida santa bajo 
la tutela del monje Gotama!” Cuando ellos veían a los bhikkhus, los ridiculizaban 
con estas estrofas: 

El monje Gotama vino 
Al Fuerte de Magadha; 
Él despojó a Sañjaya de todo séquito; 
 ¿A quién más despojará hoy? 

Los bhikkhus escucharon esto, fueron ante el Bhagavā y se lo contaron. Él dijo: 
“Este asunto no durará mucho. Durará sólo siete días. Al término de siete días se 
acabará. Así que cuando la gente los ridiculice con dicha estrofa, podréis responder 
con esta estrofa: 

‘Ellos se conducen por el Dhamma los que 
También son Grandes Héroes y Perfectos; 
Y como ellos se conducen por el Dhamma, 
 ¿Dónde están los motivos para los celos?’” 

Así que cuando la gente los ridiculizó, ellos les reprendieron con dicha 
respuesta. La gente comenzó a pensar: “Los monjes que son hijos de los Sakyans se 
conducen por el Dhamma, pareciera que no están en contra del Dhamma”. Y el 
asunto duró siete días, y al final de los siete días se acabó. 

Vin. Mv. 1:23 – 24 

NARRADOR DOS. El Venerable Moggallāna logró la Arahantía siete días después 
de acudir ante el Buddha. Sin embargo, el Venerable Sāriputta pasó quince días 
revisando y analizando con sabiduría todos los niveles de consciencia. A 
continuación, se narra cómo se convirtió en un Arahant. 

PRIMERA VOZ: Así lo oí. Mientras el Bhagavā se encontraba residiendo en la 
Cueva de Sukarakhata el errante Dīghanakha fue a él e intercambió saludos. 



74​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Entonces le dijo: “Mi teoría y mi visión es ésta, Maestro Gotama: ‘No poseo ningún 
aprecio hacia nada”. 

“En esta visión que poseéis, Aggivessana, ‘No poseo ningún aprecio hacia nada’: 
¿Tampoco tenéis ningún aprecio hacia ello?” 

“Inclusive si tuviese un aprecio por esta visión mía, daría lo mismo, Maestro 
Gotama, daría lo mismo”. 

“Bueno, hay muchos en el mundo que dicen ‘daría lo mismo’ y fallan no sólo en 
abandonar esa visión, sino que se apegan también a otras visiones. Y hay pocos en 
el mundo que dirían ‘daría lo mismo’ que abandonasen dicha visión sin apegarse a 
otra visión. 

“Algunos monjes y brahmanes sostienen esta teoría y visión: ‘Tengo aprecio hacia 
todo’; y otros ésta: ‘No tengo aprecio hacia nada’; y otros ésta: ‘Tengo aprecio por 
algunas cosas, No tengo aprecio por otras cosas.’ Ahora la visión de aquellos cuya 
teoría y visión es ‘Tengo aprecio hacia todo’ colinda con la pasión, la esclavitud, la 
apetencia, la aceptación, el apego. No obstante, la visión de aquellos cuyas teoría y 
visión es ‘No tengo aprecio hacia nada’ colinda con el desapasionamiento, la 
emancipación, la inapetencia, la inaceptación, el desapego”. 

Aquí el errante Dīghanakha remarcó: “El Maestro Gotama encomienda mi 
visión; el Maestro Gotama recomienda mi visión”. 

“Y la visión de aquellos cuya teoría y visión es ‘Tengo aprecio por algunas cosas, 
no tengo aprecio por otras cosas’ es, en aquello por lo que tienen aprecio, 
colindante con la pasión, con la esclavitud, la apetencia, la aceptación, el apego, 
mientras que aquello por lo cual no se tiene aprecio es colindante con el 
desapasionamiento, la emancipación, la inapetencia, la inaceptación, el desapego”. 

“Un hombre sabio entre estos monjes y brahmanes, cuya teoría y visión sea 
‘Tengo aprecio hacia todo’ considera así: ‘Mi visión es que tengo aprecio hacia todo. 
Pero si lo entendiera incorrectamente e insistiese en ello diciendo “sólo esto es 
cierto; todo lo demás está equivocado,” me enfrentaría con ambos: con los monjes y 
brahmanes cuya teoría y visión es “No tengo aprecio hacia nada” y con los monjes y 
brahmanes cuya teoría o visión es “Tengo aprecio hacia algunas cosas, no tengo 
aprecio hacia otras cosas”. Me enfrentaría con ambos. Y cuando hay 
enfrentamientos, hay disputas. Y cuando hay disputas hay peleas. Y cuando hay 
peleas hay perjuicio.’ 

“Cuando él previno así, abandonó dicha visión sin apegarse a otra visión. Es así 
como se abandonan y se renuncian a estas visiones”.  



​ La Vida del Buddha​ 75 

NARRADOR DOS. El mismo párrafo se repite para el “hombre sabio” cuya visión es 
“No tengo aprecio hacia nada” y “tengo aprecio por algunas cosas, no tengo aprecio 
por otras cosas”. 

PRIMERA VOZ. “Ahora bien, Aggivessana, este cuerpo que posee forma material 
consiste de cuatro grandes entidades (de tierra, agua, fuego y aire); es procreado 
por una madre y un padre, y está construido de arroz y pan; está sujeto a la 
impermanencia, al ungimiento y la fricción, a la disolución y la desintegración. 
Debe ser considerado como impermanente, como desdicha, como un furúnculo, 
como un dardo, como una calamidad, como una aflicción, como un extraño, como 
una desintegración, como algo vacío, como no alma. Cuando él lo considere así, él 
abandonará su deseo y su aprecio a ello y su hábito de considerarlo como la base 
necesaria para toda su inferencia. 1 

“Ahora bien, existen tres tipos de sensaciones: la sensación agradable, la 
sensación dolorosa y la sensación ni agradable ni dolorosa. Cuando un hombre 
siente cualquiera de estas tres, él no siente las otras dos. La sensación agradable es 
impermanente, formada, originada dependientemente, sujeto a agotarse, a decaer, 
a desvanecerse, a cesar. Y así también es la sensación dolorosa y la sensación neutra. 

“Cuando un noble discípulo bien entrenado lo aprecia así, se desapasiona hacia 
la sensación agradable, hacia la sensación dolorosa y hacia la sensación neutra. Al 
desapasionarse su pasión se desvanece. Con el desvanecimiento de su pasión se 
libera. Cuando su corazón es liberado, llega el conocimiento: ‘El corazón se ha 
liberado.’ Él comprende: ‘Se ha extenuado el renacimiento, se ha vivido la vida 
santa, se ha hecho lo que tenía que hacerse, no habrá más de esto por venir.’ Un 
bhikkhu cuyo corazón sea así liberado no se adherirá a nada, no disputará por nada, 
y empleará aunque sin error, el lenguaje corriente en el mundo”. 

Durante esta oportunidad el Venerable Sāriputta se encontraba parado detrás 
del Bhagavā abanicándolo. Entonces pensó: “El Bhagavā, El Sublime, habla al 
parecer, a través del entendimiento directo de la renunciación y el abandono hacia 
estas cosas”. Y mientras consideraba esto, su corazón fue liberado de las 
corrupciones a través del desapego. 

Mientras tanto la impecable e inmaculada visión del Dhamma surgió en 
Dīghanakha el errante… él dijo: “…Tomo refugio en el Maestro Gotama, en el 
Dhamma y en el Saṅgha.’ 

M. 74 

 NARRADOR DOS. Durante dicha oportunidad el Rey Suddhodana envió a 
Kāludāyī, el hijo de uno de sus ministros, a Rājagaha con el objeto de persuadir



76​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

a su hijo, el Buddha, a que visite Kapilavatthu. Antes que anunciase su misión, 
Kāludāyī se convirtió primero en bhikkhu. Sin embargo, al final del invierno – era 
el primero después de la Iluminación – él anunció su misión con estos versos 
intentando persuadir al Buddha a que efectuara el viaje. 

 

CÁNTICO. 

Venerable Señor, ahora hay árboles que queman como brasas; 
Esperando por frutas, han dejado caer su verde velo 
Y han ardido valientemente como una llama roja: 
Es la hora, Gran Héroe, Degustador de la Verdad. 
Los árboles en su máximo retoño que son dicha para la mente 
Suspendiendo fragancias en los cuatro vientos del espacio, 
Han dejado caer sus hojas, esperando por los frutos; 
Es hora de partir de aquí, Oh, Héroe. 
Ésta es una estación agradable para el viaje, Venerable Señor, 
Ya que no hace ni mucho frío ni mucho calor.  
Dejad que os vea los Sakyans y los Koliyans 
Yendo hacia el oeste, cruzando el Río Rohinī. 2 

Los campos son labrados en esperanza, 
Las semillas son sembradas en esperanza, 
Los comerciantes venden en esperanza: 
Oh, qué la esperanza que nutro 
Llegue a tener éxito. 

Una y otra vez se da el plantío de las semillas; 
Una y otra vez el Rey Divino envía la lluvia; 
Una y otra vez el arador labra los campos; 
Una y otra vez el reino cosecha el maíz; 
Una y otra vez los mendigos hacen sus rondas; 
Una y otra vez los generosos ofrecen sus presentes; 
Una y otra vez esta entrega de sus presentes 
Una y otra vez les descubre un lugar en el cielo. 

En el linaje que él nazca, 
Un Héroe, poseedor del verdadero entendimiento, 
Lo ennoblece hasta siete generaciones atrás – 

 



​ La Vida del Buddha​ 77 

 
Tú, más grande que los dioses, Siento que podéis hacer mucho más; 
Ya que la palabra “Perfecto” se ha hecho en su persona realidad. 

Thag. 527 – 33 

 

SEGUNDA VOZ: Cuando el Bhagavā hubo residido en Rājagaha durante el tiempo 
que decidió, partió para Kapilavatthu. Haciendo escalas, llegó eventualmente ahí, y 
residió en el Parque de Nigrodhā. Ahora bien, cuando fue de mañana, el Bhagavā se 
vistió y tomando su cuenco y su ropaje superior, se dirigió a la residencia del 
Sakyan Suddhodana, y ahí se sentó en un asiento listo para él. 

Vin. Mv. 1:54 

NARRADOR UNO: La narración de esta visita ofrecida en el Canon es breve al 
punto de la abrupción. Así que procediendo con algunos detalles del Comentario 
haremos la situación más clara. 

NARRADOR DOS: Cuando el Buddha llegó a Kapilavatthu, los hombres del clan 
Sakyan, muy reconocidos por su orgullo, se mostraron reacios a rendirle respetos. 
Por lo tanto, él efectuó el Milagro Gemelo, produciendo la aparición simultánea de 
chorros de agua y fuego a través de sus extremidades. Esto fue seguido por la 
narración de la historia del renacimiento de Vessantara. Después que la primera 
comida ceremonial fuera ofrecida a él en el palacio de su padre, él narró la Historia 
del Renacimiento de Dhammapāla y el Rey consumó el tercer o el penúltimo estado 
de realización (él falleció como Arahant unos cuatro años más tarde). Al mismo 
tiempo la Reina Mahāpajāpatī, madre del Príncipe Nanda y tía del Buddha, alcanzó 
el primer estado de realización. Ese mismo día había sido escogido para la 
celebración de anunciar el próximo matrimonio del Príncipe Nanda, el único hijo 
de la Reina Mahāpajāpatī. Ahora bien, cuando el Buddha se levantó para retirarse, 
le dio al Príncipe Nanda su cuenco para que lo sostuviese y se marchó. Sin saber 
qué hacer, el Príncipe Nanda lo siguió con el cuenco, y mientras se alejaba, su 
futura novia lo llamó: “Regrese pronto Príncipe”. Cuando él llegó a la residencia 
del Buddha, el Buddha le preguntó si desearía renunciar a la vida laica. Más colmado 
de reverencia que de vocación él estuvo de acuerdo. Al séptimo día el Buddha 
volvió a comer sus alimentos en el palacio de su padre. 

NARRADOR UNO. Ahora continúa la narración Canónica. 

NARRADOR DOS. La madre del Príncipe Rāhula le dijo entonces a Rāhula: “Ése es 
tu padre, Rāhula. Id y pedidle vuestra herencia”. Entonces el Príncipe Rāhula  

 



78​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

fue ante el Buddha y se paró ante él: “Vuestra sombra es agradable, monje”. 

Entonces el Bhagavā se levantó de su asiento y se marchó. El Príncipe Rāhula fue 
tras el Bhagavā, diciendo: “Concededme mi herencia, monje; concededme mi 
herencia, monje”. 

El Bhagavā le dijo al Venerable Sāriputta: “Sariputta, concededle entonces la 
ordenación.3 

“¿Cómo voy a dar la ordenación al Príncipe Rāhula, Venerable Señor?” 
Entonces el Bhagavā hizo de ésta la razón y la ocasión para impartir una charla 
sobre el Dhamma y se dirigió así a los bhikkhus: ‘Autorizo a que podáis ofrecer la 
ordenación por medio de los Tres Refugios. No obstante, deberá efectuarse de la 
siguiente forma. Primero el cabello y las barbas deberán ser afeitadas y luego 
vestirse los ropajes amarillos. Entonces, aquel que esté siendo ordenado deberá 
acomodar un ropaje sobre un hombro, y después de rendir sus respetos ante los 
pies del bhikkhu, deberá arrodillarse y con ambas manos juntas hacia arriba deberá 
decir: ‘Tomo refugio en el Buddha. Tomo refugio en el Dhamma. Tomo refugio en el 
Saṅgha. Por segunda vez… Por tercera vez…’” 

Entonces el Venerable Sāriputta ordenó al Príncipe Rāhula. Entonces el Sakyan 
Suddhodana fue ante el Bhagavā y después de rendirle respetos, se sentó a un lado. 
Él dijo: “Pido un favor al Bhagavā”. 

“Los Bhagavās han dejado atrás los favores, Gotama”. 
“Es permisible e irreprochable, Venerable Señor” 
“Entonces, decidlo, Gotama”. 

“Venerable Señor, sufrí no poco cuando el Bhagavā dejó el hogar. Entonces 
ocurrió igual con Nanda. Rāhula es demasiado. El amor por nuestros hijos corta la 
piel externa, Venerable Señor; habiendo cortado la piel externa corta la piel 
interna; habiendo cortado la piel interna corta sobre la carne; habiendo cortado la 
carne corta sobre los tendones; habiendo cortado los tendones, corta sobre los 
huesos; habiendo cortado los huesos, corta sobre la médula y permanece ahí. 
Venerable Señor, sería bueno si los Venerables no diesen la ordenación sin el 
consentimiento de los padres”. 

El Bhagavā instruyó, urgió, alentó e incentivó al Sakyan Suddhodana con una 
charla sobre Dhamma. Entonces el Sakyan Suddhodana se levantó de su asiento y 
después de rendirle respetos al Bhagavā, se retiró, manteniéndolo a su derecha. 

El Bhagavā hizo entonces de ésta la razón y la ocasión para impartir una charla 
sobre el Dhamma y se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, no deberíais dar la



​ La Vida del Buddha​ 79 

​
​
 ordenación a jóvenes si el consentimiento de sus padres. Si alguien hace esto, 
estará cometiendo una ofensa de acto indebido. 

Vin. Mv. Kh. 1:54 

NARRADOR UNO. La tradición afirma que la decisión de renunciar a la vida seglar 
por parte de Ānanda, el primo del Buddha, y otros se produjo durante esta visita. El 
Buddha ya había dejado Kapilavatthu pero se encontraba todavía al norte de 
Kosala. Durante dicho periodo pueden haber ocurrido los dos incidentes 
siguientes, aunque no haya ninguna indicación definitiva sobre cuándo ocurrieron. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez, el Bhagavā se encontraba viajando a través del 
país Kosalan teniendo como asistente al Venerable Nāgasamāla. En el camino el 
Venerable Nāgasamāla vio una bifurcación en el camino. Él le dijo al Bhagavā: 
“Venerable Señor, ése es el camino; vayamos por ese camino”. 

Cuando se dijo esto, el Bhagavā respondió: “Ése es el camino, Nāgasamāla, 
vayamos por ese camino”. 

Una segunda y una tercera vez el Venerable Nāgasamāla dijo la misma cosa y 
recibió la misma respuesta. Entonces puso el cuenco y el ropaje superior del 
Bhagavā sobre el piso y se marchó. Mientras andaba por dicho camino surgieron 
unos ladrones, y lo golpearon con puños y palos, rompiendo su cuenco y rasgando 
su manto de parches. Después de ello regresó ante el Bhagavā con su cuenco roto y 
su manto de parches rasgado. Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā 
pronunció esta exclamación: 

Un hombre sabio y un necio 
caminaban y vivían en compañía. 
Las grúas que beben leche dejan el agua del pantano: 
Los sabios abandonan lo que ellos reconocen como malo. 

Ud. 8:7 

Ahora bien, mientras el Bhagavā se encontraba residiendo en el país Kosalan, en 
Araññakutika, sobre las pendientes de los Himalayas, surgió en su mente mientras 
se encontraba solo en retiro este pensamiento: “¿Es posible gobernar sin matar y 
ordenar alguna ejecución, sin confiscar y secuestrar, sin lastimar ni infligir daños, 
en otras palabras, correctamente?” Entonces el Maligno Māra fue consciente en su 
mente del pensamiento en la mente del Bhagavā, y fue ante él y dijo: “Que el 

 



80​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

 Bhagavā gobierne, que el Sublime gobierne, sin matar ni ordenar ejecución, sin 
confiscar ni secuestrar, sin lastimar ni infligir daños, en otras palabras, 
correctamente”. 

“Maligno, ¿con qué finalidad habéis venido y os dirigís a mí en esa forma?” ​
“Venerable Señor, las cuatro bases del éxito4 han sido constantemente mantenidas 
en el ser por el Bhagavā, practicadas constantemente, hechas el vehículo, hechas las 
bases, establecidas, consolidadas y emprendidas apropiadamente. Y siendo así, 
Venerable Señor, si el Bhagavā estuviera dispuesto a invocar: ‘Que el Himalaya, el 
rey de las montañas, sea de oro,’ entonces se convertiría en una montaña de oro”. 

Y si la montaña fuera toda ella de oro amarillo, 
El doble de ello no sería suficiente para los deseos de un hombre; 
Reconocer esto es actuar consecuentemente. 
 ¿Cómo un hombre que haya visto el sufrimiento, 
Y entonces, su causa, se inclinaría hacia los deseos sensuales? 
Ya que cuando se reconoce que esta sustancia del renacimiento 
Es lo que nos ata al mundo, un hombre 
No podría hacer otra cosa sino liberarse de él. 

Entonces Māra, comprendió: “El Bhagavā me ha reconocido, el sublime me ha 
reconocido”. Triste y desilusionado se desvaneció al instante. 

S. 4:20 

 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Bhagavā se encontraba residiendo en 
Anupiyā – hay una ciudad de los Mallians llamada Anupiyā – y por aquel tiempo 
muchos y bien reconocidos Príncipes Sakyans se habían ordenado bajo la tutela del 
Bhagavā. No obstante, había dos hermanos, el Sakyan Mahānāma y el Sakyan 
Anuruddha. Anuruddha había sido criado delicadamente. Él poseía tres palacios, 
uno para el verano, otro para las lluvias y otro para el invierno. Él era entretenido, 
durante cuatro meses durante las lluvias, por medio de juglares femeninos sin 
ningún hombre entre ellas y sin bajar jamás a los niveles inferiores del palacio. 

Le ocurrió a Mahānāma: “Ahora muchos Príncipes Sakyans bien reconocidos se 
han ordenado bajo la tutela del Bhagavā. Pero ninguno en nuestra familia ha 
partido de la vida seglar hacia la renunciación. ¿Y si yo o Anuruddha nos 
ordenáramos?” 

 



​ La Vida del Buddha​ 81 

 

Entonces él fue a ver a Anuruddha y le dijo lo que se le había ocurrido. 
Anuruddha dijo: “Pero si yo he sido delicadamente criado. No puedo renunciar a la 
vida seglar por la renunciación. Ordenaos voz”. 

“Entonces venid Anuruddha, Os instruiré en la vida seglar. Ahora bien, primero 
debe ararse la tierra, luego ésta debe sembrarse, luego debe regarse el agua, luego 
debe eliminarse la mala hierba, luego debe cortarse el cultivo, luego debe recogerse, 
luego apilarse, luego debe desgranarse, luego debe retirarse la paja, luego 
eliminarla, luego clasificar los granos, y luego debe almacenarse. Ahora bien, 
cuando ello se haya efectuado, todo eso debe hacerse nuevamente el próximo año, y 
luego el próximo. El trabajo nunca termina; no existe fin para este trabajo”. 

“¿Entonces cuándo se acaba este trabajo? ¿Cuándo podremos descansar para 
gratificarnos con los cinco tipos de deseos sensuales con los cuales estamos 
provistos y facultados?” 

“Mi querido Anuruddha, el trabajo jamás termina; no hay fin para este trabajo. 
Nuestros padres y abuelos murieron mientras este trabajo se encontraba 
inconcluso. Ahora os corresponde aprender sobre la vida seglar. Yo partiré de la 
vida seglar hacia la renunciación”. 

Anuruddha fue a ver a su madre y le dijo: “Madre, deseo partir de la vida seglar 
hacia la renunciación. Por favor concededme el permiso”. 

Cuando se dijo esto, ella le dijo: “Vosotros mis dos hijos, son queridos y 
apreciados por mí, no repelidos. En caso de vuestra muerte los perderíamos en 
contra de nuestra voluntad; pero ¿por qué debería daros permiso para partir de la 
vida seglar hacia la renunciación mientras os encontráis todavía con vida?” Él se lo 
pidió una segunda y una tercera vez. Entonces su madre dijo: “Mi querido 
Anuruddha, si el Sakyan Real Bhaddiya que se encuentra gobernando el clan 
Sakyan se ordena, entonces tú también podrás hacerlo”. 5 

Ahora bien, el Sakyan Real Bhaddiya que se encontraba gobernando a los 
Sakyans en aquel tiempo era amigo de Anuruddha y su madre había razonado así: 
“Este Bhaddiya es amigo de Anuruddha. Él no se encuentra ansioso por renunciar a 
la vida seglar,” motivo por el cual le dijo tal como lo había hecho. 

Entonces Anuruddha fue ante Bhaddiya y le dijo: “Mi renunciación depende de 
la vuestra”. 

Si vuestra renunciación depende de la mía, entonces no hay tiempo que perder. 
Tú y yo renunciaremos… bueno, tú podéis renunciar cuando os plazca”. 

 



82​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Vamos, partamos juntos de la vida seglar hacia la renunciación”. 

“No puedo. Haré cualquier otra cosa que pueda por ti. Renunciad tú”. 

“Mi madre me ha dicho: ‘Mi querido Anuruddha, si el Sakyan Real Bhaddiya 
que se encuentra gobernando a los Sakyans se ordena, tú también podréis 
ordenaros.’ Y vuestras palabras son estas: ‘Si vuestra renunciación depende de la 
mía entonces no hay tiempo que perder. Tú y yo renunciaremos… bueno, podéis 
ordenaros cuando os plazca.’ Vamos, partamos juntos de la vida seglar hacia la 
renunciación”. 

En aquel tiempo la gente solía decir la verdad, solía mantener su palabra. 
Bhaddiya le dijo a Anuruddha: “Esperad siete años. Al término de siete años ambos 
nos ordenaremos”. 

“Siete años es mucho tiempo. No puedo esperar siete años”. 

“Esperad seis años. Al término de seis años ambos nos ordenaremos”. 

“Seis años es mucho tiempo. No puedo esperar seis años”. 

“Esperad cinco años… cuatro… tres… dos… un año… siete meses… dos meses… un 
mes. Al termino de quince días ambos nos ordenaremos”. 

“Quince días es mucho tiempo. No puedo esperar quince días”. 

“Esperad siete días. Al término de siete días ambos nos ordenaremos. Y así 
podré traspasar el reino a mis hijos y hermanos”. 

“Siete días no es mucho tiempo. Esperaré”. 

Entonces el Sakyan Real Bhaddiya, Anuruddha, Ānanda, Bhagu, Kimbila y 
Devadatta, con el barbero Upāli como el séptimo, partieron dirigiendo un ejército 
de cuatro batallones como si fuese un desfile por un parque placentero, tal como lo 
solían hacer. Cuando habrían hecho algo de distancia, ellos despidieron al ejército. 
Entonces cruzaron el límite hacia el otro reino donde se quitaron sus insignias. La 
enrollaron en sus ropas superiores y le dijeron al barbero Upāli: “Upāli, es mejor 
que regreséis. Hay lo suficiente aquí como para vivir de ello”. 

Ahora bien, durante su camino Upāli pensó: “Estos Sakyans son feroces. Por 
esto ellos podrían inclusive llevarme a la muerte como si fuese el cómplice de la 
ordenación de los Príncipes. Ahora estos príncipes Sakyans han partido hacia la 
renunciación; “pero ¿qué hay de mí?” Él abrió el bulto y colgó las cosas en un árbol, 
diciendo: “Que aquel que vea esto lo adopte como un presente”. Entonces regresó 

 



​ La Vida del Buddha​ 83 

​
​
 con los Príncipes Sakyans. Ellos lo vieron venir y le preguntaron: “¿Por qué habéis 
regresado?” 

Él les dijo lo que había ocurrido y añadió: “Y por ello he regresado nuevamente”. 

Entonces los Príncipes Sakyans fueron con el barbero Upāli ante el Bhagavā, y 
después de rendirle respetos, se sentaron a un lado. Cuando habían hecho esto, le 
dijeron al Bhagavā: “Venerable Señor, somos orgullosos Sakyans. Este Upāli, el 
barbero, nos ha atendido durante mucho. Que el Bhagavā lo ordene primero a él de 
tal forma que podamos rendirle respetos, nos levantemos por él y le demos un 
reverenciable saludo y honor. De esta forma el orgullo Sakyan se hará humilde en 
nosotros Sakyans”. Entonces el Bhagavā ordenó primero al barbero Upāli y 
posteriormente a los Príncipes Sakyans. 

Fue durante el curso de dicha estación de lluvia que el Venerable Bhaddiya 
alcanzó los tres conocimientos verdaderos. Anuruddha desarrolló el ojo divino. El 
Venerable Ānanda alcanzó el fruto de quien entra en la corriente. Devadatta 
desarrolló los poderes súper normales de un hombre ordinario. 

En aquella oportunidad siempre que Bhaddiya iba al bosque o al pie de un árbol 
o hacia una habitación solitaria, se le encontraba constantemente exclamando: 
“Oh, ¡qué dicha!, oh, ¡qué dicha!” 

Un grupo de bhikkhus fueron con el Bhagavā y le contaron al respecto, 
añadiendo: “Pareciera no haber duda, Venerable Señor, que el Venerable Bhaddiya 
está llevando la vida santa de forma insatisfactoria. O que anda recordando su 
posición anterior como gobernador”. 

Entonces el Bhagavā llamó por él y le preguntó si era cierto. 

“Así es, Venerable Señor”. 

“¿Pero, Bhaddiya, que de bueno veis en hacer aquello?” “Antes, Venerable Señor, 
cuando poseía un rango real disponía de un guardia bien atento tanto dentro como 
fuera del palacio, y también dentro y fuera de la ciudad, y también dentro y fuera 
del distrito. Inclusive, aunque fuese tan vigilado y protegido, me encontraba con 
miedo, ansioso, con sospechas y preocupado. Pero ahora, Venerable Señor, cuando 
estoy lejos en el bosque o al pie de un árbol o en una habitación solitaria, no tengo 
más miedo ni estoy ansioso ni sospechando nada ni preocupado. Vivo cómodo, 
tranquilo, dependiendo de la generosidad de los demás, con la mente como la de 
un ciervo salvaje. Esto es lo bueno que veo al hacer ello”. 

 



84​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció entonces esta 
exclamación: 

Aquel no acechado más por conflictos 
Habrá coronado todos los tipos de ser; 
Ya que será valiente, estará bendecido, libre de desdicha. 
Ninguna deidad podrá rivalizar con él en la gloria. 

Vin. Cv. 7:1; cf. Ud. 2:10 

 

PRIMERA VOZ. Ahora bien, el ven interna erable Nanda, el medio hermano del 
Bhagavā, se vistió con ropajes alisados y suaves, se ungió los ojos y portaba un 
cuenco de vidrio. Entonces fue ante el Bhagavā y después de rendirle respetos se 
sentó a un lado. Cuando hubo hecho esto, el Bhagavā le dijo: “Nanda no es 
apropiado que un hombre de clan, que haya partido de la vida seglar hacia la 
renunciación, vista ropajes alisados y suaves, se haga ungir los ojos y porte un 
cuenco de vidrio. Lo que es apropiado para un hombre de clan que haya partido de 
la vida seglar hacia la renunciación consiste en ser un morador del bosque, alguien 
que coma sólo alimentos mendigados, alguien que luzca harapos desechados y que 
habite sin consideración por los deseos sensuales”. 

S. 21:8 

 

NARRADOR DOs. Mientras tanto el novicio Rāhula, entonces de once años de 
edad, se encontraba viviendo bajo la tutela y cuidado del Venerable Sāriputta en 
Ambalaṭṭhikā cerca de Rājagaha adonde el Buddha regresó en su debido momento. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez el Bhagavā se encontraba residiendo en 
Rājagaha en el Bosque de Bambúes, en el Santuario de Ardillas, y el Venerable 
Rāhula residiendo en Ambalaṭṭhikā. Cuando llegó la noche el Bhagavā se levantó 
de su retiro, y fue ante el Venerable Rāhula en Ambalaṭṭhikā. El Venerable Rāhula 
lo vio venir y le preparó un asiento y agua para lavar sus pies. El Venerable Rāhula 
le rindió respetos entonces y se sentó a un lado. El Bhagavā vertió una pequeña 
cantidad de agua dentro de un recipiente y se dirigió así hacia el venerable Rāhula: 
“Rāhula, ¿veis esta pequeña cantidad de agua dentro de este recipiente?” 

 



​ La Vida del Buddha​ 85 

​
 

“Sí, Venerable Señor”. 

“A menos que las personas sean cuidadosas en evitar decir mentiras 
conscientemente, lo poco de bueno en ellas es tal como lo es esto”. 

Entonces el Bhagavā tiró lejos la pequeña cantidad de agua y le preguntó: 
“Rāhula, ¿visteis esa pequeña cantidad de agua que tiré lejos?” 

“Sí, Venerable Señor”. 

“A menos que las personas sean cuidadosas en evitar decir mentiras 
conscientemente, lo bueno en ellas es como lo que tiré lejos”. 

Entonces el Bhagavā volteó el recipiente de agua con la parte superior hacia 
abajo y le preguntó: “Rāhula, ¿veis este recipiente volteado con la parte superior 
hacia abajo?” 

“Sí, Venerable Señor”. 

“A menos que las personas sean cuidadosas en evitar decir mentiras 
conscientemente, ellas están tan vacías de aquello que sea bueno como lo está esto. 
Ahora, Rāhula, suponed que haya un elefante real de colmillos tan largos como un 
poste real, totalmente crecido en estatura, bien criado y bien utilizado para las 
batallas, y en las batallas él usase sus patas posteriores y sus patas traseras, y su 
parte superior e inferior, y su cabeza, sus orejas, sus colmillos y su cola, y sin 
embargo todavía mantenga su trompa hacia atrás, entonces el hombre a su espalda 
pensaría: ‘Aunque utiliza todos sus miembros, mantiene su trompa hacia atrás,  y 
por lo tanto todavía no ha hecho su vida devota al rey.’ No obstante, cuando él 
utilice todos sus miembros y también su trompa, el hombre a su espalda pensaría: 
“Él utiliza todos sus miembros y también su trompa, y por lo tanto ha hecho su 
vida devota al rey; no necesita más entrenamiento.’ Así también, Rāhula, a menos 
que las personas sean cuidadosas en evitar decir mentiras conscientemente, yo no 
digo que ellas no requieran más entrenamiento. Así, Rāhula, debéis entrenaros 
para jamás decir una mentira ni siquiera en broma. ¿Para qué creéis que se utilizan 
los espejos Rāhula? 

 “Para verse en él, Venerable Señor”. 

“Justo de la misma forma deberías manteneros observando vuestras acciones 
corporales, acciones verbales y acciones mentales”. 

 



86​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

NARRADOR DOS. El Buddha entonces prosiguió dándole instrucciones detalladas 
sobre cómo revisar cada acción antes, durante y después de su ejecución, 
juzgándola como perjudicial si descubriese que lo conduce a su propio perjuicio o 
al de los demás o a ambos, juzgándola como sana si no, y a moldear las acciones 
futuras de acuerdo a ello. 

 



 

 

 

6​ ​
ANĀTHAPIṆḌIKA 

 

NARRADOR UNO. El Buddha pasó su primera estación de lluvias, después de la 
iluminación, en Benares. La segunda y la tercera fueron en Rājagaha, en el Bosque 
de Bambúes. Fue después de su tercera estación de lluvias que Anāthapiṇḍika, el 
que alimentaba a los Pobres, hizo su aparición. 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Buddha, el Bhagavā, se encontraba 
residiendo en aquel tiempo en Rājagaha en el Bosque de Bambúes y no se había 
dado un pronunciamiento por parte de él en relación a la vivienda para los 
bhikkhus. Ellos se encontraban viviendo aquí y allí por el bosque, sobre las raíces de 
los árboles, bajo rocas sobresalientes, en barrancos, en cuevas de montañas, en 
osarios, junglas, en el campo, sobre montículos de paja. Cuando dejaban dichos 
lugares, temprano por la mañana, ellos inspiraban devoción ya sea al moverse hacia 
delante o hacia atrás, inclinándose o estirándose; sus ojos siempre hacia abajo y 
desplazándose con gracia. 

Durante aquel tiempo un rico comerciante de Rājagaha visitó el parque. Él los 
vio mientras así caminaban y en su corazón surgió devoción en ellos. Se aproximó y 
les preguntó: “Venerables Señores, si tuviesen una vivienda construida, ¿viviríais en 
ella? 

“El Bhagavā no nos ha permitido viviendas” 

“Entonces, Venerables Señores, preguntadle al Bhagavā y decidme qué 
responde”. Ellos se lo preguntaron al Bhagavā. Él dio su autorización; y cuando lo 
hizo, se lo dijeron al comerciante. En sólo un día él tuvo preparadas sesenta 
viviendas construidas. Entonces invitó al Bhagavā y al Saṅgha a la comida del día 
siguiente. Al término de la comida él presentó formalmente las viviendas al Saṅgha. 

La hermana del comerciante en cuestión era la esposa de Anāthapiṇḍika, quien 
había decidido en aquella oportunidad visitar Rājagaha por algún u otro negocio – 
de hecho, fue la misma vez que el Saṅgha de bhikkhus encabezado por el Buddha 
había sido invitado por el comerciante para el día siguiente. El comerciante se 
encontraba dando instrucciones a sus sirvientes y criados: “Ahora debéis levantaros 
temprano, cocinad avena, arroz y acompañamientos. Preparad postres dulces”.



88​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Anāthapiṇḍika pensó: “Antes, cuando yo llegaba a este lugar, este laico solía 
dejar a un lado todos sus compromisos para darme la bienvenida. Ahora, pareciera 
estar distraído dando órdenes a sus sirvientes. ¿Habrá de darse algún matrimonio o 
ceremonia de compromiso? ¿O es que se realizará alguna gran ceremonia de 
sacrificio? ¿O habrá invitado mañana a Seniya Bimbisāra, al Rey de Maghada con 
todo su séquito?” 

Cuando el comerciante hubo terminado de dar instrucciones a sus sirvientes, 
fue adonde Anāthapiṇḍika y le dio la bienvenida. Entonces cuando sentó a su lado, 
Anāthapiṇḍika le comentó sus pensamientos. Él respondió: “No habrá ningún 
matrimonio, ni ninguna ceremonia de compromiso ni se ha invitado al Rey con 
todo su séquito para mañana. Sin embargo, tendré una gran ceremonia de 
sacrificio: He invitado mañana al Saṅgha de bhikkhus encabezado por el Buddha, el 
Iluminado”. 

“¿Estáis diciendo ‘el Buddha’?” 
“Estoy diciendo ‘el Buddha.’” 
“¿Estáis diciendo ‘el Buddha’?” 
“Estoy diciendo ‘el Buddha.’” 
“¿Estáis diciendo ‘el Buddha’?” 
“Estoy diciendo ‘el Buddha.’” 

“Estas nuevas sobre “el Buddha, el Buddha” es difícil que se dé en el mundo. ¿Es 
posible ir a ver a este Bhagavā, consumado y plenamente iluminado, ahora, en este 
mismo momento?” 

“Éste no es el momento para ir a verlo. Podréis verlo mañana temprano”. 

Entonces Anāthapindika pensó: “Mañana temprano seré capaz de ver al ​
Bhagavā, al consumado y plenamente iluminado”. 

Se recostó pensando en el Buddha. Se levantó tres veces durante la noche, 
asomándose para ver si ya amanecía. Entonces se dirigió hacia la Entrada Sīvaka.  
Seres no humanos le abrieron la puerta. Tan pronto como dejó la ciudad, la luz lo 
dejó y la oscuridad se encontró frente a él. Miedo, terror y horror surgieron en él. 
Quiso entonces regresar, no obstante, el espíritu invisible Sīvaka se hizo escuchar: 

“Cien elefantes, cien caballos, 
Cien carruajes tirados por mulas, 
Cien mil doncellas cubiertas de gemas 
Y anillos –todo ello no vale ahora ni 
La décimo sexta parte que un paso más hacia delante. 

Proseguid, seglar, proseguid. Es mejor proseguir que regresar.  



​ La Vida del Buddha​ 89 

​
 

Cuando el espíritu hubo dicho esto por tercera vez, la oscuridad lo dejó y vino 
la luz ante él. El miedo, el terror y el horror se calmaron en él. Entonces fue hacia el 
Cálido Bosque donde se encontraba el Buddha. Ahora bien, en aquella ocasión el 
Bhagavā se había levantado antes del amanecer y se encontraba caminando de un 
lado a otro por el campo. Él vio a Anāthapiṇḍika viniendo a la distancia. Cuando 
lo vio, dejó de caminar y se sentó en un asiento preparado para él. Cuando así lo 
hizo, le dijo a Anāthapiṇḍika: “Venid, Sudatta”. 

Anāthapiṇḍika pensó: “¡Él se dirige a mí por mi nombre!” y se encontró feliz e 
ilusionado. Fue ante el Buddha y se postró ante sus pies, y le dijo: “Asumo que el 
Bhagavā haya dormido bien”. 

Un verdadero brahmán1 duerme siempre bien – 
Aquel que haya alcanzado el absoluto Nibbāna, 
En quien los deseos sensuales lo hayan dejado intacto, 
Cálido, sin sustancia por la existencia. 
Él habrá abandonado todos los apegos, 
No habrá conflicto en su corazón; 
Duerme en la dicha aquel que se encuentra en paz – 
La paz establecida en la mente. 

Entonces el Bhagavā le dio instrucciones progresivas a Anāthapiṇḍika. Mientras 
Anāthapiṇḍika se encontraba ahí sentado, la impecable e inmaculada visión del 
Dhamma surgió en él: Todo lo que está sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer. 
Entonces se hizo independiente de los demás en la Dispensación del Maestro. Él 
dijo, “¡Maravilloso, Venerable Señor! …Comenzando desde hoy que el Bhagavā me 
reciba como su seguidor quien ha tomado refugio en él por el resto de su vida. 
Venerable Señor, que el Bhagavā con el Saṅgha de bhikkhus acepten de mí la comida 
de mañana”. 

El Bhagavā aceptó en silencio. Entonces, sabiendo que el Bhagavā había 
aceptado, se levantó de su asiento, y después de rendirle respetos al Bhagavā, se 
marchó manteniéndolo a su derecha. 

El rico comerciante de Rājagaha escuchó: “Parece que el Saṅgha de bhikkhus 
encabezado por el Buddha ha sido invitado por Anāthapiṇḍika”. Así que le dijo a 
Anāthapiṇḍika: “Habéis invitado al Saṅgha de bhikkhus encabezado por el Buddha 
mañana. No obstante, sois mi invitado. Os daré el dinero para proveerle alimento 
al Saṅgha encabezado por el Buddha”.  

 



90​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“No es necesario. Poseo dinero para proveer comida al Saṅgha de bhikkhus 
encabezado por el Buddha”. 

Un ciudadano de Rājagaha escuchó esto y ofreció proveer el dinero, pero 
Anāthapindika se rehusó. Y Seniya Bimbisāra, Rey de Magadha, también lo ofreció 
y fue rehusado. 

Entonces, cuando acabó la noche, Anāthapiṇḍika dispuso de buena comida y 
varios tipos preparada en la casa del comerciante, y llegó la hora de anunciarle al 
Bhagavā: “Es hora, Venerable Señor, la comida está lista”. 

Siendo entonces de mañana, el Bhagavā se vistió y tomando su cuenco y su 
ropaje superior, se dirigió a la casa del comerciante acompañado por el Saṅgha de 
bhikkhus y se sentó en un asiento preparado para él. Entonces el laico 
Anāthapiṇḍika les sirvió con sus propias manos al Saṅgha encabezado por el 
Buddha y los satisfizo con diferentes tipos de buena comida. Cuando el Bhagavā 
hubo comido y no poseía más el cuenco entre sus manos, Anāthapiṇḍika se sentó a 
un lado. Él le dijo al Bhagavā: “Venerable Señor, que el Bhagavā con el Saṅgha de 
bhikkhus me consienta a residir conmigo en Sāvatthī para la estación de lluvias. 

“Los Perfectos se complacen en espacios solitarios, seglar”. 
“Lo sé, Bhagavā; lo sé, Sublime”. 

Entonces, cuando el Bhagavā hubo instruido, urgido, alentado y exhortado a 
Anāthapiṇḍika con charlas sobre el Dhamma, se levantó de su asiento y se marchó. 

En aquella oportunidad Anāthapiṇḍika poseía muchos amigos y conocidos que 
le brindaban la bienvenida. Cuando terminó sus negocios en Rājagaha partió hacia 
Sāvatthī. Durante el trayecto orientó a la gente: “Señores, construid jardines, 
viviendas, preparad presentes para dar de comer. Ha surgido un Buddha en el 
mundo. Él ha sido invitado por mí. Él vendrá por este camino”. 

Entonces dicha gente hizo lo que se les había orientado. 

Cuando Anāthapiṇḍika llegó a Sāvatthī buscó alrededor de la ciudad un lugar 
adecuado, adecuado para el retiro, hasta que vio el placentero parque del Príncipe 
Jeta el cual poseía todas las cualidades requeridas. Él fue ante el Príncipe Jeta y le 
dijo: “Señor, concédame su parque para mi uso”. 

“No se puede conceder el parque a no ser por la suma de cien mil (monedas de 
oro) esparcidas sobre ella”. 

“Señor, el parque ha sido entonces adquirido”. 
“Laico, el parque no ha sido adquirido”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 91 

 

Ellos les preguntaron a unos funcionarios por un arbitraje, para ver si el parque 
había sido adquirido o no. Los árbitros dijeron: “Tan pronto como se ponga el 
dinero sobre él, estaría adquirido”. 

Entonces, Anāthapiṇḍika trajo carruajes de oro y cubrió el Parque de Jeta con 
cien mil monedas de oro sobre él. Lo que trajo primero al comienzo no fue 
suficiente para cubrirlo completamente y quedó una pequeña parte cerca de la 
puerta que se encontraba todavía descubierta. Anāthapiṇḍika ordenó a la gente 
que vayan por más oro para cubrir dicho espacio. Entonces se le ocurrió al Príncipe 
Jeta: “No debe tratarse de cualquier asunto ordinario para que Anāthapiṇḍika esté 
gastando tanto oro”. Él le dijo a Anāthapiṇḍika: “es suficiente, laico, no cubráis ese 
espacio. Concedédmelo, ése será mi presente”. 

Anāthapiṇḍika pensó: “Este Príncipe Jeta es una prominente y muy reconocida 
persona. Sería muy bueno si una persona así de reconocida adquiriese devoción en 
el Dhamma y la Disciplina”. Así que le concedió dicho espacio al Príncipe Jeta, el 
cual poseía en ella una puerta construida hacia su casa. Entonces, Anāthapiṇḍika 
procedió a construir residencias en el Parque de Jeta; construyó terrazas, puertas de 
entradas, salas de espera, cuartos de estufas, almacenes y depósitos, accesos para 
caminar, habitaciones bien preparadas, instalaciones de servicios higiénicos, 
cuartos de baño, excavó albercas y levantó pabellones. 

Vin. Cv. 6:4; S. 10:8 

PRIMERA VOZ.  Así lo oí.2 Mientras el Bhagavā se encontraba residiendo en 
Rājagaha en el Bosque de Bambúes, en una ocasión se encontró sentado a campo 
abierto durante la noche y estaba lloviznando ligeramente. Entonces el Maligno 
Māra, quien deseaba asustarlo y hacerle parar sus cabellos, asumió la forma de una 
enorme serpiente real Nāga y se aproximó al Bhagavā. Su cuerpo era tan grande 
como el de un bote hecho del tronco de un solo árbol; su caperuza era tan amplia 
como la alfombra de una fábrica; sus ojos eran tan grandes como los escudos de 
bronce Kosalan, su lengua oscilaba hacia fuera y adentro como el centello 
bifurcado que salen y entran de una nube de rayos; el sonido de su respiración era 
como el bramido golpe de un herrero. 

Entonces el Bhagavā reconoció al Maligno Māra y le habló en estrofas: 

Un ermitaño perfecto en restricción 
Vive su vida en guaridas solitarias; 
Ahí debería vivir aquel que haya renunciado; 
Ya que es lo adecuado para él y para su agrado. 

 



92​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

Muchas son las bestias salvajes, muchos los terrores, 
Muchos los insectos que vuelan y los animales rastreros; 
No obstante, cuando el sabio es entrenado en el yermo, 
Nada de ello podrá hacerle parar sus cabellos. 
Aunque el cielo se parta, aunque trema la tierra, 
Aunque todos los seres se asusten, aunque los hombres 
Puedan lanzarle una lanza sobre el pecho 
Ningún Ser que Haya Despertado Jamás acudirá por ayuda 
Hacia cosas mundanas, hacia los esenciales de la existencia. 

Entonces el Maligno Māra comprendió: “El Bhagavā me ha reconocido, el 
Sublime me ha reconocido”. Triste y desilusionado se desvaneció al instante. 

S. 4:6 

 SEGUNDA VOZ. Ahora bien, cuando el Bhagavā había residido en Rājagaha por el 
tiempo que decidió, partió viajando y haciendo escalas hacia Vesālī. Cuando 
finalmente ahí llegó, fue a vivir a la Sala con el Techo en Punta, en el Gran Bosque. 
La gente se encontraba muy animada en aquella oportunidad efectuando trabajos 
de construcción, y los bhikkhus, que se encontraban supervisando el trabajo, 
estaban siendo suministrados generosamente de ropajes, alimentos, viviendas y los 
requisitos de medicinas para la cura de enfermedades. 

Hubo un sastre pobre que pensó: “No debe tratarse de un asunto ordinario para 
que esta gente se encuentre efectuando trabajos de construcción y que los bhikkhus 
sean suministrados generosamente de ropajes, alimentos, residencias y medicinas. 
¿Y si yo también construyera algo?” 

Entonces el pobre sastre en persona humedeció algo de arcilla y comenzó a 
fabricar algunos ladrillos, y luego montó un andamio. No obstante, por falta de 
habilidad construyó una pared inclinada y se cayó. Lo mismo ocurrió una segunda 
y tercera vez. El pobre sastre se encontró contrariado, murmuró y protestó: “Los 
hijos de los Sakyans recomiendan e instruyen a la gente que les ofrece ropajes, 
alimentos, viviendas y medicina. Sin embargo, yo soy pobre. Nadie me aconseja e 
instruye o supervisa mi trabajo de construcción”. 

Los bhikkhus escucharon esto y se lo contaron al Bhagavā. Entonces, él hizo de 
ésta la ocasión para impartir una charla sobre el Dhamma y se dirigió a los bhikkhus 
así: “Bhikkhus, autorizo que los trabajos de construcción sean formalmente 
designados. El bhikkhu que supervise dicha construcción verá con cuidado que la 
construcción se termine rápidamente y se encargará que lo que haya sido dañado o 
destruido sea reparado”.  



​ La Vida del Buddha​ 93 

 

Cuando el Bhagavā hubo residido en Vesālī por el tiempo que decidió, partió de 
viaje y haciendo escalas hacia Sāvatthī. Ahora bien, en aquella ocasión los 
seguidores de los bhikkhus pertenecientes a un determinado grupo de seis iba a la 
cabeza del Saṅgha de bhikkhus encabezados por el Buddha, y tomó los hospedajes y 
las camas de la siguiente manera: “Esto será para nuestros preceptores, esto será 
para nuestros maestros, esto será para nosotros”. Cuando el Venerable Sāriputta 
llegó después del Saṅgha de bhikkhus encabezado por el Buddha, todos los 
hospedajes y camas habían sido ocupados. Sin contar con ninguna cama, se dirigió 
y se sentó sobre las raíces de un árbol. Cuando la noche estaba terminando y 
faltaba poco para amanecer, el Bhagavā se levantó y tosió. El Venerable Sāriputta 
también tosió. 

“¿Quién está ahí?” 
“Soy yo, Sāriputta, Bhagavā”. 
“¿Por qué estáis sentado ahí, Sāriputta?” 

Entonces el Venerable Sāriputta le contó lo ocurrido. El Bhagavā hizo de ésta la 
ocasión para convocar a todos los bhikkhus y les preguntó si eso era cierto. Ellos 
dijeron que lo era. Él les llamó la atención: “Bhikkhus, esto no hace surgir fe en 
aquel que no la tenga, ni incrementa la fe en el que ya la tenga; por el contrario, 
mantendrá al que no tenga fe sin fe y dañará a aquellos que ya la tengan”. 

Después de haberles llamado la atención y darles una charla sobre el Dhamma, él 
se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, ¿Quién es aquel, digno del mejor asiento, de 
la mejor agua, de la mejor comida?” 

Algunos bhikkhus dijeron aquellos que habían renunciado a una noble familia; 
otros aquellos que habían renunciado a una familia brahmán…a una familia laica; 
otros aquellos que se habían especializado en recitar los Discursos, en Recitar la 
Disciplina, aquellos que predicaban el Dhamma …aquellos que han logrado la 
primera meditación… la segunda meditación… la tercera meditación… la cuarta 
meditación… el que ha entrado a la corriente… el que retornará una vez más… el 
que no retornará… un Arahant consumado… aquel poseedor de los tres 
conocimientos; inclusive otros dijeron que eran aquellos que poseían los seis tipos 
de conocimiento directo. Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: 

“Una vez bhikkhus, en algún lugar de los Himalayas, había un gran árbol banyan 
bajo el cual vivían tres compañeros. Ellos eran una perdiz, un mono y un elefante. 
Ellos eran frecuentemente rudos e irrespetuosos, y vivían sin consideración mutua. 
Ellos pensaron: ‘Si tan sólo pudiésemos saber quién de nosotros es el mayor,  

 



94​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
entonces podríamos honrarlo, respetarlo, venerarlo y reverenciarlo, así como seguir 
sus consejos.’ 

“La perdiz y el mono le preguntaron al elefante: ‘¿Cuánto atrás podéis recordar?’ 

“‘Cuando era una cría, solía caminar por encima de este árbol banyan de tal 
forma que pasaba entre mis piernas y su parte más alta rascaba mi estómago.’ 

“Entonces la perdiz y el elefante le preguntaron al mono: ‘Cuando atrás podéis 
recordar?’ 

“‘Cuando era pequeño, solía sentarme sobre el suelo y mordisquear la parte más 
alta de este árbol banyan.’ 

“Entonces el mono y el elefante le preguntaron a la perdiz: ‘¿Cuándo atrás 
podéis recordar?’ 

“‘En cierto lugar había un gran árbol banyan. Yo comí una de sus semillas las 
evacué en este lugar, y de esa semilla creció este árbol banyan. Por lo tanto, soy 
mayor que vosotros.’ 

“Entonces el mono y el elefante le dijeron a la perdiz: ‘Sois mayor que nosotros. 
Nosotros os honraremos, respetaremos, veneraremos, reverenciaremos y 
seguiremos vuestros consejos.’ Después de ello, la perdiz hizo que el mono y el 
elefante siguieran los cinco preceptos de la virtud y él mismo los comenzó a seguir. 
Entonces fueron corteses y respetuosos mutuamente y vivieron con mutua 
consideración. A la disolución del cuerpo, después de la muerte, aparecieron en 
destinos felices, en el mundo celestial. Así que a ello se le llegó a llamar ‘la vida 
santa de la perdiz.’ 

Aquellos que reverencian a los mayores 
Son los contados eruditos en el Dhamma, 
Ya que poseen en ambos, aquí y ahora, 
Y en un destino posterior, felicidad. 

“Ahora, bhikkhus, estos animales pudieron ser corteses y respetuosos 
mutuamente, vivir en mutua consideración. Intentad copiarlos. Ya que, si fuerais 
rudos e irrespetuosos, si vivierais sin mutua consideración bajo la guía del Dhamma 
y la Disciplina tan bien proclamada como están éstas, ello no surgirá fe en aquel 
que no la tenga, ni incrementará la fe de aquel que ya la tenga; por el contrario 
mantendrá sin fe a aquel que no la tenga y dañará a aquellos que ya tengan fe”. 

Viajando y haciendo escalas el Bhagavā llegó finalmente a Sāvatthī. Entonces fue 
a residir al Bosque de Jeta, al Parque de Anāthapiṇḍika. Entonces  

 



​ La Vida del Buddha​ 95 

​
Anāthapiṇḍika fue a ver al Bhagavā y lo invitó a la comida del día siguiente, la cual 
el Bhagavā aceptó en silencio. Cuando la comida terminó y el Bhagavā no tuvo más 
el cuenco entre sus manos, Anāthapiṇḍika se sentó a un lado y le preguntó: 
“Venerable Señor, ¿Cómo debiera actuarse en relación a este Bosque de Jeta?” 

“Luego, seglar, podréis ofrecerlo al Saṅgha de bhikkhus en las cuatro direcciones 
– pasado, futuro y presente”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió él y así lo hizo. Entonces el Bhagavā se 
dirigió a él en estrofas: 

Que proteja del frío y el calor, 
Además de animales salvajes, 
Y de animales rastreros e insectos, 
Y también de las heladas y las lluvias. 
Que provea protección 
Cuando el Sol y el viento sean feroces. 
El objeto es que sea un refugio y ofrezca comodidad 
Con el objeto de desarrollar concentración y desarrollar sabiduría. 
Presentes para vivir ofrecidos a la orden 
Son los más elevadamente elogiados por el Buddha, 
Por lo tanto, que el hombre poseedor de sabiduría, 
Vea donde yazca su propio bien, 
Que disponga de residencias construidas confortables  
Y disponga de gente versada viviendo en ellas. 
Él les podrá dar de comer y de beber en ellas 
Y ropajes y lugares para residir, 
Haciendo reposar su corazón en la devoción 
En aquellos que caminan en la rectitud; 
Ya que ellos le enseñarán el Dhamma  
Para la liberación de todo sufrimiento, 
Reconociendo cuál Dhamma, él alcanzará aquí  
El Nibbāna y estará libre de corrupciones. 

Entonces cuando él hubo ofrecido sus bendiciones, se levantó de su asiento y se 
marchó. 

Vin. Cv. 6:5-9 

NARRADOR UNO. El Buddha, quien se encontraba residiendo ahora en Sāvatthī, 
capital de Kosala, había llegado del país de Magadha, cuya capital era Rājagaha. 
Magadha era uno de los dos estados más poderosos de la parte central de la India 
en aquellos tiempos. Yacía al sur del Ganges teniendo su límite norte sobre el río.  

 



96​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Su rey era Bimbisāra, quien ya se había declarado él mismo un adherente del 
Buddha. El cuñado de Bimbisāra, el Rey Pasenadi, gobernada el otro gran reino, 
llamado Kosala, que se extendía hacia el norte, a partir de las riberas norte del río 
Ganges hasta los pies de los Himalayas. Pareciera ser que el Rey Pasenadi no había 
conocido hasta entonces al Buddha. 

PRIMERA VOZ.  Así lo oí. Fue durante la época que el Bhagavā se encontraba 
residiendo en Sāvatthī, que el único y apreciado hijo de un ciudadano de Sāvatthī 
había muerto. El padre acudió ante el Bhagavā, quien le preguntó: “Laico, vuestras 
facultades parecieran las de aquel que ha perdido la cabeza; vuestras facultades 
parecieran no estar en condiciones normales”. 

“¿Cómo podría estar mis facultades en condiciones normales, Venerable Señor? 
Mi querido, adorado y único hijo está muerto. Desde que falleció no he podido 
dedicar mi mente ni a mi trabajo ni a mi comida. Continúo yendo al osario y 
sollozar ahí: ‘Mi único hijo, ¿dónde estáis? Mi único hijo, ¿dónde estáis?’” 

“Así es laico, así mismo es. Los seres queridos y que se dejan querer conllevan 
desdicha y lamentación, dolor, angustia y desesperación”. 

“¿Quién podría pensar en algún momento de dicha forma, Venerable Señor? Los 
seres queridos, Venerable Señor, los que dejan querer traen felicidad y dicha”. 

Él se levantó disidiendo y desaprobando las palabras del Bhagavā y se marchó. 
Ahora bien, en aquella ocasión se encontraban jugando dados unos jugadores no 
lejos del Bhagavā. El laico fue hacia ellos y les contó su conversación. Ellos dijeron: 
“Así es, laico, así mismo es. Los seres queridos que se dejan querer conllevan 
felicidad y dicha”. 

Entonces, pensando “Estoy de acuerdo con los jugadores,” él se levantó y se 
marchó. 

Esta historia eventualmente llegó al palacio real. El Rey Pasenadi de Kosala le 
dijo a la reina: “Mallikā, ¿Qué significa lo que el monje Gotama ha dicho: ‘Los seres 
queridos que se dejan querer conllevan desdicha y lamentación, dolor, aflicción y 
desesperación’?” 

“Señor, si ello ha sido dicho por el Bhagavā, entonces así será”. “Sin importar lo 
que diga el monje Gotama, esta Mallikā lo aplaude: ‘Si ello ha sido dicho por el 
Bhagavā, entonces así será.’ Ella habla a igual que un pupilo que aplaude al maestro 
sin importar lo que diga: ‘Si ello ha sido dicho por el Bhagavā, entonces así será.’ 
¡Apartaos, Mallikā, mejor retiraros de aquí!” 

Entonces la reina Mallikā le dijo a Nāḷijangha de la casta brahmán: “Id adonde el 
Bhagavā y rendidle respetos en mi nombre. Y luego preguntadle: ‘Venerable Señor,  

 



​ La Vida del Buddha​ 97 

 

estas palabras han sido dichas por el Bhagavā: “¿Los seres queridos que se dejan 
querer conllevan desdicha y lamentación, dolor, angustia y desesperación”?’ Tomad 
nota de su respuesta y decídmelo; ya que los Perfectos jamás dicen mentiras”. 

Él hizo lo que se le había pedido. El Bhagavā dijo: “Así es, brahmán, así mismo es. 
Los seres queridos que se dejan querer conllevan desdicha y lamentación, dolor, 
angustia y desesperación. Y una manera como ello puede ser entendido es a partir 
de esto: Una vez en esta misma ciudad de Sāvatthī había una mujer cuya madre 
murió, debido a lo cual ella perdió la cabeza y vagaba loca de calle en calle y de 
esquina en esquina, preguntando ‘¿Habéis visto a mi madre? ¿Habéis visto a mi 
madre?’” 

NARRADOR DOS: Entonces el Buddha prosiguió contando una gran cantidad de 
historias con los mismos resultados, concluyendo de la siguiente manera: 

PRIMERA VOZ. “Y hubo una vez, en esta misma ciudad de Sāvatthī, una mujer 
que estaba casada y vivía con la familia de su esposo. No obstante, sus propios 
parientes deseaban que se divorcie de su marido y darla como esposa a otro quien a 
ella no le gustaba. Ella le contó esto a su esposo. Él la apuñaló hasta que murió y se 
mató así mismo, pensando ‘Estaremos juntos en la muerte.’ Puede comprenderse 
también de esto cómo los seres queridos que se dejan querer conllevan desdicha y 
lamentación, dolor, angustia y desesperación. 

 Nāḷijangha retornó con la reina y le contó lo que había sido dicho. Por lo tanto, 
ella fue ante el Rey Pasenadi y le preguntó: “Señor, ¿cuál es vuestra opinión? ¿Es la 
princesa Vajirī apreciada por usted? 

“Sí, Mallikā, ella es apreciada por mí”. 

“Señor, ¿cuál es su opinión? Si algún cambio, alguna alteración, le ocurriese a la 
Princesa Vajirī, ¿Le traería ello desdicha y lamentación, dolor, angustia y 
desesperación? 

“Cualquier cambio, cualquier alteración, en la Princesa Vajirī significaría una 
alteración para mi vida. ¿Cómo no podría surgir en mí desdicha y lamentación, 
dolor, angustia y desesperación?” 

“Señor, es en relación a esto que el Bhagavā, que posee conocimiento y visión, 
consumado y plenamente iluminado, dijo: “Los seres queridos que se dejan querer 
conllevan desdicha y lamentación, dolor, angustia y desesperación.’” 

NARRADOR DOS. De la misma manera la reina enfatizó el punto con los ejemplos 
de la Reina Vāsabhā, el hijo del rey Viḍūḍabha, ella misma, y sus reinos de Kāsi y 
Kosala. Entonces el rey dijo:  



98​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

PRIMERA VOZ. “Mallikā, es maravilloso, es magnífico, cuanto así penetra y ve con 
entendimiento el Bhagavā. Venid, traedme el agua de la ablución”. 

Entonces el Rey Pasenadi se levantó de su asiento, y acomodando su ropa 
superior en un hombro, levantó sus dos manos con las palmas juntas en dirección 
hacia donde estaba el Bhagavā y pronunció esta exclamación tres veces:   

“¡Honor al Bhagavā consumado y plenamente iluminado!” 

M. 87 

NARRADOR UNO. El siguiente incidente registra posiblemente cómo conoció por 
primera vez el Rey al Buddha. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez, cuando el Buddha se encontraba residiendo en 
Sāvatthī, el Rey Pasenadi de Kosala fue a verlo. Él intercambió saludos y cuando 
terminó esta charla formal, él dijo: “¿El Maestro Gotama afirma que ha descubierto 
la suprema y plena iluminación?” 

“Gran Rey, si pudiese afirmarse correctamente el estipulado sobre alguien que 
ha descubierto la suprema y plena iluminación, entonces es respecto a mí que 
podría afirmarse correctamente dicho estipulado”. 

“Sin embargo, Maestro Gotama, hay monjes y también brahmanes, cada uno con 
sus órdenes, sus grupos, líderes de un grupo, cada uno filosofo renombrado, famoso 
y reconocido por muchos como un santo – Me refiero a Pūraṇa Kassapa, Makkhali 
Gosāla, Nigaṇtha Nāthaputta, Sañjaya Belaṭṭhiputta, Pakudha Kaccāyana y Ajita 
Kesakambali.  Ahora bien, cuando les pregunto si ellos afirman haber descubierto 
la suprema y plena iluminación, ellos no afirman eso. Pero entonces ¿cómo es esto 
posible? Ya que el Maestro Gotama es tanto joven en años como recientemente 
ordenado en la renunciación”. 

“Gran Rey, existen cuatro cosas que no deberían ser subestimadas y 
despreciadas debido a su juventud. ¿Cuáles cuatro? Ellas son un noble guerrero, 
una serpiente, una llama y un bhikkhu”. 

Así lo dijo el Bhagavā. Al decir esto, el Sublime dijo además: 

Que el hombre no desprecie ni menosprecie 
A un joven guerrero nacido en un famoso linaje 
Por ser joven. Puede ser que dicho joven guerrero 
Pueda llegar a gobernar despóticamente y sea vengativo,  

 



​ La Vida del Buddha​ 99 

 
Y que lo visite la venganza real. 
Que entonces él lo eluda y salve su vida. 

Que el hombre no desprecie ni menosprecie 
El retorcimiento de una serpiente que vea en la ciudad o en el bosque 
Por ser joven. Una serpiente viaja rápidamente 
Y muchas veces engaña; puede atacar y morder 
A un hombre o mujer negligente en cualquier momento. 
Qué entonces él lo eluda y salve su vida. 

Que el hombre no desprecie ni menosprecie 
Un fuego oscuro y rastrero que quema hambrientamente, 
Por ser joven.  
Ya que si encontrase combustible 
Para crecer y expandirse, atacaría y quemaría 
A un hombre o mujer negligente en cualquier momento. 
Que entonces él lo eluda y salve su vida. 

Aunque las conflagraciones de fuegos oscuros quemen los bosques, 
Aun así, aparecerán rebrotes cuando hayan pasado algunos días; 
Pero en aquel en quien arda el fuego de un bhikkhu virtuoso3 
Carecerá de retoños, ningún heredero poseerá su riqueza: 

Alguien así no poseerá, como el muñón de un árbol de palma, ni hijos ​
ni herederos. 

Por ello el hombre sabio, percibiendo su propio bienestar, 
Tratará correctamente a la serpiente, al fuego, 
Al noble guerrero y al bhikkhu virtuoso. 

Cuando se dijo esto, el Rey Pasenadi le dijo al Bhagavā: “¡Maravilloso, Venerable 
Señor! … Que el Bhagavā me reciba como su seguidor que ha acudido a él por 
refugio durante el resto de su vida”. 

S. 3:1 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Bhagavā se encontraba residiendo en 
Rājagaha en el Bosque de Bambúes, en el Santuario de las Ardillas, durante la 
época en la que no se había establecido como obligatoria la residencia en un solo 
lugar en las estaciones de lluvias. Los bhikkhus andaban peregrinando en la estación 
fría, en la estación caliente y en la estación de lluvias. La gente se encontraba 
contrariada, murmuraban y protestaban: “¿Cómo pueden estos monjes, estos hijos 
de los Sakyans, ir peregrinando durante las tres estaciones, pisoteando el gras 
verde, hostilizando la facultad de una vida y produciendo daño a tantas pequeñas 
criaturas? Inclusive aquellos otros sectarios, cuya enseñanza está mal proclamada,  

 



100​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

habitan una residencia por lo menos durante la estación de lluvias; e inclusive estos 
buitres que hacen sus nidos sobre las cima de los árboles habitan por los menos en 
sus propias residencias durante la estación de lluvias. Sin embargo, estos Sakyans 
van peregrinando durante las tres estaciones, pisoteando el gras verde, hostigando 
la facultad de una vida y trayendo daño a muchas pequeñas criaturas. 

Los bhikkhus escucharon esto y se lo contaron al Buddha. Él hizo de ésta la 
ocasión para una charla sobre el Dhamma y se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, 
autorizo la residencia fija durante la estación de lluvias”. 

Vin. Mv. 3:1 

NARRADOR UNO. Aunque la muerte de Anāthapiṇḍika ocurrió mucho después 
(cuyo momento es incierto), aun así, una narración al respecto es aquí 
posiblemente lo más apropiado. 

NARRADOR DOS. Durante su última enfermedad Anāthapiṇḍika envió un 
mensaje al Venerable Sāriputta pidiéndole que lo visitase. Consecuentemente los 
dos Venerables, Sāriputta y Ānanda lo visitaron. Él les dijo cómo empeoraba su 
enfermedad y entonces el Venerable Sāriputta lo instruyó como sigue. 

PRIMERA VOZ. “Entonces laico, deberías entrenaros así: ‘No me apegaré a la vista; 
no habrá ninguna consciencia mía basada en la vista.’ Así deberíais entrenaros”. 

NARRADOR DOS. Entonces él prosiguió a instruirlo de la misma forma en relación 
a los otros cuatro sentidos y la mente, en relación a los objetos de dichos cinco 
sentidos y la mente, en relación a los seis tipos de consciencia, contacto y 
sensación, en relación a los elementos tierra, agua, fuego, aire, el espacio y la 
consciencia, en relación a los cinco agregados, en relación a los cuatro estados 
inmateriales, en relación a este mundo y al más allá de este mundo, y finalmente en 
relación a todo lo visto, escuchado, sentido (por la nariz, la lengua y el cuerpo) 
conocido, procurado y accedido por la mente. 

PRIMERA VOZ. Cuando se dijo esto, Anāthapiṇḍika sollozó y cayeron lágrimas 
por su rostro. Entonces el Venerable Ānanda le preguntó: “¿Estáis vacilando, laico? 
¿Estáis fracasando?” – “No estoy vacilando, Venerable Ānanda, no estoy 
fracasando. Aunque he estado muy pendiente del Maestro y de los bhikkhus 
meditativos, aun así, jamás había escuchado una charla semejante a ésta sobre el 
Dhamma”. – “Estas charlas sobre el Dhamma no se dan a los laicos vestidos de 
blanco, seglar, éstas se dan a aquellos que han renunciado a la vida laica”. – “No 
obstante, el Venerable Sāriputta permite que estas charlas sobre el Dhamma se les 
dé a algunos. Hay  

 



​ La Vida del Buddha​ 101 

 

algunos con sólo un poco de polvo en sus ojos en quienes resultaría una gran 
privación el no escuchar estas charlas sobre el Dhamma. Algunos llegan a conseguir 
el conocimiento final del Dhamma”. 

M. 143 

 

NARRADOR DOS. Anāthapiṇḍika falleció el mismo día y se dice que renació en el 
cielo como alguien que había entrado en la corriente y consecuentemente con no 
más de siete renacimientos. 



 

 

7 ​ ​
FORMACIÓN DE LA ORDEN DE MONJAS   

 

NARRADOR UNO. La narración acabada de dar muestra cómo el Buddha aceptó 
pasar la temporada de lluvias en Sāvatthī. Por lo tanto, si es correcto el recuento de 
las tres primeras estaciones de lluvia después de la Iluminación, la cuarta estación 
se dio en el Bosque de Jeta. A continuación, una historia que podría formar parte 
de ese periodo. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una ocasión cuando el Bhagavā se encontraba 
viviendo en el Bosque de Jeta, en Sāvatthī, el Parque de Anāthapiṇḍika, el 
Venerable Nanda, el hijo de la tía materna del Bhagavā, le dijo a un grupo de 
bhikkhus: “Amigos, estoy llevando la vida santa de forma insatisfactoria. No puedo 
continuar con la vida santa. Renunciaré al entrenamiento y regresaré a lo que 
abandoné”. 

 Entonces dichos bhikkhus fueron adonde el Bhagavā y le contaron esto. El 
Bhagavā le dijo a un bhikkhu: “Venid, bhikkhu, decidle en mi nombre al bhikkhu 
Nanda, ‘El Maestro os llama, amigo.’” 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el bhikkhu. Entonces fue adonde el 
bhikkhu Nanda y le comunicó el mensaje. El Venerable Nanda fue ante el Bhagavā 
quien le preguntó: “¿Nanda, es cierto, como parece ser, que estáis llevando la vida 
santa de forma insatisfactoria, que no podéis continuar con la vida santa, y que 
renunciaréis al entrenamiento y regresaréis a lo que abandonasteis?” 

“Sí, Venerable Señor”. 

“Pero Nanda, ¿Por qué eso? 

 “Venerable Señor, cuando partí de renunciar a la vida seglar, la bella Sakyan ​
Janapadakalyāṇī me miró con su cabello parcialmente hacia atrás y me dijo: 
‘Retornad pronto, Príncipe.’ Cuando recuerdo ello, vivo la vida santa de forma 
insatisfactoria”. 

Entonces el Bhagavā tomó al Venerable Nanda del brazo y tan rápidamente 
como un fuerte hombre pudiese extender su brazo flexionado o flexionar su brazo 
extendido, ellos se desvanecieron del Bosque de Jeta y reaparecieron entre las 
deidades de los Treinta y tres. Ahora en dicha ocasión quinientas ninfas de pies  

 



​ La Vida del Buddha​ 103 

​
apacibles habían llegado aguardando por Sakka, el Soberano de los Dioses. El 
Bhagavā le preguntó al Venerable Nanda: “Nanda, ¿véis a esas quinientas ninfas de 
pies apacibles? 

“Sí, Venerable Señor”. 

“¿Qué opináis, Nanda, quien es más adorable, más hermosa, más atractiva, la 
bella Sakyan Janapadakalyāṇī o estas quinientas ninfas de pies apacibles?” 

“Venerable Señor, la bella Sakyan Janapadakalyāṇī es cómo una mona escaldada 
con la nariz y las orejas desencajadas en comparación con estas quinientas ninfas 
de pies apacibles. Ella no se compara en lo absoluto; ella no es para nada como 
ellas; no hay ninguna comparación. Estas quinientas ninfas son infinitamente más 
encantadoras, hermosas y atractivas”. 

“Entonces disfrutad la vida santa, Nanda; disfrutadla y os garantizo la 
obtención de quinientas ninfas de pies apacibles”. 

“Venerable Señor, si el Bhagavā me garantiza tal obtención, entonces disfrutaré 
la vida santa”. 

Entonces el Bhagavā tomó al Venerable Nanda del brazo y a igual que antes se 
desvanecieron del Cielo de los Treinta y tres y reaparecieron en el Bosque de Jeta. 

Los bhikkhus escucharon: “Parece que el Venerable Nanda se encuentra viviendo 
la vida santa en virtud de ninfas; ya que al parecer el Bhagavā le ha garantizado la 
obtención de quinientas ninfas de pies apacibles”. Entonces sus amigos entre los 
bhikkhus lo empezaron a tratar como un mercenario que se había vendido a sí 
mismo: “El Venerable Nanda es un mercenario al parecer, alguien que se ha 
vendido a sí mismo, ya que lleva la vida santa en virtud de ninfas. Al parecer, el ​
Bhagavā le ha garantizado la obtención de quinientas ninfas de pies apacibles”. 

Él se sintió humillado, avergonzado y consternado ante las palabras de sus 
compañeros. Así que se fue a vivir sólo, retirado, diligentemente, arduamente y 
bajo auto-control, hasta que por medio de su propia comprensión y el 
conocimiento directo, entró y habitó, ahí y entonces, en aquel supremo objetivo en 
virtud del cual hombres de clan renuncian correctamente a la vida seglar y parten 
hacia la renunciación. Él comprendió directamente: “Se ha agotado todo 
renacimiento, se ha vivido la vida santa, se ha hecho lo que debía hacerse, no habrá 
más de esto por venir”. Y el Venerable Nanda se convirtió en uno de los Arahants. 

Cuando la noche se encontraba bien avanzada, una deidad de distinguible 
belleza, iluminando todo el bosque de Jeta, fue ante el Bhagavā y después de 
rendirle respetos, permaneció a un lado. La deidad dijo:  



104​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Venerable Señor, el Venerable Nanda, el medio hermano del Bhagavā, el hijo de la 
hermana de su madre, ha entrado y habitado, por medio de su propia comprensión 
y conocimiento directo, en la liberación de la mente y en la liberación a través del 
entendimiento, el cual está limpio debido a la extinción de las corrupciones”. Y el 
conocimiento de dicho hecho también estuvo en posesión del Bhagavā. 

Al término de la noche el Venerable Nanda fue ante el Bhagavā. Él le dijo: 
“Venerable Señor, en relación a lo garantizado por el Bhagavā sobre mi obtención 
de quinientas ninfas de pies apacibles, os absuelvo de dicha promesa”. 

“Acabo de leer vuestra mente con mi mente, Nanda. Las deidades también me 
lo han informado. Por ello cuando vuestro corazón se liberó de las corrupciones, ya 
me encontré absuelto de mi promesa”. Al reconocer el significado sobre esto, el 
Bhagavā pronunció esta exclamación: 

Cuando un bhikkhu ha cruzado el fango, 
Y quebrado la espina del deseo sensual, 
Y alcanzado la destrucción de la ilusión, 
Los placeres y los dolores no lo conmoverán más. 

Ud. 3:2 

NARRADOR UNO. La próxima estación de lluvias – la quinta, fue pasada en Vesālī, 
la capital de Videha, un país al sudeste del flanco Kosalan y al norte de la orillas del 
Ganges. Ésta era una confederación gobernada por una oligarquía, no una 
monarquía. 

NARRADOR DOS. En los meses que siguieron, el Rey Suddhodana cayó enfermo y 
falleció como un Arahat. El Buddha visitó nuevamente su ciudad natal. 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Buddha, el Bhagavā, se encontraba 
residiendo entre los Sakyans en el Parque de Nigrodha, en Kapilavatthu. 
Mahāpajāpatī Gotamī acudió a él. Ella le rindió respetos y permaneció a un lado. 
Luego ella dijo: “Venerable Señor, sería bueno si las mujeres pudiesen obtener la 
ordenación renunciando a la vida seglar hacia una de renunciación en el Dhamma y 
la Disciplina declarada por el Perfecto”. 

“Suficiente Gotamī, no solicitéis la ordenación de mujeres renunciando a la vida 
seglar en el Dhamma y Disciplina declarados por el Perfecto”. 

Ella lo solicitó una segunda y tercera vez y fue rechazada. Entonces ella pensó: 
“El Bhagavā no lo permite,” y se puso triste e infeliz. Le rindió respetos al Bhagavā y 
se retiró, manteniéndolo a su derecha. 

 



​ La Vida del Buddha​ 105 

 

Ahora bien, cuando el Bhagavā hubo residido en Kapilavatthu el tiempo que 
decidió, partió viajando y haciendo escalas hacia Vesālī. Cuando eventualmente 
llegó, fue a vivir a la Sala con el Techo en Punta, en el Gran Bosque. 

Mientras tanto Mahāpajāpatī Gotamī se había cortado el cabello y vestido de 
ropajes amarillos. Con un grupo de mujeres Sakyans partieron hacia Vesālī. Al 
llegar ahí ella se dirigió hacia la Sala con el Techo en Punta, en el Gran Bosque, y 
permaneció a un lado de la entrada. Sus pies se encontraban hinchados, sus 
extremidades cubiertas de polvo, y ella estaba triste e infeliz, con lágrimas en su 
rostro y sollozando. Mientras permanecía así, el Venerable Ānanda la vio. Él le 
preguntó: “Gotamī, ¿por qué estáis parada aquí afuera en la entrada y en esas 
condiciones?” 

“Venerable Señor Ānanda, es debido a que el Bhagavā no ha autorizado la 
ordenación de mujeres en el Dhamma y la Disciplina declarados por el Perfecto”. 

“Entonces, Gotamī, esperad aquí a que le consulte al Bhagavā al respecto”. El 
Venerable Ānanda fue ante el Bhagavā y le contó lo que había ocurrido y él dijo: 
“Venerable Señor, sería bueno si las mujeres pudiesen obtener la ordenación de la 
renunciación a la vida seglar en el Dhamma y la Disciplina declarados por el 
Perfecto”. 

“Suficiente Ānanda, no solicitéis la ordenación de la renunciación a la vida 
seglar para mujeres en el Dhamma y la Disciplina declarados por el Perfecto”. 

Él lo solicitó una segunda y tercera vez y fue rechazado. Entonces él pensó: “El 
Bhagavā no lo permite. Pero ¿y si le preguntase al Bhagavā de otra forma?” Entonces 
dijo: “Venerable Señor, ¿las mujeres son capaces, después de ordenarse, 
renunciando a la vida seglar en el Dhamma y la Disciplina declarados por el 
Perfecto, de consumar el fruto de quien entra en la corriente o del que retornará 
una vez más o de aquel que no retornará?” 

“Lo son, Ānanda”.2 

“Si es así, Venerable Señor, como Mahāpajāpatī Gotamī ha sido en extremo útil 
con el Bhagavā, ya que al ser hermana de su madre lo cuidó, fue su madre sustituta, 
la que le dio la leche – la que le dio lactancia cuando la propia madre del Bhagavā 
falleció – siendo así, Venerable Señor, sería bueno si las mujeres pudiesen obtener 
la ordenación”. 

“Ānanda, si Mahāpajāpatī Gotamī acepta los ocho puntos capitales, entonces 
ello representará su total admisión. Estos son los ochos puntos. La bhikkhunī que  

 



106​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

haya sido ordenada teniendo inclusive cien años deberá rendir respetos, levantarse, 
saludar de forma reverencial, dar la bienvenida respetuosamente a un bhikkhu 
aunque haya sido admitido ese mismo día. Una bhikkhunī no debe pasar la estación 
de lluvias en un lugar donde no haya bhikkhus. Cada quincena la bhikkhunī debería 
estar a la expectativa del Saṅgha en relación a dos cosas: al establecimiento del día 
de observación Uposatha para el Saṅgha de bhikkhus cada quincena y a una visita 
para la exhortación. Al término de la estación de lluvias, la bhikkhunī debe invitar a 
la crítica de ambos Saṅghas en las tres instancias, es decir, en caso si alguna cosa 
impropia en su conducta haya sido vista, escuchada o sospechada. Cuando una 
bhikkhunī haya cometido una ofensa grave, ella debe someterse a las penas de 
ambos Saṅghas. Debe establecerse un periodo de prueba en aquella que aspire a la 
admisión por parte de ambos Saṅghas y después a un entrenamiento en las seis 
cosas durante dos años. Una bhikkhunī no debe encontrarse en falta con o el insulto 
hacia un bhikkhu de ninguna manera y en lo absoluto. En adelante, no estará 
permitido que las bhikkhunīs impartan discursos a los bhikkhus, no obstante, estará 
permitido que los bhikkhus den charlas a las bhikkhunīs. Estas ocho cosas han de ser 
honradas, respetadas, veneradas y reverenciadas, y no han de ser transgredidas por 
el resto de sus vidas. Si Mahāpajāpatī Gotamī acepta estos ocho puntos capitales, 
ello significará su total admisión. 

Cuando el Venerable Ānanda aprendió estos ocho puntos capitales del Bhagavā, 
fue adonde Mahāpajāpatī Gotamī y le contó lo que el Bhagavā había dicho. 

“Venerable Señor Ananda, así como una o un joven de vigor, aficionado a los 
ornamentos, con la cabeza lavada, poseyera una guirnalda de lotos o jazmines o 
rosas3, y lo aceptara con ambas manos y lo posara sobre su cabeza; así también yo 
acepto estos ocho puntos capitales que no habrán de ser transgredidos por el resto 
de mi vida”. 

Entonces el Venerable Ānanda retornó con el Bhagavā y le dijo: “Venerable 
Señor, Mahāpajāpatī Gotamī ha aceptado los ocho puntos capitales. Ella está ahora 
plenamente ordenada”. 

“Ānanda, si las mujeres no hubiesen obtenido la ordenación de la renunciación 
a la vida seglar en el Dhamma y Disciplina declarados por el Perfecto, la vida santa 
hubiese durado largo tiempo, la vida santa hubiese durado mil años. No obstante, 
ahora, como las mujeres lo han obtenido, la vida santa no durará largo tiempo, la 
vida santa durará sólo quinientos años. 

“De igual forma como en los clanes con muchas mujeres y pocos hombres son  

 



​ La Vida del Buddha​ 107 

 

fácilmente arruinados por ladrones y bandidos, así también la vida santa en el 
Dhamma y la Disciplina en donde las mujeres hayan obtenido ordenación no durará 
largo tiempo.  Así como el tizón trae consigo moho gris sobre los campos de arroz 
en crecimiento, y dicho campo de arroz en crecimiento no dura mucho tiempo – 
así como el tizón trae consigo óxido rojo sobre las cañas de azúcar en crecimiento, 
y dicho campo de cañas de azúcar no dura mucho tiempo – así también en el 
Dhamma y la Disciplina en donde las mujeres hayan obtenido ordenación, la vida 
santa no dura mucho. Así como un hombre pudiese construir con anticipación un 
terraplén de tal manera que las aguas de los grandes reservorios no le causen una 
inundación, así también yo he hecho conocer con anticipación estos ocho puntos 
capitales para las bhikkhunīs que no han de ser transgredidos durante el resto de sus 
vidas”. 

Vin. Cv. 10:1; A. 8:51 

NARRADOR DOS. Cuando ella le preguntó al Buddha posteriormente respecto a 
las mujeres Sakyan que la acompañaban, el Buddha ordenó que los bhikkhus les 
deberían dar la total ordenación como bhikkhunīs. Las bhikkhunīs plenamente 
admitidas reclamaron entonces que, a diferencia de ellas, Mahāpajāpatī no estaba 
totalmente admitida. Ellas apelaron ante el Buddha a través del Venerable Ānanda, 
quien resolvió la disputa repitiendo que la aceptación de los ocho puntos 
representaba en su caso su total admisión. Luego ella fue con el Venerable Ānanda 
inclusive una vez más, solicitándole al Buddha que les permita a los bhikkhus y a las 
bhikkhunīs rendir respetos a las personas mayores sin importar a cuál de las dos 
comunidades pertenecieran. La respuesta del Buddha fue que ningún bhikkhu 
debería rendir respeto a una bhikkhunī. 

SEGUNDA VOZ. En otra oportunidad Mahāpajāpatī Gotamī acudió ante el 
Bhagavā. Después de rendirle respetos permaneció a un lado, y ella dijo: “Venerable 
Señor, sería bueno si el Bhagavā me instruyera brevemente, de tal manera que 
habiendo escuchado el Dhamma del Bhagavā, pudiera habitar sola, en retiro, con 
diligencia, arduamente y bajo auto control”. 

“Gotamī, aquellas cosas que conocéis: ‘Estas cosas conducen a la pasión, no al 
desapasionamiento; al apego no al desapego; a la acumulación no a la dispersión; a 
la ambición, no a la modestia; al descontento, no al contento; a la asociación no a 
la reclusión; a la pereza, no a la energía; al lujo, no a la frugalidad,’ sobre ellas 
podéis decidir con bastante certeza: ‘Esto no es Dhamma, ésta no es la disciplina,  

 



108​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

ésta no es la enseñanza del Maestro.’ No obstante, sobre aquellas cosas que 
conocéis: ‘Estas cosas conducen al desapasionamiento, no a la pasión; al desapego 
no al apego; a la dispersión, no a la acumulación; a la modestia, no a la ambición; al 
contento, no al descontento; a la reclusión, no a la asociación; a la energía, no a la 
pereza; a la frugalidad, no al lujo,’ sobre ellas podéis concluir con bastante certeza: 
“Esto es Dhamma, ésta es la Disciplina, ésta es la enseñanza del Maestro.’” 

Vin. Cv. 10:5; A. 8:53 

  



 

 

 

8​ ​
EL CONFLICTO DE KOSAMBĪ   

 

NARRADOR DOS. La tradición sostiene que la sexta estación de lluvias se dio lugar 
en la Montaña Makula y que durante el año siguiente se efectuó nuevamente el 
Milagro Gemelo en Sāvatthī, después del cual el Buddha ascendió al Cielo de los 
Treinta y tres. Ahí pasó la sétima estación de lluvias exponiendo el Abhidhamma a 
las deidades incluyendo a la deidad que previamente había sido su madre. Al 
término de dicha estación de lluvias se dio lugar el “descenso de los dioses” cuando 
el Buddha regresó a la tierra. El pasó la octava estación de lluvias en Suṃsumāragira 
y el noveno en Kosambī. 

NARRADOR UNO. Kosambī era la capital del pequeño reino de Vaṃsa, en la 
bifurcación entre los ríos Ganges y Jumna. Su Rey, Udena, es mencionado 
repetidas veces en el Canon. La mayoría de los eventos que se dieron lugar durante 
estos años según la tradición posterior, incluyendo la visita al Cielo de los Treinta y 
tres y el descenso de los dioses, no se encuentran mencionados en el Canon en lo 
absoluto. 

NARRADOR DOS. Aquí se comienza con el recuento de las mezquinas 
circunstancias que condujeron al primer gran disturbio, que amenazó con producir 
un cisma en el Saṅgha. Pareciera que hubo dos bhikkhus en un monasterio 
involucrados al respecto, uno experto en la Disciplina y otro, maestro en los 
Discursos. Un día éste último se dirigió a la letrina y dejó ahí su vasija con un poco 
de agua no utilizada en él. El otro llegó luego y ahí lo encontró. Él le preguntó al 
maestro de los Discursos: “¿Amigo, dejasteis allí esa vasija con agua?” – “Sí”. – “¿No 
sabíais que ésa era una ofensa?” – “No, no sabía”. – “Ello constituye una ofensa, 
amigo”. – “Entonces lo tendré presente”. – “No obstante si lo hicisteis 
inintencionadamente como una cuestión de olvido, no hubo ofensa”. El maestro de 
los discursos se retiró bajo la impresión que no había cometido ningún error. Sin 
embargo, el experto en Disciplina le dijo a sus pupilos: “Este maestro de Discursos 
no sabe cuándo ha cometido una ofensa”. Ellos se lo contaron a los otros pupilos: 
“Vuestro preceptor ha cometido una ofensa, aunque se encuentre bajo la impresión 
que no lo ha 

 



110​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

cometido”. Cuando ellos le contaron a su preceptor al respecto, él dijo: “Este 
experto en Disciplina dijo primero que no había ofensa y ahora dice que hay 
ofensa. Es un mentiroso”. Ellos le dijeron a los pupilos del experto en Disciplina: 
“Vuestro preceptor es un mentiroso”. Su respuesta fue la de convocar un cabildo y 
suspender al maestro de Discursos. 

NARRADOR UNO. Ahora bien, aquí se presenta la narración canónica sobre lo que 
prosiguió. 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. Mientras el Buddha, el Bhagavā, se encontraba 
en Kosambī, en el Parque de Ghosita, cierto bhikkhu se involucró en una ofensa. Él 
percibió la ofensa como una ofensa, pero otros bhikkhus vieron la ofensa como no 
ofensa. Posteriormente él mismo vio la ofensa como no ofensa, pero los otros 
bhikkhus vieron la ofensa como una ofensa. Dichos bhikkhus le dijeron a él: “Amigo, 
habéis cometido una ofensa. ¿Percibís la ofensa?” 

“Amigos, no he cometido ninguna ofensa que debiera percibir”. 

Dichos bhikkhus acordaron suspender al bhikkhu que todavía no veía su ofensa. 
No obstante, el bhikkhu era versado. Conocía el Canon y era experto en el Dhamma, 
la Disciplina y los Códigos. Era sabio, sagaz, comprensivo, modesto, escrupuloso y 
deseoso en el entrenamiento. Él se dirigió hacia sus íntimos asociados y dijo: “Ésta 
no es una ofensa, ésta no es una ofensa, no poseo ninguna ofensa… no estoy 
suspendido, he sido suspendido a través de una acción errónea, inválida y sin base. 
Que los Venerables se pongan de mi lado en el Dhamma y la Disciplina”. 

 Él los puso de su lado y envió a sus amigos y asociados al país. Entonces los 
bhikkhus que abogaban al suspendido fueron adonde aquellos que lo suspendieron y 
plantearon su caso. Cuando se hizo esto, los otros reafirmaron la validez de su 
acción de suspensión, y ellos dijeron: “Que los Venerables no aboguen y sigan a un 
bhikkhu suspendido”. No obstante, aunque se les hablase así a los bhikkhus que 
abogaban al bhikkhu suspendido por aquellos que lo habían suspendido, ellos 
continuaron abogándolo y siguiéndolo. 

Entonces cierto bhikkhu fue ante el Buddha y le contó al respecto. El Bhagavā 
dijo: “Va a ocurrir un cisma en el Saṅgha, va a ocurrir un cisma en el Saṅgha”. Se 
levantó de su asiento y fue adonde los bhikkhus que habían efectuado la suspensión. 
Él se sentó en un asiento preparado para él y les dijo: “Bhikkhus, no imaginéis que 
tal y tal bhikkhu debiera ser suspendido simplemente por esta razón:  

 



​ La Vida del Buddha​ 111 

 

‘Pensamos así.’ Tomad el caso de un bhikkhu que haya cometido una ofensa y 
aunque él no la vea como tal, otros bhikkhus la vean como tal. Ahora bhikkhus, 
quien sepa la gravidez de un cisma en el Saṅgha no debería suspender a dicho 
bhikkhu hasta que éste no la vea como su ofensa, si ellos juzgan así: “Él es versado y 
deseoso en el entrenamiento; si lo suspendemos sin que vea su ofensa, no podremos 
ser capaces de mantener el día de observación Uposatha con él, o la ceremonia 
Pavāraṇā (Invitación a la Crítica) al término de la estación de lluvias, o llevar a 
cabo actos del Saṅgha o sentarnos en el mismo asiento, o compartir la avena, o 
compartir el comedor, o vivir bajo el mismo techo, o realizar con él acciones de 
respeto hacia los mayores; haremos estas cosas sin él, y debido a ello habrá 
conflictos, reyertas, disputas, querellas y eventualmente un cisma, división y actos 
de disensión en el Saṅgha.’” 

Cuando dijo esto, el Bhagavā se levantó y fue adonde los Bhikkhus que siguieron 
al Bhikkhu suspendido. Se sentó en un asiento listo, y les dijo: "Bhikkhus, no 
imaginen que por una ofensa que se haya cometido no debe hacerse las paces 
simplemente porque piensen: "No lo hemos cometido". Tomen el caso de un 
Bhikkhu que haya cometido una ofensa, y aunque no lo vea como tal, otros Bhikkhus 
lo vean como tal. Ahora bien, un Bhikkhu que conozca la gravedad de un cisma en 
el Saṅgha debería reconocer una ofensa en virtud de la fe en los demás, si él juzgase 
así: 'Son versados y deseosos de entrenamiento; es absurdo ir por un mal camino a 
través del celo, el odio, el engaño y el miedo tanto por mi cuenta como por otros. 
No verán, no mantendrán el día santo Uposatha conmigo, o la ceremonia de 
Pāvaraṇā, ni llevarán a cabo actos del Saṅgha, o se sentarán en el mismo asiento, o 
compartirán avena, o compartirán el refectorio, o vivirán bajo el mismo techo, o 
realizarán conmigo actos de respeto a los ancianos; harán estas cosas sin mí y 
debido a ello habrá conflictos, reyertas, disputas, querellas y eventualmente un 
cisma, división y actos de disensión en el Saṅgha. 

Cuando el Bhagavā dijo esto, se levantó y se marchó. 

Vin. Mv. 10:1 

 

PRIMERA VOZ. No obstante, entonces se desencadenaron conflictos, disputas y 
reyertas en medio del Saṅgha y los bhikkhus se lastimaron mutuamente con palabras 
ofensivas. Ellos no pudieron solucionar su litigación. Un bhikkhu fue ante el 

 



112​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Bhagavā y después de rendirle respetos permaneció a un lado. Él narró lo que 
estaba ocurriendo y añadió; “Venerable Señor, sería bueno si el Bhagavā fuera por 
compasión adonde estos bhikkhus”. 

El Bhagavā asintió en silencio. Entonces él fue adonde los bhikkhus y les dijo: “Es 
suficiente, bhikkhus, no disputen, no peleen, no rivalicen, no luchen, no se 
hostilicen”. 

Cuando se dijo esto, cierto bhikkhu respondió: “Venerable Señor, que el Bhagavā, 
el Maestro del Dhamma aguarde; que el Bhagavā viva devoto en un lugar agradable 
aquí y ahora y no se preocupe con esto. Somos nosotros quienes sabemos sobre lo 
ocurrido en esta disputa, pelea, rivalidad, lucha, hostilidad”. 

El Bhagavā dijo lo mismo una segunda y una tercera vez y recibió la misma 
respuesta. Entonces él pensó: “Pareciera ser que estos desorientados hombres están 
obsesionados. Es imposible hacerles ver lo que hacen”. Se levantó y se marchó. 

Cuando amaneció se vistió y tomando su cuenco y su ropaje superior se dirigió 
a Kosambī para mendigar sus alimentos. Cuando hubo mendigado sus alimentos y 
regresado de su ronda después de alimentarse, dejó su lugar de descanso en orden y 
tomó su cuenco y su ropaje superior. Luego pronunció estas estrofas. 

M. 128; cf. Vin. Mv. 10:2-3 

Cuando muchas voces gritan a la vez, 
No hay nadie que se crea un necio; 
La Orden se divide, nadie piensa: 
 ‘Yo también formé parte, ayudé a esto.’ 
Ellos han olvidado el lenguaje sabio, hablan 
Con la mente obsesionada de sólo palabras; 
Con sus bocas desenfrenadas, explotan a voluntad; 
Nadie percibe qué los conduce a hacer esto. 

M. 128; Ja. 3:488; Ud. 5:9; 
Thag. 275; Vin. Mv. 10:3 

 

“¡Es él quien me insultó, él quien me golpeó, 
Él quien me perjudicó, quien me robó!” 
El odio jamás será apaciguado en aquellos 
Que se abriguen en semejante enemistad. 

 



​ La Vida del Buddha​ 113 

 
“¡Es él quien me insultó, él quien me golpeó, 
Él quien me perjudicó, él quien me robó!” 
El odio definitivamente se apacigua en aquellos 
que no se abrigan en semejante enemistad. 
Ya que la enemistad por enemistad 
Jamás se apacigua en este mundo; 
Esto se apacigua a través de la concordia – 
Éste es un principio ancestral. 
Los otros no reconocen  
Que aquí debemos restringirnos a nosotros mismos.1 
Aun así, hay algunos que son conscientes, 
Así que sus conflictos son apaciguados. 

M. 128; Dh. 3-6; Ja; 3:212, 488; Vin. Mv. 10:3 
 

Quebradores de huesos y asesinos, 
Ladrones de ganado, caballos y riquezas – 
Mientras empeñados en saquear el reino, 
Inclusive estos pueden actuar en concordia; 
 ¿Entonces porque no pueden también actuar así? 

M. 128; Ja. 3:488; VIn. Mv. 10:3 
 

Si podéis encontrar una compañía confiable 
Con quien caminar, tanto virtuosa como firmemente, 
Entonces caminad con ella contento y conscientemente, 
Venciendo la amenaza de los peligros. 
Si no podéis encontrar una compañía confiable 
Con quien caminar, tanto virtuosa como firmemente, 
Entonces, así como un rey que abandona un reino conquistado, 
Caminad como un elefante solo en el bosque 
Es mejor caminar solo: 
No puede existir amistad con los necios. 
Caminad solo, sin lastimar a nadie, y sin encontrar ningún conflicto; 
Sed como un elefante solo en el bosque. 

M. 128: Ja. 3:488; Vin. Mv. 10:3 
Dh. 328-30; cf. Sn. 45-46 

Ahora bien, cuando el Bhagavā hubo pronunciado estas estrofas, se dirigió hacia 
Bālakaloṇakāragāma. El Venerable Bhagu se encontraba residiendo ahí en aquella 
oportunidad. Cuando vio al Bhagavā venir a la distancia, preparó un asiento, trajo 
agua para el lavado de sus pies, un banquillo y una toalla de pie. Luego se reunió  

 



114​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

con él, tomó su cuenco y su ropaje superior.  El Bhagavā se sentó en un asiento 
preparado para él y se lavó sus pies. El Venerable Bhagu le rindió respetos y se 
sentó a un lado. Entonces el Bhagavā le dijo: “Bhikkhu, ¿espero que os encontréis 
bien, que os encontréis confortablemente y no tengáis problemas mendigando 
vuestros alimentos?” 

“Me encuentro bien, Bhagavā, me encuentro confortablemente y no tengo 
problemas mendigando mis alimentos”. 

Entonces el Bhagavā instruyó, urgió, alentó y exhortó al Venerable Bhagu con 
charlas sobre el Dhamma después de lo cual se levantó de su asiento y partió hacia 
el Este del Parque de Bambúes. El Venerable Anuruddha, el Venerable Nandiya y el 
Venerable Kimbila se encontraban residiendo entonces en dicho lugar. El 
guardaparques vio al Bhagavā y le dijo: “No entréis en este parque, monje; ahí se 
encuentran tres hombres de clan, procurando su propio bien. No los disturbéis”. 

El Venerable Anuruddha escuchó al guardabosque hablándole al Bhagavā. Él le 
dijo al guardaparque: “Amigo guardaparque, no retenga afuera al Bhagavā. Es 
nuestro maestro, el Bhagavā, el que ha venido”. 

El Venerable Anuruddha fue adonde el Venerable Nandiya y el Venerable 
Kimbila y dijo: “Venid, Venerables Señores, venid; nuestro maestro ha llegado”. 

Entonces los tres fueron a reunirse con el Bhagavā. Uno tomó su cuenco y su 
ropaje superior, otro preparó un asiento y colocó agua para lavar sus pies. El 
Bhagavā se sentó en un asiento preparado para él y lavó sus pies. Luego ellos le 
rindieron respetos y se sentaron a un lado. El Bhagavā dijo: “Espero que os 
encontréis bien, que os encontréis confortablemente y no tengáis problemas 
mendigando vuestros alimentos”. 

“Estamos bien, Bhagavā, nos encontramos confortablemente y no tenemos 
problemas mendigando nuestros alimentos”. 

“Espero que todos viváis en concordia, Anuruddha, tan amistosamente y sin 
disputas como el agua y la leche, cuidándose mutuamente con buenos ojos”. 

“Seguro que así vivimos, Venerable Señor”. 

“Pero, Anuruddha, ¿cómo es que vivís en esa forma?” 

El Venerable Anuruddha respondió: “Venerable Señor, al respecto, creo que es 
una bendición y una buena fortuna para mí estar aquí viviendo la vida santa con 
una compañía semejante. Mantengo mis acciones, palabras y pensamientos de 



​ La Vida del Buddha​ 115 

 

amor benevolente hacia estos Venerables tanto públicamente como en privado. 
Pienso: ‘¿Por qué no dejo a un lado lo que me interesa hacer y hago sólo que les 
interesa hacer a ellos?’ Y actúo de acuerdo a ello. Somos diferentes en cuerpo, 
Venerable Señor, pero sólo uno en mente, eso creo”. 

Cada uno de los otros dos dijo lo mismo. Ellos añadieron: “Venerable Señor, es 
así como vivimos en concordia, tan amistosamente y sin disputas como el agua y la 
leche, cuidándonos mutuamente con buenos ojos”. 

“Excelente, excelente, Anuruddha. ¿Espero que todos moréis diligentemente, 
arduamente y bajo auto control?” 

“Venerable Señor, en relación a ello, cualquiera de nosotros que llegue primero 
del pueblo con los alimentos mendigados prepara los asientos, prepara el agua para 
beber y el lavado y coloca el cubo utilizado en su lugar. Cualquiera de nosotros 
puede comer la comida que sobre si se desea; de otra forma se desecha donde no 
haya gras o en aguas donde no haya vida. Éste guarda los asientos y el agua para 
beber y lavar. Guarda los cubos utilizados después de lavarlos y barre el comedor. 
Quien note que los recipientes del agua para beber, para lavar o para el retrete se 
encuentren vacíos se encarga de llenarlos. Si algo está muy pesado para él, el pide a 
otro mediante una señal con la mano y lo cargan juntando las manos. No hablamos 
para dicho propósito. No obstante, cada cinco días no sentamos juntos durante la 
noche para una charla sobre Dhamma. Es de esta forma que moramos 
diligentemente, arduamente y bajo control”. 

M. 128; Vin. Mv. 10:4 

 

SEGUNDA VOZ. Ahora bien, cuando el Bhagavā les había instruido, urgido, 
alentado y exhortado con charlas sobre el Dhamma, se levantó de su                              
asiento. Partió peregrinando y haciendo escalas hacia Pārileyyaka. Finalmente llegó 
de su peregrinación a dicho lugar y se fue a residir a la jungla de Rakkhita, sobre 
las raíces de un auspicioso árbol de sāla. Mientras se encontraba solo en retiro 
surgió en su mente este pensamiento: “Anteriormente vivía sin confort, bajo la 
molestia de estos bhikkhus de Kosambī que disputaban, peleaban, rivalizaban, 
arengaban y litigaban en medio del Saṅgha. Ahora me encuentro solo y sin 
compañía, viviendo cómoda y confortablemente, apartado de todos ellos”. 

Había también cierto elefante de colmillos que había estado viviendo bajo la 
molestia de otros elefantes, elefantas, crías de elefante y elefantes lactantes, él  

 



116​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

había estado comiendo gras de puntas magulladas, pedazos de ramas cortadas, 
había estado bebiendo agua sucia y su cuerpo era empujado por las elefantas 
cuando salía del lugar de baño. Él había reflexionado sobre todo esto y pensó: “¿Por 
qué no vivo solo, retirado de este tumulto?” Y fue así que él, dejando el rebaño, 
partió hacia Pārileyyaka, hacia la jungla de Rakkhita, sobre las raíces del auspicioso 
árbol de sāla donde el Bhagavā se encontraba. Él cuidó del Bhagavā, proveyéndole 
de comida y agua, y con su trompa retiraba las hojas del lugar. Él pensó: 
“Anteriormente vivía bajo la molestia de los elefantes… Ahora, solo y apartado del 
rebaño, vivo cómoda y confortablemente apartado de todos esos elefantes”. 

El Bhagavā, complacido en su propia reclusión, fue consciente en su mente del 
pensamiento en la mente del elefante de colmillos. Él pronunció esta exclamación: 

Aquí el elefante está de acuerdo con el elefante; 
Con el elefante de colmillos tan largos 
Como las espigas que se complacen solas en el bosque: 
Sus corazones se encuentran así en armonía. 

Vin. Mv. 10:4; cf. Ud. 4:5 

PRIMERA VOZ. Inmediatamente después que el Bhagavā había dejado Kosambī 
cierto bhikkhu fue adonde el Venerable Ānanda y le dijo: “Amigo Ānanda, el 
Bhagavā ha puesto su lugar de reposo en orden, ha tomado su cuenco y su ropaje 
superior, ha partido de peregrinación solo y sin compañía, sin informarle a sus 
asistentes o dispensar al Saṅgha de bhikkhus”. 

“Amigo, cuando el Bhagavā hace ello, entonces es porque desea residir en 
soledad, y no debería ser seguido por nadie”. 

Después de un tiempo, un grupo de bhikkhus se dirigió hacia el Venerable 
Ānanda y dijo: “Amigo Ānanda, ya ha pasado tiempo desde que escuchamos una 
charla sobre el Dhamma de los propios labios del Bhagavā. Nos gustaría escuchar 
más”. 

Entonces el Venerable Ānanda fue con dichos bhikkhus adonde el Bhagavā, hacia 
las raíces del auspicioso árbol de sāla, en Pārileyyaka y después de rendirle respetos 
se sentaron a un lado. Entonces el Bhagavā los alentó con una charla sobre el 
Dhamma. 

S. 22:81 

 



​ La Vida del Buddha​ 117 

​
 

SEGUNDA VOZ. Cuando el Bhagavā hubo residido en Pārileyyaka por el tiempo de 
decidió, partió peregrinando y haciendo escalas hacia Sāvatthī. Durante el curso de 
su peregrinación llegó finalmente a dicha ciudad y fue a vivir al Bosque de Jeta, al 
Parque de Anāthapiṇḍika. 

Mientras tanto los seguidores seglares de Kosambī pensaron: “Estos Venerables 
bhikkhus de Kosambī están ocasionando un tremendo perjuicio. Han atormentado 
al Bhagavā al punto que él se ha marchado. No rindamos más respetos a ellos o nos 
levantemos o le ofrezcamos saludo reverencial o los tratemos con cortesía, nos los 
respetemos, reverenciemos o veneremos, cuando sean ignorados regularmente se 
marcharán a otro lugar o dejarán el Saṅgha o se enmendarán con el Bhagavā”. 

Ellos estuvieron de acuerdo con ello. Como consecuencia los bhikkhus de 
Kosambī decidieron: “Vayamos a Sāvatthī, amigos, y resolvamos esta litigación en 
presencia del Bhagavā”. Entonces pusieron su lugar de reposo en orden, tomaron 
sus cuencos y sus ropajes superiores y partieron hacia Sāvatthī. 

El Venerable Sāriputta escuchó que ellos se encontraban en camino. Él fue con 
el Bhagavā y le preguntó: “Venerable Señor, parece que los bhikkhus de Kosambī que 
reñían, peleaban, disputaban, rivalizaban y litigaban en medio del Saṅgha están 
viniendo hacia Sāvatthī. ¿Cómo he de tratarlos, Venerable Señor? 

“Seguid el Dhamma, Sāriputta”. 

“Venerable Señor, ¿cómo habré de reconocer lo que es Dhamma – y lo que no?” 
“Hay dieciocho instancias en las cuales puede reconocerse en alguien que lo que 
diga no sea Dhamma. Aquí, un bhikkhu muestra lo que no es Dhamma como Dhamma 
y lo que es Dhamma como no Dhamma; él muestra lo que no es la Disciplina como 
Disciplina y lo que es la Disciplina como no Disciplina; él muestra lo que no ha 
sido establecido por el Perfecto como establecido y lo que ha sido establecido por 
el Perfecto como no establecido; él muestra lo que no es practicado por el Perfecto 
y practica eso, y muestra lo contrario; él muestra lo que no ha sido puesto en 
conocimiento por el Perfecto y lo pone en conocimiento y muestra lo opuesto; él 
muestra lo que no es una ofensa como ofensa y lo que es una ofensa como una no 
ofensa; él muestra una ofensa ligera como una grave y una ofensa grave como una 
ligera; él muestra una ofensa con residuo como una sin él y una ofensa sin residuo 
como una con él; él muestra una ofensa seria como no-seria y una no-seria como 
seria. Aquel que afirme lo que es Dhamma podrá reconocerlo en su forma opuesta”. 

 



118​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

El Venerable Mahā Moggallāna. el Venerable Mahā Kassapa, el Venerable Mahā 
Kaccāna, el Venerable Mahā Cotita, el Venerable Mahā Kappina, el Venerable 
Mahā Cunda, el Venerable Anuruddha y el Venerable Revata, el Venerable Upāli, 
el Venerable Ānanda y el Venerable Rāhula escucharon que ellos estaban viniendo. 
Cada uno fue adonde el Bhagavā y recibieron las mismas instrucciones. 

Mahāpajāpatī Gotamī escuchó al respecto y se dirigió hacia el Bhagavā y le 
preguntó cómo habría de tratarlos. 

“Escuchad el Dhamma desde las dos partes, Gotamī. Cuando lo hayáis hecho, 
aprobad los puntos de vista, las preferencias, las opiniones y los juicios de aquellos 
que digan lo que sea Dhamma. Lo que el Saṅgha de bhikkhunīs ha de esperar del 
Saṅgha de bhikkhus debería ser esperado de aquellos que hablen de acuerdo al 
Dhamma”. 

Anāthapiṇḍika y Visākhā, la Madre de Migāra, escucharon al respecto y fueron 
adonde el Bhagavā por consejo. Él les dijo: “Ofreced presentes a ambas partes. 
Aprobad los puntos de vista de aquellos que hablen de acuerdo al Dhamma”. 

Eventualmente los bhikkhus de Kosambī llegaron a Sāvatthī. El Venerable 
Sāriputta fue adonde el Bhagavā y le preguntó: “Venerable Señor, parece que los 
bhikkhus de Kosambī han llegado a Sāvatthī. ¿Cómo deberían ser acomodados en 
los hospedajes?” 

“Hospédenlos de forma recluida uno del otro”. 

“Pero si no hubiese hospedajes recluidos, Venerable Señor, ¿qué es lo que se 
debe hacer?” “Entonces asígnenles un hospedaje después de haberlos recluido, 
Sāriputta. Digo, sin embargo, que bajo ninguna circunstancia se debería negar un 
lugar de descanso a un bhikkhu senior – Quien haga esto cometerá una ofensa de 
acción incorrecta”. 

“Pero, Venerable Señor, ¿qué es lo que debe hacerse en relación a la comida y lo 
demás?” 

“La comida y lo demás debe compartirse de forma equitativa entre todos”. 

Ahora bien, mientras el bhikkhu suspendido se encontraba reflexionando sobre 
la Disciplina, ocurrió en él: “Ello fue una ofensa, no una no-ofensa, he cometido 
una ofensa… Estoy suspendido. He sido suspendido mediante un acto lícito que no 
cabe anularse y amerita sostenerse”. Entonces fue adonde sus partidarios y les dijo 
esto: “Por tanto los Venerables pueden reintegrarme”. 

Sus seguidores entonces lo llevaron adonde el Bhagavā, y después de rendirle 



​ La Vida del Buddha​ 119 

 

respetos se sentaron a un lado. Ellos contaron lo que el bhikkhu suspendido había 
dicho y preguntaron: “Venerable Señor, ¿cómo deberíamos actuar?” 

“Bhikkhus, ésa fue una ofensa y no una no-ofensa, él había cometido una ofensa… 
él está suspendido. Él ha sido suspendido por un acto lícito que no puede anularse 
y amerita sostenerse. Como dicho bhikkhu, que ha cometido dicha ofensa y ha sido 
suspendido, lo ha reconocido, podéis reintegrarlo a la orden”. 

Entonces después que los seguidores del bhikkhu suspendido lo habían 
reintegrado fueron adonde los bhikkhus que lo habían suspendido, y ellos dijeron: 
“Amigos, es por ese motivo por lo que hubo disputas y desunión en el Saṅgha – el 
bhikkhu ha cometido una ofensa, él ha sido suspendido; ahora lo ha reconocido, y él 
ha sido reintegrado. Tengamos un acto de asentimiento ante el Saṅgha con el 
objeto de cerrar este asunto”. 

Entonces los bhikkhus que habían efectuado la suspensión fueron adonde el ​
Bhagavā y le contaron lo que había ocurrido. El acto propuesto de asentimiento fue 
aprobado y el procedimiento establecido. 

Vin. Mv. 10:5 

 



 

 

 

9​
EL TÉRMINO DE LOS PRIMEROS ​

VEINTE AÑOS   
 

NARRADOR DOS. La décima estación de lluvias después de la Iluminación 
transcurrió en Pārileyyaka, mientras el disturbio de Kosambī se encontraba en su 
máximo nivel. La misma tradición sostiene que la décimo primera estación de 
lluvias transcurrió en las Colinas Sur (las colinas al sur de Rājagaha), y fue entonces 
que ocurrió el siguiente evento. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez el Bhagavā se encontraba residiendo en el país 
de Magadhan, en el pueblo de Ekanālā. Era la época de la siembra y Kasi (el 
“labrador”) Bhāradvāja perteneciente a la casta Brahmán tenía como a quinientos 
sembradores trabajando. Al amanecer por la mañana el Bhagavā se vistió, y 
tomando su cuenco y su ropaje superior se dirigió hacia donde se llevaba a cabo el 
trabajo de Kasi Bhāradvāja. Ocurrió que era la ocasión en la que el brahmán se 
encontraba haciendo la distribución de la comida. El Bhagavā fue adonde estaba 
siendo distribuida la comida y permaneció a un lado. El brahmán al verlo esperando 
por alimentos mendigados, dijo: 

“Yo labro, monje, y siembro, y habiendo labrado y sembrado, como. Deberíais 
también, monje, labrar y sembrar, y habiendo labrado y sembrado, comer”. 

“Yo también brahmán, labro y siembro, y habiendo labrado y sembrado, como”. 

“No vemos ningún yugo, arado, freno, acicate o bovino con el Maestro Gotama; 
y, aun así, el Maestro Gotama ha dicho, ‘Yo también, brahmán, labro y siembro, y 
habiendo labrado y sembrado, como.’” Y entonces le habló al Bhagavā en versos: 

“Clamáis ser un labrador, mas 
No vemos ningún arado que trabajéis. 
Por lo tanto, denos una respuesta, señor, de tal forma 
Que podamos reconocer vuestro labrado”. 

“Mi semilla es la fe, mi lluvia el control, 
Mi barra es la consciencia, mi mente es el amarre,  

 



​ La Vida del Buddha​ 121 

 
Y la atención es mi freno y acicate. 
Cautela en cuerpo como en lenguaje, 
Y modesto en el uso de la comida, 
La verdad es el segado que yo hago, 
La paciencia mi yugo; 
El arreo de mi buey es la energía, 
Que traza la anulación de la esclavitud, 
Ir hacia donde no exista ningún sufrimiento  
Para jamás regresar a la vida otra vez. 
Éste es el labrado que yo hago; 
Posee como su fruto la Inmortalidad. 
Quien haga este labrado estará libre 
De cualquier tipo de sufrimiento”. 

Entonces Kasi Bhāradvāja dispuso de un gran cuenco de bronce lleno de arroz 
con leche y se lo llevó al Bhagavā: “Que el Maestro Gotama coma arroz con leche. El 
Maestro Gotama es un labrador desde que realiza el labrado que posee como fruto 
la Inmortalidad”. 

“No puedo utilizar una retribución por entonar versos; 
Ésa es la ley de los visionarios. Los Iluminados 
No aceptarán retribuciones por entonar ningún verso; 
Ése es su hábito mientras prevalezca su ley. 
Cuando un visionario está libre de corrupciones,  
con los conflictos apaciguados – 
Como se diría, ‘alguien que ha alcanzado lo Absoluto’1 – 
Entonces concededle presentes con otros pensamientos en mente: 
Él es el campo de aquellos que obtienen méritos”. 

“Entonces ¿a quién daré este arroz con leche, Maestro Gotama?” 

“Brahmán, en este mundo con sus deidades, sus Māras y divinidades, en esta 
generación con sus monjes y brahmanes, con sus princesas y hombres, no veo a 
nadie que pueda digerir apropiadamente este arroz con leche si lo comiese, tirad 
lejos el arroz con leche donde no haya gras o vertedlo en agua donde no haya vida”. 

 El brahmán Kasi Bhāradvāja vertió el arroz con leche sobre agua donde no 
hubiese vida. Tan pronto como lo vertió sobre el agua, este silbó, hirvió, humeó y 
se evaporó. De igual forma como el freno de un labrado al calentarlo por un día y al 
tirarlo al agua éste lo calentaría, lo haría hervir, humear y evaporarse, así lo hizo el 
arroz con leche. 

 



122​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Entonces el brahmán estuvo fascinado y sus cabellos se pararon de punta. Fue 
adonde el Bhagavā y se postró ante sus pies y dijo: “¡Magnífico, Maestro Gotama! … 
Deseo recibir la ordenación del Maestro Gotama y la admisión”. …Y no mucho 
después… el Venerable Bhāradvāja se convirtió en uno de los Arahants. 

Sn. 1:4; S. 7:11 

NARRADOR DOS. El novicio Rāhula, el hijo del Buddha, cumplió entonces los 
dieciocho años. El Buddha se encontraba residiendo en el Bosque de Jeta, y una 
mañana partió hacia la ciudad para mendigar sus alimentos. Su hijo lo estaba 
siguiendo de cerca, detrás de él, y mientras lo hacía sus pensamientos deambulaban 
y comenzó a especular sobre lo que hubiese sido su prospecto de vida si su padre se 
hubiese convertido en un monarca universal, tal como lo habían presagiado si él no 
hubiese renunciado a la vida seglar. 

PRIMERA VOZ. Mientras el Venerable Rāhula se encontraba siguiendo de cerca y 
por detrás al Bhagavā, éste se volteó y lo miró, y se dirigió a él así: “Rāhula, 
cualquier tipo de materialidad, ya sea pasada, futura o presente, en uno mismo o 
externamente, burda o sutil, inferior o superior, lejana o cercana, debería ser 
considerada tal como realmente es, con adecuado entendimiento de la siguiente 
forma: ‘Esto no es mío, esto no soy yo, esto no es mi alma.’” 

“¿Sólo la forma material, Bhagavā? ¿Sólo la forma material, Bhagavā?” 

“La forma material, Rāhula,  la sensación, la percepción, las formaciones y la 
consciencia”. 

Entonces el Venerable Rāhula pensó: “¿Quién puede ir a la ciudad para 
mendigar alimentos después de haber sido amonestado públicamente por el 
Bhagavā?” Y él regresó y se sentó bajo un árbol con las piernas cruzadas, 
manteniendo el cuerpo erecto y la consciencia establecida frente a él”. El Venerable 
Sāriputta lo vio así y le dijo: “Rāhula, mantened la atención de la respiración en el 
ser; si ella es mantenida en el ser y bien desarrollada traerá grandes frutos y muchas 
bendiciones”. 

Cuando fue de noche, el Venerable Rāhula se levantó de su retiro y fue adonde 
el Bhagavā. Después de rendirle respetos se sentó a un lado. Entonces él dijo: 
“Venerable Señor, ¿cómo debería mantenerse la atención de la respiración en el ser 
de tal forma que traiga grandes frutos y muchas bendiciones?” 

 



​ La Vida del Buddha​ 123 

 

NARRADOR DOS. El Buddha primero le describió entonces los cuatro elementos 
primarios de la forma material en detalle – tierra o dureza, agua o cohesión, fuego 
o temperatura y maduración, y aire o expansión y movimiento – y también 
espacio, y cómo debería considerarse cada uno en la misma manera que la forma 
material. Entonces dijo: 

PRIMERA VOZ. “Intentad ser como la tierra, Rāhula: ya que, haciéndolo, cuando 
surja un contacto agradable o desagradable, estos no invadirán tu corazón y 
permanecerán ahí, de la misma forma como cuando la gente tira cosas limpias o 
sucias, excremento, orina, saliva, pus o sangre sobre la tierra, y pese a ello la tierra 
no se avergüenza, se humilla o disgusta. Intentad ser como el agua, Rāhula; cuando 
la gente lava las cosas con el agua, pese a ello el agua no se avergüenza, se humilla o 
se disgusta. Intentad ser como el fuego, Rāhula; cuando el fuego quema las cosas, 
pese a ello el fuego no se avergüenza, se humilla o se disgusta. Intentad ser como el 
aire, Rāhula; ya que, haciéndolo, cuando surja un contacto con las cosas agradables 
o desagradables, ellas no invadirán tu corazón y permanecerán ahí, de igual manera 
cuando el aire sopla cosas limpias o sucias, excremento, orina, saliva, pus o sangre, 
pese a ello el aire no se avergüenza, se humilla o se disgusta. Intentad ser como el 
espacio, Rāhula; ya que, haciéndolo, cuando surjan cosas agradables o 
desagradables, éstas no invadirán tu corazón y permanecerán ahí; ya que el espacio 
no posee un lugar posicionado por sí mismo. 

“Practicad el amor benevolente para libraros de la mala voluntad. Practicad la 
compasión para libraros de la crueldad. Practicad la simpatía para libraros de la 
apatía. Practicad la ecuanimidad para libraros del resentimiento. Practicad la 
contemplación de la repugnancia en el cuerpo para libraros de la concupiscencia. 
Practicad la contemplación de la impermanencia para libraros de la presunción de 
‘Yo soy.’ Practicar la consciencia en la respiración; ya que cuando ella es mantenida 
en el ser y bien desarrollada trae grandes frutos y muchas bendiciones”. 

M. 62 

NARRADOR DOS. El Buddha entonces describió los dieciséis modos de consciencia 
en la respiración que podían practicarse. 

NARRADOR UNO. La obtención del estado de Arahant del novicio Rāhula es 
mencionado luego. 

NARRADOR DOS. Las próximas estaciones de lluvia, la décimo segunda encontró 
al Buddha en Verañjā. 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Buddha, el Bhagavā, se encontraba 
residiendo en Verañjā sobre las raíces del árbol nimba de Naḷeru con una gran 



124​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

comunidad de bhikkhus, con quinientos bhikkhus, cuando un brahmán de Verañjā 
escuchó sobre el Bhagavā y decidió ir a verlo. Él se dirigió a él e intercambió 
saludos y cuando hubo terminado esta charla formal de cortesía, se sentó a un lado. 
Él dijo: “Maestro Gotama, he escuchado que el monje Gotama no rinde respetos a 
los brahmanes que son ancianos, mayores, pesados por los años, avanzados en vida y 
que están llegando a la última fase de su vida, que no se levanta por ellos o los 
invita a sentarse. Y he descubierto también que en realidad esto es así; ya que el 
Maestro Gotama en realidad no hace estas cosas. Eso no es bueno, Maestro 
Gotama”. 

“Brahmán, en este mundo con sus deidades, sus Māras y sus divinidades, en esta 
generación con sus monjes y brahmanes, con sus princesas y hombres, no veo a 
nadie ante quien debiera rendir respetos, por quien levantarme o invitar a sentarse; 
ya que la cabeza de aquel a quien el Perfecto rendiría respetos o por quien se 
levantaría o invitaría a sentarse explotaría”. 

“El Maestro Gotama carece de gusto”. 

“Hay una forma en la cual podría afirmarse correctamente que el monje 
Gotama carece de gusto:2 gusto por formas visibles, gusto por sonidos, olores, 
sabores y cosas tangibles – estas son rechazadas por el Perfecto, están erradicadas, 
mutilada como una palma, acabadas y no más sujetas a surgir en el futuro. Pero de 
seguro, brahmán, que ¿no os referíais a eso? 

“El Maestro Gotama no posee sentido de los valores” 

“Hay una forma en la cual podría afirmarse correctamente que el monje ​
Gotama no posee sentido de valores: carece del sentido del valor hacia las formas 
visibles, sentido de valor hacia los sonidos, olores, sabores y cosas tangibles – éstas 
son rechazadas por un Perfecto… y no más sujetas a surgir en el futuro. Pero de 
seguro, brahmán, que ¿no os referíais a eso? 

“El Maestro Gotama enseña que no hay nada que hacer”. 

“Hay una forma en la cual podría afirmarse correctamente que el monje ​
Gotama enseña que no exista nada que hacer: ya que enseño que no hay nada que 
hacer en acciones equívocas físicas, verbales o mentales y los muchos tipos de cosas 
malas e insanas. Pero de seguro, brahmán, que ¿no os referíais a eso?” 

“El Maestro Gotama enseña nihilismo”. 

“Hay una forma en la cual podría afirmarse correctamente que el monje ​
Gotama enseña nihilismo: ya que enseño la anihilación de la concupiscencia, del 
odio, de la ilusión y los muchos tipos de cosas perjudiciales e insanas. Pero de 
seguro, brahmán, que ¿no os referíais a eso?” 

“El Maestro Gotama es fastidioso”.  



​ La Vida del Buddha​ 125 

 

“Hay una forma en la cual podría afirmarse correctamente que el monje ​
Gotama es quisquilloso: ya que soy fastidiosoen relación a las acciones físicas, 
verbales y mentales que son equívocas y los muchos tipos de cosas perjudiciales e 
insanas. Pero de seguro, brahmán, que ¿no os referíais a eso?” 

“El Maestro Gotama es alguien que elude”. 

“Hay una forma en la cual podría afirmarse correctamente que el monje ​
Gotama es alguien que eluda: ya que enseño el Dhamma para la elusión de la 
concupiscencia, el odio y la ilusión y los muchos tipos de cosas perjudiciales e 
insanas. Pero de seguro, brahmán, que ¿no os referíais a eso?” 

“El Maestro Gotama es un mortificador”. 

“Hay una forma en la cual podría afirmarse correctamente que el monje ​
Gotama es un mortificador: ya que afirmo que las acciones físicas, verbales y 
mentales equívocas son cosas perjudiciales e insanas que han de ser mortificadas; y 
yo llamo mortificador a quien rechace, erradique, y mutiles como a las palmas, 
acabadas, y no más sujetas a surgir en el futuro a aquellas cosas perjudiciales e 
insanas que deben ser mortificadas; y en un Perfecto estas cosas son rechazadas… y 
no más sujetas a surgimientos futuros. Pero de seguro, brahmán, que ¿no os referíais 
a eso?” 

“El Maestro Gotama ha acabado con su renacimiento”. 

“Hay una forma en la que podría afirmarse correctamente que el monje Gotama 
ha acabado con su renacimiento; cuando la reentrada de una persona a la matriz y 
su futuro nacimiento por venir son rechazados… y no más sujetos a surgimientos 
futuros, entonces yo afirmo de él que ha acabado con su renacimiento; y en el 
Perfecto están rechazadas las reentradas en la matriz… y no está más sujeto a 
futuros surgimientos. Pero de seguro, brahmán, que ¿no os referíais a eso?” 

“Ahora suponed que una gallina posea ocho, diez o doce huevos sobre los cuales 
se pose, los encube y los abrigue con cuidado, ¿debería llamarse el mayor o el 
menor al primero de los pollos que corte la cáscara con las puntas de sus garras y su 
pico siendo el primero en salir a salvo?” 

“Se le debería llamar el mayor, Maestro Gotama, ya que es el mayor que todos”. 

“Así también, brahmán, esta generación está entregada a la ignorancia, encerrada 
en el huevo de la ignorancia, cubierta de ignorancia, Yo solo en este mundo he 
descubierto la suprema y total iluminación penetrando la cáscara de la ignorancia, 
del desconocimiento. Así que soy el mayor y el primero en el mundo”. 

Vin. Sv. Para. 1; A. 8:11



126​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

NARRADOR DOS. El Buddha describió entonces como, al alcanzar las cuatro 
meditaciones y los tres conocimientos verdaderos, había llegado a conocer 
directamente que el renacimiento se había acabado para él. El brahmán fue 
convencido y adoptó los Tres Refugios. Entonces él ofreció residencia y b al Buddha 
para las estaciones de lluvias por venir, lo cual fue aceptado. 

SEGUNDA VOZ. Ahora bien, en Verañjā resultó duro mendigar alimentos. Hubo 
una hambruna y se emitieron tickets de alimentos. No resultaba fácil sobrevivir 
inclusive bajo ardua recolección. No obstante, algunos comerciantes de caballos del 
Norte del País, con quinientos caballos, habían optado en dicha oportunidad 
residir durante la estación de lluvias en Verañjā. Ellos pusieron en conocimiento 
que para los bhikkhus habría una cantidad de salvado para cada uno, del establo de 
caballos. 

Una mañana los bhikkhus se vistieron, y tomando sus cuencos y sus ropajes 
superiores, deambularon mendigando sus alimentos en Verañjā. Cuando no 
encontraron nada de comida se dirigieron al establo de los caballos y cada uno 
trajo consigo una cantidad de salvado al monasterio, la vertieron en un mortero y 
la comieron. El Venerable Ānanda colocó una cantidad de salvado sobre una piedra 
y se la llevó al Bhagavā. El Bhagavā la comió. 

Él había escuchado el sonido del mortero. Ahora bien, los Perfectos saben y 
preguntan, y también saben y no preguntan. Ellos preguntan cuando juzgan si es 
oportuno y se abstienen de preguntar cuando juzgan que es inoportuno. Los 
Perfectos preguntan con el objeto de promover el bienestar, no por alguna otra 
razón. El puente hacia lo que sea malo ha sido demolido en el caso de los Perfectos. 
Los Iluminados, los Perfectos, preguntan a los bhikkhus por dos razones: con el 
objeto de enseñar el Dhamma o con el objeto de hacer conocer un precepto de 
entrenamiento para los discípulos. En dicha ocasión el Bhagavā le preguntó a 
Ānanda: “Ānanda, ¿qué es aquel sonido de mortero?” El Venerable Ānanda lo 
explicó. 

“Bien, Ānanda, bien. Habéis vencido como un buen hombre. No obstante, 
habrá gente en generaciones posteriores que bajará la mirada inclusive por 
alimentos cocinados de fino arroz con carne”. 

El Venerable Mahā-Moggallāna fue adonde el Bhagavā. Él dijo: “Venerable 
Señor, ahora es duro mendigar alimentos en Verañjā. Hay una hambruna y se ha 
emitido tickets de alimentos. No es fácil sobrevivir inclusive bajo ardua 
recolección. Venerable Señor, bajo la superficie esta tierra es rica y tan dulce como 
la miel pura. Sería bueno si pudiese voltear la tierra. Entonces los bhikkhus también 
serían capaces de comer el humus sobre las cuales viven las plantas de agua”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 127 

 

“Pero, Moggallāna, ¿qué sería de las criaturas que dependen de la superficie de la 
tierra?” 

“Venerable Señor, haré una mano tan ancha como la gran tierra y haré que las 
criaturas que dependen de la superficie de la tierra se dirijan ahí. Voltearía la tierra 
con la otra mano”. 

“Es suficiente, Moggallāna, no sugiráis voltear la tierra. Las criaturas se 
confundirán”. 

“Venerable Señor, sería bueno que el Saṅgha de bhikkhus fuera al Norte del 
Continente de Uttarakuru por alimentos”. 

“Es suficiente, Moggallāna, no sugiráis que el Saṅgha de bhikkhus debería ir a 
Uttarakuru por alimentos”. 

Mientras el Venerable Sāriputta se encontraba solo en retiro este pensamiento 
surgió en él: “¿Qué vidas santas de Buddhas no duran mucho? ¿Qué vidas santas de 
Buddhas duran mucho?” 

Cuando fue de noche, él se levantó de su retiro y fue adonde el Bhagavā y le 
planteó esta pregunta. 

“En la época de los Bhagavās Vipassī, Sikhī y Vessabhū, la vida santa no duró 
mucho, Sāriputta. En la época del Bhagavā Kakusandha, Koṇāgamana y Kassapa la 
vida santa duró mucho”. 

“Venerable Señor, ¿cuál fue la razón por la que la vida santa no duró mucho en 
la época de los Bhagavās Vipassī, Sikhī y Vessabhū?” 

“Aquellos Bhagavās no extendieron la enseñanza del Dhamma en detalle y 
pronunciaron pocas Líneas de Argumentos (Suttas),3 Versos, Exposiciones, Estrofas, 
Exclamaciones, Dichos, Historia de Renacimientos, Milagros y Preguntas. No se 
hizo conocer ninguna regla de entrenamiento. No se estableció el Pātimokkha, el 
Código Monástico. Así, similarmente a varias flores que son puestas sobre una 
mesa sin que sean tomadas de los tallos fácilmente se esparcen, se dañan y se 
pierden – ¿por qué ello? Porque ellas no son tomadas de los tallos – así también, 
cuando dichos Buddhas, aquellos Bhagavās, y los discípulos iluminados por ellos 
personalmente, desaparecieron, entonces los discípulos más recientemente 
ordenados, de variados nombres, razas y clanes, dejaron rápidamente que la vida 
santa colapse. Aquellos Bhagavās habitualmente leían la mente de sus discípulos y 
de acuerdo a ello los aconsejaban. Una vez en una determinada, espesa y temible 
jungla el Bhagavā Vessabhū, consumado y totalmente iluminado, leyó las mentes 
del Saṅgha de mil fuertes bhikkhus, y fue así como los aconsejó e instruyó: “Pensad 
así;  



128​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

no penséis así. Poned atención así; no pongáis atención así. Abandona esto; entrad 
y habitad en esto.’ Entonces siguiendo sus instrucciones sus corazones se liberaron 
de las corrupciones a través del no apego. Y esa espesa jungla fue una tan temible 
que normalmente hacía que el cabello de un hombre se pare si éste no estaba libre 
de concupiscencia. Ésa fue la razón por la que la vida santa de dichos Bhagavās no 
duró mucho”. 

“Pero, Venerable Señor, ¿Cuál fue la razón por la que la vida santa duro mucho 
durante la época de los Bhagavās Kakusandha, Koṇāgamana y Kassapa?” 

“Esos Bhagavās extendieron la enseñanza del Dhamma a sus Discípulos en 
detalle, y pronunciaron muchas Líneas de Argumentos, Versos, Exposiciones, 
Estrofas, Exclamaciones, Dichos, Historia de Renacimientos, Milagros y Preguntas. 
Se hizo conocer las reglas de entrenamiento de los discípulos. Se estableció el 
Pātimokkha, el Código Monástico. Así como, cuando varias flores son puestas sobre 
una mesa bien atadas y juntas por lo tallos, éstas no se esparcen, dañan y pierden – 
¿por qué ello? Porque están bien atadas y juntas por los tallos – así también, 
cuando dichos Buddhas, dichos Bhagavās, y los discípulos iluminados por ellos 
personalmente, desaparecieron, entonces los discípulos que se habían ordenado 
más recientemente, de varios nombres, razas y clanes, mantuvieron la vida santa 
por un largo tiempo. Ésa fue la razón por la que la vida santa de dichos Bhagavās 
duró mucho”. 

Entonces el Venerable Sāriputta se levantó de su asiento y acomodando su 
ropaje superior sobre un hombro, levantó las palmas juntas de sus manos en 
dirección al Bhagavā y dijo: “Éste es el momento, Bhagavā, éste es el momento, 
Sublime, para que el Bhagavā ponga en conocimiento las reglas de entrenamiento, 
para establecer el Pātimokkha, de tal manera que la vida santa dure mucho”. 

“¡Esperad, Sāriputta, esperad! El Perfecto sabrá el momento para ello. El 
Maestro no pone en conocimiento las reglas de entrenamiento de los discípulos o 
establece el Pātimokkha hasta que se manifieste por sí mismas ciertas cosas que 
producirán corrupciones aquí en el Saṅgha. Pero tan pronto como se manifiesten, 
entonces el Maestro verá que ambos se establezcan, haciéndolo con el propósito de 
vigilar aquellas cosas que producen corrupciones. Algunas cosas que producen 
corrupciones no se manifiestan por sí mismas hasta que el Saṅgha se haya hecho 
grande, establecido extensamente y crecido bastante: es entonces que éstas se 
manifiestan por sí mismas y que el Maestro pone en conocimiento de los discípulos 
las reglas de entrenamiento y establece al Pātimokkha con el propósito de vigilar 
aquellas cosas que produzcan corrupciones. Algunas cosas que producen 
corrupciones no  

 



​ La Vida del Buddha​ 129 

 

se manifiestan por sí mismas hasta que el Saṅgha se ha hecho grande en 
infraestructura… se haya hecho grande por exceso de ganancias… se haya hecho 
grande en conocimiento… No obstante, esto no se hará hasta que el Saṅgha todavía 
esté libre de infección, libre de peligros, esté inmaculada, pura y esté conformada 
de duramen. Ya que entre estos quinientos bhikkhus, el más rezagado es alguien que 
ya ha entrado en la corriente, no más sujeto a la perdición, seguro en la rectitud y 
destinado a la iluminación”. 

Entonces el Bhagavā se volteó hacia Ānanda: “Ānanda, es costumbre de los ​
Perfectos no deambular mendigando alimentos por el país sin partir de donde 
hayan sido invitados para la estación de lluvias. Vayamos y partamos de donde el 
brahmán Verañjā”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. 

Entonces el Bhagavā se vistió y tomando su cuenco y ropaje superior, fue con el 
Venerable Ānanda, como su monje asistente, a la casa de Verañjā, donde se sentó 
en un asiento preparado para él. 

El brahmán llegó y le rindió respetos. El Bhagavā dijo: “Hemos pasado la estación 
de lluvias gracias a vuestra invitación y ahora estamos partiendo. Deseamos partir 
para peregrinar por el país”. 

“Es cierto, Maestro Gotama. Fuisteis invitados por mí para pasar la estación de 
lluvias. Lo que tuvo que haber sido dado no fue dado; aunque ello no haya sido 
debido a que no lo tengamos o porque estuviesemos indispuestos a ofrecerlo. No 
obstante, ¿cómo podríamos haberlo manejado? Ya que la vida seglar es ocupada 
con mucho por hacer. Que el Maestro Gotama junto con el Saṅgha de Bhikkhus 
acepten de mí los alimentos del día de mañana”. 

El Bhagavā aceptó en silencio. Luego, después que hubo de instruir al brahmán 
con charlas sobre el Dhamma, se levantó y se marchó. 

Al siguiente día se terminó la comida, el brahmán Verañjā vistió al Bhagavā con 
ropajes y vistió a cada bhikkhu con dos piezas de ropajes. Y cuando el Bhagavā lo 
hubo instruido con charla sobre el Dhamma se marchó. 

Vin. Sv. Pārā. 1 

NARRADOR DOS. Mientras se estaba pasando la trigésima estación de lluvias en 
Cālikā se dio lugar el siguiente episodio. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Bhagavā se encontraba 
residiendo en Cālikā, sobre la Roca de Cālikā y el Venerable Meghiya era en aquel 
entonces su asistente. Él fue adonde el Bhagavā y dijo: “Venerable Señor, Deseo ir a 
Jantugāma para mendigar alimentos”.  



130​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

“Es el momento para que hagáis lo que os parezca conveniente, Meghiya”. 

Era entonces de mañana y entonces el Venerable Meghiya se vistió y tomando su 
cuenco y su ropaje superior, se dirigió a Jantugāma para mendigar alimentos. 
Cuando había deambulado por sus alimentos y estaba regresando de su ronda 
después de comer, llegó a las riberas del Río Kimikālā. Mientras se encontraba 
caminando y deambulando a lo largo de la ribera del río haciendo ejercicio vio un 
encantador y acogedor bosque de mangos. Él pensó: “Este encantador y acogedor 
bosque de mangos servirá para el esfuerzo de aquellos hombres de clan que anhelan 
por el esfuerzo. Si el Bhagavā lo permite, vendré a este bosque de mango para el 
esfuerzo”. 

Entonces fue adonde el Bhagavā y le contó al respecto. El Bhagavā dijo: “Esperad 
Meghiya; todavía estamos solos. Esperad hasta que venga otros bhikkhus”. 

El Venerable Meghiya dijo una segunda vez: “El Bhagavā no tiene nada más que 
reste por hacer, Venerable Señor. Él no tiene nada que confirmar sobre lo que ya ha 
sido hecho. No obstante, nosotros todavía tenemos algo por hacer. Necesitamos 
confirmar lo que ya hemos hecho. Si el Bhagavā lo permite, Venerable Señor, 
gustaría ir a ese bosque de mangos en pos del esfuerzo. 

El Bhagavā dijo una segunda vez: “Esperad, Meghiya; todavía estamos solos. 
Esperad hasta que lleguen otros bhikkhus”. 

El Venerable Meghiya repitió su solicitud una tercera vez. 

“Como decís ‘esfuerzo’, Meghiya, ¿qué podríamos hacer al respecto? Ahora es 
momento que obréis según os parezca conveniente”. 

Entonces el Venerable Meghiya se levantó de su asiento y después de rendir 
respetos al Bhagavā, manteniéndolo a su derecha, partió hacia el bosque de mangos, 
en donde se sentó sobre la raíz de un árbol para adoptarlo como su lugar para 
residir. Ahora bien, por casi todo el tiempo que permaneció en el bosque de 
mangos, tres tipos de pensamientos perjudiciales y malignos ocuparon su mente, es 
decir, pensamientos de deseos sensuales, pensamientos de mala voluntad y 
pensamientos de crueldad. Entonces ocurrió en él: “¡Es maravilloso, es magnífico! 
Aquí estoy, alguien que lleno de fe ha partido de la vida seglar hacia renunciación y 
aun así soy acosado por estos tres tipos de malos y perjudiciales pensamientos”. 

Cuando fue de noche, se levantó de su retiro y se dirigió hacia el Bhagavā. Él le 
contó lo que había ocurrido. 

“Meghiya, mientras la liberación del corazón esté todavía inmadura, cinco cosas 
conducen a su madurez. ¿Cuáles cinco? Primero, un bhikkhu posee buenos amigos y 
compañeros. Segundo, un bhikkhu es perfecto en virtud, restringido con las 



​ La Vida del Buddha​ 131 

 

restricciones del Pātimokkha, perfecto en conducta y recursos, y apreciando el 
temor en la más ligera falta, se entrena dando efectos a los preceptos de 
entrenamiento. Tercero, él es alguien que no tendrá problemas o reservas a 
voluntad para charlas tales como purificación, lo que favorezca la liberación, lo que 
conduzca al desapasionamiento, el desvanecimiento, la cesación, la pacificación, el 
conocimiento directo, la iluminación, el Nibbāna, es decir, charlas sobre desear 
poco, sobre estar contento, la reclusión, la disociación de la sociedad, sobre la 
energía, la virtud, la concentración, el entendimiento, la liberación, el 
conocimiento y la visión de la liberación. Cuarto, un bhikkhu es energético 
abandonando cosas perjudiciales y dando efecto a las cosas sanas; es firme, 
persistente e incansable en relación a las cosas sanas. Quinto, un bhikkhu posee 
entendimiento; posee el entendimiento penetrativo de un noble sobre el surgir y 
desaparecer que conduce a la completa extinción del sufrimiento. 

“Ahora bien, cuando un bhikkhu posee buenos amigos y buena compañía, puede 
esperarse que él sea virtuoso… que sea alguien que encuentre a voluntad… charlas 
tales como las concernientes a la purificación… que sea energético para abandonar 
cosas perjudiciales y que les dé efecto a las cosas sanas… que posea el 
entendimiento penetrativo de los nobles sobre el surgir y desaparecer que conduce 
a la completa extinción del sufrimiento. 

“No obstante, con el objeto de establecerse en estas cinco cosas un bhikkhu 
debería, adicionalmente, mantener en el ser estas cuatro cosas. Debería mantener 
en el ser la repugnancia (como el aspecto de repulsión hacia el cuerpo)4 con el 
propósito de abandonar la concupiscencia; amor benevolente con el propósito de 
abandonar la mala voluntad; consciencia en la respiración con el propósito de 
quebrar los pensamientos discursivos; percepción de la impermanencia con el 
objeto de eliminar la presunción respecto al ‘Yo soy.’ Ya que cuando una persona 
perciba la impermanencia, se establecerá en ella la percepción del no-alma; y 
cuando una persona perciba el no-alma, llegará a eliminar la presunción de ‘Yo soy’ 
y ello significa el Nibbāna aquí y ahora”. 

Al reconocer el significado sobre esto, el Bhagavā pronunció entonces esta 
exclamación: 

Pensamientos mezquinos, pensamientos triviales 
Llegan para tentar la mente y hacerla volar; 
Al no comprender estos pensamientos de la mente, 
El corazón los persigue de un lado hacia otro. 

 



132​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
 
Al comprender un hombre estos pensamientos en su mente 
Los disipa con vigorosa consciencia. 
Y un iluminado ha hecho eso con todo; 
Ya que no existe más tentación que perturbe su mente. 

Ud. 4:1; A. 9:3. 

NARRADOR DOS. El hijo del Buddha tenía entonces veintinueve años. 
Consecuentemente se le dio la total admisión (no posible de otorgar antes de la 
edad de veinte años). Y la tradición afirma que fue el mismo año que el Buddha 
deliberó el discurso que fue motivo de la obtención de su Arahatía. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez el Bhagavā se encontraba residiendo en 
Sāvatthī, en la Bosque de Jeta, el Parque de Anāthapiṇḍika. Ahora bien, mientras 
se encontraba solo en meditación este pensamiento surgió en su mente: “Las cosas 
que maduran la liberación están maduras en la mente de Rāhula. ¿Y si lo condujera 
a la extenuación final de las corrupciones?” 

“Cuando amaneció el Bhagavā se vistió y tomando su cuenco y ropaje superior, 
se dirigió para mendigar alimentos a Sāvatthī. Cuando hubo deambulado por 
Sāvatthī, regresado de mendigar alimentos, y después de la comida, le dijo al 
Venerable Rāhula: “Rāhula, tomad un asiento, vayamos hacia el Boque del Hombre 
Ciego para pasar el día”. 

“Que así sea, Venerable Señor”. respondió el Venerable Rāhula, y tomando un 
asiento, siguió por detrás al Bhagavā. No obstante, en esa ocasión muchos miles de 
deidades siguieron detrás al Bhagavā, pensando: “Hoy el Bhagavā va a conducir al 
Venerable Rāhula hacia la extenuación final de las corrupciones”. 

Entonces el Bhagavā entró al Bosque del Hombre Ciego, se sentó sobre la raíz de 
un árbol, sobre un asiento preparado para él. Y el Venerable Rāhula rindió respetos 
al Bhagavā y se sentó a un lado. Cuando lo hubo hecho, el Bhagavā dijo: 

(1a) “¿Cómo concebís esto, Rāhula, es la vista permanente o impermanente?” 

“Impermanente, Venerable Señor”. 

“¿Pero lo que sea impermanente será agradable o desagradable? 

“Desagradable, Venerable Señor”. 

“No obstante ¿cabe considerar aquello que sea impermanente, desagradable y 
sujeto al cambio como: ‘Esto es mío, esto es lo que yo soy, ésta es mi alma?’” 

“No, Venerable Señor”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 133 

 

(1b) “¿Cómo concebís esto, Rāhula, son las formas visibles permanentes o 
impermanentes?” … 

(1c) “¿Cómo concebís esto, Rāhula, es la consciencia visual permanente o 
impermanente?” … 

(1d) “¿Cómo concebís esto, Rāhula, es el contacto visual permanente o 
impermanente?” … 

(1e) “¿Cómo concebís esto, Rāhula, son algunas sensaciones, algunas 
percepciones, formaciones, consciencias, que surjan del contacto visual como su 
condición permanentes o impermanentes?” 

NARRADOR DOS. Las mismas cinco oraciones de la (a) a la (e) son repetidas para 
(2) el oído y los sonidos, (3) el olfato y los olores, (4) la lengua y los sabores, (5) el 
cuerpo y los objetos táctiles, (6) la mente y los objetos mentales. 

PRIMERA VOZ.  “Al ver así, Rāhula, el noble y sabio discípulo se desapasiona de la 
vista, de la forma visible, de la consciencia visual y del contacto visual, y se 
desapasiona de cualquier sensación, percepción, formación y consciencia que surja 
del contacto visual como su condición. 

“Él se desapasiona del oído, de los sonidos… del olfato, los olores… de la lengua, 
los sabores… del cuerpo, de los objetos táctiles… de la mente, de los objetos 
mentales… 

“Al desapasionarse, se disipa su concupiscencia; con la disipación de su 
concupiscencia él se libera; cuando su corazón es liberado, llega el conocimiento: ‘el 
corazón se ha liberado.’ Él comprende: ‘Se ha extenuado el renacimiento, se ha 
vivido la vida santa, se ha hecho lo que debía hacerse, no habrá más de esto por 
venir.’” 

Eso es lo que dijo el Bhagavā. El Venerable Rāhula se regocijó ante sus palabras. 
Y cuando terminó este discurso, el corazón del Venerable Rāhula fue liberado de 
las corrupciones a través del desapego. Y en aquellos muchos miles de deidades 
surgió la impecable e inmaculada visión del Dhamma: Todo lo que esté sujeto a 
surgir estará sujeto a desaparecer. 

M. 147 

NARRADOR DOS. Las siguientes seis estaciones de lluvia – es decir de la 
décimo cuarta a la décimo novena – fueron pasadas en diferentes lugares. La 
vigésima la pasó en Sāvatthī, en el Bosque de Jeta. De acuerdo a la tradición de los 
Comentarios, el Buddha decidió entonces pasar cada estación de lluvias 
regularmente en Sāvatthī y designó al Venerable Ānanda como su asistente 
personal. La tradición relata en los Piṭakas dos eventos distinguibles durante este 
año. Ellas son la  



134​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

conversión del delincuente Aṅgulimāla y el intento de uno de los oponentes del 
Buddha de desacreditarlo. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez cuando el Bhagavā se encontraba residiendo en 
Sāvatthī había aparecido en el reino del Rey Pasenadi de Kosala un bandido. Él era 
llamado Aṅgulimāla, es decir, “el del collar de dedos” y era asesino, sanguinario, 
inclinado a la pelea y a la violencia, despiadado con todos los seres. Pueblos, 
ciudades y distritos fueron devastados por él. Él iba asesinando gente y lucía sus 
dedos como un collar. 

Una mañana, el Bhagavā tomó su cuenco, su ropaje superior y se dirigió a 
Sāvatthī para mendigar alimentos. Cuando hubo deambulado por Sāvatthī por 
alimentos y regresado de su ronda después de la comida, él ordenó  su lugar de 
descanso y entonces portando su cuenco y su ropaje superior tomó el camino hacia 
donde se encontraba Aṅgulimāla. 

Vaqueros, pastores, hacendados y viajeros5 vieron al Bhagavā y le dijeron: “No 
toméis ese camino, monje. En dicho camino se encuentra el bandido Aṅgulimāla. 
Hombres en grupos de diez, veinte, treinta e inclusive cuarenta han ido 
ocasionalmente por ese camino y, sin embargo, todos han caído en las manos de 
Aṅgulimāla”. 

Cuando fue dicho esto, el Bhagavā prosiguió en silencio. Lo mismo ocurrió una 
segunda vez y el Bhagavā prosiguió en silencio. Y lo mismo ocurrió una tercera vez 
y el Bhagavā prosiguió en silencio. 

Al verlo venir en la distancia, el delincuente Aṅgulimāla pensó: “¡Es 
maravilloso, es ciertamente magnífico! Hombres han venido ocasionalmente por 
este camino en grupos de inclusive cuarenta. Y ahora este monje llega solo y sin 
compañía. Cualquiera pensaría que ha sido destinado a venir. ¿Por qué no debería 
tomar la vida de este monje?” 

Tomando su espada y escudo y doblando su arco y su flecha, él se lanzó hacia la 
persecución del Bhagavā. Entonces el Bhagavā efectuó un acto de poder sobre 
natural de tal manera que sin importar cuán rápido pudiese correr Aṅgulimāla era 
incapaz de alcanzar al Bhagavā que se encontraba caminando a paso normal. 
Entonces Aṅgulimāla pensó: “¡Es maravilloso, es magnífico! Yo solía alcanzar y 
atrapar a un elefante al galope, o a un caballo al galope, o a un carruaje al galope o 
a un ciervo al galope. Sin embargo, aunque estoy yendo tan rápido como pueda, soy 
incapaz de alcanzar a este monje quien se encuentra caminando a paso normal”. 

 Él se paró y gritó: “¡Deteneos monje!, ¡deteneos monje!” 
“Yo ya me he detenido, Aṅgulimāla, voz también deteneos” 



​ La Vida del Buddha​ 135 

 

El delincuente pensó: “Estos monjes, hijos de los Sakyans, dicen la verdad y 
afirman la verdad; no obstante, este monje está caminando y aun así dice: ‘Yo me 
he detenido, Aṅgulimāla; voz también deteneos.’ ¿Y si le preguntase a este monje al 
respecto?” Entonces se dirigió al Bhagavā en estrofas: 

“Mientras camináis, monje, me decís que os habéis detenido; 
Mas, cuando me he detenido me habéis dicho que no me he detenido. 
Os pregunto, Oh monje, ¿Cuál es el significado de esto?”​

¿Cómo es posible que se haya detenido y yo no? 

Aṅgulimāla, me he detenido para siempre, 
Renunciando a la violencia hacia cualquier ser vivo. 
Pero tú, no poseéis ninguna restricción hacia nada. 
Es por eso por lo que yo me he detenido y tú no. 

“Oh, ha pasado mucho tiempo para que pueda venerar a un sabio, 
A este monje que ha aparecido ahora en este gran bosque. 
De seguro que renunciaré por mucho tiempo a todo mal, 
Al escuchar vuestra estrofa que pone en marcha al Dhamma”. 

Al decir esto, el delincuente tomó su espada y sus armas 
Y los arrojó en el pozo de un abismo. 
El delincuente honró los pies del Sublime 
Y ahí y entonces solicitó su ordenación. 

El Iluminado, el Sabio de gran compasión, 
El maestro del mundo con sus dioses, 
Se dirigió a él con estas palabras: “Venid, bhikkhu,” 
Y fue así como él llegó a convertirse en bhikkhu. 

Entonces el Bhagavā partió peregrinando y haciendo escalas hacia Sāvatthī, con 
Aṅgulimāla como su monje asistente. Finalmente llegaron a Sāvatthī y el Bhagavā 
residió en el Bosque de Jeta. Entonces, en dicha oportunidad, se congregó una gran 
muchedumbre y gente en la puerta del palacio del Rey Pasenadi, muy clamorosos y 
haciendo mucho ruido, reclamando la captura del delincuente. A medio día el Rey 
partió hacia el parque acompañado de quinientos jinetes.  Él fue hasta donde el 
camino permitía el paso de los carruajes y entonces desmontó y se aproximó a los 
pies del Bhagavā. Después de haberle rendido respetos se sentó a un lado. El 
Bhagavā preguntó: “¿Cuál es el problema, gran Rey? ¿Lo está atacando Seniya 
Bimbisāra, Rey de Magadha? ¿O se trata de los Licchavis de Vesālī o algún otro 
gobernador hostil?” 

 



136​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“No es eso, Venerable Señor. Ha aparecido un bandido en mi reino. Él anda 
asesinando gente y luce sus dedos como un collar. Jamás he tenido éxito en 
capturarlo, Venerable Señor”. 

“Pero, gran Rey, si vierais que dicho Aṅgulimāla se ha afeitado su cabello y su 
barba, se ha vestido en ropajes amarillos y ha partido de la vida seglar hacia la 
renunciación, y que se esté absteniendo de matar, robar, que esté comiendo 
durante sólo la mitad del día, viviendo la vida santa, virtuoso, con la bondad como 
su ideal, ¿qué haríais con él?” 

“Venerable Señor, deberíamos rendirle respetos; o nos deberíamos levantar o 
invitarlo a sentar o pedirle que nos acepte ropajes, comida, residencia y medicinas, 
o deberíamos acomodar su protección, albergue y resguardo. No obstante, 
Venerable Señor, él es un bellaco con la maldad como su ideal; ¿cómo podría tener 
tal virtud o restricción?” 

Justo entonces, sin embargo, el Venerable Aṅgulimāla se encontraba sentado no 
lejos de ahí. El Bhagavā extendió su brazo derecho y dijo: “Gran Rey, ahí está 
Aṅgulimāla”. 

“El Rey se sobresaltó y alarmó, y sus cabellos se pararon de punta. Al ver esto el 
Bhagavā le dijo: “No temáis, gran Rey, no temáis. No hay nada que temer”. 

Entonces se calmaron el sobresalto y el temor del Rey. Él se dirigió hacia el 
Venerable Aṅgulimāla y le dijo: “Venerable Señor, Aṅgulimāla fue un Noble y 
Venerable Señor, ¿no es así?” 

“Sí, gran Rey”. 

“¿Cuál era la familia del padre del noble Venerable Señor? ¿Cuál era la familia 
de su madre?” 

“Mi padre, gran Rey, era un Gagga. Mi madre era una Mantāṇī”. 

“Que el noble Gagga Mantāniputta me consienta ver por sus ropajes, alimentos, 
residencia y medicina”. 

En aquella oportunidad, sin embargo, el Venerable Aṅgulimāla era un morador 
del bosque, comía sólo de alimentos mendigados, y vestía trapos desechados y se 
restringía a tres ropajes. Él respondió: “No hay necesidad, gran Rey, mi triple 
ropaje está completo”. 

El Rey Pasenadi retornó con el Bhagavā y después de rendir respetos se sentó a 
un lado. Él dijo: “Es maravilloso, Venerable Señor, es magnífico como el Bhagavā 
sosiega lo insosegable, tranquiliza lo intranquilizable, lleva a cabo la extinción delo 
inextinguible. Alguien a quien no pudimos sosegar con castigo y armas el Bhagavā 
sosiega sin castigo ni armas. Y ahora, Venerable Señor, nos retiramos; estamos 
ocupados y tenemos mucho por hacer”.  



​ La Vida del Buddha​ 137 

 

“Es el momento, gran Rey, para que hagáis lo que os parezca conveniente”. 

Entonces el Rey Pasenadi se levantó de su asiento y después de rendir respetos 
se marchó, manteniendo al Bhagavā a su derecha. 

Una mañana el Venerable Aṅgulimāla tomó su cuenco, su ropaje superior y fue 
a mendigar alimentos a Sāvatthī. Mientras deambulaba mendigando sus alimentos 
vio a cierta mujer convaleciente con un hijo deforme. Él pensó: “¡Qué males sufren 
las criaturas!, Oh, ¡Qué males sufren las criaturas!” Seguidamente fue adonde el 
Bhagavā y le contó al respecto. 

“Entonces, Aṅgulimāla, anda a Sāvatthī y decidle a dicha mujer: ‘Hermana, 
desde que nací jamás he atentado intencionadamente contra la vida de un ser. Que 
por medio de esa verdad tú y vuestro hijo estén en paz.’” 

“Venerable Señor, ¿no debería evitar mentir a plena consciencia? Ya que he 
atentado contra la vida de muchos seres vivos”. 

“Entonces, Aṅgulimāla, anda a Sāvatthī y decidle a esa mujer: ‘Hermana, desde 
que tuve mi noble nacimiento no he atentado intencionadamente contra la vida de 
un ser. Que por medio de esa verdad tú y vuestro hijo estén en paz’”. 

“Así será, Venerable Señor”. Respondió él, y se dirigió a Sāvatthī y le dijo a la 
mujer: “Hermana, desde que tuve mi noble nacimiento jamás he atentado 
intencionadamente contra la vida de un ser. Que por medio de esta verdad tú y 
vuestro hijo estén en paz” Y la mujer y su hijo tuvieron paz. 

Entonces, morando solo, retirado, diligente, arduamente y bajo auto control, el 
Venerable Aṅgulimāla entró y habitó, aquí y ahora, mediante la realización de él 
mismo, en aquel supremo objetivo de la vida en virtud del cual hombres de clan 
parten debidamente de la vida seglar hacia la renunciación. Él supo directamente: 
“Se ha extenuado el renacimiento, se ha vivido la vida santa, se ha hecho lo que 
tenía que hacerse, no habrá más de esto por venir”. Y el Venerable Aṅgulimāla se 
convirtió en uno de los Arahants. 

Entonces, una mañana el Venerable Aṅgulimāla se vistió, y tomando su cuenco 
y su ropaje superior se dirigió a Sāvatthī para mendigar alimentos. Ahora bien, 
durante dicha ocasión un fragmento arrojado por alguien cayó en su cuerpo, y 
luego un palo arrojado cayó sobre su cuerpo y luego un casco arrojado por alguien 
cayó en su cuerpo. Entonces, con su cabeza rota vertiendo sangre, con su cuenco 
hecho pedazos y su ropaje superior roto se dirigió hacia el Bhagavā. Al verlo venir, 
el Bhagavā dijo: “Resistid, brahmán, resistid. Habéis experimentado, aquí y ahora, 
en esta vida la maduración de acciones cuya madurez hubieses experimentado en el 
infierno durante muchos años, muchos siglos, muchos milenios”.  



138​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Cuando el Venerable Aṅgulimāla se encontraba solo en retiro saboreando la 
dicha de la liberación, él pronunció esta exclamación: 

Alguien que vivió en desosiego 
Y que ahora no está más sin sosiego 
Iluminará el mundo como la Luna llena 
Cuando las nubes se despojen exponiéndola. 

Alguien que verifica sus buenas acciones 
Y las malas acciones ya realizadas 
Iluminará el mundo como la Luna llena 
Cuando las nubes se despojan exponiéndola. 

Alguien como un joven bhikkhu que muestre 
Devoción hacia el Dhamma del Buddha 
Iluminará el mundo como la Luna llena 
Cuando las nubes se despojen exponiéndola. 

Oh, que mis enemigos escuchen los discursos sobre el Dhamma, 
Oh, que mis enemigos lleguen a la enseñanza del Dhamma, 
Oh, que mis enemigos aguarden por tales personas 
Así como servir al Dhamma ya que encontrarán en paz. 

Oh, que mis enemigos presten oídos de vez en cuando 
Y escuchen el Dhamma de aquellos que prediquen la paciencia, 
De aquellos que hablen también en virtud de la bondad, 
Y ajusten sus acciones a igual que sus palabras. 

Ya que entonces es seguro que no querrán dañarme; 
Ellos no intentarán lastimar a otros seres. 
Así llegarán a ser los que cuiden a todos los seres, débiles o fuertes, 
Que ellos alcancen la paz más elevada. 

Los regantes conducen el agua, 
Los arqueros maniobran las flechas, 
Lo ebanistas labran la madera, 
Los sabios se adiestran a sí mismos.  

Hay algunos que adiestran con golpes, 
Otros con puntas y látigos: 
Aquel que no posee ni puntas ni látigos – 
Por alguien así soy adiestrado. 

 



​ La Vida del Buddha​ 139 

 
 
Inocente es el nombre que llevo 
Alguien que era odiado en el pasado. 
El nombre que llevo ahora es verdadero: 
No lastimo a nadie en absoluto. 

Y aunque alguna vez viví como un ladrón 
Bajo el nombre de ‘el del collar de dedos’ 
Y alguien a quien una gran inundación arrastró, 
Finalmente, fui por refugio ante el Buddha. 

Y aunque fui una vez un sanguinario 
Bajo el nombre de ‘el del collar de dedos’ 
Apreciad el refugio que he encontrado: 
No hay más aquello que conduzca a ningún renacimiento. 

Aunque hice muchas acciones que prometían 
Nacimientos en destinos infelices, 
Aun así, sus resultados me han alcanzado ahora; 
Y por ello no como más en deuda. 

Oh, ellos son necios y no tienen inteligencia 
Aquellos que se prestan a la imprudencia; 
Pero aquellos con sentido de vigilante diligencia 
Tratan a ello como su más gran bienestar. 

Oh, no deis ninguna oportunidad a la imprudencia, 
Ni abriguéis aprecio hacia los deseos sensoriales, 
Sino meditad con diligencia 
Como para alcanzar la más elevada dicha. 

Por tanto, bienvenida a esta opción mía 
Y que se mantenga, la de no obrar con el mal; 
La mejor enseñanza que conozco es sólo ésta, 
De todas las que he conocido en el mundo. 

Por tanto, bienvenida a esta opción mía 
Y que se mantenga, la de no obrar con el mal; 
La triple ciencia ha sido conseguida 
Y se ha hecho lo que ha sido ordenado por el Profeta. 

M. 86 

NARRADOR DOS. Ahora, la historia sobre el intento de desacreditar al Buddha. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez cuando el Bhagavā residía en Sāvatthī, él era 
honrado, respetado, reverenciado, venerado y alabado. Él obtenía ropajess,  

 



140​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

alimentos, vivienda y medicinas, así como el Saṅgha de bhikkhus. No obstante, a los 
errantes de otras sectas les iba de otro modo. Ellos no podían tolerar el honor que 
era acumulado por el Bhagavā y el Saṅgha de bhikkhus, por tanto, ellos acudieron a 
la monja errante Sundarī y le dijeron: “Hermana, intentad ayudar a vuestra 
fraternidad”. 

“¿Qué tengo que hacer, Venerables Señores?  ¿Qué debo hacer? Mi propia vida 
está en deuda con el bienestar de mi fraternidad”. 

“Entonces, hermana, visitad con regularidad el Bosque de Jeta”. 

“Así será, Venerables Señores,” respondió ella. Y ella visitó el Bosque de Jeta 
regularmente. 

Cuando los errantes supieron que ella había sido vista por mucha gente yendo 
regularmente al Bosque de Jeta, ellos la asesinaron y la tiraron en un hoyo excavado 
en una zanja del Bosque de Jeta. Entonces fueron adonde el Rey Pasenadi de Kosala 
y dijeron: “Gran Rey, la monja errante Sundarī no ha podido ser encontrada”. 

“¿Dónde creéis que esté?” 
“En el Bosque de Jeta, gran Rey”. 
“Entonces, buscadla en el Bosque de Jeta”. 

Los errantes hicieron una búsqueda por el Bosque de Jeta y la desenterraron del 
hoyo donde había sido enterrada. Ellos pusieron su cuerpo en una tarima y 
entrando a Sāvatthī fueron de calle en calle, de esquina a esquina, protestando a la 
gente: “¡Mirad, Venerables Señores, mirad el trabajo de estos hijos de los Sakyans! 
¡Estos hijos de los Sakyans son desvergonzados, descarados, unos malvados 
mentirosos y lascivos hasta los zapatos!  Ellos claman caminar en el Dhamma con 
equidad y pureza, decir la verdad, ser virtuosos y buenos – ellos no tienen nada de 
monjes, nada de brahmanes, ellos sólo están disfrazados de monjes y brahmanes; 
¿Qué hay de monjes y brahmanes en ellos? Ellos están por cierto lejos de ser monjes 
y brahmanes; ya que ¿cómo podría un hombre hacer lo que le hace un hombre a una 
mujer y luego asesinarla?” 

Cuando la gente vio a los bhikkhus, los insultaron, imprecaron y los enfrentaron 
con palabras rudas y hostiles: “¡Estos hijos de los Sakyans son desvergonzados, 
descarados, unos malvados mentirosos y lascivos hasta los zapatos!” Y repetían toda 
la acusación. Al oír esto los bhikkhus se lo reportaron al Bhagavā. 

“Este escándalo no durará mucho, bhikkhus. Sólo durará siete días. Al término 
de siete días se disipará. Así que cuando la gente los insulte así, bhikkhus, 
exhortadlos con esta estrofa:  



​ La Vida del Buddha​ 141 

 

Los mentirosos van al infierno, así como los que cometieron 
Algo y luego declaran ‘Yo no lo hice.’ 
Estos dos pagarán por igual las cuentas al morir 
En la vida por venir, como aquellos hombres que actúan de forma vil. 

Los bhikkhus aprendieron esta estrofa del Bhagavā. Cuando la gente los 
insultaba, ellos los exhortaban con ella. La gente pensó: “Estos monjes, estos hijos 
de los Sakyans, no lo hicieron. Esto no fue cometido por ellos. Ellos lo juran así”. 

El escándalo no duró mucho. Duró sólo siete días. Al término de los siete días se 
disipó.  Entonces un grupo de bhikkhus fue adonde el Bhagavā y dijo: “¡Es 
maravilloso, Venerable Señor!, ¡es magnífico cuan bien lo presagió el Bhagavā!” 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció entonces esta 
exclamación: 

Hombres no vigilantes provocados por palabras hechas dardos 
Se permiten ir en contra de un elefante en la batalla. 
Sin embargo, cuando a un bhikkhu se les dice palabras hostiles, 
Él se permite soportarlos con una mente imperturbable. 

UD. 48 

NARRADOR UNO. No sabemos cuándo tuvieron lugar los siguientes eventos 
narrados a continuación; sin embargo, con ellos podemos cerrar los primeros 
veinte años. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. El Bhagavā se encontraba residiendo en Cātumā en el 
bosque de mirobálano. Ahora bien, en dicha ocasión habían llegado a Cātumā para 
ver al Bhagavā quinientos bhikkhus encabezados por el Venerable Sāriputta y el 
Venerable Mahā Moggallāna. Mientras que los bhikkhus visitantes intercambiaban 
saludos con los bhikkhus residentes y mientras preparaban las camas, guardaban los 
cuencos y los ropajes superiores, hicieron mucha bulla y ruido. Entonces el Bhagavā 
se dirigió a Ānanda: “Ānanda, ¿Quién es esa clamorosa y bulliciosa gente? 
Cualquiera creería que fueran pescadores vendiendo pescado”. 

Cuando el Venerable Ānanda le respondió, él dijo: “Entonces, Ānanda, 
anunciadles a dichos bhikkhus en mi nombre ‘El Maestro llama a los Venerables.’ “Y 
el Venerable Ānanda así lo hizo. Ellos fueron ante el Bhagavā, y después de rendir 
respetos, se sentaron a un lado. Cuando hicieron esto, el Bhagavā les preguntó: 
“Bhikkhus, ¿por qué estáis haciendo tanto clamor y ruido? Cualquiera creería 

 



142​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

que fueran pescadores vendiendo pescado”. 

“Venerable Señor, estos son los quinientos bhikkhus encabezados por el 
Venerable Sāriputta y el Venerable Mahā Moggallāna, que han venido a ver al 
Bhagavā. Y fue mientras se encontraban intercambiando saludos con los bhikkhus 
residentes y mientras estaban preparando sus camas, ordenando sus cuencos y sus 
ropajes superiores que hicieron mucho clamor y ruido”. “Retiraos, bhikkhus. Yo los 
despido. No podéis vivir conmigo”. 

“Así será, Venerable Señor,” ellos respondieron, y se levantaron de sus asientos y 
después de rendir respetos al Bhagavā, manteniéndolo a su derecha, se marcharon y 
empacaron sus camas para luego tomar sus cuencos, sus ropajes superiores y partir. 

Ahora bien, en dicha ocasión los Sakyan de Cātumā se congregaron en la sala de 
reuniones para tratar algunos u otros asuntos. Ellos vieron a los bhikkhus llegando a 
la distancia. Fueron a reunirse con ellos y les preguntaron: ¿A dónde están yendo? 

“Amigos, el Saṅgha de bhikkhus ha sido despedido por el Bhagavā”.  

“Entonces, que los Venerables aguarden y se sienten aquí por un momento. 
Quizás seamos capaces de disuadir la confianza del Bhagavā.  

Ahora bien, durante dicha ocasión los Sakyans de Cātumā fueron adonde el 
Bhagavā y después de rendirle respetos se sentaron a un lado. Cuando hicieron esto, 
ellos dijeron: “Venerable Señor, que el Bhagavā perdone al Saṅgha de bhikkhus, que 
el Bhagavā dé la bienvenida y los ayude ahora, tal como solía hacerlo en el pasado. 
Venerable Señor, hay nuevos bhikkhus aquí que acaban de ordenarse, pero que 
llegan recientemente a este Dhamma y Disciplina. Si ellos no tienen la oportunidad 
de ver al Bhagavā, algún cambio o alteración podría darse lugar en sus corazones. 
Venerable Señor, al igual que un joven vástago que no tuviese agua le podría 
ocurrir un cambio o alteración, o al igual que un ternero que al no ver a su madre 
le podría ocurrir algún cambio o alteración en su corazón, así mismo podría 
ocurrir con ellos. Venerable Señor, que el Bhagavā les dé la bienvenida y ayude al 
Saṅgha de bhikkhus tal como solía hacerlo en el pasado. 

Y Brahmā Sahampati se desvaneció de su mundo Brahmā para aparecer ante el 
Bhagavā y hacerle la misma petición. 

Entre ellos pudieron ser capaces de restablecer la confianza del Bhagavā con 
alegorías sobre sembríos y terneros. 

Entonces el Venerable Mahā Moggallāna se dirigió a los bhikkhus así: “Levantaos, 
amigos, tomad vuestros cuencos y ropajes. La confianza del Bhagavā ha sido 
restablecida por los Sakyans de Cātumā y Brahmā Sahampati, con alegorías sobre 
vástagos y terneros”.  



​ La Vida del Buddha​ 143 

 

Cuando ellos retornaron ante la presencia del Bhagavā, él le preguntó a 
Sāriputta: “¿Qué pensabais, Sāriputta, cuando el Saṅgha de bhikkhus fue despedido 
por mí?” 

“Venerable Señor, entonces pensé: ‘El Bhagavā ahora permanecerá inactivo y 
devoto a una permanencia agradable, aquí y ahora; y nosotros también 
permaneceremos inactivos y devotos a una permanencia agradable, aquí y ahora.’” 

“¡Aguarda, Sāriputta, esperad! Pensamientos como esos jamás te deberían 
ocurrir nuevamente”. Entonces él se dirigió al Venerable Mahā Moggallāna: ¿Qué 
pensabais, Moggallāna, cuando el Saṅgha de bhikkhus fue despedido por mí?” 

“Venerable Señor, entonces pensé: ‘El Bhagavā ahora permanecerá inactivo 
devoto a una permanencia agradable, aquí y ahora; mientras que Yo y el Venerable 
Sāriputta continuaremos ahora conduciendo al Saṅgha de bhikkhus.’” 

“Correcto, correcto, Moggallāna. Seré yo quien continuará conduciendo el 
Saṅgha de bhikkhus y si no, lo harán Sāriputta y Moggallāna”. 

M. 67 

NARRADOR DOS. El Buddha le contó a los bhikkhus sobre una visita efectuada a 
los elevados cielos del mundo Brahmā. 

PRIMERA VOZ. “Bhikkhus, en una ocasión cuando me encontraba residiendo en 
Ukkaṭṭā, en el bosque Subhaga, sobre las raíces de un árbol real de salā, entonces 
surgió en Baka Brahmā una visión perniciosa (sobre su propia permanencia y 
absolutidad). Fui consciente en mi mente sobre el pensamiento en la mente del 
Brahmā, y… aparecí en dicho mundo. El Brahmā Baka me vio venir y me dijo: 
¡Venid, buen señor! ¡Bienvenido, buen señor! Ha pasado mucho, buen señor, desde 
que hizo una ocasión para venir aquí. Ahora bien, buen señor, esto es permanente, 
esto es perpetuo, esto es eterno, esto es la totalidad, esto no está sujeto a 
desaparecer; ya que ni nace ni envejece ni muere ni pasa al más allá ni reaparece, y 
más allá de esto no hay escape.’ 

“Entonces el Maligno Māra entró dentro de la Asamblea del Brahmā como un 
miembro y me dijo: ‘Bhikkhu, bhikkhu, no le descreáis, no le descreáis; ya que este 
Brahmā es el Gran Brahmā, un Intrascendible Trascendente Ser, Poseedor de una 
Segura visión de Maestría, el Venerable Señor Creador y Hacedor, de la Más 
Elevada Providencia, Maestro y Padre de aquellos que son y siempre podrán ser. 
Antes de vuestro tiempo, bhikkhu, hubo monjes y brahmanes en el mundo que 
condenaban la tierra por medio de su disgusto con la tierra, que condenaban el 
agua 

 



144​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

… el fuego… el aire… los seres… los dioses… Pājapati, Venerable Señor de las 
Razas… que condenaban a Brahmā mediante su disgusto con Brahmā; entonces, al 
momento de la disolución de sus cuerpos, cuando su respiración fue suspendida, 
ellos se establecían en un cuerpo inferior. Antes de vuestro tiempo, bhikkhu, hubo 
monjes y brahmanes en el mundo que alabaron todo esto mediante su amor; 
entonces, en el momento de la disolución de sus cuerpos, cuando su respiración fue 
suspendida, ellos se establecieron en un cuerpo superior. Por ello, bhikkhu, os digo: 
Aseguraos, buen señor, de hacer solo lo que diga Brahmā. Jamás paséis por alto la 
palabra del Brahmā; ya que, si lo hacéis, bhikkhu, entonces seréis como un hombre 
que intenta producir por medio de un garrote una deflexión en un haz de luz que 
llega a él; o como un hombre que pierde su suspensión sobre la tierra con sus 
manos y sus pies a medida que cae dentro de un profundo abismo. Aseguraos, buen 
señor, de hacer sólo lo que diga Brahmā. Jamás paséis por alto las palabras del 
Brahmā. ¿No veis la Asamblea Divina sentada aquí, bhikkhu?” Y así el Maligno Māra 
llamó a la Asamblea Divina para atestiguarlo. 

“Cuando se dijo esto, Yo le dije al Maligno Māra: Te reconozco Māra, Maligno, 
no alucinéis ‘Él no me conoce’ Sois el Maligno Māra, y Brahmā y la Asamblea 
Divina con todos sus miembros han caído en vuestras manos, han caído bajo 
vuestro poder. Tú, Maligno, creéis que también he caído bajo tu poder, pero no es 
así.’ 

“Cuando se dijo esto, Brahmā Baka me dijo: ‘Buen señor, yo digo sobre lo 
permanente que es permanente, sobre lo eterno que es eterno, sobre la totalidad 
que es totalidad, sobre lo que no está sujeto a desaparecer que no está sujeto a 
desaparecer, sobre aquello que ni nace ni envejece ni muere ni desfallece ni 
reaparece que ni nace ni envejece ni muere ni desfallece ni reaparece, y sobre lo que 
está más allá donde no hay escape, que no hay escape más allá de él. Antes de 
vuestro tiempo, bhikkhu, hubo monjes y brahmanes en el mundo cuyo ascetismo 
duraba tanto como toda vuestra vida. Ellos sabían, que cuando había un escape más 
allá de ello, había un escape más allá de ello, que cuando no había un escape más 
allá de ello que no había un escape más allá de ello. Así también, bhikkhu, os digo 
esto: Más allá de ello no encontraréis ningún escape, y al intentar conseguirlo 
eventualmente os encontraréis cansado y desilusionado. Si creéis en6 la tierra… en 
el agua… en el fuego… en el aire… en los seres…en los dioses… en Pajāpati…Si creéis 
en Brahmā  

 



​ La Vida del Buddha​ 145 

 

seréis alguien que se encontrará cerca de mí, que se encontrará dentro de mi 
provincia, ya que estaréis para trabajar para mí, bajo mi voluntad y castigo. 

“‘También estoy al tanto de eso, Brahmā. Pero comprended sobre vuestro 
alcance e influencia así: el poder de Brahmā Baka, su dominio, su séquito, se 
extiende así y no más.’ 

“‘Ahora, buen señor, ¿cuánto así conocéis la extensión de mi alcance y mi 
influencia?’ 

“‘Tan lejos como circula la Luna y el Sol 
Iluminando y brillando en las cuatro direcciones, 
Más de mil veces más grande que el mundo 
Vuestro poder puede ejercer su influencia. 
Y de ahí podéis conocer tanto lo alto como lo bajo, 
Y a aquellos gobernados por la pasión y libres de la pasión, 
Sobre el estado que se encuentra así y no de otra forma, 
Y sobre la proveniencia y destino de las criaturas. 

“‘Así de extenso comprendo vuestro alcance e influencia. Sin embargo, existen 
otros tres cuerpos principales de dioses Brahmās que ni conocéis ni veis, y los cuales 
conozco y veo. Existe el cuerpo llamado Ābhassara (de Flujos Resplandecientes) que 
fue de donde moristeis y reaparecisteis aquí. Pero después de haber habitado aquí 
por mucho tiempo vuestra memoria sobre ello ha expirado y por ello no lo 
conocéis ni lo veis, pero yo lo conozco y lo veo. Encontrándome, así como lo estoy, 
no en el mismo nivel sobre el conocimiento directo que el vuestro, no es menos lo 
que conozco, sino más. Y de igual forma es con los cuerpos inclusive más elevados 
como el Subhakiṇṇa (de Refulgente Gloria) y el Vehapphala (de Grandes Frutos). 

  “‘Ahora, Brahmā, habiendo obtenido conocimiento directo sobre la tierra 
como tierra, y habiendo obtenido conocimiento directo sobre lo que no es 
co-esencial con lo terrestre de la tierra, no clamé ser tierra,7 no clamé estar en la 
tierra, no clamé ser parte de la tierra, no clamé que la tierra fuera mía, no hice 
ninguna afirmación sobre la tierra. Habiendo obtenido conocimiento directo sobre 
el agua como agua… sobre el fuego… el aire… los seres… los dioses… Pajāpati… 
Brahmā… Ābhassara… Subhakiṇṇa… Vehapphala… los Seres Trascendentes (Abhibhū)… 
Habiendo obtenido conocimiento directo sobre lo que no es coesencial con la 
totalidad de todo, no clamé ser todo, no clamé estar sobre todo, no clamé ser parte 
de todo, no clamé que todo fuera mío, no efectué ninguna afirmación sobre ese 
todo. Encontrándome así, también como lo estoy, no es menos lo que yo sé, sino 
más.’ 

 



146​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“‘Buen señor, si clamáis tener acceso a lo que no es co-esencial con la totalidad 
de todo, ¡no estaréis probando en vano y vacío!’ 

“‘La consciencia que no hace exhibiciones 
No tiene nada que ver con lo finito, 
Clamando no estar al margen de todo: 

Esto es no co-esencial con lo terrestre de la tierra, con lo que hay de agua en el 
agua… con la totalidad de todo.’ 

“‘Entonces, buen señor, me desvaneceré ante vuestra presencia.’ 

“‘Entonces, Brahmā, desvaneceos si podéis.’ 

“Entonces, Brahmā Baka, pensando ‘Me desvaneceré ante el monje Gotama; me 
desvaneceré ante al monje Gotama,’ fue incapaz de hacerlo. Yo dije: ‘Entonces 
Brahmā, yo me desvaneceré ante vuestra presencia.’ 

‘Entonces, buen señor, desvaneceos si podéis.’ 

“Yo efectué una determinación de poder súper normal así: ‘Solamente por la 
extensión de Brahmā y su Asamblea, que ellos escuchen el sonido de mi voz sin 
verme,’ y después de ello me desvanecí y pronuncié esta estrofa: 

“‘He visto temor en todo tipo de ser 
Incluyendo seres que aspiran por no ser; 
Yo afirmo que no hay un modo de ser, 
Y me adhiero adonde no hay ningún tipo de placer; 

“Entonces Brahmā, la Asamblea y todos sus miembros se asombraron y 
maravillaron de eso, y ellos dijeron: ‘¡Es maravilloso, señores, es magnífico! ¡Este 
monje Gotama que renunció al clan Sakyan posee tal poder y fuerza como jamás 
hemos visto antes en ningún otro monje o brahmán! Señores, aunque viva en una 
generación que se complazca en el ser, que ame al ser, que encuentre dicha en el ser, 
¡él ha extirpado a todo ser desde su raíz!” 

“Entonces el Maligno Māra entró dentro de la Asamblea como si fuera un 
miembro y dijo: ‘Buen señor, si es ello lo que sabéis, si es ello lo que habéis 
descubierto, no conduzcáis a los discípulos laicos hacia ello o a aquellos que se han 
ordenado, no le enseñéis vuestro Dhamma o produzcáis un anhelo sobre ello. Antes 
de vuestro tiempo, bhikkhu, hubo monjes y brahmanes en el mundo que clamaban 
estar consumados y totalmente iluminados, y ellos lo hicieron; pero a la disolución 
de sus cuerpos cuando se suspendió su respiración, ellos se establecieron en un 
cuerpo  

 



​ La Vida del Buddha​ 147 

 

inferior. Antes de vuestro tiempo bhikkhu, hubo también tales monjes y brahmanes 
en el mundo, que no lo hicieron; y en la disolución de sus cuerpos, cuando se 
suspendió su respiración, ellos se establecieron en un cuerpo superior. Por ello, 
bhikkhu, os digo esto: Aseguraos, buen señor, de permanecer inactivo; dedicaos a 
permanecer en su dicha, aquí y ahora. Es mejor que lo que reste permanezca sin 
conocerse, buen señor, y por tanto no informéis a nadie al respecto en lo absoluto.’ 

“Cuando se dijo esto, yo respondí: “Os reconozco, Maligno. No es por estar 
colmado de compasión o deseo hacia mi bienestar que habláis así. Estáis pensando 
que aquellos a quienes enseñe este Dhamma irán más allá de vuestro alcance. 
Aquellos monjes y brahmanes de los vuestros que claman estar consumados y 
totalmente iluminados realmente no lo están; pero yo sí lo estoy, tal como afirmo 
estarlo, consumado y totalmente iluminado. Un Perfecto es tal si enseña su 
Dhamma o si no. ¿Por qué ello? Porque tales corrupciones como las impurezas, 
como la renovación del ser, como la vejez y la muerte, se encuentran en él 
extirpadas desde la raíz, están mutiladas como árboles de palma, están acabadas, y 
por tanto no están más sujeto a futuros surgimientos, justo como un árbol de 
palma que es incapaz de crecer más cuando se le ha cortado la corona.’ Entonces, 
como Māra no tuvo nada más que decir, y bajo la consideración de la invitación de 
Brahmā (de desvanecerme), este discurso puede ser llamado ‘Sobre la Invitación de 
un Brahmā”. 

M. 49 

Una vez el Bhagavā se encontraba residiendo en Nālandā, en el Bosque Pāvarikā. 
Entonces el hijo del seglar Kevaḍḍha acudió a él y después de rendirle respetos se 
sentó a un lado. Él dijo: “Venerable Señor, este Nālandā es exitoso, próspero, 
populoso, animado de seres humanos y posee fe en el Bhagavā. Venerable Señor, 
sería bueno si el Bhagavā designase a un bhikkhu que efectúe una maravilla con un 
poder súper normal más elevado que el estado humano, y por tanto este Nālandā se 
convierta más devoto en el Bhagavā. 

El Bhagavā respondió: “Kevaḍḍha, yo no enseño el Dhamma a los bhikkhus en esa 
forma: ‘Venid bhikkhu, efectuad una maravilla con un poder súper normal más 
elevado que el estado humano dedicado al legado de atuendo blanco.’” 

NARRADOR DOS. El Buddha dio la misma respuesta cuando la petición fue 
planteada en una segunda vez. Cuando se planteó nuevamente, él respondió que 
conocía por su propia experiencia tres tipos de milagros: el milagro de poder súper 

 



148​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

normal que consiste en la habilidad de transformarse en muchos y traspasar por las 
paredes, volar por el aire y caminar por encima del agua, e inclusive de visitar el 
mundo Brahmā (ver Capítulo 16); el milagro de la adivinación que consiste en la 
habilidad de leer mentes; y el milagro de la orientación que consiste en instruir a la 
gente, en resumen o en detalle, sobre lo que debe hacerse para su propio bienestar. 
Las primeras dos, si se efectúan propiamente en virtud de impresionar a la gente, 
no se diferencian de las artes de magia llamadas respectivamente “Gandhari” y 
“Manika” y podría bien decirse que dicho bhikkhu se encuentra practicando dichas 
artes, motivo por el cual él, el Buddha, considera tales milagros como una fuente de 
vergüenza, humillación y disgusto. El tercer tipo, el milagro de la orientación, 
consiste en la enseñanza que es impartida por él, la cual, aunque incluya estas 
mismas manifestaciones, tenía como objetivo la extenuación de las corrupciones y 
el término del sufrimiento. Con el objeto de remarcar lo inadecuado en los que 
resultan tales logros como los dos primeros, el Buddha hizo un recuento de la 
historia de un bhikkhu que poseía poderes mágicos y cómo estos no le sirvieron de 
nada en su búsqueda por escapar del sufrimiento. 

PRIMERA VOZ. “Hubo una vez un bhikkhu en este Saṅgha de bhikkhus que poseía 
este pensamiento: ‘¿Dónde cesan estas cuatro grandes entidades sin dejar residuo, 
es decir, el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, y el elemento 
aire?’ Entonces él entró en una concentración de este tipo, entonces su mente se 
encontró concentrada y se manifestó en el sendero de los dioses. Entonces se 
dirigió a las Deidades del Reino de los Cuatros Reyes Divinos y les preguntó: 
‘Amigos, ¿Dónde cesan estas cuatro grandes entidades sin dejar residuo?’ Ellos 
respondieron: ‘No sabemos eso, bhikkhu; pero se encuentran estos Cuatro Reyes 
Divinos que son más grandes que nosotros y superiores; ellos deberían saber eso.’ 
Así que él fue a ellos”. 

NARRADOR DOS. Ellos le dieron la misma respuesta y lo mandaron al Cielo 
Tāvatiṃsā, y así fue pasando por todos los cielos de la existencia sensual y fue 
enviado más allá, hacia el mundo Brahmā, el mundo de las elevadas divinidades. Él 
preguntó a los dioses de la Asamblea del Brahmā la misma pregunta. Ellos le 
dijeron: 

PRIMERA VOZ. “‘No sabemos eso, bhikkhu, pero aquí se encuentra Brahmā, el Gran 
Brahmā, el Trascendente Ser Intranscendible, el de Segura Apreciación, Portador 
de Maestría, Venerable Señor Creador y Hacedor, la Más Alta Providencia, 
Maestro de aquellos que son y que pueden ser, alguien que es más grande y superior 
que nosotros. Él debería saber eso.’ – ‘¿Dónde se encuentra ahora dicho Brahmā, 
amigos?’ – Bhikkhu, no sabemos dónde, cómo, cuándo o el lugar del 

 



​ La Vida del Buddha​ 149 

 

‘Gran Brahmā. Sólo sabemos que Brahmā se manifestará de acuerdo a los signos que 
sean vistos, así como aparece la luz, así como se manifiesta el resplandor; ya que 
ello es precursor a la manifestación Brahmā.’ 

“Entonces, inmediatamente después, se manifestó el Gran Brahmā. El bhikkhu se 
aproximó y le efectuó su pregunta. Cuando se lo dijo, Brahmā respondió: ‘Bhikkhu, 
soy Brahmā, el Gran Brahmā, el Instrascendible Ser Trascendente, el de Segura 
Apreciación y Portador de Maestría, el Venerable Señor Creador y Hacedor, la Más 
Alta Providencia, Maestros de aquellos que son y siempre podrán ser.’ El bhikkhu le 
preguntó por segunda vez: ‘Amigo, no pregunté eso. Lo que pregunté fue: ¿Dónde 
cesan sin dejar residuo las cuatro grandes entidades?’ El gran Brahmā dio la misma 
respuesta que antes. Cuando la pregunta se efectuó por tercera vez, el Gran Brahmā 
tomó al bhikkhu del brazo y lo condujo a un lado. Él dijo: ‘Bhikkhu, las deidades de 
la Asamblea de Brahmā piensan así: “No hay nada que Brahmā no haya visto, 
conocido o comprendido”. Es por eso que no respondí en presencia de ellos. 
Amigo, no sé dónde cesan sin dejar residuo las cuatro grandes entidades. Por tanto, 
habéis actuado incorrectamente, habéis transgredido al pasar por alto al Bhagavā y 
procurar una respuesta a tu pregunta al margen de él. Andad y preguntadle vuestra 
pregunta, y tal como os la responda así deberéis recordarla”. 

“El bhikkhu se desvaneció entonces de dicho mundo, vino y me hizo la misma 
pregunta. Yo le dije: “Bhikkhu, ocurre que los comerciantes navegantes instalan sus 
velas con la ayuda de un ave que procura costas y cuando su nave ha perdido de 
vista la tierra ellos liberan la ave. Entonces ella va hacia el este, al sur, al oeste y al 
norte, hacia arriba y abajo y entre ambos. Si ella ve tierra hacia una dirección, va 
hacia ella, pero si no ve ninguna regresa a la nave. Así también, bhikkhu, siempre 
que busquéis, inclusive en el mundo Brahmā no encontraréis respuesta a vuestra 
pregunta y regresaréis a mí. Sin embargo, la pregunta no debería plantearse así; 
debería plantearse así: 

“‘Decid, entonces, ¿dónde no encuentran su base 
el agua, la tierra, el fuego y el aire? 
Y de la misma forma ¿dónde lo largo y lo corto, 
lo pequeño y lo grande, lo bueno y lo malo? 
¿Dónde es que cesan sin dejar residuo 
mente-y-materia? 

 



150​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Y la respuesta a la misma es: 

“‘La consciencia que no hace ninguna aparición 
Ni tiene nada que ver con lo finito, 
Ni clama estar al margen de todo: 
Es ahí donde no encuentran base  
el agua, la tierra, el fuego y el aire.  
Y de igual manera lo largo y lo corto, 
Lo pequeño y lo grande, lo bueno y lo malo; 
Es ahí donde cesan sin dejar residuo 
mente-y-materia.  

D.11 

 



 

 

 

 

10​ ​
EL PERIODO INTERMEDIO   

 

NARRADOR UNO. Después del vigésimo año seguido a la Iluminación – el Buddha 
tenía entonces cincuenta años – todas las tradiciones abandonan el intento de 
rastrear un orden cronológico a los eventos hasta el último año. La evidencia 
interna del propio Tipiṭaka nos lleva cronológicamente sólo hasta la aparición de 
los dos discípulos principales en el segundo año; la tradición incorporada en los 
comentarios de Ācariya Buddhaghosa rastrea sólo algunos esbozos generales de  los 
primeros veinte años, permitiéndonos la alternativa de tratar más con el material 
Piṭaka; la tradición más reciente del Mālāḷan kāravatthu menciona ciertos eventos 
para cada uno de dichos años, algunos no canónicos y por lo tanto no incluidos 
aquí. Cada tradición posterior suplementa así a la anterior. La evidencia canónica 
es históricamente confiable. Mientras que no exista ningún conflicto externo puede 
aceptarse también los Comentarios. No obstante, la tradición posterior 
probablemente no hace más que conjeturas; sin embargo, esto pareciera no dar 
razón para no seguir su registro sobre incidentes canónicos alternativos que no 
daten sobre fechas. Además, la mayor parte del material del Vinaya y los Suttas 
Piṭakas no datan sobre fechas, aunque algunas veces pueda identificarse una 
determinada sucesión de eventos. A continuación de narra una serie de episodios y 
discursos, muchos de los cuales pueden muy bien haber ocurrido en cualquier 
momento. 

NARRADOR DOS. Primero debe mencionarse un evento, que la tradición 
posterior identifica haber ocurrido treinta y un años después de la Iluminación. 
Trata sobre la donación del Monasterio Este en Sāvatthī a través de la devota seglar 
adherente, Visākhā. Ella fue reconocida por el propio Buddha como la primera 
entre sus adherentes femeninas. Como ella fue instrumento para la conversión en 
la enseñanza de su suegro, Migāra, ella se hizo conocida en la dispensación como 
“la Madre de Migāra”. 

NARRADOR UNO. Aquí un episodio característico sobre ella. 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Bhagavā había permanecido en Benares por 
el tiempo que decidió, y partió peregrinando y haciendo escalas hasta Sāvatthī.  

 



152​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Cuando eventualmente llegó a la ciudad, residió en el Bosque de Jeta, en el Parque 
de Anāthapiṇḍika. Entonces Visākhā, la Madre de Migāra, fue adonde el Bhagavā y 
después de rendirle respetos se sentó a un lado. Después que el Bhagavā la 
instruyera con charlas sobre el Dhamma, ella dijo: “Venerable Señor, que el Bhagavā 
junto al Saṅgha de bhikkhus acepte de mí la comida de mañana”. 

El Bhagavā aceptó en silencio. Cuando ella vio que el Bhagavā había aceptado, se 
levantó de su asiento y después de rendirle respetos, se retiró, manteniéndolo a su 
derecha. 

Ahora bien, en dicha ocasión, hacia el término de la noche una vasta nube de 
lluvias se estaba vertiendo sobre los continentes. Entonces el Bhagavā se dirigió a 
los bhikkhus: “Bhikkhus, así como cae la lluvia sobre el Bosque de Jeta, así está 
lloviendo sobre los cuatro continentes. Dejad que llueva sobre vuestros cuerpos, 
bhikkhus; ésta será la última vez que habrá una gran lluvia sobre la totalidad de los 
cuatro continentes”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron ellos, y pusieron sus ropajess a un lado 
y dejaron que lloviese sobre sus cuerpos. 

Cuando Visākhā huboterminado de preparar buena comida de varios tipos, ella 
le dijo a su criada: “Id al parque y anunciad que ya es la hora así: 

‘Ya es hora, Venerable Señor; la comida está lista.’” 

“Sí, madam,” respondió ella. 

Ella fue al parque, y vio ahí a los bhikkhus con sus ropajes a un lado, dejando 
caer la lluvia sobre sus cuerpos. Ella pensó: “No hay bhikkhus en el parque; hay 
ascetas desnudos dejando caer la lluvia sobre sus cuerpos,” y ella regresó y se lo 
contó a Visākhā. 

Entonces se le ocurrió a Visākhā, quien era sabia, de entendimiento y sagaz: “Es 
seguro que los Venerables Señores han puesto sus ropajes a un lado y están dejando 
caer la lluvia sobre sus cuerpos. Esta chica distraída ha pensado que no eran 
bhikkhus sino ascetas desnudos dejando caer la lluvia sobre sus cuerpos”. Por tanto, 
envió a la criada a que regresara con el mensaje. 

En ese momento los bhikkhus habían ventilado sus extremidades y refrescado sus 
cuerpos, habían tomado sus ropajes y se habían retirado a sus habitaciones. 
Cuando la criada no vio a ningún bhikkhu, ella pensó: “No hay bhikkhus; el parque 
está vacío,” y regresó y se lo contó a Visākhā. 

Entonces se le ocurrió a Visākhā, quien era sabia, de entendimiento y sagaz: “Es 
seguro que los Venerables Señores han ventilado sus extremidades y refrescado sus 
cuerpos, y deben haber tomado sus ropajes y haberse retirado a sus habitaciones.  

 



​ La Vida del Buddha​ 153 

 

Esta chica distraída ha pensado que no había bhikkhus en el parque y que estaba 
vacío”. Así que ella envió a la criada nuevamente de regreso con el mensaje. 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, tomad vuestros 
cuencos y ropajes superiores. Ya es hora; la comida está lista”. 

“Así será, Venerable Señor”. Respondieron ellos. 

Entonces, siendo de mañana, el Bhagavā se vistió y tomando su cuenco y su 
ropaje superior, tan rápidamente como un fuerte hombre pudiese extender su 
brazo flexionado o flexionar su brazo extendido, se desvaneció del Bosque de Jeta y 
apareció en la puerta de Visākhā. Entonces el Bhagavā se sentó en un asiento 
preparado para él y así también el Saṅgha de bhikkhus. Visākhā dijo: “Es 
maravilloso, Venerable Señor, es magnífico cuan poderoso y omnipotente es el 
Perfecto; ya que, aunque haya inundaciones de una profundidad que va desde la 
rodilla hasta la cintura, ¡los pies y los ropajes de ninguno de los bhikkhus están 
mojados!” y ella estuvo feliz y emocionada.  Luego con sus propias manos le sirvió 
comida al Saṅgha de bhikkhus encabezado por el Buddha y los satisfizo con varios 
tipos de buena comida. Cuando el Bhagavā hubo comido y no se encontraba más 
con el cuenco entre sus manos, ella se sentó a un lado y dijo: Venerable Señor, 
solicito ocho favores al Bhagavā”. 

“Los Perfectos han dejado a un load los favores, Visākhā”. 

“Estos son permisibles, Venerable Señor, e irreprochables”. 

“Entonces decidlos, Visākhā”. 

“Venerable Señor, gustaría proveer al Saṅgha con ropajes para las lluvias durante 
el tiempo que me reste de vida. Y también gustaría similarmente proveer de 
alimentos a los bhikkhus visitantes, alimentos para aquellos que estén de viaje, 
alimentos para los enfermos y alimentos para los que atiendan a los enfermos; Y 
similarmente gustaría proveer de medicina y un constante suministro de avena; y 
similarmente gustaría proveer ropajes de baño para el Saṅgha de bhikkhunīs”. 

“Pero, Visākhā, ¿qué beneficio aspiráis cuando solicitáis estos ocho favores al 
Perfecto?” 

“Venerable Señor, cuando envié a la criada para anunciar la hora de la comida, 
ella vio a los bhikkhus con sus ropajes puestos a un lado, dejando caer la lluvias 
sobre sus cuerpos; ella pensó que no había bhikkhus sino sólo ascetas desnudos 
dejando caer la lluvia sobre sus cuerpos, y me lo contó. La desnudes, Venerable 
Señor, es impropia, es repugnante y repulsiva. Éste es el beneficio que aspiro al 
querer proveer de ropajes para el Saṅgha por el tiempo que me reste de vida. 

“Nuevamente, Venerable Señor, un bhikkhu visitante que no conozca las calles y 
los puntos para mendigar alimentos, se cansa mendigando alimentos. Un visitante 
después de comer mis alimentos, conocerá las calles y los puntos para mendigar 



154​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

alimentos sin cansarse al deambular por sus alimentos. Éste es el beneficio al que 
aspiro al proveer alimentos a los visitantes por el tiempo que me reste de vida. 

“Nuevamente, Venerable Señor, un bhikkhu que se encuentre de viaje, puede 
perder su caravana mientras tenga que procurar sus comidas por él mismo, o puede 
llegar tarde al lugar en donde desease residir y cansarse durante el viaje. Después de 
comer mis alimentos aquellos que estén de viaje no sufrirán de esta forma. Éste es 
el beneficio que aspiro al desear proveer alimentos a aquellos que se encuentren de 
viaje por el tiempo que me reste de vida. 

“Nuevamente, Venerable Señor, cuando un bhikkhu enfermo no obtenga buena 
comida, su enfermedad podría empeorar y podría morir. Pero cuando coma mi 
comida para enfermos, su enfermedad podría no empeorar y podría no morir. Éste 
es el beneficio que aspiro al desear proveer alimentos a los enfermos en el Saṅgha 
por el tiempo que me reste de vida. 

“Nuevamente, Venerable Señor, cuando un bhikkhu que atiende a otro enfermo 
tiene que procurar su propia comida, él podría llevarle al bhikkhu enfermo su 
propia comida después del mediodía, y habría un incumplimiento al reglamento de 
comer después de mediodía. Pero cuando coma mis alimentos para los que 
atienden enfermos, éste podrá traer a tiempo su comida al bhikkhu enfermo y no 
habrá ningún incumplimiento al reglamento. Éste es el beneficio que aspiro al 
desear proveer alimentos a los que atiendan a los enfermos en el Saṅgha por el 
tiempo que me reste de vida. 

“Nuevamente, Venerable Señor, cuando un bhikkhu enfermo no obtenga buena 
comida, su enfermedad podría empeorar y podría morir. Pero cuando utilice mis 
medicinas para enfermos, su enfermedad podría no empeorar y podría no morir. 
Éste es el beneficio que aspiro al desear proveer medicinas para el enfermo en el 
Saṅgha por el tiempo que me reste de vida. 

“Nuevamente, Venerable Señor, la avena fue recomendada en Andhakavinda 
por el Bhagavā quien apreció las diez ventajas que había en ella. Al ver estas diez 
ventajas, deseo proveer un constante suministro de avena para el Saṅgha por el 
tiempo que me reste de vida. 

“Ahora bien, Venerable Señor, las bhikkhunīs se están bañando desnudas en el 
mismo lugar para tomar baño sobre el Rio Aciravatī tal como lo hacen las 
prostitutas. Las prostitutas se divierten con las bhikkhunīs diciendo: ‘¿Por qué 
practicar la vida santa tan jóvenes, damas? ¿Los placeres sensuales no están para 
disfrutarlos? Podréis vivir la vida santa cuando seáis ancianas. Entonces poseeréis 
los beneficios de ambos.’ Cuando las prostitutas se divierten así con ellas, las 
bhikkhus se sofocan. La desnudez en la mujer es impropia, Venerable Señor, 
repugnante y repulsiva. Éste es el beneficio que aspiro al desear proveer ropas de 
baño para las bhikkhunīs por el tiempo que me reste de vida”.  



​ La Vida del Buddha​ 155 

 

“Pero, Visākhā, ¿qué beneficio aspiráis para solicitarle al Perfecto estos ocho 
favores?” 

“Al respecto, Venerable Señor, los bhikkhus que hayan pasado la estación de 
lluvias en diferentes partes vendrán a Sāvatthī para ver al Bhagavā. Ellos se 
aproximarán al Bhagavā y le preguntarán así: ‘Venerable Señor, el bhikkhu llamado 
así y así ha fallecido; ¿Cuál ha sido su destino? ¿Cuál es su renacimiento?’ El 
Bhagavā mencionará los logros de quien haya alcanzado el fruto del que ha entrado 
a la corriente, del que retornará una vez más, del que no retornará y de quien haya 
consumado la Arahantia. Yo me aproximaré a ellos y preguntaré: ‘Venerables 
Señores, ¿dicho Venerable Señor vino alguna vez a Sāvatthī?’ Si contestan que sí, 
concluiré que fue seguro que haya sido utilizado por dicho Venerable Señor una 
ropa para lluvias o comida para visitante o comida para los que estén de viaje o 
comida para el enfermo o comida para el que asiste al enfermo o medicinas para el 
enfermo o un constante suministro de avena. 

“Cuando lo recuerde, estaré complacida. Cuando esté complacida estaré feliz. 
Cuando mi mente esté feliz, mi cuerpo estará tranquilo. Cuando mi cuerpo esté 
tranquilo me sentiré dichosa. Cuando sienta dicha, mi mente se concentrará. Ello 
mantendrá las facultades espirituales del ser en mí, también los poderes 
espirituales y también los factores de la iluminación. Éste, Venerable Señor, es el 
beneficio que aspiro para mí misma al solicitar los ocho favores al Perfecto”. 

“Bien, bien, Visākhā; es bueno que halléis solicitado los ocho favores al Perfecto 
aspirando estos beneficios. Os concedo los ocho favores”. Entonces el Bhagavā dio 
su bendición con esta estrofa: 

Ahora bien, cuando una discípula del Sublime, 
Complacida en la virtud, da tanto alimento como bebidas, 
Y, conquistando la avaricia, otorga un presente 
Que conduce al cielo, que reprime el sufrimiento y trae dicha, 
Ella logrará la vida santa y a través de ello un sendero 
Igual de intachable e inmaculado. 
Así que, apreciando los méritos, en felicidad y riqueza, 
Ella se regocijará en el mundo celestial. 

Vin. Mv. 8:15 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Bhagavā se encontraba 
residiendo en Sāvatthī en el Parque Este, en el palacio de la Madre de Migāra. 
Entonces un querido y adorado nieto de Visākhā murió. Visākhā fue a pleno día 
adonde el Bhagavā con sus ropas y sus cabellos húmedos. Después de rendirle  

 



156​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

respetos, se sentó a un lado y el Bhagavā le dijo: “Ahora bien, ¿de dónde venís, 
Visākhā, a pleno día con vuestras ropas y vuestros cabellos húmedos?” 

“Venerable Señor, mi querido y adorado nieto ha muerto. Es por eso que he 
venido aquí a pleno día con mis ropas y mis cabellos húmedos. 

“Visākhā, ¿gustaríais tantos niños y nietos como los que hay en Sāvatthī? 

“Venerable Señor, gustaría tantos niños y nietos como los que hay en Sāvatthī”. 

“Pero, Visākhā, ¿cuánta gente muere en Sāvatthī en un día?” “En Sāvatthī 
mueren diez personas en un día, Venerable Señor, o nueve u ocho o siete o seis o 
cinco o cuatro o tres o dos o una persona muere en un día en Sāvatthī. Sāvatthī 
jamás se encuentra sin personas muriendo”. 

“Entonces que pensáis, Visākhā, ¿estaríais siempre con vuestra ropa y vuestros 
cabellos no húmedos?” 

“No, Venerable Señor. ¡Es suficiente para mí de tantos niños y nietos!” 

“Aquellos que posean cien seres queridos poseen cien dolores. Aquellos que 
posean noventa seres queridos posean noventa dolores. Aquellos que posean 
ochenta… veinte… diez… cinco… cuatro… tres… dos seres queridos poseerán dos 
dolores. Aquellos que no posean seres queridos no poseerán dolor. Ellos no 
sufrirán, estarán desapasionados, no se desesperarán, así lo digo. 

Tristeza y duelo en el mundo, 
O sufrimiento de cualquier tipo, 
Ocurren debido a un ser querido, 
Pero no ocurren cuando no lo hay. 
Felices son aquellos y no sufren 
Los que no tienen seres queridos en el mundo. 
Quienes procuran el indoloro desapasionamiento 
No deberían tener seres queridos en el mundo. 

Ud. 8:8 

NARRADOR DOS. Ahora dejaremos a Visākhā. 

SEGUNDA VOZ: La ocasión fue ésta. El Bhagavā se encontraba viviendo en 
Rājagaha sobre el Pico del Monte de los Buitres y en aquel momento los errantes 
de otras sectas tenían el hábito de congregarse durante las medias Lunas de las 
quincenas de mes y durante los cuartos de Luna en los octavos de mes para 
predicar sobre su Dhamma. La gente iba a escucharlos hablar sobre el Dhamma. Ello 
era  

 



​ La Vida del Buddha​ 157 

 

apreciado cada vez más por los errantes de otras sectas y creyentes en ellos. Esto 
permitía que los errantes ganasen su sustento. 

Ahora bien, mientras Seniya Bimbisāra, el Rey de Magadha, se encontraba solo 
en retiro él consideró esto: “¿Por qué no deberían los Venerables también 
congregarse durante dichos días?” 

Entonces fue adonde el Bhagavā y le contó lo que había pensado, añadiendo: 
“Venerable Señor, sería bueno si los Venerables se congregasen en dichos días”. 

El Bhagavā instruyó al Rey con una charla sobre el Dhamma, después de lo cual 
el Rey se marchó. Entonces el Bhagavā hizo de ésta una ocasión para un discurso 
sobre el Dhamma y se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, os permito congregaros 
durante las medias Lunas del décimo quinto y décimo cuarto día del mes y durante 
los cuartos de Luna de los octavos de mes”. 

Por tanto, los bhikkhus se congregaron durante esos días tal como fue permitido 
por el Bhagavā, no obstante, se sentaban en silencio. La gente fue a escuchar el 
Dhamma. Ellos se molestaron, murmuraron y protestaron: “¿Cómo pueden los 
monjes, los hijos de los Sakyans, congregarse durante dichos días y sentarse en 
silencio mudos como unos cerdos? ¿No deberían predicar el Dhamma cuando se 
congregan?” 

Los bhikkhus escucharon esto. Ellos fueron adonde el Bhagavā y se lo contaron. 
Él hizo de ésta la ocasión para un discurso sobre el Dhamma y se dirigió a los 
bhikkhus de esta forma: “Bhikkhus, cuando se dé la congregación en cuestión 
durante las medias Lunas del décimo cuarto y décimo quinto día del mes y durante 
los cuartos de Luna de los octavos de mes, os autorizo a predicar el Dhamma”. 

Vin. Mv. 2:1-2 

NARRADOR UNO. En el Vinaya Piṭaka se da un recuento sobre los eventos que 
condujeron a la constitución del Pātimokkha (el Código de Reglas) La narración es 
muy larga y aquí se presenta una versión resumida. 

NARRADOR DOS. Sudinna era el hijo de un rico comerciante de Kalanda, un 
pueblo cerca de Vesālī. Él estaba casado, pero no tenía hijos. Él escuchó un sermón 
del Buddha en Vesālī y como resultado solicitó la ordenación; no obstante, se le dijo 
que debía obtener el consentimiento de sus padres. Hubo una extensa discusión 
con ellos y fue sólo cuando él se rehusó a comer que le dieron su consentimiento. 
Luego, después que hubo partido hacia la renunciación, hubo una hambruna y él 
pensó: “¿Y si viviera bajo el sustento de mi familia? Mis parientes proveerán los 
presentes para mi soporte y de esa forma ellos obtendrán méritos y  

 



158​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

los bhikkhus se beneficiarán y no se quedarán cortos de comida”. Entonces, sus 
parientes de Vesālī le trajeron bastantes ofrecimientos. 

Un día él se fue a Kalanda con su cuenco y fue a la casa de su padre, pero no 
obstante sin anunciarse. Una joven sirviente lo reconoció y se lo dijo a su padre, 
quien lo presionó para que viniese por la comida del día siguiente. Cuando llegó al 
día siguiente, sus padres utilizaron todas sus artes de persuasión para que regresara 
a la vida seglar. Su madre le dijo: “Sudinna, nuestra familia es rica de vastas 
posesiones… por esta razón deberíais engendrar un heredero. No dejéis que los 
Licchavīs tomen la posesión de nuestro heredero”. Él respondió: “Madre, puedo 
hacer eso”. Así que su madre llevó a su exesposa a él al Gran Bosque. Él se la llevó al 
Bosque. Al no ver ningún perjuicio, ya que no existía ninguna regla de 
entrenamiento que fuera puesta en conocimiento, él tuvo relaciones con ella tres 
veces. Como resultado ella quedó embarazada. Entonces las deidades de la tierra 
clamaron: “Bien señores, aunque el Saṅgha de bhikkhus ha estado hasta ahora libre 
de infección y libre de peligros, no obstante, la infección y el peligro están siendo 
sembrados en él por Sudinna el Kaladian”. Y el clamor se expandió hacia todos los 
cielos hasta alcanzar el mundo Brahmā. 

La exesposa del Venerable Sudinna dio a luz a un hijo. Los amigos lo llamaron 
“Bījaka,” y llamaron a su madre “La Madre del Bījaka,” y llamaron al Venerable 
Sudinna “El Padre de Bījaka” Luego tanto Bījaka como su madre renunciaron a la 
vida seglar y se ordenaron en el Saṅgha. 

SEGUNDA VOZ. No obstante, el remordimiento del Venerable Sudinna creció. 
Debido a su mala consciencia adelgazó y se hizo desgraciado. Cuando los bhikkhus 
le preguntaron cuál era el problema él lo confesó. Ellos lo reprendieron y el asunto 
fue llevado ante el Bhagavā. El Bhagavā dijo: 

“Desorientado hombre, eso es inadecuado, impropio, incorrecto e indigno en un 
monje; eso es deshonroso y no debe hacerse. ¿Cómo no podéis vivir la vida santa en 
completa perfección y pureza después de haberte ordenado en un Dhamma y 
Disciplina tan bien proclamados como estos? Desorientado hombre, ¿No he 
enseñado el Dhamma de varias formas en virtud del desapasionamiento, y no en 
virtud de la pasión? ¿No he enseñado el Dhamma de varias formas en virtud del 
desencadenamiento y no en virtud del encadenamiento? ¿No he enseñado el 
Dhamma en virtud de la renunciación y no en virtud del apego? El Dhamma ha sido 
enseñado así por mí para el desapasionamiento, el desencadenamiento y la 
renunciación, y las habéis concebido como apasionamiento, encadenamiento y 
apego. ¿No ha sido el Dhamma enseñado de varias formas para el 
desapasionamiento, para la  

 



​ La Vida del Buddha​ 159 

 

desintoxicación, para curar la sed, para abolir el apego, para romper con el ciclo de 
los seres, para la extenuación del deseo, para el desapasionamiento, para la 
cesación, para el Nibbāna? ¿No he descrito de muchas formas sobre el abandono de 
los deseos sensuales, sobre el completo entendimiento de las percepciones de los 
deseos sensuales, sobre la cura a la sed de los deseos sensuales, sobre la erradicación 
de pensamientos por los deseos sensuales, sobre la disipación de la fiebre por los 
deseos sensuales? 

“Desorientado hombre, os hubiera resultado mejor (para alguien que se haya 
ordenado bhikkhu) que vuestro miembro entrase en la boca de una venenosa y 
horrible víbora o a la de una cobra, a que entrase dentro de una mujer. Os hubiera 
resultado mejor que vuestro miembro entrase a un hoyo de carbones ardiendo en 
llamas y centellando, a que entrase en una mujer. ¿Por qué? Por las primeras 
razones correría el riesgo de morir o sufrir mortalmente, pero no lo correría a la 
hora de la disolución de vuestro cuerpo, después de la muerte, de reaparecer en un 
estado de privación, en un destino infeliz, en la perdición, inclusive en el infierno. 
No obstante, por las últimas razones correrá ese riesgo. Por lo tanto, desorientado 
hombre, a través de este acto habéis anhelado lo opuesto al Dhamma, habéis 
anhelado lo inferior, el ideal vulgar que es impuro y termina en la ablución, lo que 
es efectuado en secreto por las parejas. Esto ni hace surgir fe en el que no la tenga 
ni incrementa la fe en aquel que ya la posea; por el contrario, mantiene sin fe al que 
no la tenga y daña a aquel que ya la posea”. 

Entonces, cuando hubo reprendido al Venerable Sudinna (quien no fue 
expulsado ya que no habían sido establecidas todavía las reglas), después de darle 
una charla apropiada sobre el Dhamma, él se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, 
debido a esto constituiré una regla de entrenamiento para bhikkhus. Lo haré por 
diez razones: para beneficio del Saṅgha, para reconfortar al Saṅgha, para la 
restricción de la mente maligna, para el soporte de los bhikkhus virtuosos, para la 
restricción de las corrupciones en esta vida, para la prevención de las corrupciones 
en las vidas por venir, para beneficio de los incrédulos, para el crecimiento de 
devotos, para el establecimiento del Buen Dhamma, y para asegurar las reglas de 
restricción. La (primera) regla de entrenamiento debería hacerse conocer así: 
Cualquier bhikkhu indulgente en una relación sexual será destituido; no estará más 
en comunión”. 

Es así como fue puesta en conocimiento esta regla de entrenamiento por el 
Bhagavā. 

Vin. Sv. Pārā. 1 

 



160​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Una vez, mientras el Bhagavā se encontraba solo en retiro, este pensamiento 
surgió en su mente: “¿Y si permitiese que la reglas de entrenamiento que ya he 
puesto en conocimiento sea recitadas por los bhikkhus como su Pātimokkha. Ése 
sería su día de observación Uposattha, su día santo de observación”. 

Cuando llegó la noche, se levantó de su retiro, y haciendo esta ocasión para una 
charla sobre el Dhamma, se dirigió a los bhikkhus y les contó sobre su decisión. 

Vin. Mv. 2:3 

La ocasión fue ésta. El Bhagavā se encontraba residiendo en Sāvatthī en el 
Palacio de la Madre de Migāra, en el Parque Este. Esto ocurrió durante el día 
Uposattha y el Bhagavā se encontraba rodeado por el Saṅgha de bhikkhus. 

Bien entrada la noche, cuando la primera fase de ella había terminado, el 
Venerable Ānanda se levantó de su asiento, y acomodando su ropaje sobre un 
hombro, levantó las palmas juntas de sus dos manos hacia el Bhagavā y dijo: 
“Venerable Señor, ahora está bien entrada la noche y la primera fase de ella ha 
acabado. El Saṅgha de bhikkhus ha estado sentado durante largo rato. Que el 
Bhagavā recite el Pātimokkha a los bhikkhus”. 

Cuando se dijo esto el Bhagavā permaneció en silencio. 

Una segunda vez, bien entrada la noche, cuando la segunda fase de ella había 
terminado, el Venerable Ānanda se levantó de su asiento y acomodando su ropaje 
sobre un hombro, levantó las dos palmas juntas de sus manos hacia el Bhagavā y 
dijo: “Venerable Señor, ahora está bien entrada la noche y la segunda fase de ella ha 
acabado. El Saṅgha de bhikkhus ha estado sentado durante largo rato. Que el 
Bhagavā recite el Pātimokkha a los bhikkhus”. 

Por segunda vez el Bhagavā permaneció en silencio. 

Una tercera vez, bien entrada la noche, cuando la tercera fase de ella había 
terminado con el asomo del alba y la dicha sobre el rostro de la noche, el Venerable 
Ānanda se levantó de su asiento y acomodando su ropaje sobre un hombro levantó 
las palmas juntas de sus manos hacia el Bhagavā y dijo: “Venerable Señor, ahora está 
bien entrada la noche cuando la tercera fase de ella ha acabado con el asomo del 
amanecer y la dicha sobre el rostro de la noche. El Saṅgha de bhikkhus ha estado 
sentado durante largo rato. Que el Bhagavā recite el Pātimokkha a los bhikkhus”. 

“La asamblea no está pura, Ānanda”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 161 

​
Entonces el Venerable Mahā-Moggallāna pensó: “¿Quién es la persona a la que el 
Bhagavā hace referencia al decir esto?” Él leyó con su mente la mente de todo el 
Saṅgha de bhikkhus. Entonces, él vio a dicha persona, sin virtud, malvada, impura, 
de sospechosos hábitos, de acciones ocultas, no monje a pesar de clamarse ello, 
libidinoso y lleno de corrupción, sentado en medio del Saṅgha. Él fue hacia dicha 
persona y dijo: “Levantaos, amigo, habéis sido visto por el Bhagavā. No hay 
comunión con el Saṅgha de bhikkhus para su persona”. 

Cuando se dijo esto, dicha persona se mantuvo en silencio. Cuando se dijo lo 
mismo por segunda y tercera vez, él continuó en silencio. Entonces el Venerable 
Mahā-Moggallāna lo tomó del brazo y lo llevó afuera cerrando la puerta con 
seguro. Él se dirigió hacia el Bhagavā y dijo: “Venerable Señor, he retirado a dicha 
persona. La asamblea está ahora pura. Que el Bhagavā recite el Pātimokkha al Saṅgha 
de bhikkhus”. 

“Es maravilloso, Moggallāna, es magnífico cómo esperó ese desorientado 
hombre hasta que fuese retirado del brazo”. Entonces el Bhagavā se dirigió a los 
bhikkhus así: “Bhikkhus, desde ahora no participaré en el Uposattha. No recitaré más 
el Pātimokkha. De ahora en adelante vosotros mismos participarán en el Uposattha y 
recitarán el Pātimokkha dentro de una asamblea impura. 

“Bhikkhus, existe ocho cualidades maravillosas y magníficas en el gran océano 
ante el cual se complace el demonio asura al contemplarlo. Así mismo existen ocho 
cualidades maravillosas y magníficas en este Dhamma y Disciplina en las que los 
bhikkhus se complacen al contemplarlas. ¿Cuáles ocho? 

“Así como el gran océano se levanta, se deprime y se desplaza sin dejar de lado 
ningún repentino descenso, así también en este Dhamma y Disciplina se encuentra 
un entrenamiento, un trabajo y una práctica gradual sin dejar de lado ninguna 
penetración repentina sobre el conocimiento final. Nuevamente, igual al gran 
océano que es estable y se mantiene dentro de los límites de sus corrientes y flujos 
sin excederlos, así también mis discípulos no transgreden las reglas puestas en 
conocimiento por mí. Nuevamente, igual al gran océano que no toleraría un cuerpo 
muerto, y por el contrario, tan pronto hubiese un cuerpo muerto lo lanzaría hacia 
la orilla, lo arrojaría sobre tierra firme, de igual forma el Saṅgha no tolerará a una 
persona que no sea virtuosa, que sea malvada, de hábitos sospechosos, de acciones 
ocultas, que reclama ser un monje no siéndolo, que clama llevar la vida santa sin 
hacerlo, podrido internamente, libidinoso y colmado de corrupción, por  

 



162​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

el contrario, tan pronto se hayan reunido inmediatamente se desharán de él; e 
inclusive cuando pueda sentarse en medio del Saṅgha, aun así estará distante del 
Saṅgha y el Saṅgha estará distante de él. 

“Nuevamente, así como todos los grandes ríos, el Ganges, el Yamuna, el 
Aciravati, el Sarabh y el Mahi, se deshacen de sus nombres e identidades cuando 
llegan al gran océano, y cada uno de ellos llega a ser reconocido como el propio 
océano, así también existen estas cuatro castas – nobles khattiyas guerreros, los 
predicadores brahmanes, los vessas burgueses y los plebeyos suddas – y cuando han 
partido de la vida seglar hacia la renunciación en el Dhamma y Disciplina 
declarados por el Perfecto, se deshacen de sus nombres y de sus clanes y llegan a ser 
reconocidos como bhikkhus, los hijos de los Sakyans. Nuevamente, a igual que los 
grandes ríos en el mundo que fluyen hacia el gran océano, y las lluvias que caen del 
cielo sobre ella, y aun así, el gran océano no es descrito como lleno o no lleno, así 
también, aunque muchos bhikkhus alcancen el Nibbāna por medio del elemento 
Nibbāna sin el resultado residual del apego pasado, aun así, el elemento Nibbāna no 
es jamás descrito como lleno o no lleno. Nuevamente, al igual que el gran océano 
tiene sabor, el sabor de la sal, así también, este Dhamma y Disciplina posee un 
sabor, el sabor de la liberación. Nuevamente, al igual que el gran océano mantiene 
muchos y varios tesoros – existen tesoros como las perlas, los cristales, berilos, las 
conchas, el mármol,  los corales, el oro, los rubíes, los ópalos – así también este 
Dhamma y Disciplina sostiene muchos y varios tesoros – está los tesoros como los 
cuatro fundamentos de la atención, los cuatro emprendimientos correctos, las 
cuatro bases del éxito, las cinco facultades espirituales, los cinco poderes, los siete 
factores de la iluminación y el Noble Óctuplo Sendero. 

“Nuevamente, así como el gran océano es el hábitat de grandes seres, seres tales 
como las ballenas, las serpientes de mar, los demonios, los monstruos y tritones y 
en el gran océano hay criaturas cuyos tamaños son cien, doscientas, trescientas, 
cuatrocientas, quinientas ligas, así también este Dhamma y Disciplina son el hábitat 
de grandes seres – existen seres como el que ha entrado a la corriente, el que ha 
entrado en el sendero del fruto de quien ha entrado en corriente; el que retornará 
una vez más y aquel que ha entrado en el sendero del fruto del que retornará una 
vez más; el que no retornará y aquel que ha entrado en el sendero del fruto de 
quien no retornará; el Arahant y aquel que ha entrado en el sendero del fruto de la 
Arahantía”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 163 

 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció entonces esta 
exclamación: 

La lluvia mantendrá húmedo lo que se mantenga envuelto, 
Pero nunca mantendrá húmedo lo que se encuentre expuesto; 
Descubrid, entonces, lo que esté oculto, 
Para que no se mantenga húmedo por la lluvia. 

Vin. Cv. 9:1; Ud. 5:5; A. 8:20 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad que el Bhagavā se encontraba 
residiendo en Sāvatthī, el Venerable Mahā Kassapa acudió a él. Él le preguntó: 
“Venerable Señor, ¿Cuál es la causa, cuál es la razón, por la que anteriormente 
había menos reglas de entrenamiento y más bhikkhus que se establecen en el 
conocimiento final? ¿Cuál es la causa, cuál es la razón, por la que ahora hay más 
reglas de entrenamiento y menos bhikkhus que se establecen en el conocimiento 
final? 

“Es así como se da, Kassapa. Cuando los seres se están degenerando y el Buen 
Dhamma está desapareciendo, entonces llegan a haber más reglas de entrenamiento 
y menos bhikkhus que se establecen en el conocimiento final. El Buen Dhamma no 
desaparecerá hasta que haya surgido en el mundo una falsificación del Buen 
Dhamma, no obstante, tan pronto como surja la falsificación del Buen Dhamma en 
el mundo, desaparecerá el Buen Dhamma, de igual forma a cómo no desaparece el 
oro en el mundo hasta que aparece la falsificación del oro en el mundo, no obstante 
tan pronto como aparezca la falsificación del oro en el mundo desaparecerá el oro. 
No es el elemento tierra o el elemento agua o el elemento fuego o el elemento aire 
lo que trae consigo la desaparición del Buen Dhamma; es en realidad el hombre sin 
orientación que aparece aquí el que trae consigo la desaparición del Buen Dhamma. 
Sin embargo, la desaparición del Buen Dhamma no ocurre totalmente en un 
instante como el hundimiento de un barco. 

“Existen cinco cosas perjudiciales que conducen al olvido del Buen Dhamma y a 
su desaparición. ¿Cuáles cinco? Aquí, bhikkhus y bhikkhunīs, hombres y mujeres 
adherentes seglares, se vuelven irrespetuosos y desdeñosos con respecto al Maestro, 
con respecto al Dhamma, con respecto al Saṅgha, con respecto al entrenamiento, 
con respecto a la concentración. Existen también cinco cosas que conducen a la 
subsistencia del Buen Dhamma, para que no sea olvidado, para que no desaparezca. 
¿Cuáles cinco? Aquí, bhikkhus y bhikkhunīs, hombres y mujeres adherentes  

 



164​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

seglares se mantienen respetuosos y devotos con el Maestro, con el Dhamma, con el 
Saṅgha, con el entrenamiento y la concentración. 

S. 16:13; cf. A. 7:56 

En una oportunidad el Bhagavā se encontraba residiendo en Vesālī en la Sala 
con el Techo en Punta en el Gran Bosque. Entonces cierto bhikkhu llamado 
Vajjiputtaka fue ante el Bhagavā… y dijo: “Venerable Señor, cada quincena deben 
recitarse más de ciento cincuenta reglas de conducta. Venerable Señor, no puedo 
entrenarme en todas ellas. 

“¿Podéis entrenaros en tres reglas de entrenamiento, bhikkhu? ¿El entrenamiento 
de elevada virtud, el entrenamiento de elevada consciencia y el entrenamiento de 
elevada sabiduría?” 

“Puedo entrenarme en ellas, Venerable Señor”. 

“Entonces, bhikkhu, entrenaros en esas tres reglas de entrenamiento. Tan pronto 
como terminéis con ese entrenamiento y al entrenaros totalmente en ellas habrán 
sido entonces abandonados en su persona la pasión, el odio y la ilusión. Con ello 
no cometeréis más acciones perjudiciales ni cultivaréis ningún mal”. 

Luego, dicho bhikkhu culminó dicho entrenamiento; entonces, al estar 
totalmente entrenado, se abandonaron en él la pasión, el odio y la ilusión. Con ello 
no cometió más ninguna acción perjudicial ni cultivó ningún mal”. 

A. 3: 83 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. Cuando el Bhagavā residió en Rājagaha por el 
tiempo que había decidido, partió en peregrinación y haciendo escalas hacia Vesālī. 
Ahora bien, mientras viajaba entre las dos ciudades vio a muchos bhikkhus por el 
camino sobrecargados de ropajes, con bultos de ropajes sobre sus cabezas, sobre sus 
hombros y en sus caderas. Él pensó: “Estos desorientados hombres simplemente se 
inclinan demasiado fácilmente hacia la abundancia de sus ropajes. ¿Y si 
estableciera un máximo y definiera un límite para las ropajes de un bhikkhu? 

Entonces, durante el curso de su viaje el Bhagavā llegó finalmente a Vesālī, 
donde residió en el Santuario Gotamaka. En aquel tiempo el Bhagavā se sentó al 
aire libre durante las frías noches invernales de los “ocho días de heladas” y tenía 
entonces sólo un ropaje, y sin embargo no sintió frío. Cuando acabó la primera fase 
de la noche, sintió frío y se puso un segunda ropaje y no sintió más frío. Cuando la 
fase intermedia de la noche acabó, sintió frío y se puso un tercer ropaje y no sintió 
más frío. Cuando la última fase de la noche terminó asomándose el alba  

 



​ La Vida del Buddha​ 165 

 

y la dicha sobre el rostro de la noche, él sintió frío y se puso un cuarto ropaje y no 
sintió más frío. Entonces pensó: “Inclusive hombres de clan, sensibles al frío, temen 
del frío, aquellos que se hayan ordenado en este Dhamma y Disciplina pueden 
sobrevivir con un triple ropaje. ¿Por qué no establecer un máximo y definir un 
límite de ropajes para bhikkhus autorizando el triple ropaje?” 

El Bhagavā entonces se dirigió a los bhikkhus y después de contarles lo que se le 
había ocurrido, anunció la regla de lucir no más de un triple ropaje: “Bhikkhus, 
autorizo el triple ropaje: un ropaje superior de parches de doble espesor, un ropaje 
interior simple y un ropaje simple en la cintura. 

VIn. Mv. 8: 13 

Otra vez, el Bhagavā se encontraba en su camino de Rājagaha hacia las 
Montañas del Sur, y le dijo al Venerable Ānanda: “Ānanda, veis esas tierras de 
Magadha, distribuidas en cuadriláteros, distribuidas en franjas, distribuidas a 
través de límites, distribuidas a través de líneas cruzadas?’ 

“Sí, Venerable Señor”. 

“Intentad concertar el ropaje para bhikkhus de esa forma, Ānanda”. 

Vin. Mv. 8:12 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad que el Bhagavā se encontraba 
residiendo en Sāvatthī el Venerable Mahā-Kaccāna se encontraba viviendo en el 
país de Avanti sobre la Roca Pavatta de Kururaghara, y él era sustentado por un 
seguidor laico llamado Soṇa Kuṭikaṇṇa. Ahora bien, Soṇa Kuṭikaṇṇa fue ante el 
Venerable Mahā Kaccāna y después de rendirle respetos se sentó a un lado. 
Entonces dijo: “Venerable Señor, de acuerdo a lo que sé sobre el Dhamma enseñado 
por el Venerable Señor Mahā-Kaccāna, no es fácil para alguien viviendo en una 
casa conducirse en la vida santa de forma elevadamente perfecta y pura como una 
concha burilada. Por ello, ¿Por qué no debiera afeitarme la cabeza y la barba, 
vestirme en ropajes amarillos y ordenarme en la renunciación? ¿Autorizaría el 
Venerable Señor Kaccāna que me ordenase?” 

El Venerable Mahā-Kaccāna le dijo: “Soṇa, es duro vivir la vida santa por el 
resto de una vida, comiendo sólo en una parte del día y viviendo solo. Por favor, 
preste devoción a la enseñanza del Buddha en donde os encontréis en la vida laica, e 
intentad vivir la vida santa así, comiendo apropiadamente en sólo una parte del día 
y viviendo en soledad”. 

Entonces las ideas de ordenarse de Soṇa Kuṭikaṇṇa se aquietaron. 

 



166​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Luego, él hizo la misma solicitud y recibió la misma respuesta. Después, él 
efectuó la misma solicitud inclusive por tercera vez. Entonces el Venerable Mahā ​
Kaccāna le otorgó la ordenación. Sin embargo, había entonces pocos bhikkhus en el 
país de Avanti, y fue sólo después de tres años que el Venerable Mahā-Kaccāna fue 
capaz, con problemas y dificultad, de reunir un cabildo de diez bhikkhus. Cuando lo 
hubo efectuado, se le otorgó la admisión al Venerable Soṇa. 

Después de la estación de lluvias él se levantó una noche de su retiro y se dirigió 
hacia el Venerable Mahā-Kaccāna. Él dijo, “Venerable Señor, mientras me 
encontraba solo en retiro surgió en mí este pensamiento: ‘Jamás he visto cara a cara 
al Bhagavā, pero he escuchado que él es así o así. Entonces, Venerable Señor, si mi 
preceptor lo permite, iré a ver al Bhagavā, consumado y totalmente iluminado.’” 

“Excelente, excelente, Soṇa. Partid y ved al Bhagavā, consumado y totalmente 
iluminado. Veréis al Bhagavā, que inspira fe y confianza, cuyas facultades 
sensoriales permanecen en calma, cuyo corazón permanece en calma, quien ha 
alcanzado el control supremo y la serenidad, un elefante de colmillos vigilante y 
bajo auto control con facultades sensoriales bajo restricción. Cuando lo veáis, 
rendidle respetos en mi nombre con vuestra cabeza ante sus pies. Preguntadle si 
está libre de enfermedad, libre de dolencias y si está sano, fuerte y viviendo 
confortablemente, y decidle que yo pregunté esto”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió él. Él estuvo complacido y se regocijó en 
las palabras del Venerable Mahā-Kaccāna. Él tomó su cuenco y ropaje superior y 
partió peregrinando y haciendo escalas hacia Sāvatthī, donde se encontraba el ​
Bhagavā. Una vez ahí, fue hacia el Bosque de Jeta y le rindió respetos al Bhagavā. 
Luego se sentó a un lado, y le transmitió el mensaje de su preceptor. 

“¿Estáis bien, bhikkhu? ¿Os encontráis feliz? ¿Habéis tenido algún problema 
durante vuestro viaje o alguna dificultad mendigando alimentos? 

“Estoy bien, Bhagavā. Estoy feliz. Tuve pequeños problemas durante el viaje pero 
ninguna dificultad mendigando alimentos”. 

El Bhagavā le dijo al Venerable Ānanda: “Ānanda, disponed de un cuarto de 
descanso para este bhikkhu visitante”. 

Entonces el Venerable Ānanda pensó: “Cuando el Bhagavā me dice esto, es 
porque desea estar junto con el bhikkhu visitante. El Bhagavā desea estar junto con 
el Venerable Soṇa. Así que dispuso de un cuarto de descanso en la residencia en 
donde se encontraba viviendo el Bhagavā. 

 



​ La Vida del Buddha​ 167 

 

El Bhagavā pasó la mayor parte de la noche sentado al aire libre. Entonces se 
lavó los pies y entró a su residencia y lo mismo hizo el Venerable Soṇa. Cuando la 
noche estaba cerca del alba se levantó el Bhagavā y le dijo al Venerable Soṇa: 
“Podéis recitar algo sobre el Dhamma, bhikkhu” 

“Así será, Venerable Señor,” respondió él. Entonces él recitó y entonó todos los 
dieciséis Octetos1. Cuando hubo terminado, el Bhagavā lo aprobó, diciendo: “Bien, 
bhikkhu, bien. Habéis aprendido bien los dieciséis Octetos; los conocéis y los 
recordáis muy bien. Poseéis una fina voz, incisiva y sin faltas, que hace claro el 
significado. ¿Cuántas estaciones de lluvia tenéis, bhikkhu? 

“Poseo una estación de lluvias, Venerable Señor”. 

“¿Por qué dejasteis pasar tanto tiempo, bhikkhu?” 

“He visto durante mucho el peligro en los placeres sensoriales, Venerable Señor; 
no obstante, la vida seglar es pesada, con mucho por hacer y bastantes 
responsabilidades”. 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció esta exclamación: 

Al ver que el mundo es insatisfactorio, 
Al conocer el estado sin esenciales para el renacimiento, 
El noble no se complace en el mal; 
El mal no ofrece ninguna dicha en aquel de corazón puro. 

Ud. 5:6; cf. Vin. Mv. 5:13 

En una oportunidad el Bhagavā se encontraba residiendo en Vesālī en la Sala 
con Techo en Punta en el Gran Bosque, junto con muchos venerables bhikkhus de 
bastante experiencia: con el Venerable Cāla, el Venerable Upacāla, el Venerable 
Kakkaṭa, el Venerable Kalimbha, el Venerable Nikaṭa, el Venerable Kaṭissaha y 
muchos otros venerables discípulos mayores con bastante experiencia. 

Ahora bien, en aquella ocasión muchos eminentes Licchavīs entraron al Gran 
Bosque para ver al Bhagavā, llegando en condición de entrenamiento con 
postillones y escoltas, muy clamorosos y estrepitosos. Entonces dichos Venerables 
pensaron: “Se encuentran viniendo estos numerosos Licchavīs que han llegado a ver 
al Bhagavā… No obstante, ha sido dicho por el Bhagavā que el ruido es una espina 
para la meditación. ¿Y si fuéramos al Bosque de árboles de Sāla de Gosinga? 
Residamos allá confortablemente sin ruido ni compañía. 

Entonces, ellos fueron al Bosque de árboles de Sāla de Gosinga y residieron ahí 
confortablemente sin ruido ni compañía. Entonces el Bhagavā se dirigió a los 
bhikkhus así: “Bhikkhus, donde está Cāla, donde esta Upacāla, Kakkaṭa, Kalimbha, 

 



168​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Nikaṭa y Kaṭissaha? ¿Adónde han ido esos Venerables bhikkhus? 

Los bhikkhus describieron lo que había ocurrido. El Bhagavā dijo: “Bien, 
bhikkhus, bien. Ellos hablan correctamente cuando dicen lo que han dicho aquellos 
grandes discípulos; ya que ha sido dicho por mí que el ruido es una espina para la 
meditación. Existen estas diez espinas. ¿Cuáles diez? Aprecio por la compañía es 
una espina para el aprecio por la reclusión. Devoción a los signos de belleza es una 
espina para aquel devoto por el signo de la repulsión en el cuerpo. Ver espectáculos 
es una espina en aquel que vigila las puertas de sus sentidos. La cercanía de las 
mujeres es una espina para aquel que se conduzca en la vida santa. El ruido es una 
espina para la primera meditación. Pensamientos y exploración son una espina 
para la segunda meditación. La dicha es una espina para la tercera meditación. La 
respiración que sale y que entra es una espina para la cuarta meditación. La 
percepción y la sensación son una espina para el logro de la cesación de la 
percepción y la sensación. La pasión es una espina, el odio es una espina, la ilusión 
es una espina. Habitad sin espinas bhikkhus, habitad libre de espinas, habitad sin 
espinas y libre de espinas. Los Arahants se encuentran sin espinas, bhikkhus, los 
Arahants se encuentran libre de espinas, los Arahants se encuentran sin espinas y 
libre de espinas”.A. 10:72 

El Bhagavā se encontraba una vez viviendo en Vesālī en la Sala con el Techo en 
Punta, en el Gran Bosque. Era una ocasión cuando le había hablado a los bhikkhus 
sobre las muchas formas de contemplación sobre la repulsión (del cuerpo), 
elogiando la contemplación de la repulsión y teniéndolas presente en el ser. 
Entonces él le dijo a los bhikkhus: “Bhikkhus, deseo irme de retiro durante una 
quincena. Nadie habrá de aproximarse excepto aquel que me traiga mis alimentos. 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron ellos, e hicieron tal como se les había 
indicado. 

Entonces aquellos bhikkhus reflexionaron en relación a lo que el Bhagavā había 
dicho en elogio a la contemplación de la repulsión (del cuerpo) y habitaron 
devotos anhelando mantener en el ser dicha contemplación. Al hacerlo, ellos se 
humillaron, avergonzaron y disgustaron con este cuerpo, y procuraron utilizar el 
puñal (para acabar con sus vidas). En un solo día tantos bhikkhus como diez, veinte 
o treinta utilizaron el puñal. 

Al término de la quincena el Bhagavā se levantó de su retiro, y se dirigió al 
Venerable Ānanda así: “Ānanda, ¿Por qué se ha reducido tanto el Saṅgha de 
bhikkhus?” 

El Venerable Ānanda le contó lo que había ocurrido y añadió: “Venerable Señor, 
que el Bhagavā anuncie otra vía para este Saṅgha de bhikkhus para encontrar el 
establecimiento en el conocimiento final”.  



​ La Vida del Buddha​ 169 

 

“En dicho caso, Ānanda, congregad tantos bhikkhus como se encuentren 
residiendo en la vecindad de Vesālī para reunirse en la sala principal”. 

El Venerable Ānanda así lo hizo, y cuando ellos se había reunido se le informó 
al Bhagavā. El Bhagavā entonces se dirigió a la sala principal donde se sentó en un 
asiento preparado para él. Cuando hubo hecho esto se dirigió a los bhikkhus así: 

“Bhikkhus, cuando se mantenga en el ser y se desarrolle esta consciencia en la 
respiración, ofrecerá paz y un objetivo superior, no será corruptible (por la 
repulsión) y será dicha permanente, permitirá que se disipen los objetos mentales 
negativos y perjudiciales tan pronto como estos surjan, de igual forma como una 
gran lluvia arrasa la suciedad y el polvo en el último mes de la estación caliente, 
disipándolas tan pronto como aparecen. 

S. 54:9 

Cuando el Bhagavā se encontraba residiendo en Rājagaha, un bhikkhu llamado 
Thera vivía solo y recomendaba vivir solo; él iba al pueblo para mendigar alimentos 
solo, se sentaba en privado solo, y caminaba de un lado hacia otro solo. Entonces 
un grupo de bhikkhus fueron adonde el Bhagavā y le contaron al respecto. El 
Bhagavā lo llamó y le preguntó si era cierto. Él respondió que así era. El Bhagavā 
dijo: “Existe ese tipo de vivir a solas, Thera, yo no digo que no exista. No obstante, 
escuchad cómo vivir a solas se perfecciona en detalle y prestad atención a lo que 
diré”. 

“Sí, Venerable Señor,” respondió el Venerable Thera. El Bhagavā dijo: “Y ¿cómo 
se perfecciona en detalle vivir a solas? Aquí, Thera, lo que pasó se dejó atrás, se 
renuncia a lo que está en el futuro, la pasión y el deseo por la individualidad 
adquirida en el presente es dejada a un lado. Así es como se perfecciona en detalle 
vivir a solas”. 

Así lo dijo el Bhagavā. Al haber dicho esto el Sublime, el Maestro, añadió: 

Alguien que haya trascendido todo sabiamente, conocedor de todo, 
inmaculado en todas las cosas, que haya renunciado a todo, 
Liberado a través de la cesación de la avidez: a él yo llamo 
Un hombre que habita a solas y en la perfección. 

S. 21:10 

 



170​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Bhagavā se encontraba viviendo en el Pico 
Rocoso de los Buitres, en Rājagaha, durante la época que Seniya Bimbisāra, el Rey 
de Magadha, se encontraba ejerciendo el gobierno en el reino y gobernaba más de 
ochenta mil pueblos. En dicha época había también alguien perteneciente al clan 
Kolivisa llamado Soṇa que vivía en Campā. Él era hijo de un magnate. Era tan 
delicado que le crecía cabello sobre la planta de sus pies. Ahora bien, el rey, quien 
había congregado a los representantes de los ochenta mil pueblos para asuntos de 
negocios y otros asuntos, envió un mensaje a Soṇa Kolivisa, diciendo: “Que venga 
Soṇa. Deseo que Soṇa venga”. 

Entonces los padres de Soṇa dijeron: “El Rey desea ver vuestros pies, querido 
Soṇa. Ahora, no estiréis vuestros pies en dirección al Rey; sentaos en frente de él 
con las piernas cruzadas con la planta de los pies hacia arriba, de tal forma que él 
pueda ver vuestros pies mientras permanecéis sentado”. 

Ellos lo llevaron en una litera, y fue a ver al Rey. Después que hubo rendido sus 
respetos, se sentó en frente de él con las piernas cruzadas y así pudo el Rey ver la 
planta de sus pies con los cabellos que crecían en ellos. 

Entonces el Rey instruyó a los representantes de los ochenta mil pueblos en los 
propósitos de esta vida y después se despidió de ellos, diciendo: “Habéis sido 
instruidos por mí sobre los propósitos de esta vida. Ahora partid y honrad al 
Bhagavā; él os instruirá en los propósitos de la vida por venir”. 

Ellos se dirigieron al Pico Rocoso de los Buitres. Cuando el Bhagavā les había 
impartido los discursos del caso, ellos tomaron los Tres Refugios. No obstante, 
inmediatamente después de haber partido Soṇa se aproximó al Bhagavā y solicitó la 
ordenación. Él recibió la ordenación y admisión. 

No mucho después que había sido admitido en el Saṅgha, él se fue a vivir al 
Bosque Cálido. A medida que caminada de un lado para otro, esforzándose por el 
progreso, sus pies se ampollaron, y su caminar comenzó a cubrir todo totalmente 
de sangre como si arrastra los pies. El Bhagavā visitó la residencia del Venerable 
Soṇa, se sentó en un asiento preparado para él, el Venerable Soṇa le rindió respetos 
y se sentó a un lado. El Bhagavā dijo: “Cuando estáis solo en retiro, Soṇa, no se te 
ha ocurrido justo ahora: ‘Cualquier discípulo del Bhagavā es energético, yo soy uno 
de ellos. No obstante, mi corazón no está liberado de las corrupciones por medio 
del no apego. Ahora todavía hay riqueza en mi familia; podría utilizar dicha 
riqueza para hacer méritos. ¿Y si regresara a la vida seglar y utilizara dicha riqueza 
para hacer méritos?’” 

“Así es, Venerable Señor”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 171 

 

“¿Qué opináis, Soṇa, fuisteis como seglar un buen intérprete del laúd? 

“Así es, Venerable Señor”. 

“Cuando las cuerdas de vuestro laúd se encontraban muy tensas, entonces 
¿vuestro laúd sonaba y respondía bien?” 

“No, Venerable Señor”. 

“Cuando las cuerdas de vuestro laúd se encontraban muy flojas, entonces 
¿vuestro laúd sonaba y respondía bien?” 

“No, Venerable Señor”. 

“Cuando las cuerdas de vuestro laúd no se encuentran ni muy tensas ni muy 
flojas y están uniformemente entonadas, entonces ¿vuestro laúd suena y responde 
bien? 

“Sí, Venerable Señor”. 

“De igual forma, Soṇa, el sobreesfuerzo conduce a la agitación, y su relajo a la 
flojera. Por lo tanto, resuelve el aspecto de la uniformidad de la energía, adquiere 
uniformidad en vuestras facultades espirituales y adoptad ello como vuestra señal”. 

“Así será, Venerable Señor”. respondió él. 

Vin. Mv. 5:1; vf. A. 6:55 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Bhagavā se encontraba viviendo 
en Rājagaha, en el Bosque de Bambúes, en el Santuario de las Ardillas. Ahora bien, 
en dicha oportunidad había en Rājagaha un leproso llamado Suppabuddha. Él era 
un pobre y miserable infeliz. 

Una vez cuando el Bhagavā se encontraba sentado exponiendo el Dhamma 
rodeado de una congregación de gente, el leproso vio a la gran muchedumbre a la 
distancia. Él pensó: “De seguro que habrá algo ahí que estará distribuyendo para 
comer. ¿Y si me aproximase a esa gran muchedumbre: posiblemente podría obtener 
algo que comer?” Él se aproximó a la muchedumbre y vio al Bhagavā sentado 
exponiendo el Dhamma rodeado de una gran congregación de personas. Él pensó: 
“No hay nada que se esté distribuyendo aquí para comer. Es el monje Gotama 
exponiendo el Dhamma a una asamblea. ¿Y si escuchara el Dhamma?” Se sentó a un 
lado pensando: “Escucharé el Dhamma”. Entonces el Bhagavā inspeccionó toda la 
asamblea, leyendo sus mentes con su mente y preguntándose quien era capaz 
entonces de reconocer el Dhamma. Él vio al leproso Suppabuddha sentado en la 
asamblea. Entonces pensó: “Él es capaz de reconocer el Dhamma”. 

Para beneficio del leproso Suppabuddha él dio instrucciones progresivas sobre 



172​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

la generosidad, sobre la virtud y sobre los cielos, y entonces sobre lo inadecuado, 
sobre la vanidad y las contaminaciones en los placeres sensoriales y sobre la 
bendición en la renunciación. Cuando vio que su mente se encontraba lista… él 
expuso la enseñanza peculiar a los Buddhas: el sufrimiento, su origen, su cesación y 
el sendero para su cesación… 

La impecable e inmaculada visión del Dhamma surgió en él: Todo lo que está 
sujeto a surgir estrá sujeto a desaparecer. Él dijo: “¡Magnífico, Venerable 
Señor!...que el Bhagavā me recuerde como alguien que ha tomado refugio en él por 
el resto de su vida”. 

Cuando Suppabuddha el leproso hubo sido instruido… estuvo satisfecho con las 
palabras del Bhagavā, y se regocijo, él le rindió respetos al Bhagavā y se marchó, 
manteniéndolo a su derecha. 

Entonces una vaca junto con su joven ternero se lanzó sobre el leproso 
Suppabuddha y lo mató. 

Posteriormente, muchos bhikkhus fueron ante el Bhagavā. Ellos preguntaron: 
“Venerable Señor, el leproso Suppabuddha a quien el Bhagavā instruyó… está 
muerto. ¿Cuál es su destino? ¿Cuál es su vida futura?” 

“Bhikkhus, el leproso Suppabuddha era sabio, él entró en el sendero del Dhamma, 
él no me importunó con argumentos sobre el Dhamma. Con la destrucción de los 
tres grilletes Suppabuddha se convirtió en alguien que había entrado en la 
corriente; él no estará más sujeto a los estados de privación, él estará con certeza en 
lo correcto y destinado a la iluminación”. 

Cuando se dijo esto, un bhikkhu preguntó: “Venerable Señor, ¿cuál fue la causa, 
cuál la razón, por la que el leproso Suppabuddha era pobre y un miserable infeliz, 
tal como lo era?” 

“Antes, bhikkhus, el leproso Suppabuddha era el hijo de un hombre rico en este 
mismo Rājagaha. En su camino hacia un parque placentero, vio al Paccekabuddha 
Tagarasikhi yendo a la ciudad para mendigar alimentos2. Entonces pensó: ‘¿Quién 
es ese leproso deambulando por ahí?” Y él lo escupió, lo insultó y se marchó. Él 
experimentó la madurez de dicha acción en el infierno durante muchos años, 
muchos siglos, muchos milenios. Con la madurez de la misma acción él se convirtió 
ahora un pobre y miserable infeliz en este mismo Rājagaha. A través del Dhamma y 
la Disciplina proclamada por el Perfecto, él adquirió fe, virtud, sabiduría, 
generosidad y entendimiento. Con la madurez de ello, en el momento de la 
disolución de su cuerpo, después de la muerte, reapareció en el mundo celestial 
acompañado de los Treinta y Tres Dioses. Ahí él eclipsa a otras deidades en 
apariencia y fama”. 

Ud. 5:3 

 



​ La Vida del Buddha​ 173 

 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. Había dos bhikkhus llamados Yamelu y Tekula 
viviendo en Sāvatthī y eran hermanos. Ellos eran de linaje brahmán, poseían finas 
voces y fina presentación. Ellos le preguntaron al Bhagavā: “Venerable Señor, ahora 
se cuenta con bhikkhus de varios nombres, varias razas, varios nacimientos, que se 
han ordenado de diferentes clanes. Ellos deterioran las palabras del Bhagavā 
utilizando su propio lenguaje. Reproduzcamos las palabras del Bhagavā dentro de 
una métrica clásica. 

El Buddha, el Bhagavā, lo amonestó: “Desorientado hombre, ¿Cómo podéis decir 
‘Reproduzcamos las palabras del Buddha dentro de una métrica clásica’? Esto no 
hará surgir fe en que no la tenga ni incrementará la fe de aquel que ya la posea; por 
el contrario, mantendrá sin fe a los que no la tengan y reducirán la fe de aquellos 
que ya la posean”. Habiéndolo amonestado e impartiéndole una charla sobre el 
Dhamma, se dirigió así hacia a los bhikkhus: “Bhikkhus, las palabras del Buddha no 
han de ser reproducidas en una métrica clásica. Quien haga ello cometerá una 
ofensa de acción incorrecta. Yo autorizo a que sean aprendidas las palabras del 
Buddha en el idioma propio de cada uno”. 

Vin. Cv. 5:33 

Una vez que el Bhagavā se encontraba exponiendo el Dhamma, rodeado de una 
gran cantidad de bhikkhus, y entonces él estornudó. Los bhikkhus hicieron un 
clamoroso ruido, diciendo: “Larga vida para el Venerable Señor; larga vida para el 
Venerable Señor”. El ruido interrumpió la charla sobre el Dhamma. Entonces el 
Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, cuando se le diga a alguien que 
estornude, ‘Larga vida para usted’, ¿éste podrá vivir o morir debido a ello?” 

“No, Venerable Señor”. 

“Bhikkhus, no debe decírsele ‘Larga vida para el venerable’ a alguien que 
estornude; quien lo haga cometerá una ofensa de acción incorrecta”. 

Entonces, cuando un bhikkhu estornudaba y un seglar decía “Larga vida para el 
Venerable Señor,” ellos se incomodaban y no respondían. La gente los desaprobaba, 
murmuraban y protestaban. “¿Cómo pueden estos monjes, estos hijos de los 
Sakyans, no responder cuando alguien les dice ‘Larga vida para usted’?” 

Los bhikkhus le contaron esto al Bhagavā. Él dijo: “Bhikkhus, los seglares están 
acostumbrados a estas supersticiones. Os autorizo a que puedan responder ‘Que 
podáis vivir bastante’ cada vez que les digan ‘Larga vida para usted.’” 

Vin. Cv. 5:33 

 



174​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Bhagavā se encontraba 
residiendo en Sāvatthī en el Parque Este, en el Palacio de la Madre de Migāra. En 
dicha ocasión se había levantado de su retiro nocturno y se encontraba meditando 
en el porche de la residencia. Entonces el Rey Pasenadi de Kosala llegó a él, y 
después de rendirle respetos se sentó a un lado. 

No obstante, justo entonces siete ascetas greñudos, siete Niganthas, siete ascetas 
desnudos, siete ascetas de prendas sencillas, y siete errantes, todos con sus cabellos 
largos, uñas largas y cargando consigo toda una variedad de accesorios de monje, 
pasaban no lejos del Bhagavā. El Rey Pasenadi se levantó de su asiento y después de 
acomodar su ropa en un hombro, se arrodilló con la rodilla derecha en el suelo. 
Luego levantó las dos palmas juntas de sus manos hacia los ascetas, pronunció su 
propio nombre, “Venerables Señores, soy Pasenadi, el Rey de Kosala,” tres veces. 

No mucho después que pasaron, él regresó hacia el Bhagavā y después de 
rendirle respeto se sentó a un lado. Él dijo: “Venerable Señor, “¿son algunos de ellos 
uno de los Arahants de este mundo; o algunos de ellos se encuentran en el sendero  
hacia la Arahantia?” 

“Gran Rey, como un hombre seglar que disfruta de los placeres sensoriales, vivís 
en medio de la carga de los niños, empleáis sándalo de Benares, lucís guirnaldas, 
esencias y ungüentos, utilizáis oro y plata. Os resultará difícil reconocer si las 
personas son Arahants o si están en vía hacia la Arahantía. Un hombre de virtud ha 
de ser conocido viviendo con él, y sólo entonces si estamos atentos no durante un 
corto sino un largo periodo, si no fallamos ni en atención ni en entendimiento. Un 
hombre de pureza ha de ser reconocido conversando con él… la fortaleza de un 
hombre ha de ser reconocida en los tiempos de adversidad… Un hombre de 
entendimiento ha de ser reconocido discutiendo con él, y sólo entonces si estamos 
atentos no durante un corto sino un largo periodo, si no fallamos en nuestra 
atención ni carecemos de entendimiento”. 

“¡Es maravilloso, Venerable Señor, es maravilloso cuan bien lo ha expresado el 
Bhagavā! Existen hombres, agentes de mina, que vienen a mí inclusive disfrazados 
como delincuentes comunes después que han estado espiando en el campo. Al 
comienzo soy engañado por ellos y sólo después de un tiempo me doy cuenta de 
quienes son. No obstante, una vez que ellos se han aseado y se han retirado todo el 
polvo y la suciedad y están bien bañados y ungidos, con sus cabellos y sus barbas 
recortados, y vestidos de ropa blanca, ellos se complacen rodeados de todos los 
cinco tipos de deseos sensuales”. 

Al reconocer el significado sobre esto, el Bhagavā pronunció la siguiente 
exclamación: 

 



​ La Vida del Buddha​ 175 

 

Es difícil reconocer a un hombre por su apariencia, 
Ni podéis juzgarlo al verlo pasar. 
El que no se restringe puede pasar por este mundo 
Luciendo la apariencia de un hombre que se restringe; 
Ya que hay algunos que, escondidos tras una máscara, 
No brillan y por dentro son corruptos, 
Como las joyas falsificadas de arcilla 
O el penique de cobre que pase por uno de oro. 

S. 3:11; Ud. 6:2 

(El Kālāma Sutta) 

Una vez el Bhagavā se encontraba peregrinando haciendo escalas por el país de 
Kosala con un gran número de bhikkhus. Él llegó a la ciudad perteneciente a los 
Kālāmans llamada Kesaputta. Cuando los Kesaputtianos oyeron que había llegado 
el Bhagavā, ellos fueron a él y le preguntaron: “Venerable Señor, algunos monjes y 
brahmanes llegan a Kesaputta y exponen sólo sus propias doctrinas mientras que 
por otro lado insultan, menosprecian, censuran y critican las doctrinas de otros. Y 
otros monjes y brahmanes llegan a Kesaputta y también exponen sus propias 
doctrinas mientras que por otro lado insultan, menosprecian, censuran y critican 
las doctrinas de otros. Estamos desconcertados y dudamos respecto a ellos, 
Venerable Señor. ¿Cuál de estos reverenciables monjes habrán hablado con la 
verdad y cuáles falsamente?” 

“Podéis con razón estar confundidos, Kālāmans. Podéis con razón tener dudas. 
Ya que vuestra duda ha surgido precisamente de algo que debe dudarse. Venid, 
Kālāmans, no os quedéis satisfechos con lo que se diga o por la tradición3 ni con las 
leyendas tradicionales ni con lo que le haya llegado a través de las escrituras o a 
través de las conjeturas o la inferencia lógica o por medio de la minuciosa 
consideración de las evidencias, ni por el gusto hacia una visión después de haberla 
ponderado, ni por la habilidad de los demás ni con el razonamiento ‘Este monje es 
nuestro maestro.’ Cuando conozcáis por vosotros mismos: ‘Estas ideas son 
perjudiciales, dignas de censura, condenadas por el sabio, que al ser adoptadas y 
puestas en efecto conducen al perjuicio y al sufrimiento de los seres,’ entonces 
deberéis abandonarlas. ¿Cómo concebís esto, Kālāmans: cuando surge la pasión en 
una persona es para bien o para mal?” – “Para mal, Venerable Señor” – “Ahora 
bien, es cuando una persona está apasionada que está vencida por la pasión, es con 
su mente obsesionada por la pasión que ésta mata a seres que respiren, toma lo que 
no le haya sido dado, comete adulterio, habla falsamente, y hace que otros hagan lo 
mismo, lo cual será durante mucho para su perjuicio y sufrimiento”. – “Así es, 
Venerable Señor”. – “¿Cómo concebís esto, Kālāmans; cuando surge el odio en una 
persona…? cuando surge la ilusión en una persona…?”  



176​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
– “Así es, Venerable Señor”. – “¿Cómo concebís esto, Kālāmans, son estas cosas 
provechosas o perjudiciales?” – “Perjudiciales, Venerable Señor”. – “¿Censurables o 
intachables?” – “Censurables, Venerable Señor”. – “¿Condenadas o aprobadas por 
el sabio?” – “Condenadas por el sabio, Venerable Señor”. – “Al ser adoptadas y 
puestas en efecto, ¿conducen al perjuicio y el sufrimiento o no, ¿cómo aparece ante 
vosotros en este caso?” – “Al ser adoptadas y puestas en efecto, Venerable Señor, 
ellas conducen al perjuicio y el sufrimiento. Así que es así como aparece ante 
nosotros en este caso”. – “Por ello, Kālāmans, éstas son las razones por las que os 
digo: ‘Venid, Kālāmans, no os quedéis satisfechos con lo que se diga… ni con el 
razonamiento ‘El monje es nuestro maestro’ Cuando sepáis por vosotros mismos: 
“Estas cosas son perjudiciales…” entonces deberéis abandonarlas.’ 

“Venid, Kālāmans, no os quedéis satisfechos con lo que se diga… o con el 
razonamiento ‘El monje es nuestro maestro.’ Cuando conozcáis por vosotros 
mismos: ‘Estas cosas son beneficiosas, intachables, recomendadas por el sabio, que 
al ser adoptadas y puestas en efecto conducen al bienestar y la felicidad,’ entonces 
deberíais practicarlas y habitar en ellas. ¿Cómo concebís esto Kālāmans; cuando no 
surge pasión en una persona, ¿es para bien o es para mal?” – “Para bien, Venerable 
Señor”. – Ahora bien, cuando una persona no está ni apasionada ni vencida por la 
pasión, es cuando su mente no está obsesionada por la pasión que no mata a seres 
que respiren, ni toma lo que no le haya sido dado, ni comete adulterio, ni hace que 
otros hagan lo mismo, lo cual será durante mucho tiempo para su bienestar y 
felicidad”. – “Así es, Venerable Señor”.  “¿Cómo concebís esto, Kālāmans: cuando 
no surge el odio en una persona…? cuando no surge la ilusión en una persona…?” – 
“Así es, Venerable Señor”. – “¿Cómo concebís esto Kālāmans: ¿son estas cosas 
beneficiosas o perjudiciales?” – “Beneficiosas, Venerable Señor”. – “¿Aprobadas o 
condenadas por el sabio?” – “Aprobadas por el sabio, Venerable Señor”. – Al ser 
adoptadas y puestas en efecto, ¿conducen al bienestar y la felicidad, o no, o cómo 
aparece ante vosotros en este caso”. – “Al ser adoptadas y puestas en efecto, 
Venerable Señor, ellas conducen al bienestar y la felicidad, por tanto, aparecen así 
ante nosotros en este caso”. – “Por ello, Kālāmans, ésas son las razones por la que os 
digo: “Venid, Kālāmans, no os quedéis satisfechos con lo que se diga… o con el 
razonamiento ‘El monje es nuestro maestro.’ Cuando conozcáis por vosotros 
mismos: ‘Estas cosas son beneficiosas…’ entonces deberíais practicarlas y habitar en 
ellas.’ 

“Ahora bien, cuando un noble discípulo está de esta forma, libre de codicia, de 
mala voluntad, libre de ilusión, entonces, completamente consciente y atento, él 
habita con el corazón dotado de amor benevolente extendiéndolo hacia la primera 
dirección; de igual forma hacia la segunda dirección; de igual forma hacia la tercera 
dirección, de igual forma hacia la cuarta dirección; y así hacia arriba, 

 



​ La Vida del Buddha​ 177 

 

hacia abajo, alrededor y en todo lugar, y hacia todos como hacia sí mismo; él habita 
con el corazón dotado de abundante, excelso e inmensurable amor benevolente, sin 
hostilidad ni aflicción por la mala voluntad, extendiéndolo hacia todo el mundo. Él 
habita con el corazón dotado de compasión… Él habita con el corazón dotado de 
alegría… Él habita con el corazón dotado de ecuanimidad… extendiéndolo hacia 
todo el mundo. 

“Así, con su corazón sin hostilidad ni aflicción por la mala voluntad, así puro y 
unificado, aquí y ahora, un noble discípulo adquiere estos cuatro sublimes estados. 
Él piensa: “Si hay otro mundo y existe un fruto y madurez para las acciones bien 
hechas y mal hechas, entonces es posible que, a la hora de la disolución del cuerpo, 
después de la muerte, pueda renacer en un mundo celestial.’ Éste es el primer 
estado sublime que se adquiere. ‘Pero si no hay otro mundo y no hay fruto ni 
madurez para las acciones bien hechas y mal hechas, entonces aquí y ahora, en esta 
vida, estaré libre de hostilidad, de aflicción, discordia y viviré feliz.’ Éste es el 
segundo estado sublime que se adquiere. ‘Si lo perjudicial cae sobre alguien que 
obre malignamente, entonces como no poseo malos pensamientos hacia nadie, 
¿cómo podría las malas acciones traerme sufrimiento, al no obrar malignamente?’ 
Éste es el tercer estado sublime que se adquiere. ‘Pero si ningún perjuicio cae sobre 
el que obre malignamente, entonces sé por mí mismo que estaré puro en esta vida y 
en ambas situaciones.’ Éste es el cuarto estado sublime que se adquiere”. 

A. 3:65 

Ahora bien, cierto bhikkhu se encontraba en una oportunidad enfermo de 
disentería y yacía suciamente en su propia orina y excremento. Cuando el Bhagavā 
se encontraba haciendo una ronda por las habitaciones con el Venerable Ānanda 
como su monje asistente, llegó ante la habitación del bhikkhu. Cuando lo vio, 
yacido tal como se encontraba, fue hacia él y dijo: “¿Qué enfermedad padecéis, 
bhikkhu?” 

“Es disentería, Bhagavā”. 

“Pero, bhikkhu, ¿no tenéis alguien para atenderos?” 

“No, Bhagavā”. 

“¿Por qué los bhikkhus no cuidan de ti, bhikkhu?” 

“No he sido de ninguna utilidad para los bhikkhus, Venerable Señor; es por ello 
que no cuidan de mí”. 

 



178​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Entonces el Bhagavā le dijo al Venerable Ānanda: “Ānanda, id y traed un poco 
de agua. Bañemos a este bhikkhu”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda y trajo algo de agua. 
El Bhagavā vertió el agua y el Venerable Ānanda bañó al bhikkhu. Entonces el 
Bhagavā lo tomó de la cabeza y el Venerable Ānanda de los pies, ellos lo levantaron 
y lo pusieron en una cama. 

Con ésta como la ocasión y ésta como la razón, el Bhagavā convocó a los 
bhikkhus y les preguntó: “Bhikkhus, ¿se encuentra cierto bhikkhu enfermo en alguna 
habitación?” 

“Así es, Bhagavā”. 
“¿Cuál es la enfermedad del bhikkhu?” 
“Él tiene disentería, Venerable Señor”. 
“¿Tienen a alguien que cuide de él?” 
“No, Bhagavā”. 
“¿Por qué los bhikkhus no cuidan de él?” 
“Venerable Señor, dicho bhikkhu no ha sido de utilidad para los bhikkhus; es por 

ello que no cuidan de él”. 

“Bhikkhus, no poseéis ni madre ni padre para cuidaros. Si no se cuidan 
mutuamente, ¿quién cuidará de vosotros? Que el que cuide de mí cuide del que 
esté enfermo. Si éste posee un preceptor, entonces su preceptor debería cuidarlo 
por el resto de su vida hasta su recuperación. Su maestro, si es que lo tiene, debería 
hacer lo mismo. O su co-residente, o su pupilo, o aquel que posea el mismo 
preceptor, o aquel que posea el mismo maestro. Si no tuviese a ninguno de estos, el 
Saṅgha debería cuidar de él. El no hacerlo es una ofensa de acción incorrecta.4 

 “Cuando un hombre enfermo posee cinco cualidades, es difícil cuidar de él: él 
hace lo que no es apropiado; él no sabe cuál es la medida de los que es apropiado; él 
no toma las medicinas; él no informa sobre su enfermedad a quien lo atienda y 
procure su bienestar, ni le dice que está mejor cuando es así, o peor cuando es así, o 
igual cuando es así; es del tipo incapaz de resistir sensaciones corporales dolorosas, 
violentas, atroces, penetrantes, desagradables, no gratas y que amenazan la vida. 
Cuando un hombre enfermo posee las cinco cualidades opuestas, entonces es fácil 
cuidar de él”. 

Vin. Mv. 8:26 

 “Cuando alguien que cuide enfermos posea cinco cualidades, será inadecuado 
para cuidar un enfermo: no es astuto al preparar la medicina; no sabe lo que es  

 



​ La Vida del Buddha​ 179 

 

y lo que no es apropiado, así que trae lo que es inapropiado y se lleva lo que es 
apropiado; él cuida al enfermo por motivos mercenarios en vez de pensamientos de 
amor benevolente; es aprensivo al retirar el excremento, la orina, la saliva o el 
vómito; no es hábil al instruir, urgir, alentar y motivar al enfermo con una 
oportuna charla sobre el Dhamma. Cuando alguien que atienda enfermos posea las 
cinco cualidades opuestas, entonces será adecuado para cuidar del enfermo”. 

Vin. Mv. 8:26; A. 5:123-24 

PRIMERA VOZ. El Bhagavā se encontraba residiendo una vez a la intemperie 
durante la noche, y una lámpara de aceite se encontraba prendida. Ahora bien, en 
dicha ocasión un grupo de polillas se dirigían juntas hacia su ruina, su calamidad y 
desastre cayendo dentro de la lámpara. Al reconocer el significado de esto, el ​
Bhagavā pronunció entonces esta exclamación: 

Aunque algunos puedan optar por los extremos, no encuentran 
Ninguna esencia, sino la renovación de su esclavitud, 
Ya que habitan en lo visto y sentido 
Como las polillas que caen dentro de las llamas. 

Ud. 6:9 

Una mañana el Bhagavā se vistió, y tomando su cuenco y su ropaje superior, se 
dirigió a Sāvatthī para mendigar alimentos. Entre el Bosque de Jera y Sāvatthī 
encontró a un grupo de niños maltratando pescados. Él fue hacia ellos y les 
preguntó: “Muchachos, ¿teméis del dolor? ¿Os desagradad el dolor?” 

“Sí, Venerable Señor, tememos del dolor; nos desagrada el dolor”. 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció esta exclamación:​
 

Quien no desea sufrir 
No debería obrar malignamente 
Abiertamente o en secreto. 
Obrad ahora con el mal, entonces luego, 
Aunque intentéis huir de ello, 
Aun así, será seguro que sufriréis. 

Ud. 5:4 

 



180​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

CANTOR:5 

Esto debe hacerse por aquel que sea hábil en hacer el bien 
Con el objeto de alcanzar el estado de paz. 

Que éste sea capaz, recto, honrado. 
Dócil y amable y no orgulloso; 
Contento, fácil de sustentarse, 
Sin muchas responsabilidades, frugal y sereno; 
Prudente y modesto en sus facultades, 
Sin apego por las familias; 
Y que no realice la más pequeña falta 
Que podría ser deplorada por otro hombre sabio. 

(Entonces que éste piense) “En dicha y seguridad 
Que todos los corazones de los seres se regocijen. 
Que todo ser que respire, 
Sin importar que sea débil o fuerte, 
Sin ninguna excepción, largos o grandes, 
O de mediano tamaño o pequeños o delgados, 
O gruesos o aquellos visibles o aquellos invisibles, 
Que habiten cerca o lejos, 
Que los corazones de todos los seres se regocijen. 
Que ninguno traicione la confianza del otro, 
O responda a ningún tipo de ligereza, 
O que jamás se deseen la mala voluntad en ira 
O en venganza mutua”. 

Así como con su propia vida una madre  
cuidaría de su hijo, su único hijo, 
Que así se extienda ilimitablemente 
Su corazón hacia todos los seres. 
Y así con amor hacia todo el mundo 
Que éste extienda ilimitablemente 
Su corazón, hacia arriba, abajo, alrededor, 
Sin obstáculos, sin ninguna mala voluntad u odio. 

Ya sea parado o sentado o caminando, 
O recostado (sin todavía dormir) 

 



​ La Vida del Buddha​ 181 

 
 
 
Que él pueda lograr tal consciencia: 
Éste es aquí el Santo Hábitat, ellos dicen. 

Pero él que no trafique con visiones, 
Es virtuoso, con visión perfecta, 
Y no anhelará más por los deseos sensoriales: 
Éste no renacerá nuevamente en ninguna matriz. 
 



 

 

11​ ​
LA PERSONA 

 

NARRADOR UNO. Ahora que la serie de eventos no es más rastreable en el 
tiempo, puede hacerse aquí una pausa con el objeto de apreciar que es lo que dice 
el Canon sobre las cualidades personales del Buddha: tanto para apreciar lo que el 
Buddha dijo sobre sí mismo, como lo que otras personas que se encontraron con él 
en aquella época dijeron al respecto, según los más antiguos registros que han 
llegado hasta nosotros. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad cuando el Bhagavā se encontraba 
residiendo en Sāvatthī, en el Bosque de Jeta, en el Parque de Anāthapiṇḍika, él se 
sentó para revisar las muchas cosas malas e insanas abandonadas, y las muchas 
cosas perfeccionadas por el desarrollo de sí mismo. Al reconocer el significado de 
esto, entonces él pronunció la siguiente exclamación: 

Lo que antes fue, luego no fue; 
Lo que antes no fue, luego fue; 
Lo que ambos no fueron, no lo serán 
Y no lo son en el presente. 1 

Ud. 6:3 

Nuevamente el Bhagavā se sentó a revisar el abandono de una variedad de 
diversificaciones2 sobre sí mismo. Al reconocer el significado de esto, entonces él 
pronunció esta exclamación: 

Quien, sin ninguna base de diversificación, 
Haya dejado a un lado las ataduras y los obstáculos, 
Y viva como un ciervo liberado de la avidez, 
A él este mundo con sus dioses no lo despreciará. 

Ud. 7:7 

“Bhikkhus, existen estas Cuatro Nobles Verdades: la noble verdad sobre el 
sufrimiento, la noble verdad sobre el origen del sufrimiento, la noble verdad sobre 
la cesación del sufrimiento y la noble verdad sobre el sendero que conduce a la 
cesación del sufrimiento. Un Perfecto, consumado y plenamente liberado, es 
llamado  

 



​ La Vida del Buddha​ 183 

 

así debido al descubrimiento sobre estas Cuatro Nobles Verdades tal como 
realmente son. 

S. 56:23 

NARRADOR DOS. El Buddha nombra a los seis Buddhas que lo precedieron. 

PRIMERA VOZ. “Fue hace noventa y un eones atrás, bhikkhus, que el Bhagavā 
Vipassī, consumado y plenamente iluminado, apareció en el mundo. Fue hace 
treinta y un eones atrás que el Bhagavā Sikhī, consumado y plenamente iluminado, 
apareció en el mundo. En el mismo trigésimo primer eón el Bhagavā Vessabhū, 
consumado y plenamente iluminado, apareció en el mundo. En esta auspiciosa era 
el Bhagavā Kakusandha, consumado y plenamente iluminado, ha aparecido en el 
mundo. En esta misma auspiciosa era el Bhagavā Koṇāgamana, consumado y 
plenamente iluminado, ha aparecido en el mundo. En esta misma era el Bhagavā ​
Kassapa, consumado y plenamente iluminado, ha aparecido en el mundo. Ahora, 
en esta misma auspiciosa era, yo, consumado y plenamente iluminado, he 
aparecido en el mundo”. 

S. 14 (condensado) 

NARRADOR UNO. Después de describir a los otros Buddhas, aquí se narra lo que él 
dijo sobre sí mismo. 

PRIMERA VOZ. “Soy un khattiya, de estirpe noble y guerrera. Nací dentro de una 
familia khattiya. Soy Gotama por Clan. Mi lapso de vida es de corta duración, 
breve y de rápido término; ahora alguien que viva mucho llega a lo más hasta los 
cien años o un poco más. Fui iluminado sobre las raíces de un banyan assattha como 
mi Árbol de Iluminación. Mis dos discípulos principales son Sāriputta y ​
Moggallāna. Poseo una congregación consistente de mil doscientos cincuenta 
discípulos, todos ellos Arahants. Mi asistente, mi principal asistente, es el bhikkhu 
Ānanda. Un Rey, Suddhodana por nombre, fue mi padre. Una Reina, Māyā por 
nombre, fue mi madre. La capital real fue la ciudad de Kapilavatthu. 

D. 14 (condensado) 

Esto fue dicho por el Bhagavā, dicho por el Consumado, así lo oí: 

“Bhikkhus, el mundo ha sido descubierto por el Perfecto, por el Tathāgatā: el 
Perfecto se desasocia del mundo. El origen del mundo ha sido descubierto por el 
Perfecto: el Perfecto ha abandonado el origen del mundo. La cesación del mundo  

 



184​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

ha sido descubierta por el Perfecto: El Perfecto ha comprendido la cesación del 
mundo. La vía que conduce a la cesación del mundo ha sido descubierta por el 
Perfecto: El Perfecto ha mantenido en el ser la vía que conduce a la cesación del 
mundo. 

“En el mundo con sus deidades… todo lo que haya sido visto, oído, sentido (por 
la nariz, la lengua o el cuerpo), conocido o alcanzado, procurado y abarcado por la 
mente, ha sido descubierto por el Perfecto: es por ello que es llamado un Perfecto 
(Tathāgatā). Todo lo que diga, todo lo que exclame, entre la noche que descubrió la 
suprema y plena iluminación y la noche en que partirá hacia el Nibbāna final, el 
elemento del Nibbāna sin resultado por apegos previos residuales, será verdad ​
(tatha) y no otra cosa que ello: es por ello que es llamado un Perfecto (Tathāgatā). 
Así como habla (tathā) así actúa; así como actúa (tathā) así habla: es por ello que es 
llamado un Perfecto (Tathāgatā). En el mundo con sus deidades… es el Perfecto 
quien es un Ser Trascendente y Intrascendible, aquel que todo lo ve y portador de 
Poderes: es por ello que es llamado un Perfecto”. 

Iti. 112; A. 4:23 

“Cualquiera cosa en este mundo con sus deidades… que ha de ser vista, 
escuchada, sentida, conocida o alcanzada, procurada y abarcada por la mente, la 
conozco, la he conocido directamente. Ahora bien, mientras eso sea conocido por 
un Perfecto, jamás lo utiliza, no obstante, como una base (para la presunción). Si 
fuera a decir sobre todo ello, que no lo conozco, entonces sería falsamente dicho 
por mí; y si fuera a decir sobre lo que conozco y no conozco, sería lo mismo; y si 
fuera a decir que ni lo conozco ni tampoco que no lo conozco, sería incorrecto de 
mi parte. Por ello, habiendo visto lo que puede ser visto, un Perfecto no concibe 
presunción3 por lo visto, no concibe presunción por lo no visto, no concibe 
presunción por lo que podría ser visto, no percibe presunción de ningún 
observador. Habiendo escuchado lo que puede ser escuchado… Habiendo sentido 
lo que puede ser sentido… Habiendo conocido lo que puede ser conocido…no 
concibe la presunción de ningún conocedor. Un Perfecto así de equilibrado hacia 
las cosas vistas, escuchadas, sentidas o conocidas, permanece así de equilibrado; y 
no existe otro equilibrio que se encuentre más allá o sea superior que dicho 
equilibrio, así lo digo”. 

A. 4:24 

El Rey Pasenadi de Kosala le preguntó al Bhagavā: “Venerable Señor, he 
escuchado esto: ‘El monje Gotama dice: “No existe monje o brahmán que pueda 
exclamar poseer completo conocimiento y visión como el de aquel que sea 

 



​ La Vida del Buddha​ 185 

 

omnisciente y que todo lo ve: eso no es posible”. ’Venerable Señor, ¿los que dicen 
eso, posiblemente dicen lo que haya sido afirmado por el Bhagavā y no representan 
falsamente al Bhagavā con lo que no sea cierto, y expresan ideas de acuerdo al 
Dhamma sin existir nada legítimamente deducible en sus aseveraciones que provea 
bases para condenarlos?” 

“Gran Rey, aquellos que digan ello dicen lo que no ha sido afirmado por mí y 
me representan falsamente”. 

“Entonces, Venerable Señor, ¿podría haber sido afirmado algo más en relación a 
lo que dijo el Bhagavā que la persona percibió de otra manera? En cualquier caso, 
Venerable Señor, ¿en qué sentido el Bhagavā conoce la exclamación que ha sido 
afirmada?” 

“Yo conozco una expresión que ha sido afirmada en ese sentido, gran Rey: ‘No 
existe ningún monje o brahmán que conozca todo, vea todo, en un solo momento.’ ” 

“Lo que dice el Bhagavā parece razonable”. 

M. 90 

“Un Perfecto posee estos diez poderes correspondiente a un Perfecto, poseyendo 
aquello que clama en el lugar de los líderes ante las muchedumbres, él hace su 
rugido de león ante las asambleas y pone en marcha la inmaculada Rueda de 
Brahmā. ¿Cuáles Diez? 

“Un perfecto comprende las cosas tal como son, lo posible como lo posible y lo 
imposible como imposible. 

“Él comprende las cosas tal como son, con sus posibilidades y razones, el efecto 
pasado, futuro y presente de la madurez de las acciones que hayan sido efectuadas. 

“Él comprende de igual forma todos los caminos hacia dónde conducen. 

“Él comprende de igual forma el mundo con sus muchos y varios elementos. 

“Él comprende de igual forma las diferentes inclinaciones de los seres. 

“Él comprende de igual forma las disposiciones de las facultades espirituales en 
otros seres, en otras personas. 

“Él comprende de igual forma la corrupción, purificación y materialización en 
las meditaciones, las liberaciones, concentraciones, y logros. 

 



186​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Él recuerda sus muchas vidas pasadas… 

“Con el ojo divino, que es purificado y sobrepasa el humano, ve seres muriendo 
y reapareciendo… Él comprende cómo trasmigran los seres de acuerdo a sus 
acciones. 

“A través de la comprensión de sí mismo, mediante el conocimiento directo, 
aquí y ahora, él entra y habita en la liberación de la mente y en la liberación a 
través del entendimiento, el cual es intachable debido a la extenuación de las 
corrupciones”. 

M. 12; cf. A. 10:21 

Un Perfecto posee estos cuatro tipos de intrepidez 4 y cuya posesión clama en el 
lugar de los líderes ante la muchedumbre… 

“No veo rasgo alguno en ningún bhikkhu, deidad, Māra o Brahmā en el mundo 
que pueda acusarme justamente de la siguiente manera: ‘En ti, que clamáis estar 
plenamente liberado, todavía se encuentran esta cosas sin descubrir,’ o así: ‘En ti, 
que clamáis haber extenuado las corrupciones, todavía se encuentran estas 
corrupciones sin extenuar,’ o así: ‘Aquellas cosas dichas por ti que representan ser 
un obstáculo no son en realidad un obstáculo en quienes lo practican,’ o así: 
‘Cuando vuestro Dhamma es enseñado para beneficio de alguien, ello no conduce 
en quien lo practique a la completa extinción del sufrimiento.’ Al ver ningún rasgo 
al respecto, habito seguro, sin ansiedad ni temor”. 

M. 12 

 Lo siguiente fue dicho por el Bhagavā, dicho por el Consumado, así lo oí: 

“Dos tipos de pensamientos ocurren frecuentemente en un Perfecto, consumado 
y plenamente iluminado: Pensamientos sobre inocuidad y pensamientos sobre 
reclusión.  Un Perfecto se complace y se deleita en la no aflicción, y con ello ocurre 
frecuentemente en él: ‘A través de este comportamiento no aflijo a nadie, tímido o 
valiente.’ Un Perfecto se complace y se deleita en la reclusión y con ello ocurre 
frecuentemente en él: ¿Cuál es la impureza que ha sido abandonada?’” 

Iti. 38 

“Bhikkhus, no temáis por los méritos. El mérito es un término para el placer, 
para lo anhelado, lo deseado, lo agradable y apreciado. Poseo conocimiento directo 
mediante la experiencia y durante un largo periodo sobre lo que es anhelado, 
deseado, agradable y apreciado a medida que el mérito efectuado madura durante 
largo tiempo. Después de mantener en el ser la meditación del amor benevolente  

 



​ La Vida del Buddha​ 187 

 

durante siete años, no regresé a este mundo durante siete eras de contracción y 
expansión estelar. Durante la era en la que el cosmos se contraía fui al Cielo de los 
Brahmās de Efusiones Radiantes. Durante la era en la que el cosmos se encontraba 
expandiendo renací en una mansión vacía de Brahmā. Ahí fui un Brahmā, un Gran 
Brahmā, un Ser Trascendente y Intrascendible, el que Todo Lo Ve, Poseedor de 
Poderes. He sido Sakka, Soberano de los Dioses (sensuales) treinta y seis veces. He 
sido rey muchas centenas de veces como un recto Monarca Universal que pone en 
marcha la rueda, victorioso en las cuatro direcciones con mi reino estabilizado y en 
posesión de los siete tesoros. ¿Qué requeriría decir sobre reinados locales? Yo 
pensé: ‘¿Esto es fruto de qué acción mía, de la madurez de qué proviene aquello por 
lo que soy tan omnipotente y poderoso?’ Entonces ocurrió en mí: ‘Es el fruto, la 
madurez de tres tipos de acciones mías por la que soy tan omnipotente y poderoso, 
éstas son la generosidad, el control y la restricción.’” 

Iti. 22 

En una oportunidad el Bhagavā se encontraba viajando por un camino entre 
Ukkattha y Seravya; el brahmán Dona se encontraba también viajando por dicho 
camino. Él vio en las huellas de los pies del Bhagavā las ruedas y los miles de radios, 
con sus bordes y ejes, todos completos. Entonces él pensó: “¡Es magnífico, es 
maravilloso! Es seguro que esta huella jamás podría ser la de un ser humano”. 

Entonces el Bhagavā dejó el camino y se sentó sobre las raíces de un árbol, con 
las piernas cruzadas, con su cuerpo erecto y la consciencia establecida frente a él. 
Entonces el brahmán Dona, quien seguía las huellas de sus pies, lo vio sentado sobre 
las raíces del árbol. El Bhagavā inspiraba confianza y fe, con sus facultades en 
tranquilidad, su mente quieta y poseedor de control supremo y serenidad: un 
elefante de colmillos bajo auto control y vigilante mediante la restricción de las 
facultades sensoriales. El brahmán se dirigió a él y le preguntó: “Señor, ¿será usted 
un dios?” 

“No, brahmán”. 
“Señor, ¿será usted un ángel celestial? 
“No, brahmán”. 
“Señor, ¿será usted un espíritu? 
“No, brahmán”. 
“Señor, ¿será usted un ser humano? 
“No, brahmán”. 
“Entonces, señor, ¿quién es por cierto usted?” 

 



188​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Brahmán, las corrupciones que, al no haberlas abandonado, me harían un dios, 
ángel celestial, un espíritu o un ser humano han sido abandonadas por mí, 
erradicadas, convertidas en un árbol de palma mutilado, puestas a un lado, y no se 
encuentran sujetas a surgir más en el futuro. Así como los lirios azules, rojos o 
blancos nacen en el agua, crecen en el agua y se suspenden por encima del agua, 
intocables por ella, así también yo, quien nació en el mundo y creció en el mundo, 
vivo intocable por el mundo. Recordadme como alguien que está iluminado”. 

A. 4: 36 

Nuevamente, el Bhagavā se encontraba en una oportunidad peregrinando por en 
el país de los Videhans con una gran comunidad de bhikkhus, con quinientos 
bhikkhus. Ahora bien, en aquella oportunidad el brahmán Brahmāyu se encontraba 
viviendo en Mithilā. Él era anciano, avanzado en edad, de muchos años, recorrido 
en la vida y en su última fase; él tenía ciento veinte años. Era experto en los Vedas, 
conocía los textos y el contexto de los Itihāsas, el quinto en autoridad brahmánica, 
con sus invocaciones, liturgias y análisis del mundo, y era plenamente versado en la 
ciencias naturales y sobre las marcas de un Gran Hombre. 

Él había escuchado sobre las cualidades del Bhagavā y que se encontraba 
peregrinando por el país de los Videhans. Él tenía un pupilo, un joven estudiante ​
brahmán llamado Uttara, quien era tan experto como su maestro y tan versado 
también en la ciencia sobre las marcas de un Gran Hombre. El Brahmán le dijo a su 
pupilo: “Venid, mi querido Uttara; id adonde el monje Gotama y cercioraos si lo 
que se reporta y se ha difundido sobre él es cierto o no, y si es tal como lo dicen o 
no. Veremos al monje Gotama a través de ti. 

“Pero, ¿cómo he de encontrarlo, Señor?” 

“Mi querido Uttara, en nuestras escrituras se ha registrado las treinta y dos 
marcas de un Gran Hombre, y el Gran Hombre que esté dotado con ellas posee 
sólo dos destinos y no otros. Si vive la vida seglar, se convertirá en un recto ​
Monarca Universal, en un conquistador de las cuatro direcciones, plenamente 
victorioso, alguien que estabiliza su país y que posee los siete tesoros: el tesoro de 
una rueda, el tesoro de un elefante, el tesoro de un caballo, el tesoro de una joya, el 
tesoro de una mujer y como el séptimo tesoro un mayordomo; sus hijos que 
exceden el millar son bravos y heroicos y vencen a los otros ejércitos; sobre la tierra 
que es circundada por el océano gobierna sin ningún garrote, sin ninguna arma y 
con  

 



​ La Vida del Buddha​ 189 

 

rectitud. No obstante, si abandona la vida seglar y parte hacia la renunciación, se 
convertirá en un Consumado, en Alguien Plenamente Iluminado, alguien que 
descorrerá el velo del mundo. Pero Yo, mi querido Uttara, soy el dotante de las 
escrituras y tú el receptor de ellas”. 

“Así será, señor,” respondió él. 

“Él se levantó de su asiento, y después de rendir respetos al brahmán, 
manteniéndolo a su derecha, partió hacia donde se encontraba peregrinando el 
Bhagavā, en el país de los Videhans. Viajando y haciendo escalas llegó donde se 
encontraba el Bhagavā. Él intercambió saludos con él, y cuando hubo terminado 
esta charla formal, se sentó a un lado. Cuando hubo hecho esto, comenzó a 
encontrar las treinta y dos marcas de un Gran Hombre en el cuerpo del Bhagavā. Él 
vio, más o menos, las treinta y dos marcas excepto dos: tenía dudas e 
incertidumbre sobre dos de las marcas, y no podía decidir y concluir en relación a 
ellas – sobre aquello que debía permanecer oculto bajo la ropa y se encontraba 
cubierta por una envoltura, y la otra sobre la largura de su lengua. 

Entonces se le ocurrió al Bhagavā que él se encontraba con dudas con respecto a 
estas dos marcas. Él efectuó un acto de poder súper normal tal que el estudiante 
brahmán Uttara viera que en el Bhagavā lo que debería encontrarse oculto bajo la 
ropa se encontraba cubierta por una envoltura. Entonces el Bhagavā extrajo su 
lengua y se tocó repetidas veces ambos orificios de los oídos y se tocó repetidas 
veces los orificios de la nariz, y cubrió toda la frente con su lengua. Entonces el 
brahmán pensó: “El monje Gotama está dotado con las treinta y dos marcas de una 
Gran Hombre. ¿Y si lo siguiera y observara su comportamiento?” 

Entonces él lo siguió durante siete meses como una sombra, sin dejarlo nunca. 
Al término de los siete meses, desdeel país de los Videhans partió de regreso hacia 
Mithilā. 

Él fue ante el brahmán Brahmāyu, le rindió respetos y se sentó a un lado. 
Entonces el Brahmán le preguntó: “Bien, mi querido Uttara, ¿es el reporte que ha 
sido difundido sobre el monje Gotama cierto o no lo es? ¿Y es el Maestro Gotama 
tal como lo describen o no?” 

“El reporte es cierto, señor, no es incorrecto; el Maestro Gotama es tal como lo 
describen y no de otra manera. Ahora bien, el Maestro Gotama pone sus pies en 
ángulos rectos  –  ésta es la marca de un Gran Hombre en él. Sobre las suelas de sus 
pies se encuentran ruedas con un millar de radios, su contorno y sus ejes 
completos… él posee los talones prolongados…  Posee los dedos de las manos y de 
los pies  

 



190​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

largos…Sus manos y sus pies son suaves y tiernos…Posee manos marcadas… sus pies 
son arqueados… sus piernas son con como las de un antílope… Cuando está parado 
sin inclinarse las palmas de ambas manos tocan y rozan contra sus rodillas… 
Aquello que en él debería estar oculto bajo la ropa se encuentra cubierto por una 
envoltura… Es de color dorado... Su piel posee un brillo dorado, pero es de piel 
fina; debido a la finura de su piel no se adhiere a su cuerpo ni el polvo ni la 
suciedad… El cabello de su cuerpo crece de forma homogénea, con cada cabello 
creciendo de cada poro… La punta de los cabellos de su cuerpo se curva; sus 
cabellos superiores son azul oscuro, del color azabache, es rizado y se orienta hacia 
la derecha… Posee las extremidades extendidas de un Brahmā… Posee siete 
convexidades… Posee el torso superior de un león… El surco entre sus hombros es 
lleno… Posee las proporciones de un árbol banyan; la extensión de sus brazos es 
igual a la altura de su cuerpo y la altura de su cuerpo es igual a la extensión de sus 
brazos… Su cuello y hombros son parejos… Su sentido del gusto es supremamente 
preciso… Posee la mandíbula de un león… Posee cuarenta dientes… Sus dientes son 
parejos… Sus dientes no tienen espacios entre ellos… Sus dientes son bastante 
blancos… Posee una larga lengua… Posee una voz divina, como la de un ave 
Karavika… Sus ojos son muy negros… Posee las pestañas de un buey… En el espacio 
entre sus pestañas le crece cabello el cual es blanco como el brillo de un suave 
algodón… Su cabeza tiene la forma de un turbante – ésta también es la marca de 
un Gran Hombre en él. Por ello el Maestro Gotama está dotado con estas treinta y 
dos marcas de un Gran Hombre.​  

“Cuando él camina, el da el primer paso con el pie derecho. Él no extiende sus 
pies ni muy lejos ni muy cerca. No camina ni muy rápido ni muy despacio. Camina 
sin poner las rodillas juntas. Él camina sin que rocen sus tobillos. Él camina sin 
alzar o bajar sus muslos o llevándolos juntos o separándolos. Cuando camina, sólo 
la parte inferior de su cuerpo oscila, y camina sin ningún esfuerzo corporal. 
Cuando voltea para mirar, lo hace con todo su cuerpo. No mira verticalmente hacia 
abajo. No mira verticalmente hacia arriba. No camina mirando a su alrededor. Él 
mira hacia el frente la longitud de un yugo de arado frente a él; más allá de ello 
posee la visión del conocimiento sin obstáculos. 

“Cuando se dirige al exterior, no levanta o desciende su cuerpo hacia delante o 
hacia atrás. Él da la vuelta ni demasiado lejos de su asiento ni demasiado cerca. Él 
no apoya su cuerpo sobre el asiento con sus manos. Él no deja caer su cuerpo sobre 
el asiento. 

 



​ La Vida del Buddha​ 191 

 

 

“Cuando se sienta a cielo abierto, sus manos no se inquietan, sus pies no se 
inquietan. No se sienta con las rodillas cruzadas. No se sienta con los tobillos 
cruzados. No se sienta sosteniendo la barbilla con las manos. Cuando se sienta a 
cielo abierto, no tiene miedo, no tiene escalofrío ni se estremece, no está nervioso; 
no se paran sus cabellos por dicha razón, y está inclinado hacia la reclusión. 

“Cuando recibe agua para el cuenco, no levanta o desciende el cuenco o lo 
voltea hacia delante o hacia atrás. No recibe ni mucha ni muy poca agua para su 
cuenco. Él lava su cuenco sin voltearlo. No coloca el cuenco sobre el piso para lavar 
sus manos; cuando queda lavadas sus manos, queda lavado su cuenco; y cuando 
queda lavado su cuenco quedan lavadas sus manos. Él tira el agua del cuenco ni 
muy lejos ni muy cerca, ni lo vierte próximamente. 

“Cuando recibe el arroz, él no levanta ni desciende el cuenco ni lo inclina hacia 
delante ni hacia atrás. No recibe ni mucha ni muy poca comida. Él añade las salsas 
en correcta proporción; él no excede la correcta cantidad de salsa en el bocado. Él 
revuelve el bocado en su boca tres o cuatro veces y luego lo pasa; y no entra en el 
cuerpo ningún grano de arroz sin masticar y no queda ningún residuo en su boca; 
entonces toma otro bocado. Él toma su comida experimentando el sabor sin 
experimentar codicia por el sabor. El alimento que come posee cinco factores: ni 
tiene como objeto el entretenimiento, ni la intoxicación, ni para adornarse ni para 
el embellecimiento, sino solo para el mantenimiento y la continuidad de su cuerpo, 
para acabar con la incomodidad y para darle asistencia a la vida santa: “Así 
terminaré con toda sensación sin hacer surgir nuevas sensaciones, y viviré cómoda, 
sana e intachablemente”. 

“Cuando ha comido y recibe agua en el cuenco, no levanta ni desciende el 
cuenco, ni lo inclina hacia delante o hacia atrás. Él no recibe ni muy poca ni 
demasiada agua para el cuenco. Él lava el cuenco sin hacer el ruido cuando salpica 
el agua. Él lava el cuenco sin darle vueltas. No pone el cuenco en el piso para lavar 
sus manos; cuando quedan lavadas sus manos, queda su cuenco lavado; cuando 
queda lavado su cuenco quedan lavadas sus manos. Él tira el agua del cuenco ni 
muy lejos ni muy cerca, y no lo vierte próximamente. 

“Cuando ha comido, él pone el cuenco en el piso ni muy lejos ni muy cerca; y no 
es ni muy cuidadoso o excesivamente solícito al respecto. 

 



192​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Cuando ha comido, se sienta en silencio por un rato, pero no deja que el 
tiempo pase para ir a dar la bendición. Cuando da la bendición después de comer, 
no lo hace criticando la comida o en espera de otra comida, él instruye, urge, 
alienta y exhorta a dicha audiencia con una charla pura sobre el Dhamma. Cuando 
ha terminado ello, se levanta de su asiento y se marcha. 

“Él camina ni demasiado rápido ni demasiado despacio, y no anda como alguien 
que desee huir. 

“Su ropaje es vestido ni muy alto ni muy bajo sobre su cuerpo, ni muy apretado 
ni muy suelto en el cuerpo y el viento no lo hace flamear sobre su cuerpo. La 
suciedad y el polvo no ensucian su cuerpo. 

“Cuando ha partido hacia el bosque, se sienta en un asiento preparado para él. 
Habiéndose sentado, lava sus pies. Él no se preocupa con la pedicura. Después de 
lavarse los pies con las piernas cruzadas, pone su cuerpo erecto y establece la 
atención en frente de él. No ocupa su mente con auto aflicción o la aflicción de los 
demás o ambos; él se sienta con su mente establecida en su propio bienestar, en el 
bienestar de los demás y en el bienestar de ambos; en realidad, en bienestar de 
todo el mundo. 

“Cuando va a un monasterio, él enseña el Dhamma a una audiencia. Él ni adula 
ni censura a la audiencia; él instruye, urge, alienta y exhorta a dicha audiencia con 
charlas puras sobre el Dhamma.  El lenguaje que se emite por su boca posee ocho 
cualidades: es distintivo, inteligible, melodioso, audible, resonante, incisivo, 
profundo y sonoro; no obstante, su voz es inteligible hasta donde termina la 
audiencia, su voz no va más allá de dicha audiencia. Cuando la gente ha sido 
instruida, urgida, alentada y exhortada por él, se levanta de su asiento y se marcha, 
sólo observándose y sin preocuparse por nada más. 

“Señor, hemos visto al Maestro Gotama caminando, lo hemos visto de pie, lo 
hemos visto comer dentro de residencias, lo hemos visto sentado dentro de 
residencias en silencio después de comer, lo hemos visto dar la bendición después 
de comer, lo hemos visto yendo al monasterio en silencio, lo hemos visto en el 
monasterio enseñando el Dhamma a una audiencia. Así es el Maestro Gotama. Así 
es él y más que ello”. 

Cuando se dijo esto, el Brahmán Brahmāyu se levantó de su asiento y 
acomodándo su ropaje superior sobre un hombro, levantó las palmas de sus manos 
juntas en dirección hacia donde estaba el Bhagavā y pronunció esta exclamación 
tres  

 



​ La Vida del Buddha​ 193 

 

veces: “¡Honor al Bhagavā, consumado y plenamente iluminado! ¡Honor al Bhagavā, 
consumado y plenamente iluminado! ¡Honor al Bhagavā, consumado y plenamente 
iluminado! ¿Qué tal si en algún u otro momento fuéramos a encontrarnos con el 
Maestro Gotama? ¿Qué tal si tuviéramos juntos algo de conversación?” 

M. 91 

En una oportunidad el Bhagavā se encontraba residiendo en Campā sobre las 
orillas del Lago Gaggarā. Posteriormente, durante el mediodía, el laico 
Vajjiyamāhita fue desde Campā a ver al Bhagavā. Pero durante su camino pensó: 
“No es todavía el momento de ver al Bhagavā; él se encuentra en retiro. Y tampoco 
es el momento de ver a los bhikkhus; ellos se encuentran en retiro. ¿Y si fuera al 
parque perteneciente a los errantes de otras sectas?” 

“Él fue hacia allí. En dicha oportunidad los errantes de otras sectas se habían 
reunido juntos y se encontraban sentados conversando todo tipo de charla inferior, 
gritando con ruidoso y alto clamor. Al ver al laico Vajjiyamāhita venir en la 
distancia, ellos se tranquilizaron uno a otro, diciendo: “Señores, que no se haga 
ruido. No hagan ruido. Está viniendo el laico Vajjiyamāhita y es un seguidor del 
monje Gotama. Si hay algún laico que vista de blanco viviendo en Campā seguidor 
del monje Gotama, él es uno de ellos. Aquellas personas dignas gustan de poco 
ruido y son entrenados para hacer poco ruido, y recomiendan hacer poco ruido. 
Probablemente, si encuentra que nuestra congregación se da poco al ruido, pensará 
que vale la pena aproximarse. 

“Entonces los errantes permanecieron en silencio. El laico Vajjiyamāhita fue a 
ellos e intercambió saludos. Entonces se sentó a un lado. Ellos le preguntaron: 
“Laico, ¿es cierto, como parece ser, que el monje Gotama desaprueba la austeridad 
y condena y censura sin calificación a cualquiera que lleve una vida de ardua 
austeridad?” 

“No es así, Venerables Señores. El Bhagavā desaprueba lo que debería ser 
desaprobado y recomienda lo que debería ser recomendado. Pero al hacerlo es 
alguien que habla con discriminación, él no es alguien que haga afirmaciones 
unilaterales. 

Entonces cierto errante le dijo: “Espere un momento, laico, este monje Gotama 
a quien elogias es un nihilista (alguien que evade): de acuerdo a lo que dices sobre 
él, no describe nada”. 

 



194​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Por el contrario, Venerables Señores, digo justificadamente que el Bhagavā ha 
descrito cómo ciertas cosas son sanas y cómo ciertas cosas insanas. Por lo tanto, 
como describe ello es alguien quien describe algo, no alguien que no. 

Cuando se dijo esto, los errantes permanecieron en silencio. 

A. 10:94 

NARRADOR DOS. Saccaka, un hijo de Nigaṇṭha, llegó a Vesālī para disputar con el 
Buddha. El Buddha describió como su esfuerzo antes de la Iluminación lo condujo a 
su descubrimiento que la mortificación no llevaba a ningún lado. Él dijo: 

PRIMERA VOZ. “He tenido la experiencia de enseñar el Dhamma ante una 
asamblea de muchos cientos. Posiblemente alguien haya imaginado: ‘El monje 
Gotama está predicando el Dhamma en vinculación a mí.’ Pero no debería ser 
considerado así. Un Perfecto predica el Dhamma a otros con el objeto de 
proporcionarles conocimiento. Cuando la charla termina, entonces oriento mi 
mente hacia mí mismo, tranquilo, conduciéndolas hacia la singularidad y 
concentrándola hacia el mismo objeto de consciencia sobre la cual se encontraba 
concentrada anteriormente”. 

“Ello es lo que debe esperarse ya que el Maestro Gotama está consumado y 
plenamente liberado. No obstante, ¿El maestro Gotama duerme alguna vez durante 
el día?” 

“En el último mes de la estación caliente, al regresar de hacer la ronda de 
mendigar alimentos, he tenido la experiencia de tender mi ropaje superior doblado 
en cuatro y tenderme sobre mi lado derecho, cayendo dormido atento y totalmente 
consciente”. 

“Algunos monjes y brahmanes llaman a ello el estado de un hombre engañado”. 

“No es en ese sentido que un hombre puede estar engañado o no estarlo. Yo 
llamo engañado a aquel cuyas corrupciones que lo contaminen, que renuevan al ser, 
que al madurar conducen al sufrimiento futuro, al nacimiento, la vejez y la muerte, 
no son abandonadas; ya que es por el no abandono de las corrupciones que un 
hombre habita engañado. Llamo a alguien que no esté engañado a aquel cuyas 
corrupciones estén abandonadas; ya que es con el abandono de las corrupciones 
que un hombre no habitará engañado. Así como un árbol de palma podado en su 
corona no es capaz de crecer, así también están abandonadas las corrupciones en 
un Perfecto, están cortadas, erradicadas, hechas un árbol de palma podado, están 
puestas a un lado y no sujetas a futuros surgimientos. 

 



​ La Vida del Buddha​ 195 

 

Cuando se dijo esto, Saccaka observó: “Es maravilloso, Maestro Gotama, es 
magnífico cómo, cuando el Maestro Gotama es atacado una y otra vez con 
observaciones, el color de su piel brilla, el color de su rostro es claro, ¡tal como 
ocurre en alguien consumado y plenamente iluminado! He tenido experiencias al 
comprometer argumentos con Pūraṇa Kassapa, y entonces él prevarica y diverge la 
charla e inclusive muestra ira, odio y desesperación. Y de igual manera con 
Makkhali Gosāla y los demás. Pero ahora, Maestro Gotama, nos retiramos, estamos 
ocupados y tenemos mucho por hacer”. 

M. 36 

NARRADOR DOS. Saccaka, sin embargo, no estuvo convencido y mantuvo sus 
propias visiones. 

NARRADOR DOS. Hay un incidente que muestra como el Buddha no era inmune a 
la enfermedad. 

PRIMERA VOZ. En una oportunidad el Bhagavā se encontraba residiendo en 
Parque de Nigroda, en Kapilavatthu, el país Sakyan. Él acababa de recobrarse de 
una enfermedad. Entonces el Sakyan Mahānāma se dirigió a él y dijo: “Venerable 
Señor, he sabido durante mucho que el Dhamma ha sido enseñado por el Bhagavā 
así: ‘El conocimiento es para aquel que esté concentrado, no para el que esté 
desconcentrado.’ ¿La concentración viene primero, Venerable Señor, y luego el 
conocimiento, o primero viene el conocimiento y luego la concentración?” 

El Venerable Ānanda pensó: “El Bhagavā acaba de recobrarse de una enfermedad 
y este Sakyan le está haciendo una pregunta muy profunda. ¿Y si mejor llevase a 
otro lado a Mahānāma y le enseñase el Dhamma?” 

Así lo hizo y dijo: “El Bhagavā ha declarado la virtud, la concentración y la 
sabiduría del instruido, y ha declarado la virtud, la concentración y la sabiduría del 
adepto. La virtud de un aprendiz es la de un bhikkhu que es virtuoso, restringido 
con las restricciones del Pātimokkha, perfecto en conducta y sustento, y aquel que 
ve temor en la más ligera falta, que se entrena dando efecto a los preceptos de la 
virtud. Su concentración es la de un bhikkhu que entra y habita en una de las cuatro 
meditaciones. Su sabiduría es la de un bhikkhu que comprende tal como realmente 
es: ‘Esto es sufrimiento, éste el origen de sufrimiento, ésta la cesación del 
sufrimiento, ésta la vía que conduce a la cesación del sufrimiento.’ Ahora bien, en 
el caso de alguien instruido, del noble discípulo que ya posea dicha virtud,  

 



196​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

concentración y sabiduría, por medio de la realización de sí mismo con 
conocimiento directo, aquí y ahora, éste entra y habita en liberación mental y la 
liberación a través de la sabiduría5 la cual es incorruptible debido a la extenuación 
de las corrupciones”. 

A. 3:73 

NARRADOR UNO. El Buddha poseía una altura normal. Esto puede presumirse de 
la historia de su intercambio de ropaje con el Mayor Mahā Kassapa, la cual se 
narrará luego y a través del siguiente incidente. 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. El Bhagavā se encontraba residiendo en 
Sāvatthī en el Bosque de Jeta, el Parque de Anāthapiṇḍika, y por aquella época se 
encontraba en dicho lugar el Venerable Nanda, el hijo de la tía del Bhagavā. Él era 
atractivo, inspiraba fe y devoción; y era cuatro dedos de longitud más bajo que el 
Bhagavā. Solía usar el ropaje del mismo tamaño que del Sublime y cuando los 
bhikkhus mayores veían venir al Venerable Nanda en la distancia, lo confundían 
con el Bhagavā, y se levantaban de sus asientos. No obstante, cuando llegaba él se 
daban cuenta de su error. Ellos lo desaprobaron, murmuraron y protestaron: 
“¿Cómo puede el Venerable Nanda vestir el ropaje del mismo tamaño que del 
Bhagavā?” 

Ellos se lo contaron al Bhagavā. Él amonestó al Venerable Nanda y estableció 
una regla en entrenamiento: “Cualquier bhikkhu que vista un ropaje de la misma 
medida que del Sublime cometerá una ofensa que implique una pena. Las medidas 
del ropaje del Bhagavā son: nueve cuartas de longitud por seis cuartas de ancho, la 
cuartas de la manos del Sublime”. 

Vin. Sv. Pac. 92 

NARRADOR UNO. La historia del Venerable Vakkali es apropiada aquí porque 
ilustra la actitud del Buddha hacia la presencia corporal. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez, cuando el Bhagavā se encontraba residiendo en 
Rājagaha, en el Bosque de Bambúes, en el Santuario de Ardillas, el Venerable 
Vakkali se encontraba residiendo en la casa de un alfarero. Él se encontraba 
afligido, sufriendo y gravemente enfermo. Él dijo a su asistente: “amigos, acudid al 
Bhagavā y ríndale respetos por mi parte con vuestras cabezas ante sus pies y digan: 
‘Venerable Señor, el bhikkhu Vakkali está afligido, sufriendo y gravemente enfermo; 
él le rinde respetos con su cabeza antes los pies del Bhagavā.’ Y al decir esto: 
‘Venerable Señor, sería bueno si el Bhagavā fuera por compasión adonde el bhikkhu 
Vakkali.’” 

 



​ La Vida del Buddha​ 197 

 

“Sí, amigo,” respondieron los bhikkhus. Ellos fueron adonde el Bhagavā y le 
transmitieron el mensaje y la solicitud. El Bhagavā consintió en silencio. Luego él se 
vistió y tomando su cuenco, su ropaje superior, fue adonde el Venerable Vakkali. El 
Venerable Vakkali lo vio llegar e intentó levantarse de su cama. El Bhagavā dijo: 
“Suficiente, Vakkali. No os levantéis de vuestra cama. Hay asientos listos; me 
sentaré aquí”. Él se sentó en un asiento preparado para él. Luego dijo: “Espero que 
os vaya bien, Vakkali; Espero que estéis confortablemente, que vuestros dolores se 
marchen y que no aumenten, que ellos se vayan haciéndose menores, no mayores”. 

“Venerable Señor, no me está yendo bien. No poseo confort. Mis dolores están 
aumentando, no disminuyendo; parecieran hacerse más, no menos”. 

“¿Espero que no os preocupéis ni tengáis remordimientos, Vakkali? 

“Seguro, Venerable Señor, no tengo ni un poco de preocupación ni 
remordimiento”. 

“¿Espero, entonces, que no tengáis nada que reprocharos debido a la conducta 
virtuosa?” 

“No tengo nada que reprocharme debido a la conducta virtuosa, Venerable 
Señor”. 

“Si, no, Vakkali, entonces ¿por qué tenéis preocupación y remordimiento?” 

“Venerable Señor, he deseado durante mucho ir a ver al Bhagavā, pero nunca 
tuve fortaleza física suficiente para hacerlo”. 

“Suficiente, Vakkali; ¿Por qué querrías ver este sucio cuerpo? Aquel que vea el 
Dhamma me verá; aquel que me vea, verá al Dhamma. Ya que es cuando él vea el 
Dhamma que me verá; y es cuando me vea que verá al Dhamma. ¿Cómo concebís 
esto, Vakkali, es la formación material permanente o impermanente?” 

NARRADOR DOS. El Buddha prosigue a repetir el discurso que había impartido al 
grupo de los cinco bhikkhus después de su Iluminación. 

PRIMERA VOZ. Ahora bien, cuando el Bhagavā le había impartido esta 
instrucción al Venerable Vakkali, se levantó de su asiento y se dirigió hacia la Cima 
del Pico de los Buitres. 

Inmediatamente después que se hubo marchado, el Venerable Vakkali les dijo a 
sus asistentes: “Venid, amigos, ponedme sobre una cama y llevadme a la Roca 
Negra sobre la pendiente de Isigili. ¿Cómo alguien como yo pensaría morir en una 
casa? 

“Sí, amigo,” respondieron ellos, y así lo hicieron. 

 



198​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

El Bhagavā pasó el resto del día y de dicha noche sobre la Cima del Pico de los 
Buitres. Cuando terminó la noche, se dirigió a los bhikkhus: “Venid, bhikkhus, id con 
el bhikkhu Vakkali y díganle esto: ‘Amigo Vakkali, escuchad lo que las deidades le 
han dicho al Bhagavā. Esta última noche dos deidades de magnífica apariencia y 
que iluminaban toda la Cima del Pico de los Buitres, fueron hacia el Bhagavā, y 
después de rendirle respetos, una deidad dijo: “Venerable Señor, el bhikkhu Vakkali 
posee su corazón en la liberación”. Y la otra deidad dijo: “Venerable Señor, 
ciertamente que él estará plenamente liberado”. Y el Bhagavā le dice esto, amigo, 
“No tema, Vakkali, no tema. Vuestra muerte será inocente de todo mal; el término 
de vuestro tiempo será inocente de todo mal”’”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron ellos. Entonces se dirigieron hacia el 
Venerable Vakkali y le dijeron: “Amigo, escuchad el mensaje del Bhagavā y de dos 
deidades”. 

El Venerable Vakkali les dijo a sus asistentes: “Venid, amigos, bájenme de la 
cama; ya que ¿cómo un hombre como yo pensaría escuchar el mensaje del Bhagavā 
sentado sobre una cama alta?” 

“Sí, amigo,” respondieron ellos, e hicieron lo que se les pidió. Entonces le dieron 
el mensaje. 

Él dijo: “Ahora, amigos, ríndanle respeto en mi nombre al Bhagavā con vuestras 
cabezas antes sus pies y díganle: ‘Venerable Señor, el bhikkhu Vakkali está afligido, 
sufriendo y gravemente enfermo; él le rinde respetos con su cabeza antes los pies 
del Bhagavā y dice esto: “Venerable Señor, no tengo dudas que la formación 
material, la sensación, la percepción, las formaciones y la consciencia son 
impermanentes. No poseo incertidumbre de que lo impermanente sea desdicha. 
No tengo deseo, pasión o afecto por lo que sea impermanente, doloroso y sujeto al 
cambio; y sobre ello también no tengo ninguna incertidumbre”’”. 

“Sí, amigo,” respondieron ellos. Entonces se marcharon. Inmediatamente 
después que ellos hubiesen partido el Venerable Vakkali tomó su propia vida. 

Cuando los bhikkhus partieron hacia el Bhagavā y le transmitieron las palabras 
del Venerable Vakkali, él dijo: “Vayamos hacia la Roca Negra sobre las pendientes 
del Isigili, bhikkhus, donde el hombre de clan Vakkali ha tomado su propia vida”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondieron ellos. Entonces el Bhagavā fue 
hacia la Roca Negra, sobre las pendientes de Isigili con un número de bhikkhus. Él 
vio a la distancia el cuerpo insensible del Venerable Vakkali que yacía sobre una 
cama. No obstante, al mismo tiempo una nube oscura, una sombra de humo se 
movía del  

 



​ La Vida del Buddha​ 199 

 

este hacia el oeste y de norte a sur y hacia todas las direcciones intermedias. 
Entonces el Bhagavā le dijo a los bhikkhus: “Bhikkhus, ¿ven esa nube oscura, esa 
sombra de humo?” 

“Sí, Venerable Señor”. 

“Bhikkhus, ése es Māra, el Maligno. Está buscando la consciencia del hombre de 
clan Vakkali: ‘¿Dónde está establecida la consciencia del hombre de clan Vakkali?’ 
No obstante, bhikkhu, el hombre de clan Vakkali ha alcanzado el Nibbāna sin 
consciencia alguna establecida en ningún lugar en lo absoluto”. 

S. 22:87 

NARRADOR UNO. Hay muchas instancias relatadas en los Piṭakas sobre bhikkhus 
quitándose sus propias vidas. Esto fue pronunciado por el Buddha de estar fuera de 
culpa sólo bajo una condición: de que el bhikkhu sea ya un Arahant, sin pasión, odio 
e ilusión, o que fuera a darse justo antes de su muerte, y que quitarse la vida propia 
sujeto a dicha condición era meramente para la terminación de una enfermedad 
incurable. De otra forma, quitarse la vida humana, o la recomendación de la 
muerte, constituye una de las cuatro Faltas o una de las ofensas capitales que 
implica la expulsión permanente del Saṅgha (las otras tres son robar, relación 
sexual y efectuar una falsa declaración intencionadamente sobre logros 
espirituales), aunque el intento de suicidio sea una acción impropia menor. 

NARRADOR DOS. Se relató anteriormente cómo el Buddha mencionó a los seis 
Buddhas que lo precedieron. Él también nombró al Buddha que lo sucederá 
próximamente en el futuro, lo cual ocurrirá después que su propia enseñanza y 
toda memoria sobre él se hayan desvanecido completamente en el mundo. 

PRIMERA VOZ. “Cuando el lapso de vida humana se haya incrementado a ochenta 
mil años, el Bhagavā Metteyya, consumado y plenamente liberado, surgirá en el 
mundo, perfecto en conocimiento y conducta, sublime, un conocedor de mundos, 
un líder incomparable de hombres a ser adiestrados, un maestro de dioses y 
hombres, iluminado, Bhagavā, tal como lo soy yo ahora mismo. Él consumará el 
conocimiento directo y lo declarará a este mundo con sus deidades, Māras y 
divinidades Brahmās, en esta generación con sus monjes y Devas, con sus princesas y 
hombres, tal como ahora lo he hecho yo. Él enseñará el Dhamma que es bueno en  

 



200​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

el comienzo, bueno en el medio y bueno en el final, en su significado y en su letra, 
y explicará la vida santa que es totalmente perfecta y pura, tal como ahora lo he 
hecho yo”. 

D. 26 

Esto fue dicho por el Bhagavā, dicho por el Consumado, así lo oí: “Bhikkhus, soy 
un brahmán, acostumbrado a la generosidad y de manos abiertas. Mantengo mi 
último cuerpo; soy un científico supremo. Sois los hijos de mi pecho, nacido de mis 
labios, nacidos del Dhamma, herederos del Dhamma, no de cosas materiales. Hay 
dos tipos de presentes: el presente de cosas materiales y el presente del Dhamma. El 
más grande de estos es el presente del Dhamma”. 

Iti. 100 

“Ahora bien, bhikkhus, si otros preguntasen a un bhikkhu: ‘¿Cuáles son las 
evidencias y certezas pertenecientes a vosotros por medio de las cuales, Venerable 
Señor, dicen: ‘El Bhagavā está plenamente iluminado, el Dhamma está bien 
proclamado, el Saṅgha ha entrado sobre la vía correcta”?’ entonces, respondiendo 
correctamente debéis responder así: ‘Aquí, amigos, me aproximo al Bhagavā en 
virtud de escuchar el Dhamma. El maestro me muestra el Dhamma en cada fase 
sucesivamente superior, en cada nivel superior, con oscuros y brillantes ejemplos. 
De acuerdo a cómo lo realiza, llegando aquí al conocimiento directo sobre una 
determinada enseñanza (llamadas, uno de los cuatro estados en el sendero de la 
realización) entre las enseñanzas enseñadas en el Dhamma, Yo logro mi objetivo: 
entonces poseo devoción en el maestro así: “El Bhagavā está totalmente iluminado, 
el Dhamma está bien proclamado, el Saṅgha ha entrado en la vía correcta”’. Cuando 
la fe de alguien en el Perfecto es fundada, enraizada y establecida con estas 
evidencias, con estas frases y estas sílabas, entonces su fe es llamada soporte por 
evidencia, radicada en la visión, el sonido, e invencible ante cualquier monje, 
brahmán, Māra o Brahmā, o cualquiera en el mundo. 

M. 47 

“Cuando los discípulos del Maestro Gotama son aconsejados e instruidos por él, 
¿Todos ellos logran el objetivo supremo del Nibbāna, o algunos no lo logran?” 

“Algunos sí, brahmán, y otros no”. 

“¿Por qué es ello, Maestro Gotama, ya que existe el Nibbāna, y la vía que 
conduce a ello y el Maestro como guía?” 

 



​ La Vida del Buddha​ 201 

 

“Ahora bien, en relación a esto, brahmán, os haré una pregunta en retorno. 
Respondedme como os plazca. ¿Cómo concebís esto: estáis familiarizado con el 
camino que conduce a Rājagaha?’ 

“Sí, Maestro Gotama, lo estoy”. 

“¿Cómo concebís esto?: Suponed que un hombre que deseara ir a Rājagaha 
llegase, se os aproximase y dijese, ‘Señor, mostradme el camino a Rājagaha,’ y 
entonces se lo dijerais: ‘Ahora bien, buen hombre, este camino va a Rājagaha. 
Seguidlo por un tiempo y veréis cierto pueblo, luego cierta ciudad, y luego 
Rājagaha con sus jardines, parques, tierras y lagos’; entonces, habiendo sido así 
aconsejado e instruido por ti, él tomase un camino incorrecto y fuera hacia el 
oeste. Y entonces un segundo hombre apareciera y después de hacer la misma 
pregunta y recibir el mismo consejo e instrucción de ti, llegase a salvo a Rājagaha. 
Ahora bien, desde que existe Rājagaha y la vía que conduce a ella, y usted como 
guía, ¿por qué razón de estos dos hombres, aconsejados e instruidos por ti, uno 
tomaría el camino incorrecto y se dirigiría hacia el oeste y el otro llegaría a salvo a 
Rājagaha?” 

“¿Qué puedo hacer al respecto, Maestro Gotama? Yo simplemente soy alguien 
que muestra el camino”. 

“Así también, brahmán, existe el Nibbāna y la vía que conduce a él, y estoy yo 
mismo como guía, e inclusive así, cuando mis discípulos son aconsejados e 
instruidos por mí, algunos consuman el Nibbāna y otros no. ¿Qué puedo hacer al 
respecto, brahmán? Un Perfecto es simplemente alguien que muestra el camino”. 

M. 107 (condensado) 

Una vez, errantes de otras sectas se dirigieron hacia el Venerable Anurādha y le 
preguntaron: “Amigo Anurādha, alguien que sea Perfecto, el más elevado entre los 
hombres, el supremo entre los hombres, alguien que haya alcanzado el logro 
supremo, cuando un Perfecto se encuentra describiéndolo, ¿En cuál de las cuatro 
siguientes ocurrencias lo describe: Después de la muerte el Perfecto es; o después 
de la muerte el Perfecto no es; o después de la muerte el Perfecto es ambos, es y no 
es; o después de la muerte el Perfecto no es ni no-es.6 

“Amigos un Perfecto al describirse a sí mismo se mantiene al margen de esas 
cuatro ocurrencias”. 

Cuando se dijo esto ellos remarcaron: “Éste será un nuevo bhikkhu o un 
Venerable que se ha ordenado no hace mucho, inexperto y necio”. Entonces, sin 
tener ninguna devoción en el Venerable Anuradha y pensando que recién se había 

 



202​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

 ordenado y era necio, se levantaron de sus asientos y se marcharon. Entonces, 
inmediatamente después que se habían marchado él se planteó: “Si me hubiesen 
preguntado más, ¿cómo debería haber respondido de tal manera que diga lo que el 
Bhagavā dice, sin mal interpretarlo con aquello que no sea verdadero y expresando 
ideas de acuerdo al Dhamma con nada legítimamente deducible en mis aserciones 
que podrían proveer motivos para condenarme?” Así que él fue adonde el Bhagavā 
y le contó al respecto. 

“¿Cómo concebís esto, Anurādha, es la forma material permanente o 
impermanente?” 

NARRADOR DOS. El Buddha entonces continuó tal como lo había hecho en el 
Segundo Sermón predicado al grupo de los cinco bhikkhus, después de lo cual 
preguntó: 

"¿Cómo concibes esto, Anuradha? ¿Ves la forma material como el Perfecto?" 
“No, Señor”. "¿Cómo concibes esto, Anuradha? ¿Ves al Perfecto en la forma 
material?" "No, Señor”. - "¿Ves al Perfecto como aparte de la forma material?" “No, 
Señor”. “¿Ves al Perfecto como a la sensación... como aparte de la sensación... como 
en la percepción... como aparte de la percepción... como en las formaciones... como 
aparte de las formaciones... como en la consciencia... como aparte de la 
consciencia: "No, Señor" 

"¿Cómo concibes esto, Anuradha? ¿Ves al Perfecto como la forma material, 
sensación, percepción, formaciones y consciencia?" –  “No, Señor”. 

“¿Cómo concibes esto, Anuradha? ¿Ves a este Perfecto sin la forma material, sin 
sensación, sin percepción, sin formaciones, sin conciencia?”– “No, Señor”. 

“Anurādha, cuando un Perfecto se encuentra aquí y ahora incognoscible por ti 
como verdadero y establecido, ¿cabe decir: ‘Amigos, alguien que sea Perfecto, el 
más elevado entre hombres, el supremo entre hombres, alguien que logró el logro 
supremo, cuando un Perfecto se esté describiendo, él se describe al margen de las 
cuatro ocurrencias siguientes: “Después de la muerte el Perfecto es; después de la 
muerte el Perfecto no es; después de la muerte el Perfecto es ambos, es y no es; o 
después de la muerte el Perfecto no-es ni no-es?’ ” 

“No, Venerable Señor”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 203 

 

“Correcto, correcto, Anurādha. Lo que describí ahora al comienzo, fue 
sufrimiento y la cesación del sufrimiento”. 

S. 44:2 

 “¿Por qué no son respondidas estas preguntas por el Perfecto? Porque todas 
estas preguntas tratan a un Perfecto después de la muerte en términos de forma (y 
el resto)” (S. 44:3) “Porque son preguntadas por alguien que no está libre de deseo, 
amor, sed, fiebre y avidez por la forma (y el resto)” (S. 44:5) “Porque son 
preguntadas por alguien que se complace en la forma (y el resto) y que también es 
alguien que se apega y desea, alguien que no conoce cómo cesan estas cosas” (S. 
44:6). “Este tipo de preguntas pertenecen a la vastedad de las visiones incorrectas… 
al grillete de las visiones incorrectas: todas ellas están conectadas con la desdicha, 
la angustia, la desesperación y la fiebre, y no conducen al desapasionamiento, a la 
atenuación, al apaciguamiento, al conocimiento directo, a la iluminación, al 
Nibbāna”. 

(M. 72) 

“Alguien que Así-haya-partido (Tathāgatā, un Perfecto)7 es aquí y ahora 
incognoscible, así lo digo. Y al así decirlo y proclamarlo, he sido mal interpretado 
sin bases, vana y falsamente por ciertos monjes y brahmanes de la siguiente forma: 
‘El monje Gotama es alguien que evade (inclinado al nihilismo); ya que describe la 
anihilación, lo perdido, el no ser, de una criatura existente.’” 

(M. 22) 

 “Existen estos tres tipos de apreciaciones sobre el alma: la burda, la constituida 
de mente y la inmaterial… La primera posee forma (material) consistente de las 
cuatro grandes entidades y consume alimento físico. La segunda posee forma y está 
constituida por la mente con todos sus factores y sin carecer de ninguna facultad. 
La tercera es inmaterial y consiste en la percepción… Yo enseño el Dhamma para el 
abandono de las apreciaciones sobre el alma en virtud que vosotros, quienes ponéis 
en práctica la enseñanza, abandonéis cualidades impuras e incrementéis cualidades 
puras, y para que podáis, mediante la realización de vosotros mismos, aquí y ahora, 
con conocimiento directo, entrar y habitar en la totalidad de la perfección de la 
sabiduría… Si esto es enseñado para hacer de la permanencia dolorosa, no es 
verdad; por el contrario, al hacerlo hay dicha, felicidad, tranquilidad, consciencia, 
total consciencia, y una agradable permanencia”. 

NARRADOR DOS. El Buddha prosiguió al decir que de un renacimiento tras otro, 
uno de estos tres tipos de apreciaciones sobre el alma puede suceder al otro. Siendo  

 



204​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

así, no puede argumentarse exitosamente que solo una apreciación de ellas sea 
cierta y las otras falsas; a igual que la leche de una vaca, la nata de la leche, la 
mantequilla de la nata, el ghee de la mantequilla, y el fino extracto de ghee del ghee, 
los términos de cada uno caben sólo si no lo hacen los demás, y aun así se 
encuentran conectados. El Buddha concluyó: 

PRIMERA VOZ: “Estos son usos mundanos, lenguajes mundanos, términos de 
comunicación mundanos, descripciones mundanas, mediante los cuales un 
Perfecto los comunica sin representarlos incorrectamente”. 

D. 9 (condensado) 



 

 

 

12 

LA DOCTRINA 

 

 

CONTENIDO 

Varias preguntas 206 
No hay un primer comienzo 212 
Las Cuatro Nobles Verdades 212 
La verdad del sufrimiento 214 
La Verdad del Origen del Sufrimiento 219  
La Verdad del Cese del Sufrimiento 222  
La Verdad del Camino 224 

1. Vista derecha 224 
2. Intención correcta 237 
3. Habla Correcta 238 
4. Acción Correcta 238 
5. Medios de vida correctos 239 
6. Esfuerzo correcto 239 
7. Atención Correcta 240 
8. Correcta concentración 246 

El Noble Óctuple Sendero en la Práctica 251 Los Medios 255 
El Fin 256 



 

 

 

 

 

12​ ​
LA DOCTRINA 

 

NARRADOR UNO. ¿Cuál es aquel Dhamma que se encuentra “bien proclamado” 
por el “Científico Supremo”? ¿Es un intento por hacer una descripción completa 
del mundo? ¿Es un sistema metafísico? 

PRIMERA VOZ. El Bhagavā se encontraba viviendo una vez en Sāvatthī, en el 
Bosque de Jeta. Una deidad llamada Rohitassa vino a él avanzada la noche, le 
rindió respetos y dijo: “Venerable Señor, el fin del mundo donde nada nace o 
envejece, ni muere ni reaparece: ¿es posible conocerlo o verlo viajando hasta él?” 

“Amigo, el hecho de que haya un fin del mundo donde nada nazca ni envejezca 
ni reaparezca y que pueda ser conocido, visto o alcanzado viajando hasta él – yo no 
afirmo eso. Aun así, no digo que exista un fin al sufrimiento sin llegar al fin del 
mundo. Es más, es dentro de la longitud de este cuerpo con sus percepciones y su 
mente que describo el mundo, el origen del mundo, la cesación del mundo, y la vía 
que conduce a la cesación del mundo. 

“Es extremamente imposible 
Llegar caminando al fin del mundo; 
No obstante, nadie escapa del sufrimiento 
A menos que se llegue al fin del mundo. 

“Es Sabio, aquel conocedor del mundo, 
Que llega al fin del mundo, y es él 
A través de quien se ha vivido la vida santa; 
Al haber conocido el fin del mundo él habita en paz 
Y no espera nada de este mundo ni del próximo”. 

S. 2:36; A. 4:46 

El Bhagavā se encontraba residiendo una vez en Kosambī, en un bosque de 
árboles siṃsapa. Él tomó algunas hojas en su mano y le preguntó a los bhikkhus:  

 



​ La Vida del Buddha​ 207 

 

“¿Cómo concebís esto, bhikkhus?, ¿qué es mayor, las pocas hojas que he tomado en 
mi mano o aquellas hojas en los árboles del bosque?” 

“Las hojas que el Bhagavā ha tomado en su mano son pocas, Venerable Señor; las 
del bosque son muchas”. 

“Así también, bhikkhus, las cosas que he conocido a través del conocimiento 
directo son muchas: las cosas que os haya dicho son pocas. ¿Por qué no lo os he 
dicho? Porque no conllevan ningún beneficio, ningún desarrollo en la vida santa, y 
porque no conducen al desapasionamiento, al desvanecimiento, a la cesación, a la 
tranquilidad, al conocimiento directo, a la iluminación, al Nibbāna. Es por ello que 
no lo os he dicho. ¿Y qué os he dicho? ‘Esto es sufrimiento; éste el origen del 
sufrimiento; ésta la cesación del sufrimiento; ésta la vía que conduce a la cesación 
del sufrimiento.’ Esto es lo que os he dicho. ¿Por qué os lo he dicho? Porque traen 
beneficio y desarrollo en la vida santa, y porque conducen al desapasionamiento, al 
desvanecimiento, a la cesación, a la tranquilidad, al conocimiento directo, a la 
iluminación, al Nibbāna. Por ello, bhikkhus, que vuestra tarea sea ésta: Esto es 
sufrimiento, éste el origen del sufrimiento, ésta la cesación del sufrimiento, ésta la 
vía que conduce a la cesación del sufrimiento”. 

S. 56:31 

NARRADOR UNO. No se trata, por lo tanto, de un intento por realizar una 
completa descripción del mundo, ya sea interno o externo. Se trata de un sistema 
metafísico – una consistente construcción lógica – y siendo así, ¿sobre cuáles 
premisas se basa? 

PRIMERA VOZ. Una vez cuando el Bhagavā se había dirigido hacia Rājagaha para 
mendigar alimentos, el asceta desnudo Kassapa se dirigió a él y después de 
saludarlo, dijo: “Deseamos preguntar algo al Maestro Gotama, si el Maestro 
Gotama nos consiente dar una respuesta”. – “No es el momento para hacer 
preguntas, Kassapa; estamos en medio de las casas”. Él preguntó una segunda y 
tercera vez y recibió la misma respuesta. Entonces él dijo: “No es mucho lo que 
queremos preguntar, Maestro Gotama”. – “Preguntad lo que deseéis, Kassapa”. 

“¿Cómo es Maestro Gotama, es el sufrimiento producido por uno mismo?” “No 
lo planteéis de esa forma, Kassapa”. – “¿Entonces el sufrimiento es producido por 
otros?” – “No lo planteéis de esa forma, Kassapa”. – “¿Entonces el sufrimiento es 
producido tanto por uno mismo como por otros?” – “No lo planteéis de esa forma, 
Kassapa”. – “¿Entonces el sufrimiento no es producido ni por uno mismo ni por 
otros, es fortuito?” – “No lo planteéis de esa forma, Kassapa”. – “¿Entonces no  

 



208​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

hay sufrimiento?” – “No es verdad que no haya sufrimiento: hay sufrimiento, 
Kassapa”. – “Entonces, ¿el Maestro Gotama ni conoce ni ve el sufrimiento?” – Yo 
conozco y veo el sufrimiento, Kassapa”. 

S. 12:17 

Una vez, el errante Uttiya también fue hacia el Bhagavā y después de saludarlo 
se sentó a un lado. Entonces preguntó: “¿Cómo es Maestro Gotama, el mundo es 
eterno: sólo eso es verdad y todo lo demás falso?” – “Eso no es respondido por mí, 
Uttiya”. – “¿Entonces el mundo no es eterno: sólo eso es verdad y todo lo demás 
falso?” – “Eso tampoco es respondido por mí, Uttiya”. – “El mundo es finito: ¿solo 
eso es verdad y todo lo demás es falso?” – “Eso tampoco es respondido por mí, 
Uttiya”. – “¿Entonces el mundo es infinito: eso es verdad y todo lo demás es falso?” 
– “Eso tampoco es respondido por mí, Uttiya”. – “¿El alma es lo mismo que el 
cuerpo: sólo eso es verdad y todo lo demás es falso?” – “Eso tampoco es respondido 
por mí, Uttiya”. – “Entonces el alma es una y el cuerpo otro: ¿sólo eso es verdad y 
todo lo demás es falso?” – Eso tampoco es respondido por mí Uttiya”. – “¿Después 
de la muerte un Perfecto es: sólo eso es verdad y todo lo demás es falso?” – “Eso 
tampoco es respondido por mí, Uttiya”. – “¿Entonces después de la muerte un 
Perfecto no es: sólo eso es verdad y todo lo demás es falso?” – “Eso tampoco es 
respondido por mí, Uttiya”. –  “¿Entonces después de la muerte un Perfecto es 
ambos, es y no es?” – “Eso tampoco es respondido por mí, Uttiya”. – “¿Entonces 
después de la muerte un Perfecto no es ni tampoco no es: sólo eso es verdad y todo 
lo demás es falso?” – “Eso tampoco es respondido por mí, Uttiya”. 

“¿Pero por qué el Maestro Gotama declina en responder cuando le planteo estas 
preguntas? ¿Qué es entonces respondido por el Maestro Gotama?” 

“Yo enseño el Dhamma a los discípulos a partir del conocimiento directo, Uttiya, 
para la purificación de los seres, para vencer el sufrimiento y la lamentación, para 
terminar con el dolor y la aflicción, para alcanzar el objetivo supremo, para 
experimentar el Nibbāna”. 

“Maestro Gotama, ¿el Dhamma provee un escape al sufrimiento para todo el 
mundo, para la mitad o para la tercera parte de él? 

Cuando se dijo esto, el Bhagavā permaneció en silencio. 

 



​ La Vida del Buddha​ 209 

​
 

Entonces el Venerable Ānanda pensó: “El errante Uttiya no debe concebir tales 
perniciosas visiones como ‘Cuando se le pregunta al monje Gotama una pregunta 
en particular a mí y con respecto a nadie más, falla y no responde, ¿se debe a que es 
incapaz de hacerlo?’ Ello sería para su perjuicio y sufrimiento durante mucho 
tiempo”. Así que él dijo: “Amigo Uttiya, os daré un símil; ya que algunos hombres 
sabios aquí obtienen conocimiento a través del significado de lo que se diga. 
Suponed que un rey tenga una ciudad de fuertes zanjas, rampas y bastiones y una 
sola puerta de entrada; y tuviese un vigilante en la entrada sabio, lúcido y sagaz 
quien detuviera a aquellos que no conociera y admitiera sólo a aquellos que 
conociera; y como él mismo ha deambulado alrededor de los senderos que 
circundan la ciudad y no ha visto ningún espacio vacío entre las murallas o ningún 
agujero lo suficientemente grande como para que pase un gato, él mismo podría 
determinar los seres vivos que por encima de cierto tamaño debieran entrar o salir 
por la puerta – así también, amigo Uttiya, la preocupación de un Perfecto no 
consiste en que ‘Todo el mundo encuentre una salida por medio de esto, o que la 
mitad, o la tercera parte lo haga,’ sino que ‘Quien haya encontrado, encuentre o 
encontrará una salida al mundo del sufrimiento, ello siempre lo hará abandonando 
los cinco obstáculos (deseo por la sensualidad, mala voluntad, letargo-y-pereza, 
agitación-y-preocupación, e incertidumbre), impurezas que debilitan la sabiduría, 
y manteniendo en el ser los siete factores de la iluminación con la mente bien 
establecida sobre los cuatro fundamentos de la atención.’ Vuestra pregunta 
efectuada al Bhagavā fue planteada de forma incorrecta; es por ello que el Bhagavā 
no la respondió”. 

A. 10:95 

En otra ocasión el errante Vacchagotta fue ante el Bhagavā e intercambió 
saludos con él. Entonces preguntó: “¿Cómo es esto Maestro Gotama, existe el 
alma?” Cuando se dijo esto el Bhagavā permaneció en silencio. “¿Cómo es esto 
Maestro Gotama, no existe el alma?” Y por segunda vez el Bhagavā permaneció en 
silencio. Entonces el errante Vacchagota se levantó de su asiento y se marchó. No 
mucho después que se hubo ido el Venerable Ānanda le preguntó al Bhagavā: 
“Venerable Señor, ¿Cómo es que el Bhagavā no respondió cuando se le hizo la 
pregunta?” 

“Si cuando fui preguntado ‘¿El alma existe?’ hubiese respondido ‘El alma existe,’ 
ello hubiese correspondido a la creencia de aquellos que sostienen la teoría del 
eternalismo. Y si cuando fui preguntado ‘¿El alma no existe?’ hubiese respondido 
‘El alma no existe’ ello hubiese correspondido a la creencia de aquellos que 
sostienen la teoría del nihilismo. Nuevamente, si cuando fui preguntado ‘¿El alma 

 



210​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

 existe?’ hubiese respondido ‘El alma existe’, ¿ello hubiese estado en conformidad 
con mi conocimiento de que todas las cosas son no-alma? Y si cuando fui 
preguntado ‘¿El alma no existe?’ hubiese respondido ‘El alma no existe’, entonces 
confundido como él ya está, Ānanda, el errante Vacchagotta se hubiese confundido 
todavía aún más, asumiendo: ‘Es seguro entonces que yo tenía un alma antes y 
ahora no tengo ninguna.’” 

S. 44:10 

En una oportunidad el Bhagavā se encontraba residiendo en Sāvatthī, y dicha 
vez un grupo de monjes errantes y brahmanes de varias sectas habían ido a Sāvatthī 
para mendigar alimentos. Ellos poseían deferentes visiones, opiniones y nociones, y 
poseían fe en los fundamentos de sus diferentes visiones. Había algunos monjes y 
brahmanes que afirmaban y creían que “El mundo es eterno: sólo eso es verdad y 
todo lo demás es falso,” y otros que afirmaban y creían cada uno en nueve visiones. 
Ellos disputaban, pelaban, pugnaban y se ofendían mutuamente con dardos 
verbales: “¡El Dhamma es así; el Dhamma no es así! ¡El Dhamma no es así, el Dhamma 
es así!” 

Entonces un grupo de bhikkhus a su regreso de mendigar sus alimentos, le 
contaron sobre ello al Bienaventurado. El Bhagavā dijo: 

“Bhikkhus, una vez hubo un rey en Sāvatthī. Él le dijo a un hombre: ‘Venid, 
hombre, congregad a todos los hombres en Sāvatthī que hayan sido ciegos de 
nacimiento.’ – Sí, señor,’ respondió él. Y cuando lo hubo hecho, se lo informó al 
rey, quien dijo, ‘Ahora mostradles un elefante’. Él lo hizo, diciendo, ‘Para vosotros 
hombres ciegos de nacimiento, un elefante es así,’ y él les mostró la cabeza de un 
elefante a algunos, sus orejas y sus colmillos a otros, su cuerpo a otros, sus patas a 
otros, su trasero a otros, y el mechón al final de la cola a otros. Entonces fue con el 
rey y le contó lo que había hecho. Así que el rey fue con los hombres ciegos de 
nacimiento y les preguntó: ‘¿Os has sido mostrado un elefante?’ – ‘Sí, señor.’ – 
‘Entonces describidme cómo es un elefante.’ Ahora bien, aquellos a quienes se les 
había mostrado la cabeza del elefante dijeron ‘Señor, el elefante es como un tarro,” 
aquellos a quienes se les había mostrado las orejas dijeron ‘es como una cesto de 
selección,’ y aquellos a quienes se les mostraron los colmillos dijeron ‘es como un 
poste’ y aquellos a quienes se les mostró el cuerpo dijeron ‘Es como un granero,’ y 
aquellos a quienes se les mostró las pesuñas dijeron ‘Es como la base de una 
columna,’ y aquellos a quienes se les mostró el trasero dijeron ‘Es como un tarro,’ y 
aquellos a quienes se les mostró la cola dijeron ‘Es como una herramienta’ y 
aquellos a quienes se les mostró el mechón al final de la cola dijeron ‘Es como una 
escoba,’ 

 



​ La Vida del Buddha​ 211 

 

Ellos pelearon entre ellos con puños, gritando: ‘¡El elefante es así; no es así! ¡El 
elefante no es así, es así!’ No obstante, el rey estuvo complacido. Así también los 
errantes de otras sectas son ciegos y no tienen ojos. Es por ello que disputan, 
pelean, riñen y se agreden mutuamente con dardos verbales: ‘¡El Dhamma es así; el 
Dhamma no es así! ¡El Dhamma no es así; el Dhamma es así!’” 

Ud. 6:4 

NARRADOR UNO. Aparentemente sería un error llamar a las enseñanzas del 
Buddha ya sea un intento por describir al mundo completamente o un sistema 
metafísico construido por la lógica. ¿Es, por tanto, una doctrina ética, una religión 
revelada por la fe o simplemente un código estoico de comportamiento? Antes que 
pueda hacerse un intento por responder a estas preguntas, se requiere hacer un 
tipo de examinación sobre la doctrina enseñada. El material contenido en los 
Discursos pareciera, en realidad, encontrarse más bajo la modalidad de representar 
el material para un mapa, para que cada uno haga su propio mapa, pero todos 
orientados hacia lo mismo. Estas descripciones orientadas por facetas de la 
experiencia, en realidad, permiten a la persona estimar su posición y juzgar por sí 
mismo lo mejor que se pueda hacer. Los Discursos no ofrecen mucha 
representación como una compilación estructurada de descripciones. Una cercana 
examinación de la existencia encuentra siempre algo de cualidades 
correspondientes a la alucinación y a la paradoja detrás de la apariencia. Los finales 
jamás pueden ser hechos completamente para conocerlos. Los innumerables y 
diferentes aspectos presentados en los Suttas, con incontables repeticiones sobre 
algunas de estos aspectos en variables combinaciones y contextos, evocan una 
colección de fotografías aéreas con las cuales se construyen los mapas. Los aspectos 
de los discursos se encuentran todos orientados hacia la cesación del sufrimiento, 
siendo las Cuatro Nobles Verdades los cuatro puntos cardinales de su brújula. 
Intentemos construir una especie de mapa sobre este material. En este caso, como 
el comienzo ha de hacerse sobre algún punto de partina, podemos comenzar sobre 
nuestra línea base del nacimiento, el cual es a igual que la muerte, una realidad de 
la vida diaria para cualquier hombre ordinario y al mismo tiempo un indescifrable 
misterio. 

 



212​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

NO EXISTE UN PRIMER COMIENZO 

NARRADOR DOS. ¿Es concebible la consciencia sin un pasado? ¿Puede decirse que 
posee un inicio? 

PRIMERA VOZ. “Bhikkhus, el ciclo de renacimientos no tiene comienzo. Sobre los 
seres que viajan y deambulan a través de este ciclo de renacimientos, atrapados 
como están debido a la ignorancia y presos por la avidez, no es posible la 
descripción de ningún comienzo. 

S. 15:1 

“Que vosotros y yo hayamos tenido que viajar y deambular a través de este largo 
ciclo de renacimientos es debido a nuestro no descubrimiento, no penetración 
sobre las cuatro nobles verdades. ¿Cuáles cuatro? (I) la noble verdad del 
sufrimiento, (II) la noble verdad sobre el origen del sufrimiento, (III) la noble 
verdad sobre la cesación del sufrimiento, (IV) la noble verdad sobre la vía que 
conduce a la cesación del sufrimiento”. 

D.16 

LAS CUATRO NOBLES VERDADES 

NARRADOR UNO. Ahora se da aquí una descripción sobre las Cuatro Nobles 
Verdades. 

PRIMERA VOZ. I. “¿Cuál es la noble verdad sobre el sufrimiento? El nacimiento es 
sufrimiento, la vejez es sufrimiento, la enfermedad es sufrimiento, la muerte es 
sufrimiento; la aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación 
son sufrimiento; la asociación con lo indeseable es sufrimiento, la no asociación 
con lo apreciado es sufrimiento, no conseguir lo que uno desea es sufrimiento, los 
cinco agregados afectados por el apego son sufrimiento”.1 

S. 56:11 

II. “¿Cuál es la noble verdad sobre el origen del sufrimiento? Es el deseo lo que 
renueva a los seres, y está acompañada por el placer y la pasión, el placer por esto o 
aquello; en otras palabras, deseo por los deseos sensuales, deseo por el ser, deseo 
por el no-ser. No obstante ¿Dónde es que esta deseo surge y florece? Donde haya 
aquello que pareciera ser adorable y gratificante, ahí mismo surge y florece. 

D. 22 

“Es con la ignorancia como condición que las formaciones llegan a surgir; con 
las formaciones como condición, la consciencia; con la consciencia como  

 



​ La Vida del Buddha​ 213 

 

condición, mente y materia; con mente y materia como condición, las seis bases 
para el contacto; con las seis bases para el contacto como condición, el contacto; 
con el contacto como condición, la sensación; con la sensación como condición, la 
avidez; con la avidez como condición, el apego; con el apego como condición, el 
devenir; con el devenir como condición, el nacimiento; con el nacimiento como 
condición, surge la vejez y la muerte, y también la aflicción y la lamentación, el 
dolor, la angustia y la desesperación; es así como se da origen a toda esa masa de 
agregados del sufrimiento. Ésta es llamada la noble verdad sobre el origen del 
sufrimiento. 

A. 3:61 

III. “¿Cuál es la noble verdad sobre la cesación del sufrimiento? Es el 
desvanecimiento y cesación sin residuo de la misma avidez, el rechazo, el 
abandono, la cesión y renunciación a ella. No obstante ¿Dónde se abandona esta 
avidez y se efectúa su cesación? Siempre que haya algo que pareciera ser adorable y 
gratificante, es ahí abandonado y efectuada su cesación. 

D.22 

Con el desvanecimiento y la cesación sin residuo de la ignorancia se da la 
cesación de las formaciones, con la cesación de las formaciones, la cesación de la 
consciencia… con la cesación del nacimiento, cesan la vejez y la muerte, y también 
la tristeza y la lamentación, el dolor, la aflicción y la desesperación; es así como se 
da una cesación a toda esta masa de agregados del sufrimiento”. 

A. 3:61 

IV. “¿Cuál es la noble verdad sobre la vía que conduce a la cesación del 
sufrimiento? Es este Noble Óctuplo Sendero, es decir: visión correcta, intención 
correcta, lenguaje correcto, acción correcta, sustento correcto, esfuerzo correcto, 
atención correcta y la concentración correcta”. 

D. 22 

“De estas Cuatro Nobles Verdades, la noble verdad del sufrimiento debe 
penetrarse mediante el completo conocimiento del sufrimiento; la noble verdad 
sobre el origen del sufrimiento debe penetrarse a través del abandono hacia la 
avidez; la noble verdad sobre la cesación del sufrimiento debe penetrarse mediante 
la consumación de la cesación de la avidez; la noble verdad sobre la vía que 
conduce a la  

 



214​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

cesación del sufrimiento debe penetrarse manteniendo en el ser el Noble Óctuplo 
Sendero”. 

S. 56:11 y 29 (adaptado) 

“Estas Cuatro Nobles Verdades (Realidades) son reales, no irreales, no otras que 
las que aparenten ser”. 

S. 56:27 

NARRADOR UNO. Las Cuatro Nobles Verdades son analizadas y definidas cada 
una en detalle. 

I ​ LA VERDAD DEL SUFRIMIENTO 

NARRADOR DOS. Se dijo que la verdad del sufrimiento era “en resumen, los cinco 
agregados afectos por el apego”. Aquí las definiciones sobre ellos. 

PRIMERA VOZ. “¿Cuáles son los cinco agregados afectados por el apego? Ellos son: 
el agregado de la forma (material) afectado por el apego, el agregado de la 
sensación afectado por el apego, el agregado de la percepción afectado por el 
apego, el agregado de las formaciones afectado por el apego, y el agregado de la 
consciencia afectado por el apego”. 

D. 22 

“¿Por qué uno dice ‘forma’? Porque está deformado (ruppati), es por eso que es 
llamado ‘forma’ (rūpa). ¿Deformado por qué? Por el frío y el calor, el hambre y la 
sed, por el contacto con insectos, mosquitos, el viento, las quemaduras del Sol y 
animales rastreros”. 

S. 22:79 

“¿Qué es forma? Las cuatro grandes entidades y cualquier forma derivadas de 
ellas por el apego son llamadas forma”. 

S. 22:56 

“Cualquier cosa en uno mismo, que pertenezca a uno mismo, que sea sólida, 
solidificada y se encuentre (orgánicamente) adherido al sólido, como por ejemplo 
el cabello de la cabeza, las uñas, los dientes, la piel, la carne, los tendones, la 
médula ósea, los riñones, el corazón, el hígado, el diafragma, el bazo, las vísceras, 
los intestinos, las entrañas, la garganta, el excremento o cualquier otra cosa dentro 
de uno, perteneciente a uno, que sea sólida, solidificada, y adherida: a ello se le 
llama el elemento tierra2 dentro de uno mismo. Ahora el elemento tierra en uno 
mismo y el elemento tierra externo son solamente elemento tierra. 

 



​ La Vida del Buddha​ 215 

 

“Cualquier cosa en uno mismo…que sea agua, acuosa y adherida al agua, como 
por ejemplo la bilis, la flema, el pus, la sangre, el sudor, la grasa, las lágrimas, el 
cebo, la saliva, el moco, el lubricante de las articulaciones, la orina, o cualquier otra 
cosa en uno mismo… es agua, acuoso, y está adherido al cuerpo: ello es llamado el 
elemento agua dentro de uno mismo. Ahora el elemento agua en uno mismo y el 
elemento agua externo son solamente elemento agua. 

“Cualquier cosa en uno mismo… que sea fuego, caliente, y adherido al fuego, 
como por ejemplo algo con lo que uno se calienta, envejece, y es consumido, y algo 
por lo que se come, se bebe, se mastica y se degusta, se digiere y se asimila, o 
cualquier cosa dentro de uno… es fuego, es caliente y adherido al fuego: ello es 
llamado el elemento fuego dentro de uno. Ahora el elemento fuego en uno mismo y 
el elemento fuego externo son solamente elemento fuego. 

“Cualquier cosa en uno mismo… que sea aire, aireado, y adherido al aire, como 
vientos que suben (fuerzas), vientos que bajan (fuerzas), gases (fuerzas) en los 
intestinos, vientos (fuerzas) que penetran todos los miembros, la respiración que 
entra y la respiración que sale, o cualquier cosa dentro de uno… es aire, aireado, 
adherido al aire: ello es llamado el elemento aire en uno mismo. Ahora el elemento 
aire en uno mismo y el elemento aire externo son sólo elemento aire. 

“También cualquier cosa dentro de uno… que sea espacio, espacial y adherido al 
espacio como por ejemplo el agujero de las orejas, los agujeros de la nariz, el 
agujero de la boca, y aquella (apertura) por lo que se haya comido, bebido, 
masticado y saboreado, tragado y en donde sea contenido y por donde salga abajo, 
o cualquier otra cosa en uno mismo… que sea espacio, espacial, y adherido al 
espacio: eso es llamado elemento espacio. Ahora el elemento espacio en uno mismo 
y el elemento espacio externo son sólo elemento espacio… Y el elemento espacio no 
posee ningún lugar para sustentarse por sí mismo”. 

M. 62 

“Cualquier tipo de forma, ya sea pasada, futura o presente, dentro de uno o 
externamente, burda o fina, inferior o superior, lejana o cercana, aquello afectado 
por las corrupciones y provocadora de apego: ello es llamado el agregado de la 
forma afectado por el apego”. 

S. 22:48 

“¿Por qué uno dice ‘sensación’? Es sentido, es por ello que es llamado sensación. 
¿Sentido como qué? Sentido como placer, como dolor, o como ni dolor ni placer”. 

S. 22:79; cf. M. 43 

 



216​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Cualquier cosa que sea sentida corporal o mentalmente como agradable y 
gratificante es una sensación agradable. Cualquier cosa que sea sentida corporal y 
mentalmente como doloroso y punzante es una sensación desagradable. Cualquier 
cosa sentida corporal y mentalmente como ni agradable ni punzante es una 
sensación ni agradable ni desagradable… La sensación agradable es agradable en 
virtud de su presencia y dolorosa en virtud del cambio. La sensación dolorosa es 
dolorosa en virtud de su presencia y agradable en virtud del cambio. La sensación 
ni agradable ni desagradable es agradable en virtud del conocimiento y 
desagradable en virtud de la ausencia de conocimiento”. 

M. 44 

“Existen estas seis sensaciones corporales: la sensación surgida del contacto 
visual, del contacto auditivo, del contacto gustativo, del contacto corporal y del 
contacto mental”. 

S. 22:56 

“Cualquier tipo de sensación… que sea afectada por las corrupciones y 
provocadora de apego: es llamada el agregado de la sensación afectado por el 
apego”. 

S. 22:48 

“¿Por qué uno dice ‘percepción’? Se percibe, es por ello que se llama percepción. 
¿Percibe qué? Percibe por ejemplo el azul, el amarillo, el rojo y el blanco”. 

S. 22:56 

“Cualquier tipo de percepción…que sea afectada por las corrupciones y 
provocadora de apego: ello es llamado el agregado de la percepción afectado por el 
apego”. 

S. 22:48 

 “¿Por qué uno dice ‘formaciones’? Ellos conforman la formación, es por eso que 
son llamadas formaciones. ¿Cuál es la formación que ellas conforman? Las formas 
(materiales) como estado (esencia) de forma es la formación (compuesto) que ellas 
conforman (componen); las sensaciones como el estado de sensación es la 
formación que ellas conforman; las percepciones como el estado de percepción es 
la formación que ellas conforman; las formaciones como el estado de formaciones 

 



​ La Vida del Buddha​ 217 

 

es la formación que ellas conforman; la consciencia como el estado de consciencia 
es la formación que ellas conforman”.3 

S. 22:79 

“Tres tipos de formaciones: formación por mérito (como acción que madura en 
placer), formación por demérito (como acción que madura en dolor) y formación 
por imperturbabilidad (como acción, o sea, meditación que madura en estados 
inmateriales, que por el tiempo que duran son imperturbables por la percepción de 
la forma, la resistencia o la diferencia)”. 

D. 33 

“Tres formaciones: la respiración que entra y que sale perteneciente al cuerpo, 
estas cosas están ligadas al cuerpo, es por ello que corresponden una formación 
corporal. Habiendo sido previamente pensado y explorado, uno lo rompe en 
lenguaje, es por ello que pensar y explorar corresponden a una formación verbal. 
La percepción y la sensación pertenecen a la consciencia, estas cosas están ligadas a 
la consciencia, es por ello corresponden a una formación mental”. 

M. 44;cf. M. 9 

“¿Cuáles son las formaciones? Existen seis cuerpos de elección:4 elección entre 
objetos visibles, sonidos, olores, sabores, tangibles y objetos mentales”. 

S. 22:56 

“A la volición llamo acción”. 

A. 6:63 

“Cualquier tipo de formación… que estén afectadas por las corrupciones y 
provocadoras de apego: éstas son llamadas el agregado de las formaciones afectadas 
por el apego”. 

S. 22:48 

“¿Por qué se dice ‘consciencia’? Conoce, es por eso que se le llama consciencia. 
¿Conoce qué? Conoce, por ejemplo, lo agrio, lo amargo, lo picante, lo dulce, lo 
alcalino, lo no alcalino, lo salado, y lo no salado”. 

S. 22:79 

 



218​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“¿Qué es lo que conoce la consciencia? Conoce, por ejemplo, si hay placer, dolor, 
si no hay ni placer ni dolor”. 

M. 43, 140 

“Existen estos seis cuerpos de consciencia: la consciencia visual, auditiva, 
olfativa, gustativa, corporal, y mental”. 

S. 22:56 

“La consciencia es evocada después de las condiciones debido a las cuales surge. 
Cuando surge la consciencia debido a la vista y las formas, es llamada consciencia 
visual; debido al oído y los sonidos, consciencia auditiva; … debido a la mente y las 
ideas, consciencia mental”. 

M. 38 

“La sensación, la percepción y la consciencia están unidas, no desunidas y es 
imposible separarlas una de otra con el objeto de describir sus diferentes 
potencialidades; ya que lo que uno siente, lo percibe, y lo que uno percibe, lo 
siente, y lo que uno percibe, lo conoce. Con la consciencia mental sola y desunida 
de las cinco facultades sensoriales puede conocerse la base (externa) consistente de 
la consciencia sobre la infinitud del espacio llamada así ‘espacio infinito’; la base 
(externa) consistente de la infinitud de la consciencia puede conocerse así 
‘consciencia infinita’; y la base (externa) consistente del vacío puede conocerse así 
‘no hay nada en lo absoluto.’ Una idea conocible es comprendida mediante la 
visión del entendimiento”. 

M.43 

“La consciencia depende para su ser de la dualidad (la dualidad interna de uno y 
de las bases externas del contacto)”. 

S. 35:93 

“Cualquier tipo de consciencia, ya sea pasada, futura o presente, interna o 
externa a uno, densa o sutil, inferior o superior, lejana o cercana, que esté afectada 
por las corrupciones y provocadora de apego: ello es llamado el agregado de la 
consciencia afectado por el apego”. 

S. 22:48 

“Estos cinco agregados afectados por el apego tienen al deseo como su raíz… Las 
cuatro grandes entidades (tierra, agua, fuego y aire) son la causa y condición para  

 



​ La Vida del Buddha​ 219 

 

la descripción del agregado de la forma. El contacto es la causa y condición para 
describir los agregados de la sensación, la percepción y las formaciones. Mente y 
materia es la causa y condición para la descripción del agregado de la consciencia”. 

M. 109 

“Cualquier monje o brahmán que recuerde sus vidas pasadas en sus diferentes 
modos, todos recuerdan los cinco agregados afectados por el apego o uno u otro de 
ellos”. 

S. 22:79 

II​ LA VERDAD SOBRE EL ORIGEN DEL SUFRIMIENTO 

NARRADOR DOS. Aquí se presentan las definiciones detalladas de la segunda 
noble verdad. 

PRIMERA VOZ. “Estos cinco agregados afectados por el apego tienen al deseo 
como su raíz… El apego no es lo mismo que los cinco agregados afectados por el 
apego, ni tampoco se da al margen de ellos. Es el deseo y la pasión comprendidos 
en ellos lo que manifiesta el apego. 

M. 109 

“Ello surge cuando se da esto; eso surge con el surgimiento de esto”.5 

M. 38 

“(En la sentencia sobre la originación dependiente:)6 ¿Qué es el envejecimiento? 
En los diferentes órdenes de seres, se da el envejecimiento de cualquier ser, la vejez, 
la ruptura de los dientes, la coloración grisácea del cabello y el arrugamiento, la 
declinación de la vida y la debilidad de las facultades sensoriales. ¿Qué es muerte? 
En los diferentes órdenes de seres, se da el fallecimiento del cualquier ser, la 
defunción, la disolución, la desaparición, la muerte, la culminación del periodo, la 
disolución de los agregados, la colocación del cadáver. ¿Qué es nacimiento? En los 
diferentes órdenes de seres, se da el nacimiento de cualquier ser, la llegada del 
nacimiento, la precipitación en la matriz, la generación, la manifestación de los 
agregados, la adquisición de las bases para el contacto. ¿Qué es el ser? Existen tres 
tipos de seres: ser en modo de deseo sensual, ser en modo de forma, ser en modo 
inmaterial. ¿Qué es el apego? Existen cuatro variedades de apego: apego como el 
hábito por deseos sensuales, apego como el hábito por visiones incorrectas, apego 
como el hábito (errado) por la virtud y los deberes,7 y apego como el hábito por 
teorías sobre el alma. ¿Qué es la deseo? Existen seis cuerpos para la deseo: deseo por  

 



220​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

formas visibles, sonidos, olores, sabores, tangibles, e ideas. ¿Qué es la sensación? 
Existen seis cuerpos de (los tres tipos de) sensación: sensación surgida del contacto 
visual, del contacto auditivo, del contacto olfativo, del contacto gustativo, del 
contacto corporal y del contacto mental. ¿Qué es contacto?8 Existen seis tipos de 
contacto: el contacto visual, el contacto auditivo, el contacto olfativo, el contacto 
gustativo, el contacto corporal y el contacto mental. ¿Qué es mente y materia?9 Lo 
que se llama mente está comprendido por la sensación, la percepción, la volición10, 
el contacto y la atención; Lo que se llama materia está comprendido por las cuatro 
grandes entidades y cualquiera de las formas derivadas de ellas por el apego; por 
ello esta mente y esta materia representan lo que se llama mente-y-materia. ¿Qué 
es consciencia? Existen seis cuerpos de consciencia: consciencia visual, consciencia 
auditiva, consciencia olfativa, consciencia gustativa, consciencia corporal y 
consciencia mental. ¿Qué son las voliciones? Las voliciones son tres: la volición 
corporal, la volición verbal y la volición mental. ¿Qué es la ignorancia? Es el 
agnosticismo sobre el sufrimiento, sobre el origen del sufrimiento, sobre la 
cesación del sufrimiento, y sobre la vía que conduce a la cesación del sufrimiento”. 

S. 12:2 

“Dependiendo de la vista y las formas visibles, surge la consciencia de la vista; la 
conjunción de los tres es el contacto; con el contacto como condición, la sensación; 
con la sensación como condición, la avidez; así es como se da el origen del 
sufrimiento (y de la misma forma con el oído, … mente)”. 

S. 12:43 

“Inflamado por la concupiscencia, incendiado por el odio; confundido por la 
ilusión, trascendido por ellos y con la mente obsesionada, un hombre opta por su 
propia aflicción, por la aflicción de los demás, y por la aflicción de ambos, y 
experimenta dolor y aflicción”. 

A. 3:55 

“Los seres son dueños de sus acciones, herederos de sus acciones, ellos tienen a 
las acciones como sus progenitores, a las acciones como sus parientes (y 
responsabilidad), a las acciones como su casa de refugio, son las acciones lo que 
diferencia a 

 



​ La Vida del Buddha​ 221 

​
 

 los seres entre inferiores de los superiores”. 

M. 135 

“¿Qué es una acción pasada? La vista, el oído, el olfato, el gusto, el cuerpo y la 
mente son acciones pasadas, (previamente) determinadas y elegidas que deben 
haber sido experimentadas para ser peribidas. ¿Qué es una nueva acción? Es 
cualquier acción que uno realice ahora, ya sea corporal, verbal o mental”. 

S. 35:145 

“Este cuerpo no es vuestro o de otro, sino de las acciones pasadas (previamente) 
determinadas y elegidas, las cuales deben ser experimentadas para ser vistas”. 

S. 12:37 

“Es a la volición a lo que llamo acción; es en la elección que un hombre actúa 
corporal, verbal y mentalmente. Hay acciones cuya madurez serán experimentadas 
en el infierno, dentro de la matriz de un animal, en el reino de los fantasmas, entre 
los seres humanos, y en los mundos celestiales. Las acciones maduran en tres 
formas: ellas pueden madurar aquí y ahora, en una reaparición o más allá de algún 
proceso de la vida”. 

A. 3:33 

“Existen cuatro incalculables, que no pueden ser calculados, un intento por 
calcularlos conduciría a la frustración y a la locura. ¿Cuáles cuatro? Estos son la 
esfera objetiva de los Buddhas, la esfera objetiva de alguien que haya desarrollado 
absorciones meditativas, la madurez de las acciones y los cálculos sobre el mundo”. 

A. 4:77 

“El mundo está conducido por la mente”. 

S. 1:72 

 



222​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

III​ LA VERDAD SOBRE LA CESACIÓN DEL SUFRIMIENTO 

NARRADOR DOS. Aquí las definiciones en detalle sobre la tercera noble verdad. 

PRIMERA VOZ. “Aquello no surge cuando no surge esto, aquello cesa con la 
cesación de esto”. 

M. 38 

“Dependiendo de la vista y las formas visibles, surge la consciencia visual; la 
conjunción de los tres es el contacto; con el contacto como condición, surge una 
sensación agradable, dolorosa o ni-agradable-ni-dolorosa. Si, al experimentar el 
contacto de la sensación agradable, uno no lo disfruta o lo acoge o lo acepta, y si no 
hay tendencia subyacente en uno por la pasión hacia ello, nada lo subyacerá más – 
Si, al experimentar el contacto de la sensación dolorosa, uno no se entristece ni se 
lamenta ni se golpea el pecho, solloza o se vuelve loco, y si no hay ninguna 
tendencia subyacente hacia la resistencia hacia ello, nada lo subyacerá más – Si, al 
experimentar el contacto ni-agradable-ni-desagradable, uno comprende, tal como 
realmente es, el surgimiento, la desaparición, la gratificación, la peligrosa 
insuficiencia y el escape, en el caso de dicha sensación, y si no hay ninguna 
tendencia subyacente bajo la ignorancia, nada lo subyacerá más – entonces, 
ciertamente, uno pondrá fin al sufrimiento abandonando la tendencia subyacente 
por la pasión hacia las sensaciones agradables, abandonando la tendencia 
subyacente por la resistencia a las sensaciones desagradables, y abandonando la 
tendencia subyacente por ignorar las sensaciones ni-agradables-ni-desagradables: 
ello es posible”. 

M. 148 

“Cuando son abandonadas la pasión, el odio y la ilusión, un hombre no opta por 
su propia aflicción ni por la aflicción de los demás ni por la aflicción de ambos. De 
esta forma llega a darse la extinción aquí y ahora, sin demora, invitando a la 
inspección, conduciendo hacia la meta y experimentable por el sabio”. 

A. 3:55 

“Las acciones realizadas colmadas de no-pasión, no-odio y no-ilusión, realizadas 
cuando han desaparecido la pasión, el odio y la ilusión, erradicadas desde la raíz, 
convertidas en un talado árbol de palma, acabadas con ellas, no están más sujetas a 
futuros surgimientos”. 

A. 3:33 

 



​ La Vida del Buddha​ 223 

 

“El estado inmaterial es más apacible que es estado material; la cesación es más 
apacible que el estado inmaterial”. 11 

Iti. 73 

“Existe aquella base (externa) en donde ninguna tierra (es), ni agua, ni fuego, ni 
aire, ni la base consistente de la infinitud del espacio, ni la base consistente de la 
infinitud de la consciencia, ni la base consistente de vacío, ni la base consistente de 
ni-percepción-ni-no-percepción, ni este mundo, ni otro mundo, ni la Luna ni el 
Sol; y a ello yo llamo lo que no surge ni permanece ni muere ni reaparece, lo que no 
posee bases, ni evolución, ni soporte; lo que representa el fin del sufrimiento. 

“Lo inafectable es difícil de reconocer; 
No es fácil reconocer la Verdad. 
Conocer es descubrir el deseo; 
Ver es haber actuado con posicionamiento. 

“Existe lo no-nacido, lo que no-conlleva-un-ser, lo no-producido, lo 
no-formado. Si eso no existiese, no existiría aquí el escape conocible por alguien 
que haya nacido, que conllev3-un-ser, que haya sido producido y formado. No 
obstante, como existe lo no-nacido, lo que no-conlleva-un-ser, lo no-producido, lo 
no-formado, por lo tanto, es descrito un escape para alguien que haya nacido, que 
conlleve-un-ser, que haya sido producido y formado”. 

Ud. 8:1-3 

“Existen dos elementos del Nibbāna. ¿Cuáles dos? Existe el elemento Nibbāna 
con resultados residuales por el apego del pasado y el elemento Nibbāna sin 
resultados residuales por el apego del pasado. ¿Cuál es el elemento Nibbāna con 
resultados residuales por el apego del pasado? Aquí, un bhikkhu es un Arahant con 
las corrupciones extenuadas, alguien que ha vivido la vida santa, que ha hecho lo 
que tenía que hacerse, que ha asentado la carga, que ha alcanzado el objetivo más 
elevado, que ha destruido los grilletes del ser y alguien que está completamente 
liberado por medio del conocimiento final. Sus cinco facultades sensoriales 
continúan funcionando, debido a lo cual todavía se encuentra con lo agradable y 
desagradable, debido a lo cual todavía experimenta placer y dolor. Es la 
extenuación de la pasión, del odio, de la ilusión en él a lo que se llama elemento 
Nibbāna con resultados residuales por el apego del pasado. ¿Y cuál es el elemento 
Nibbāna sin resultados residuales por el apego del pasado? Aquí, un bhikkhu es un 
Arahant que ha vivido la vida santa… y está completamente liberado a través del 
conocimiento  

 



224​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

final. Todo en él, desde que no se complace en ello, se vuelve sereno aquí en esta 
vida: esto es llamado el elemento Nibbāna sin resultado residual por el apego del 
pasado”. 

Iti. 44 

“Aquello conocido como la extenuación de la pasión, del odio, y de la ilusión, es 
llamado Nibbāna”. 

S. 38:1 

“Así como una llama soplada por la fuerza del viento, 
Upasīva,” dijo el Bhagavā, 
“Se apaga y no aplica más su designación, 
Así también el Silencioso Sabio, al estar libre de mente-y-materia, 
Se apaga y no aplica más una designación sobre él”. 
 
“Entonces, cuando así se haya apagado, ¿él no existirá más? 
 ¿O se habrá hecho inmortal para la eternidad? 
Que así entonces se complazca el Sabio al solicitarme esta aclaración, 
Porque es un estado que él ha comprendido”. 
 
“No existe medida para alguien que se haya apagado, 
Upasīva,’ dijo el Bhagavā, 
“Y nada en él que uno podría decir al respecto; 
Ya que cuando todas las ideas han sido abolidas, 
Todas las formas para decirlo también habrán sido abolidas”. 

Sn. 5:7 

IV​ LA VERDAD SOBRE EL SENDERO 

NARRADOR DOS. La cuarta noble verdad es el Noble Óctuple Sendero. Cada uno 
de sus ocho componentes requerirá una definición por separado. 

(1) VISIÓN CORRECTA 

PRIMERA VOZ. “Así como el alba predice y anuncia la salida del Sol, así mismo, la 
visión correcta predice y anuncia la penetración en las Cuatro Nobles Verdades de 
acuerdo a cómo realmente son”. 

S. 56:37 

 



​ La Vida del Buddha​ 225 

 

NARRADOR DOS. La visión correcta posee muchas facetas. Analicémoslas una por 
una comenzando con “la madurez de la acción”, la cual es, de alguna forma y con 
algunas reservas, compartida con otras enseñanzas. 

PRIMERA VOZ. “Primero surge la visión correcta.12 ¿Cómo? Uno comprende la 
visión incorrecta como visión incorrecta, y uno comprende la visión correcta como 
visión correcta. ¿Qué es la visión incorrecta? La visión incorrecta es que no exista 
nada ofrecido, otorgado o sacrificado,13 ningún fruto o madurez sobre buenas o 
malas acciones ni en este mundo ni en otro mundo, ni madre, ni padre, ni seres que 
aparecen, ni monjes ni brahmanes buenos o virtuosos que hayan realizado por ellos 
mismos a través del conocimiento directo y hayan declarado este mundo y el otro 
mundo: ésa es una visión incorrecta. 

“¿Qué es una visión correcta? Existe dos tipos de visión correcta: aquella que se 
encuentra afectada por las corrupciones, que conllevan méritos y maduran en los 
esenciales de la existencia; y existe aquella visión correcta de los nobles sin 
corrupciones, la cual es supra mundana y un factor del sendero. ¿Qué es visión 
correcta afectada por las corrupciones? La visión de que existe lo que es otorgado, 
ofrecido y sacrificado y de que existe el fruto y madurez de las buenas y malas 
acciones, y que existe este mundo y el otro mundo, madres, padres, seres que 
aparecen, buenos y virtuosos monjes y brahmanes que han realizado por ellos 
mismos y a través del conocimiento directo y han declarado este mundo y el otro 
mundo: eso es visión correcta afectado por las corrupciones que conllevan mérito y 
maduran en los esenciales de la existencia. ¿Y cuál es la visión correcta en los 
nobles? Cualquier comprensión, facultad de entendimiento, poder de 
entendimiento, investigación-de-los-estados de los factores de iluminación, visión 
correcta como un factor del sendero, en alguien cuya mente se encuentre 
ennoblecida e incorruptible, alguien que posea el sendero y alguien que lo 
mantenga en el ser: ésta es la visión correcta de los nobles sin corrupciones, la cual 
es supra mundana y un factor del sendero”. 

M. 117 

NARRADOR DOS. Nuevamente, es visión correcta aquella sobre la originación 
dependiente — la estructura básica sobre la “enseñanza particular a los Buddhas” y 
lo primero entre los descubrimientos realizados por un Buddha. Nada puede surgir 
solo sin el soporte de otras cosas sobre la cual dependa su existencia. 

 



226​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

SEGUNDA VOZ. 

El Perfecto ha anunciado la causa 
Sobre el surgimiento causal de las cosas; 
Y también sobre lo que conlleva su cesación: 
Ésa es la doctrina predicada por el Gran Monje. 

“La impecable e inmaculada visión sobre el Dhamma surgió en él: Todo lo que 
está sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer”. 

Vin. Mv. 1:23 

PRIMERA VOZ. “Ello aparece cuando surge esto; ello surge con el surgimiento de 
esto; ello cesa con la cesación de esto”. 

M. 38 

“Aquel que vea la originación dependiente verá el Dhamma; aquel que vea el 
Dhamma verá la Originación Dependiente. 

M. 28 

“Sin importar que aparezca o no un Perfecto, se mantiene este elemento, esta 
estructura sobre las cosas (fenómenos), a esta certidumbre sobre las cosas se le 
llama: condicionalidad específica. Un Perfecto la descubre”. 

S. 12:20 

“Si no hubiese nacimiento en absoluto, de ninguna forma, en ningún lugar… no 
habiendo nacimiento, con la cesación del nacimiento, ¿Podría describirse la vejez y 
la muerte?” — “No, Venerable Señor” — Consecuentemente ésta es una razón, una 
fuente, un origen, una condición para la vejez y la muerte”. (De la misma manera 
que los otros pares en la fórmula de la originación dependiente). 

D. 15 

“Venerable Señor, se habla sobre ‘visión correcta, visión correcta’ ¿A qué se 
refiere ‘visión correcta’?” — “Usualmente, Kaccayāna, este mundo depende del 
dualismo entre la existencia y la no-existencia. Pero cuando uno ve el origen del 
mundo tal como realmente es, con correcto entendimiento, no existirá para él nada 
(que pueda llamarse) no-existente; y cuando él vea la cesación del mundo tal como 
realmente es, con correcto entendimiento, no existirá para él nada (que pueda 
llamarse) existente en el mundo. 

 



​ La Vida del Buddha​ 227 

 

“Usualmente este mundo se encuentra prisionero por el prejuicio, el apego y la 
insistencia; pero en éstos seres (que poseen visión correcta), en vez de permitirse 
este prejuicio, este apego, y en vez de concluir sobre ‘mi alma’, como tal prejuicio, 
tal apego, y tal decisión mental bajo el disfraz de la tendencia subyacente de la 
insistencia, él no posee dudas ni incertidumbres de que lo que surja es solamente 
sufrimiento, y lo que cese es solamente sufrimiento y es respecto a esto que su 
conocimiento es independiente de otros. A eso es a lo que se refiere ‘visión 
correcta’. ‘Que todo existe’ es un extremo; ‘que todo no existe’ es el otro extremo. 
En vez de optar por cualquier extremo, un Perfecto expone el Dhamma a través de 
la vía media: ‘Es con la ignorancia como condición que surgen esas formaciones; 
con las formaciones como condición, la consciencia, con la consciencia…’ (Y de la 
misma manera con el surgimiento y la cesación.)” 

S. 12:15 

“Si alguien afirma: ‘El que produce (sufrimiento) (lo) siente: como uno existe 
desde el comienzo, su sufrimiento es su propia producción,’ entonces uno llega así 
al eternalismo. Pero si uno afirma: ‘Uno produce (sufrimiento) de otro (que lo 
siente): como uno existe oprimido por la sensación, su sufrimiento es la 
producción de otro,’ entonces uno llega al nihilismo. En vez de optar por cualquier 
extremo, un Perfecto expone el Dhamma a través de la vía media: … (es decir, a 
través del surgimiento y la cesación)”. 

S. 12:17 

“Todos los seres son mantenidos por el nutrimento”. 

D. 33; A; 10:27, 28; Khp. 2 

“¿Qué es nutrimento? Existen estos cuatro tipos de nutrimento para el 
mantenimiento de los seres que ya surgieron y para la asistencia de aquellos seres 
que anhelan la renovación del ser: estos son el nutrimento del alimento físico, 
burdo o sutil, el segundo es el contacto, la volición es el tercero, y el cuarto es la 
consciencia”. 

S. 12:63; M. 38 

NARRADOR DOS. Sin embargo, la esencia misma de la visión correcta es el 
entendimiento de las Cuatro Nobles Verdades, que abarca la originación 
dependiente y constituye la “enseñanza peculiar a los Buddhas”. Ellas conforman el 
tema central del Primer Sermón. 

 



228​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

PRIMERA VOZ. “¿Qué es ‘visión correcta’? Es el conocimiento del sufrimiento, del 
origen del sufrimiento, de la cesación del sufrimiento y del sendero que conduce a 
la cesación del sufrimiento: a esto se le llama visión correcta”. 

S. 45:8; D. 22 

(I) “‘Cuatro víboras venenosas’ es un apelativo para las cuatro grandes entidades 
(tierra, agua, fuego y viento)”. 

S. 35:197 
La materia es como un manojo de espuma, 
La sensación como una burbuja de agua, 
La percepción es también como una ilusión, 
Las formaciones como un tronco plantado.14 
Y la consciencia, los espectáculos del Pariente del Sol, 
No se parecen más que a la conjuración de un truco. 

S. 22:95 

“Las seis bases sensoriales de un ser pueden representarse como un pueblo vacío; 
ya que, si un hombre sabio las investiga como vista, oído, nariz, gusto, cuerpo o 
mente, ellas se parecerán a un hueco vacío y abandonado. Las seis bases externas 
pueden representarse como los delincuentes que saquearon al pueblo; ya que la 
vista es asediada por formas agradables y desagradables, el oído por sonidos 
semejantes, el olfato por olores semejantes, el gusto por sabores semejantes, el 
cuerpo por tangibles semejantes y la mente por objetos mentales semejantes”. 

S. 35:197 

(II) 
En el mundo veo a esta generación atormentada por el deseo de ser 
Hombres miserables blasfemando ante el rostro de la muerte, 
Inclusive codiciando, anhelando, por algún tipo de ser. 
Apreciad como se estremecen por aquello que reclaman como “mío”, 
Como si fuera peces en arroyos empozados por una corriente. 

Sn. 4:2 

(III) “Esto es lo (más) apacible, (el objetivo) superior (entre todo), es decir, la 
quietud de todas las formaciones, el abandono de todos los esenciales de la 
existencia, la extenuación del deseo, la cesación, el Nibbāna”. 

A. 10:60 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 229 

(IV) ​ La más grande posesión (mundana) es la salud; 
El Nibbāna la más grande bendición; 
El Noble Óctuple Sendero es el mejor de los senderos, 
El cual conduce hacia la seguridad de la inmortalidad. 

M. 75 

NARRADOR DOS. Nuevamente, es la visión correcta sobre las tres características 
generales: la impermanencia, el sufrimiento (o inseguridad) y el no alma, lo que 
expresa comprehensivamente lo que la Originación Dependiente expresa 
estructuradamente. Éste es el tema del segundo sermón. 

PRIMERA VOZ. “Existen tres características sobre aquello que sea formado:15 su 
surgimiento es evidente, su deterioración es evidente y la alteración de lo que esté 
presente es evidente. Existen tres características sobre aquello que no es formado: 
el no surgimiento es evidente, la no deterioración es evidente, la no alteración de lo 
que esté presente es evidente”. 

A. 3:47 

“Cuando uno comprenda cómo la materia, la sensación, la percepción, las 
formaciones mentales y la consciencia (y cómo la vista, etc.) son impermanentes, 
entonces uno desarrollará la visión correcta”. 

S. 22:51; 35:155 

“Todo es impermanente. ¿Y qué es aquel todo que es impermanente? La vista es 
impermanente, las formas son impermanentes, la consciencia visual…el contacto 
visual, lo que sea sentido como agradable, doloroso, ni agradable ni doloroso, 
surgido del contacto visual es impermanente. El oído, etc.… El olfato, etc.… El 
gusto, etc.… El cuerpo, etc. … La mente es impermanente, los objetos mentales… la 
consciencia mental… el contacto mental… lo que sea sentido… surgido en la mente 
es impermanente”. 

S. 35: 43 

“Lo que sea impermanente será sufrimiento, lo que sea sufrimiento será no 
alma”. 

S. 35:1; 22:46 

“Si surge o no un Perfecto, se mantiene este elemento, esta estructura sobre las 
cosas (fenómenos), esta certeza sobre las cosas: Todas las formaciones son 
impermanentes; todas las formaciones son sufrimiento; todas las cosas son 
no-alma”. 

A. 3:134 

 



230​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Bhikkhus, yo no disputo con el mundo: el mundo disputa conmigo. Aquel que 
proclame el Dhamma no disputará con nadie en el mundo. Lo que un sabio afirme 
sobre lo que no haya en el mundo yo también afirmo que no lo hay; y lo que un 
sabio afirme que haya en el mundo yo también afirmo que lo hay. Los hombres 
sabios en el mundo dicen que no hay nada permanente, perdurable, eterno que no 
esté sujeto al cambio, yo también digo que no hay nada en ese sentido. (Y de la 
misma forma con los otros agregados). Los hombres sabios en el mundo afirman 
que existe la materia y es impermanente, que es sufrimiento y que está sujeto al 
cambio y yo también afirmo que así existe. (Y de la misma forma con los otros 
cuatro)” 

S. 22:94 

“Este cuerpo es impermanente, está formado y surge dependientemente”. 

S. 36:7 

“Sería mejor para un hombre ordinario sin instrucción tratar como alma a este 
cuerpo, construido por las cuatro grandes entidades, que a la mentalidad.16 ¿Por 
qué? Porque este cuerpo puede durar un año, dos años… cien años; pero a lo que se 
conoce como ‘mentalidad’, ‘mente’ o ‘consciencia’ surge y cesa indistintamente día 
y la noche, al igual que un mono en el bosque que se agarra de una rama, la 
abandona y agarra otra”. 

S. 12:61 

 “Fructífera es la acción de la generosidad… aun así, más fructífero es ir con el 
corazón esperanzado a tomar refugio en el Buddha, el Dhamma y el Saṅgha, además 
de emprender los cinco preceptos de la virtud… Fructífero como ello es… aun así es 
todavía más fructífero mantener el amor bondadoso en el ser por tan solamente el 
lapso de ordeñar a una vaca… fructífero como ello es… aun así es todavía más 
fructífero mantener la percepción de la impermanencia en el ser por tan sólo el 
lapso del chasquido de un dedo”. 

A. 9:20 (condensado) 

“Quien goce de la vista, etc., gozará del sufrimiento y no estará libre del 
sufrimiento, así lo digo”. 

S. 35:19 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 231 

 

“¿Qué significa la madurez del sufrimiento? Cuando alguien está desesperado y 
su mente está obsesionada con el sufrimiento, o él se entristece y se lamenta, se 
golpea el pecho, solloza y se perturba, o comienza a buscar externamente: ‘¿Quién 
es aquel que conoce un mundo, dos mundos, para la cesación del sufrimiento? Yo 
afirmo que el sufrimiento tampoco madurará en la confusión o en la búsqueda”. 

A. 6:63 

“Que alguien pueda ver las formaciones como placer… o el Nibbāna como 
sufrimiento, y que posea una afición en conformidad (con la verdad), ello no es 
posible. (Sin embargo, lo contrario) es posible”. 

A. 6:99 

“Toda materia, sensación, percepción, formación y consciencia, de cualquier 
tipo, sea pasada, futura o presente, en uno mismo o externamente, densa o sutil, 
inferior o superior, lejana o cercana, debería ser considerada tal como realmente es 
así: “Esto no es mío, esto no soy yo, esto no es mi alma.’” 

S. 22:59 

“Aquello en el mundo a través del cual uno perciba el mundo y conciba la 
presunción respecto al mundo es llamado ‘mundo’ en la Disciplina de los Nobles. 
¿Y con qué cosa en el mundo a través de lo cual uno hace ello? Es con la vista, el 
oído, el olfato, el gusto, el cuerpo y la mente”. 

S. 35: 116 

“Es por estar desgastándose (lujjati) por lo cual es llamado ‘mundo’ (loka)”. 

S. 35: 82 

“Venerable Señor, se dice ‘mundo carente’; ¿en qué sentido se dice ‘mundo 
carente’?” — “Es debido a que está carente de alma y de la propiedad del alma que 
se dice ‘mundo carente’, Ānanda. ¿Y qué se encuentra carente de alma y de la 
propiedad del alma? La vista… las formas… la consciencia visual… el contacto 
visual… cualquier sensación… surgidas del contacto visual… el oído, etc.…“La nariz, 
etc.… La lengua, etc.… El cuerpo, etc.…La mente, etc.… cualquier sensación 
agradable, dolorosa o ni agradable ni dolorosa surgidas del contacto mental está 
carente de alma y de la propiedad del alma”. 

S. 35: 85 

  

 



232​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Cuando un bhikkhu permanece lo suficientemente con su mente fortificada con 
la percepción de la impermanencia, su mente se retira, se retrae y se aleja de la 
ganancia, el honor y el renombre en vez de anhelarlo, al igual que la pluma de un 
gallo o el jirón de un tendón arrojado en el fuego, el cual se retira, se retrae y se 
aleja de él en vez de anhelarlo... Cuando él permanece lo suficientemente con su 
mente fortificada en la percepción del sufrimiento en la impermanencia, entonces 
se establece en él la vívida percepción del temor, la laxitud, la indolencia, la pereza, 
la negligencia y el fracaso, con devoción y repaso, como a un asesino con el arma 
lista… Cuando él permanece lo suficientemente con su mente fortificada con la 
percepción de no-alma en el sufrimiento, su mente se libera de las presunciones 
que tratan en términos de ‘yo’ y ‘mío’ a este cuerpo con su consciencia y todos sus 
signos externos”. 

A. 7:46 

NARRADOR DOS. La “teoría del alma” racionalizada, la cual es llamada en 
cualquier forma que adopte, “ambos, visión y grillete” está basada en la sutil 
distorsión fundamental de la acción de percibir, en la “presunción de ‘yo soy’” la 
cual es un grillete, pero no una visión”. Ahora bien, las teorías sobre el alma pueden 
o no estar realmente formuladas; sin embargo, si lo están, no pueden ser descritas 
específicamente sin alusión a los cinco agregados. Por dicha razón todas pueden, 
cuando son descritas, ser reducidas a una del tipo correspondiente a lo que se 
conoce como “la visión de la personificación”17 la cual está determinada 
esquemáticamente. Todas ellas han sido vencidas por el que haya entrado a la 
corriente, aunque no lo haya sido la presunción de “Yo soy”. 

PRIMERA VOZ. “¿Cómo se da la visión de la personificación?” — “Aquí el hombre 
ordinario, sin instrucción, que carece de consideración por los nobles y no está 
familiarizado con su Dhamma y Disciplina… ve la materia como alma, o el alma 
como poseída de materia, o como materia en el alma, o como alma en la materia. 
(Y con cada uno de los cuatro agregados: la sensación, percepción, las formaciones 
y la consciencia.) Un noble discípulo bien instruido no hace eso”. 

M. 44; M. 109 

“El hombre ordinario sin instrucción, que carece de consideración por los 
nobles… asigna irrazonable atención (sin sentido crítico) a cuestiones como: “¿Yo 
era en el pasado? ¿Yo no era en el pasado? ¿Cómo era en el pasado? Habiendo sido 
qué, ¿qué era en el pasado? ¿Seré en el futuro? ¿No seré en el futuro? ¿Cómo seré en 
el futuro? Habiendo sido qué, ¿Qué seré en el futuro?’ O de otra forma él se  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 233 

 

preocupa sobre sí mismo ahora, en el presente periodo que ha surgido, de la 
siguiente forma: ‘¿Yo soy? ¿Yo no soy? ¿Qué soy? ¿Cómo soy? ¿De dónde viene este 
ser? ¿A qué está atado?’ 

“Cuando él asigna irrazonable atención a ello y de esta forma entonces surgen 
seis tipos de visiones en él como verdaderas y establecidas: ‘Mi alma existe’ o ‘mi 
alma no existe’ o ‘yo percibo el alma’ o ‘yo percibo no-alma con alma’ o ‘yo percibo 
el alma con no-alma’ o algunas visiones como ‘Ésta es mi alma que dice y siente y 
experimenta aquí o ahí la madurez de las buenas y malas acciones; sin embargo, 
ésta mi alma es permanente, perpetua, no sujeta al cambio y perdurará hasta la 
eternidad.’ Este campo de percepciones es llamado el matorral de las visiones, la 
tierra salvaje de las visiones, los grilletes de las visiones. El hombre ordinario sin 
instrucción se encuentra atado a los grilletes de las visiones y no está libre del 
nacimiento, la vejez y la muerte, la aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia 
y la desesperación: no está libre del sufrimiento, así lo digo”. 

M. 2 

“Bhikkhus, hay dos tipos de visión (incorrecta), y cuando las deidades y seres 
humanos se encuentran en sus garras, algunos se rezagan y otros se aceleran; es sólo 
los que tienen visión (correcta) los que la ven. ¿Y cómo es que algunos se rezagan? 
Las deidades y los seres humanos aman al ser, se deleitan en el ser, disfrutan del ser, 
cuando se les expone el Dhamma para poner fin al ser, sus corazones no se 
desembarazan de él ni adquieren devoción, estabilidad y decisión. Así es cómo 
algunos se rezagan. ¿Y cómo otros se aceleran? Otros se avergüenzan, se sienten 
humillados y disgustados por dicho ser y anhelan por el no ser de esta forma: 
‘Señores, durante la disolución del cuerpo esta alma es destruida, aniquilada y 
consecuentemente después de la muerte no permanecerá más, ésa es la máxima 
paz, ése es el objetivo superior a todo, ésa es la realidad.’ Así es cómo algunos se 
aceleran. ¿Y cómo ven lo que poseen visión (correcta)? Aquí un bhikkhu ve 
cualquier cosa que haya surgido en el ser tal como surge en el ser. Al verlo así entra 
en el sendero del desapasionamiento, del desvanecimiento y la cesación de la 
pasión por ello. Es así cómo observa alguien con visión (correcta)”. 

Iti. 49 

“Bhikkhus, la posesión que alguien pueda tener y sea permanente, perdurable... 
¿Veis alguna posesión así?” — “No, Venerable Señor”. — “… El apego a la teoría 
sobre el alma a través del cual uno podría apegarse al hecho que jamás surge la 
desdicha y… la desesperación en aquel que consiguientemente se aferre a ello; 

  

 



234​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

¿veis algo así en el apego de la teoría del alma?” — “No, Venerable Señor”. — “… La 
visión como soporte que uno podría adoptar de que jamás surge la desdicha y… la 
desesperación en aquel que lo adopta como soporte; ¿veis algo así en la visión como 
soporte?” — “No, Venerable Señor”. — “… Bhikkhus, habiendo alma ¿habría 
propiedad del alma?” — “Sí, Señor”. — “Y habiendo propiedad del alma, ¿habría 
alma?” — “Sí, señor” — “Bhikkhus, siendo el alma y la propiedad del alma 
incomprensibles como verdaderos y establecidos, entonces ¿no sería esta visión — 
“Éste es el mundo, éste es el alma; después de la muerte seré permanente, perpetuo, 
eterno, no sujeto al cambio, perduraré por la eternidad’ — la pura perfección de la 
idea de un tonto?” — “¿Cómo no lo sería, Venerable Señor? Sería la pura perfección 
de la idea de un tonto”. 

M. 22 

“Cuando cualquier monje o brahmán ve el alma en sus diferentes formas, todos 
ven los cinco agregados afectados por el apego, o uno u otro de ellos. Aquí, un 
hombre ordinario, sin instrucción, que hace caso omiso a los nobles… ve la materia 
como alma, o el alma como poseída de materia, o la materia en el alma, o el ama en 
la materia (o hace lo mismo con los otros cuatro agregados). Así es cómo posee esta 
apreciación (racionalizada), y él también adopta la actitud (fundamental) de ‘yo 
soy’; no obstante, mientras haya esta actitud de ‘yo soy’ habrá organización  de los 
cinco agregados sobre la vista, el oído, el olfato, la lengua y el cuerpo. Entonces 
habrá mente y habrá ideas y habrá el elemento de la ignorancia. Cuando un 
hombre ordinario sin instrucción sea tocado por la sensación surgida del contacto 
de la ignorancia, ocurrirán en él ‘yo soy’ y ‘yo soy esto’ y ‘seré’ y ‘no seré’ y ‘seré 
material’ y ‘seré inmaterial’, ‘seré perceptivo’, ‘seré imperceptivo’ y ‘no seré 
perceptivo ni imperceptivo’. No obstante, en el caso de un noble discípulo bien 
instruido, mientras las cinco facultades sensoriales permanezcan tal como son, su 
ignorancia respecto a ellas será abandonada y surgirá el verdadero conocimiento. 
Con ello no ocurrirá más en él el ‘yo soy’ o… ‘no seré perceptivo ni imperceptivo.’” 

S. 22:47 

NARRADOR DOS. El hombre ordinario es inconsciente de la actitud sutil y 
fundamental hacia la tendencia subyacente por la presunción del ‘yo soy’. Al 
percibir una percepción la concibe automática y simultáneamente en  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 235 

 

términos de un ‘yo’, manteniendo una relación con el “yo” y la percepción, ya sea 
como idéntica a ella o como contenida dentro de ella o como separada de ella o 
como poseyéndola. Esta actitud, esta concepción, es sólo vencida con la obtención 
de la Arahantía, no antes. (Ver e.g. M. 1 y M 49.) 

PRIMERA VOZ. “‘Yo soy’ es derivativo, no inderivativo. ¿Derivativo de qué? 
Derivativo de la materia, la sensación, la percepción las formaciones y la 
consciencia”. 

S. 22:83 

 “Cuando un monje o brahmán, con la materia (y el resto) como medios, lo cual 
es impermanente, sufrimiento y sujeto al cambio, ve así ‘yo soy superior’, o ‘igual’ o 
‘inferior’ ¿qué es esto sino una ceguera sobre lo que realmente es?” 

S. 22:49 

(Al ser preguntado por los Venerables, el Venerable Khemaka dijo:) “No veo en 
estos cinco agregados afectados por el apego ningún alma o propiedad del alma… 
aun así no soy un Arahant con las corrupciones extenuadas. Por el contrario, 
todavía poseo la actitud ‘yo soy’ con respecto a estos cinco agregados afectados por 
el apego, aunque no vea ‘yo soy esto’ con respecto a ellos… no digo ‘yo soy materia’ 
o ‘estoy sintiendo’ o ‘soy percepción’ o soy ‘las formaciones’ o ‘soy consciencia’; aun 
así, tengo la actitud ‘yo soy’ con respecto a los cinco agregados afectados por el 
apego aunque no vea ‘yo soy esto’ con respecto a ellos. Aunque un noble discípulo 
pueda haber abandonado los cinco grilletes más inmediatos (ver abajo), todavía su 
presunción sobre el ‘yo soy’ su deseo por el ‘yo soy’ su tendencia subyacente en el 
‘yo soy’ con respecto a los cinco agregados afectados por el apego permanecerán 
todavía sin destruir. Luego él permanecerá contemplando el surgimiento y la 
cesación así: ‘Eso es materia, ése su origen, ésa su desaparición’ (y similarmente con 
los otros cuatro), y haciéndolo así, su presunción sobre el ‘yo soy’ eventualmente 
llegará a destruirse. 

S.22:89 

NARRADOR DOS. Finalmente, llegamos a los diez grilletes, los cuales son 
progresivamente destruidos a través de los cuatro estados de consumación. 

PRIMERA VOZ.  “Un hombre ordinario, sin instrucción, que hace caso omiso a los 
nobles… vive con su corazón poseído y esclavizado por la visión de la  

  

 



236​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

personificación, por la incertidumbre, por la incomprensión sobre la virtud y el 
deber,18 por la pasión hacia la sensualidad, y por la mala voluntad; estos, cuando 
son habituales y permanecen sin erradicar en él, son llamados los grilletes 
inmediatos”. 

M. 64 

“Los cinco grilletes más lejanos son: la pasión por la materialidad, la pasión por 
la inmaterialidad, la presunción (la presunción de ‘Yo soy’), la distracción y la 
ignorancia”. 

D. 33 

“Hay bhikkhus que con la extenuación de los (primeros) tres grilletes, han 
entrado en la corriente, no están más sujetos a la perdición, están con certeza en lo 
correcto y destinados a la iluminación. Hay bhikkhus que, con la extenuación de los 
tres grilletes y la atenuación de la pasión, el odio y la ilusión son los que retornarán 
una vez más: Al retornar una vez más a este mundo pondrán fin al sufrimiento. 
Hay bhikkhus que con la destrucción de los cinco grilletes inmediatos están 
destinados a reaparecer espontáneamente en otro lugar y ahí alcanzarán el Nibbāna, 
sin jamás retornar entretanto de dicho mundo. Hay bhikkhus que son Arahants con 
todas las corrupciones extenuadas, quienes han trascendido la vida, quienes han 
hecho lo que había de hacerse, quienes han rendido la carga, quienes han destruido 
los grilletes del ser y que se han liberado completamente a través del conocimiento 
final”. 

M. 118 

“Aquello que consiste de la extenuación de la pasión, el odio y la ilusión es 
llamado Arahantía”. 

S. 38:2 

“Cuando un bhikkhu viaje a través de muchos países, la gente versada en todas 
las estaciones le harán preguntas. Gente versada y curiosa preguntará ‘¿Qué es lo 
que dice el maestro de los Venerables?, ¿qué es lo que predica?’ Podéis decir 
respondiendo adecuadamente: ‘Nuestro maestro enseña a eliminar el deseo y la 
pasión.’ Y si os preguntan ‘¿la eliminación del deseo y la pasión hacia qué?’ podéis 
responder ‘la eliminación del deseo y la pasión hacia la materia (y lo restante).’ Y si 
os preguntan luego ‘¿Pero qué de inadecuado (peligroso) veis en esas cosas?’ podéis 
responder:  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 237 

 

‘Cuando una persona no se encuentra sin deseo, ni pasión, amor, sed, fiebre ni 
avidez hacia esas cosas, entonces con su cambio y alteración surgen en él la 
aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación.’ Y si entonces os 
preguntan ‘Y qué ventajas veis al obrar así’ podéis responder: ‘Cuando una persona 
está libre de pasión, deseo, amor, sed, fiebre y avidez por la materia, la sensación, la 
percepción, las formaciones y la consciencia, entonces con su cambio y alteración 
no surgen en él aflicción y lamentación, dolor, angustia y desesperación.’ ” 

S. 22.2 

(2) INTENCIÓN CORRECTA 

NARRADOR DOS. Se ha concluido ahora la examinación de la visión correcta. El 
siguiente factor del Noble Óctuplo Sendero es intención correcta. 

PRIMERA VOZ. “¿Qué es intensión correcta? Es la intensión hacia la renunciación, 
la intensión hacia la no-enemistad, la intensión hacia la no-crueldad: esto es 
llamado intención correcta. 

S. 45:8; D. 22 

“Cuando un noble discípulo ha visto claramente con entendimiento correcto, 
tal como realmente es, cuán poca gratificación provee los deseos sensuales y cuanto 
dolor y desesperación implican, y cuán grande es su improcedencia y alcanza la 
felicidad y el placer desasociados del deseo sensual y los estados perjudiciales, o 
algo más elevado que eso, entonces él no se interesará más en los deseos sensuales”. 

M. 14 

“Inclusive si unos bandidos le cortaran una por una cada extremidad con una 
cierra de doble mano, aquel que entretenga al odio en su corazón en virtud de lo 
anterior, no sería alguien que siga mi enseñanza”. 

M. 21 

“Él no elige en virtud de su propia aflicción, o la aflicción de los demás o para la 
aflicción de ambos”. 

M. 13 

  

 



238​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

(3) LENGUAJE CORRECTO 

NARRADOR DOS. Estos dos factores de visión correcta e intención correcta 
constituyen conjuntamente (el grupo de los factores del sendero) “entendimiento” 
(paññā). Ahora el tercer factor, el lenguaje correcto. 

PRIMERA VOZ. “¿Qué es lenguaje correcto? Abstenerse de mentir, calumniar, 
insultar y rumorear es designado como el lenguaje correcto”. 

S. 45:8; D. 22 

“Aquí alguien abandona la mentira: cuando está reunido en una corte o en una 
reunión o en presencia de sus familiares o de su gremio o la familia real y se le es 
preguntado como testigo así, ‘Entonces, buen hombre, decid nos qué sabéis,’ 
entonces al no saber, él dirá ‘no sé nada,’ al saber, dirá ‘sé esto’, al no ver, él dirá ‘no 
veo’, al ver dirá ‘veo’; no habla falsamente a plena consciencia para sus propios fines 
o para los fines de otros o para algún propósito mezquino. Él abandona la 
calumnia: como alguien que no repetirá en otro lugar lo que haya escuchado aquí, 
con el propósito de provocar división entre ellos, ni como alguien que repetirá aquí 
lo que haya escuchado en otro lugar con el propósito de provocar división entre 
aquellos, alguien así es un reunificador de lo dividido, un promotor de la amistad, 
que disfruta de la concordia, que se regocija en la concordia, que se complace en la 
concordia, alguien que se convertirá en un orador que promueva la concordia. Él 
abandona el insulto: se convierte en un orador de palabras como las inocentes, las 
agradables y adorables de escuchar, como las que llegan al corazón, como las que 
sean corteses, deseadas y apreciadas por muchos. Él abandona el rumor; como 
alguien que diga aquello que sea oportuno, verdadero, bueno, como el Dhamma y la 
Disciplina, él habla un lenguaje oportuno digno de recordar, racional, definitivo y 
en conexión con lo bueno”. 

M. 41 

(4) ACCIÓN CORRECTA 

NARRADOR DOS. Y el cuarto factor, acción correcta. 

PRIMERA VOZ.  “¿Qué es una acción correcta? Abstenerse de matar seres vivos, de 
robar, de mala conducta en deseos sensuales: a esto se le llama acción correcta”. 

S. 45:8; D. 22 

“Cuando un seguidor laico posee cinco cosas, vive con confianza en su casa, y se 
encontrará a sí mismo en el cielo tan seguramente como si hubiese sido llevado y  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 239 

 

puesto ahí. ¿Cuáles cinco? Se abstiene de matar seres vivos, de tomar lo que no le 
haya sido dado, de mala conducta en deseos sensuales, de decir mentiras y de la 
indulgencia en el licor, el vino y los brebajes fermentados”. 

A. 5:172-73 

(5) SUSTENTO CORRECTO 

NARRADOR DOS. Y el quinto factor, sustento correcto. 

PRIMERA VOZ. “¿Qué es sustento correcto? Aquí, un noble discípulo abandona el 
sustento incorrecto y obtiene su medio de vida a través de un sustento correcto. 

S. 45:8; D. 22 

“Manipulación (para engañar), persuadir, sugerir, desprestigiar y perseguir la 
ganancia por la ganancia; a esto se le llama sustento incorrecto (para bhikkhus)” 

M. 117 

“Existen cinco tipos de comercio que un seguidor laico no debe aplicar. ¿Cuáles 
cinco? Ellos son: comerciar con armas, seres vivos, carne, licor y venenos”. 

A. 5:177 

(6) ESFUERZO CORRECTO 

NARRADOR DOS. Estos tres últimos factores, lenguaje, acción y sustento correctos 
constituyen (el grupo de los factores del sendero) la “virtud” (sīla). Ellos son 
conocidos como el estado preliminar del sendero. Ahora viene el sexto factor, el 
esfuerzo correcto. 

PRIMERA VOZ. “¿Qué es esfuerzo correcto? Aquí un bhikkhu despierta el deseo 
para que no surja estados malignos perjudiciales que no hayan surgido, para lo cual 
se esfuerza, evoca energía, ejerce su mente y la emprende. El despierta el deseo por 
abandonar estados perjudiciales malignos que hayan surgido, para lo cual se 
esfuerza… Él despierta el deseo por el surgimiento de estados beneficiosos que no 
hayan surgido, para lo cual se esfuerza… Él despierta el deseo por la continuidad, la 
no corrupción, el fortalecimiento, el mantenimiento en el ser, y el 
perfeccionamiento, lo estados beneficiosos que hayan surgido, para lo cual se 
esfuerza, evoca energía, ejerce su mente y la emprende: a esto se le llama esfuerzo 
correcto”. 

S. 45: 8; D. 22 

  

 



240​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

(7) ATENCIÓN CORRECTA 

NARRADOR DOS. Ahora viene el séptimo factor, la atención correcta. 

PRIMERA VOZ.  “¿Qué es la atención correcta? Aquí un bhikkhu habita 
contemplando el cuerpo como cuerpo, arduamente, plenamente consciente y 
atento, habiendo puesto a un lado la codicia y la aflicción por el mundo. Él habita 
contemplando la sensación como sensación, arduamente… Él habita contemplando 
la consciencia como consciencia, arduamente… Él habita contemplando los objetos 
mentales como objetos mentales, arduamente, plenamente consciente y atento, 
habiendo puesto a un lado la codicia y la aflicción por el mundo. A esto se le llama 
atención correcta”. 

S. 45:8; D. 22 

“¿Cómo permanece un bhikkhu contemplando el cuerpo como cuerpo? Aquí un 
bhikkhu, retirado en un bosque o sobre las raíces de un árbol o en una habitación 
vacía, se sienta; habiendo cruzado sus piernas pone su cuerpo erecto y establecida 
la atención en frente de él, sólo consciente él inspira, atentamente él espira.19 Así 
como un hábil tornero o su aprendiz, cuando hacen un torneo largo comprenden 
‘hago un torneo largo’ o cuando hacen un torneo corto comprenden ‘hago un 
torneo corto’ así, al hacer una inspiración larga, el bhikkhu comprende ‘estoy 
haciendo una inspiración larga,’ o al hacer una espiración larga, él comprende 
‘estoy haciendo una espiración larga’, al hacer un inspiración corta, él comprende 
‘hago una inspiración corta’, al hacer una espiración corta, él comprende ‘hago una 
espiración corta’. Él se entrena así: ‘inspiraré sintiendo todo el cuerpo (en la 
respiración)’; Él se entrena así: ‘espiraré sintiendo todo el cuerpo (en la 
respiración)’; él se entrena así: ‘Inspiraré tranquilizando la formación (función) 
corporal ‘; él se entrena así: ‘Espiraré tranquilizando la formación (función) 
corporal).’20 

“Él habita de esta forma contemplando el cuerpo como cuerpo ya sea dentro de 
sí o externamente, o dentro de sí y externamente.21 

“O de otro modo, él contempla en el cuerpo ya sea sus factores de originación, o 
sus factores de declinación, o sus factores de originación y declinación. 

“O de otro modo, se establece en él la consciencia de ‘existe un cuerpo’ hasta la 
extensión del mero conocimiento y remembranza de ello mientras él habita 
independiente, sin apegarse a nada en el mundo. 

‘Es así como un bhikkhu permanece contemplando el cuerpo como cuerpo. 

 



​ La Vida del Buddha​ 241 

 

“Nuevamente, cuando camina, un bhikkhu comprende ‘estoy caminando’; o 
estando de pie, él comprende ‘Estoy de pie’; o cuando está sentado, él comprende 
‘Estoy sentado’; o cuando se recuesta, él comprende ‘Estoy recostado.’ O en 
cualquier posición en que esté su cuerpo, él lo comprende según cómo esté 
dispuesto. 

“Él habita contemplando el cuerpo como cuerpo… externamente. 

“O de otro modo, él contempla… los factores de originación y declinación. 

“O de otro modo atento, … sin apegarse a nada en el mundo. 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando el cuerpo como cuerpo. 

“Nuevamente, un bhikkhu es plenamente consciente al desplazarse hacia 
adelante o hacia atrás, al mirar al frente o al apartar la mirada, al flexionar o 
extender las extremidades, al vestir la manto exterior de parches, el cuenco y otros 
ropajes, al comer, beber, masticar, al saborear, al evacuar los intestinos o miccionar, 
y él es plenamente consciente y atento al caminar, pararse, sentarse, al ir a dormir, 
al caminar, hablar y al mantener silencio. 

“Él habita contemplando… 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando el cuerpo como cuerpo. 

“Nuevamente, así como hubiese un saco con dos aberturas lleno de muchos 
tipos de granos, como arroz de colina, arroz rojo, frijol, guisante, mijo y arroz 
blanco y un hombre con buena vista lo abriese y examinase así: ‘Éste es arroz de 
colina, éste arroz rojo, éste frijol, éste guisante, éste mijo y éste arroz blando’; así 
también un bhikkhu inspecciona este cuerpo desde las plantas de los pies hasta la 
cima de la cabellera tan completamente como los tipos de suciedad: ‘En este cuerpo 
hay cabello de la cabeza, cabello corporal, uñas, dientes, piel; carne, nervios, 
huesos, médula ósea, riñones; corazón, hígado, diafragma, bazo, lights, intestinos, 
entrañas, desfiladero, excremento; bilis, flema, pus, sangre, sudor, grasa, saliva, 
moco, lubricante de articulación y orina.’ 

“Él habita contemplando… 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando el cuerpo como cuerpo. 

“Nuevamente, como un hábil carnicero o su aprendiz hubiese matado a una 
vaca y estuviese sentado en los cuatros cruces del camino, con la vaca cortada en 
pedazos; así también, en cualquier posición, un bhikkhu encuentra este cuerpo, lo 
examina de acuerdo a los elementos: ‘En este cuerpo se encuentra el elemento 
tierra, el elemento agua, el elemento fuego y el elemento aire.’ 

“Él habita contemplando…  



242​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando el cuerpo como cuerpo. 

“Otra vez, un bhikkhu juzga este mismo cuerpo como si estuviera 
inspeccionando el cadáver tirado en un cementerio, un día muerto, dos días 
muerto, tres días muerto, hinchado, pálido y trazumándose de materia: ‘Este 
cuerpo también posee la misma naturaleza, será así, no está excepto de ello.’ 

“Él habita contemplando… 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando el cuerpo como cuerpo, 

“Otra vez, un bhikkhu juzga este mismo cuerpo como si estuviera 
inspeccionando el cadáver tirado en un cementerio, siendo devorado por cuervos, 
halcones, buitres, perros, chacales y la múltiple variedad de gusanos: … como si 
estuviera inspeccionando el cadáver tirado en un cementerio, un esqueleto con 
carne y sangre, sostenido por tendones: … un esqueleto sin carne y sangre, 
sostenido por tendones: … huesos sin tendones, disperso en todas las direcciones, 
por aquí el hueso de una mano, por allá el hueso de un pie, y por allá el hueso de la 
tibia, y por allá el hueso del muslo, y por allá el hueso de la cadera, y por allá el 
hueso de la espina dorsal, y por allá el cráneo: … huesos blancos, del color de las 
conchas: … huesos amontonados, con más de un año de antigüedad: … huesos 
podridos y convertidas en polvo: ‘Este cuerpo también posee tal naturaleza, será 
así, no está excepto de ello.’ 

“Él habita contemplando… 

“Es así también cómo un bhikkhu habita contemplando el cuerpo como cuerpo. 

“¿Y cómo habita un bhikkhu contemplando la sensación como sensación? 

“Aquí, cuando siente una sensación agradable, un bhikkhu comprende ‘Siento 
una sensación agradable’; cuando siente una sensación dolorosa, él comprende 
‘siento una sensación dolorosa’; cuando siente una sensación ni dolorosa ni 
agradable, el comprende ‘siento una sensación ni dolorosa ni agradable.’ Cuando 
siente una sensación agradable material,22 él comprende ‘siento una sensación 
material agradable’; … (y así con las otras dos). Cuando siente una sensación 
agradable inmaterial, él comprende ‘Siento una sensación agradable inmaterial’; … 
(y de las misma forma con las otras dos). 

“Él habita de esta forma contemplando las sensaciones como sensaciones ya sea 
interna o externamente, o interna y externamente.  

 



​ La Vida del Buddha​ 243 

“O de otra forma contempla en las sensaciones ya sea sus factores de originación 
o sus factores de declinación, o sus factores de originación y declinación. 

“O de otra forma es consciente que ‘existen sensaciones’ establecidas en él hasta 
el punto de solo conocimiento y recuerdo sobre ello mientras él habita 
independientemente, sin apegarse a nada en el mundo. 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando las sensaciones como sensaciones. 

“¿Y cómo un bhikkhu habita contemplando la consciencia como consciencia? 

“Aquí, un bhikkhu comprende la consciencia afectada por la pasión como 
afectada por la pasión, y no afectada por la pasión como no afectada por la pasión. 
Él comprende la consciencia afectada por el odio como afectada por el odio, y la no 
afectada por el odio como no afectada por el odio. Él comprende la consciencia 
afectada por la ilusión como afectada por la ilusión, y la no afectada por la ilusión 
como no afectada por la ilusión. Él comprende la consciencia atenta como atenta y 
la consciencia distraída como distraída. Él comprende, la consciencia excelsa como 
excelsa y la no excelsa como no excelsa. Él comprende la consciencia expandida 
como expandida y la no expandida como no expandida.23 Él comprende la 
consciencia concentrada como concentrada y la no concentrada como no 
concentrada. Él comprende la consciencia liberada como liberada y la no liberada 
como no liberada. 

“Él permanece contemplando la consciencia como consciencia de esta forma, ya 
sea interna o externamente, o interna y externamente. 

“O de otra forma él contempla en la consciencia sus factores de originación o 
sus factores de declinación, o sus factores de originación y declinación. 

“O de otra forma se establece en él la consciencia de ‘haber consciencia’ o el solo 
conocimiento y recuerdo de ello mientras él habita independientemente, sin 
apegarse a nada en el mundo. 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando la consciencia como consciencia. 

“¿Y cómo habita un bhikkhu contemplando los objetos mentales como objetos 
mentales? 

“Aquí, un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales como objetos 
mentales en términos de los cinco obstáculos.24 ¿Cómo es hecho esto? Aquí, cuando 
hay en él un deseo de sensualidad, él comprende ‘hay un deseo de sensualidad en 
mí’; o cuando no hay deseo de sensualidad en él, él comprende ‘No hay deseo de 
sensualidad en mí’; y también comprende cómo surgen deseos de  

  

 



244​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

sensualidad no surgidos, y cómo ocurre el abandono de deseos de sensualidad que 
ya hayan surgido, y cómo ocurre el no surgimiento futuro de deseos de sensualidad 
abandonados. Cuando hay mala voluntad en él... Cuando hay agitación y 
preocupación en él… Cuando hay incertidumbre en él… el comprende cómo surge 
en él no surgimientos futuros de incertidumbres abandonadas. 

“Él habita contemplando los objetos mentales como objetos mentales 
internamente o externamente, o interna y externamente. 

 “O de otra forma, él contempla en los objetos mentales ya sea sus factores de 
originación, o sus factores de declinación, o sus factores de originación y 
declinación. 

“O de otra forma se establece en él la consciencia de que ‘están presentes 
objetos mentales’ hasta la extensión de mero conocimiento y remembranza sobre 
ello, mientras él habita independientemente, sin apegarse a nada en el mundo. 

“Es así cómo un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales como 
objetos mentales en términos de los cinco impedimentos. 

“Nuevamente, un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales como 
objetos mentales en términos de los cinco agregados afectados por el apego. ¿Cómo 
se hace esto? Aquí un bhikkhu comprende: ‘Así es la materia, así su origen, así su 
desaparición; así es la sensación, así su origen, así su desaparición; así es la 
percepción, así su origen, así su desaparición; así son las voliciones mentales, así su 
origen, así su desaparición; así es la consciencia, así su origen, así su desaparición.’ 

“Él habita contemplando… 

“Es así cómo un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales en términos 
de los cinco agregados afectados por el apego. 

“Nuevamente, un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales como 
objetos mentales en términos de las seis bases somáticas internas y externas. 
¿Cómo se hace esto? Aquí, un bhikkhu comprende la vista y la forma visual y el 
grillete que surge debido a ambos; él comprende cómo ocurre el surgimiento de los 
grilletes que no hayan surgido, y cómo ocurre el abandono de grilletes que hayan 
surgido, y cómo ocurre no surgimientos futuros de grilletes abandonados. Él 
comprende el oído y el sonido… el olfato y el olor… el gusto y el sabor… el cuerpo y 
los tangibles… la mente y los objetos mentales y el grillete que surge debido a 
ambos; … y él comprende cómo ocurre no surgimientos futuros de grilletes 
abandonados. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 245 

 

“Él habita contemplando… 

“Es así cómo un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales como 
objetos mentales en términos de las seis bases internas y externas. 

“Nuevamente, un bhikkhu habita contemplando objetos mentales como objetos 
mentales en términos de los siete factores de la iluminación. ¿Cómo se hace esto? 
Aquí, cuando se da la consciencia de un factor de iluminación en él, un bhikkhu 
comprende ‘se ha dado lz consciencia de un factor de iluminación en mí’; cuando 
no se da la consciencia de un factor de iluminación en él, él comprende ‘No se ha 
dado ninguna consciencia de factor de iluminación en mí’; y él comprende cómo 
ocurre el surgimiento de factores de iluminación que no hayan surgido y cómo 
ocurre el desarrollo y la perfección de la consciencia de factores de iluminación 
que ya hayan surgido. Cuando surge el factor de la investigación sobre los estados 
de iluminación en él… el factor de iluminación de la energía en él… el factor de 
iluminación de la felicidad en él… el factor de iluminación de la concentración en 
él… el factor de la iluminación de la ecuanimidad… y él comprende cómo ocurre el 
surgimiento del factor de la iluminación de la ecuanimidad que no haya surgido y 
cómo ocurre el desarrollo y la perfección del factor de iluminación de la 
ecuanimidad. 

“Él habita contemplando… 

“Es así cómo un bhikkhu habita contemplando objetos mentales como objetos 
mentales en términos de los siete factores de la iluminación. 

“Nuevamente, un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales como 
objetos mentales en términos de las Cuatro Nobles verdades. ¿Cómo es hecho esto? 
Aquí, un bhikkhu comprende conforme a tal como realmente es: ‘Esto es 
sufrimiento’ y ‘Éste el origen del sufrimiento’ y ‘Ésta la cesación del sufrimiento’ y 
‘Éste el sendero que conduce a la cesación del sufrimiento.’ 

“Él habita contemplando los objetos mentales como objetos mentales interna o 
externamente, o interna y externamente. 

“O de otra forma él contempla en los objetos mentales ya sea sus factores de 
originación, o sus factores de declinación, o sus factores de originación y 
declinación. 

“O de otra forma se establece en él la consciencia de ‘Haber objetos mentales’ 
en la extensión de mero conocimiento y remembranza sobre ello mientras él habita 
independientemente, sin apegarse a nada en el mundo. 

“Es así como un bhikkhu habita contemplando los objetos mentales como 
objetos mentales en términos de las Cuatro Nobles Verdades.   



246​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Bhikkhus, si alguien mantiene en el ser estos cuatro fundamentos de la atención 
durante siete años… mucho menos que siete años… durante siete días, entonces uno 
de los dos frutos podrá esperarse de él: o el conocimiento final aquí y ahora, o de lo 
contrario del que no retornará. 

D. 22; M. 10 

 “Bhikkhus, os expondré el origen y la desaparición de los cuatro fundamentos de 
la atención: el cuerpo posee al nutrimento como su origen y desaparece con la 
cesación del nutrimento; la sensación posee al contacto como su originación y 
desaparece con la cesación del contacto; la consciencia posee a mente y materia 
como su origen y desaparece con la cesación de mente y materia; los objetos 
mentales poseen a la atención como su origen y desaparecen con la cesación de la 
atención. 

S. 47: 42 

“Todas las cosas tienen al deseo como su raíz, la atención provee su ser, el 
contacto su origen, la sensación su lugar de confluencia, la concentración la 
confrontación con ellas, la consciencia el control sobre ellas, al entendimiento 
como lo más elevado entre ellas, y a la liberación como su esencia. 

A. 8.83 

“Si alguien cuida de sí mismo, entonces debería cultivar los fundamentos de la 
atención; si alguien cuida de los demás, entonces debería cultivar los fundamentos 
de la atención. El que cuide de sí mismo, cuidará de los demás; el que cuide de los 
demás, cuidará de sí mismo. 

S. 47:19 

(8) CONCENTRACIÓN CORRECTA 

NARRADOR DOS. Ahora llegamos al octavo y último factor, la concentración 
correcta. 

PRIMERA VOZ. ¿Qué es concentración correcta? 

“Aquí, bastante recluido de los deseos sensuales, recluido de estados 
perjudiciales, un bhikkhu entra y habita en la primera meditación, la cual es 
acompañada por pensamientos y exploración, felicidad y placer surgidas de la 
reclusión”. 

D. 2; D. 22; M. 39; S. 45:8 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 247 

 

“Así como un experto artesano o su aprendiz humedecieran la tierra en una 
recipiente de metal, y la saturaran gradualmente de agua, la amasaran hasta que su 
bola de arcilla quedara empapada de agua, humedecida, extendiéndose el agua por 
dentro y por fuera de la bola, sin llegar a hacerla líquida; así también, el bhikkhu 
genera felicidad y placer surgidos de la reclusión, humedecido, absorbido, colmado 
y extendido en todo su cuerpo, a tal punto que no queda nada en su cuerpo que no 
esté cubierto por ellas”. 

D. 2; M. 39 

“Con el apaciguamiento de los pensamientos y la exploración él entra y habita 
en la segunda meditación, la cual posee auto confianza y unidireccionalidad 
mental, sin pensamientos ni exploración mental, con felicidad y placer surgidos de 
la concentración”. 

D. 2; D. 22; M. 39; S.45:8 

“Así como si hubiese un lago cuyas aguas fluyeran desde el fondo hacia la 
superficie, sin ninguna corriente proveniente del este, o del oeste, del norte o del 
sur, sin reabastecerse esporádicamente de lluvias del cielo, para que la fresca fuente 
de agua que fluyera del lago haga que dichas aguas lozanas empapen, colmen y se 
extiendan por todo el lago y sin que quede ningún lugar en el lago hasta donde no 
se extienda el agua fresca; así también, el bhikkhu produce felicidad y placer 
surgidos de la concentración que empapan, colman y se extienden por todo el 
cuerpo, de tal forma que no queda nada en su cuerpo que no esté cubierto por 
ellas”. 

D. 2; M. 39 

 “Con el desvanecimiento también de la felicidad, él habita en la ecuanimidad, 
atento y plenamente consciente, sintiendo todavía placer en todo el cuerpo, él 
entra y habita en la tercera meditación, motivo por el cual los nobles exclaman: ‘Él 
posee una agradable permanencia, aquel que sea un observador ecuánime y 
atento.’” 

D. 2; D. 22; M. 39; S. 45:8 

“A igual que en una fuente de lotos azules, blancos o rojos, donde algunos lotos 
nacen bajo el agua, crecen bajo el agua, no emergen del agua, florecen inmersos en 
el agua, y el agua los empapa, los colma, llena y se extiende a través de ellos desde  

  

 



248​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

sus pétalos hasta sus raíces, y no hay nada en ellos no cubiertos por agua; así 
también el bhikkhu produce placer desprovisto de felicidad que empapa, absorbe, 
colma y se extiende por todo el cuerpo, de tal forma que no queda nada en la 
totalidad del cuerpo que no esté cubierto de placer. 

D. 2; M. 39 

“Con el abandono del placer y el dolor, y con la previa desaparición de la alegría 
y el dolor, entra y habita en la cuarta meditación, que no alberga dolor ni placer, y 
la pureza cuya atención se debe a la ecuanimidad. 

D.2; D.22; M.39; S.45:8 

Como si un hombre estuviera sentado y vestido de pies a cabeza con una tela 
blanca, y no hubiese nada en todo su cuerpo sobre el cual la tela blanca no se 
extendiese; así también el bhikkhu se sienta con el conocimiento puro y brillante 
que se extiende sobre su cuerpo y no hay nada en todo su cuerpo sobre el cual éstos 
no se extiendan". 

D.2; M.39  

“¿Cuál es la concentración correcta de los nobles con sus causas y equipamiento? 
Es cualquier unificación mental que esté equipada con algunos de los siete factores 
del sendero. La visión correcta llega primero: uno comprende la visión, intención, 
el lenguaje, la acción y el sustento incorrectos como incorrectos; uno comprende la 
visión, intención, lenguaje, la acción y el sustento correctos como correctos, con 
cada uno de sus dos tipos, es decir, ya sea asociados con corrupciones y madurados 
en los esenciales de la existencia, o como supra mundanos y factores del sendero. 
Uno ejerce esfuerzo abandonando la visión incorrecta y los otros cuatro, y para la 
adquisición de la visión correcta y los otros cuatro concluye: esto es esfuerzo 
correcto. Conscientemente uno abandona lo incorrecto y entra en la vía de lo 
correcto: a esto se le denomina la correcta atención en un practicante. 

M. 117 (condensado) 

NARRADOR DOS. Estos tres últimos factores, esfuerzo, atención y concentración 
correctos constituyen conjuntamente la “concentración”. Los ocho, más el 
conocimiento correcto y la liberación correcta, son conocidos como las “diez cosas 
correctas” las cuales constituyen la “certidumbre de lo correcto” conseguidos a 
través del sendero de quien haya entrado a la corriente. Antes de dejar el tema de 
la  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 249 

 

concentración, no obstante, hay cuatro estados más susceptibles de alcanzarse 
llamados los cuatro “estados inmateriales”. Éstos son ajenos a la “concentración 
correcta”, simplemente refinamientos de la cuarta meditación. 

PRIMERA VOZ. “Con el completo franqueamiento de las percepciones de la 
materia, con la desaparición de las percepciones de la resistencia, sin dar atención 
a las percepciones de diferencia, (consciente del) ‘espacio infinito’, él entra y habita 
en la base consistente de la infinitud del espacio. 

“Nuevamente, con el completo franqueamiento de la base consistente de la 
infinitud del espacio, (consciente de) ‘la consciencia infinita’, él entra y habita en la 
base consistente de la infinitud de la consciencia. 

“Nuevamente, con el completo franqueamiento de la base consistente de la 
infinitud de la consciencia, (consciente de) ‘no existe nada en lo absoluto’, él entra 
y habita en la base consistente del vacío. 

“Nuevamente, con el completo franqueamiento de la base consistente del vacío, 
él entra y habita en la base consistente de la n0-percepción-ni-no-percepción. 

“Las cuatro meditaciones no son llamadas retiros en la Disciplina de los Nobles; 
ellas son llamadas una agradable permanencia aquí y ahora. Los cuatro estados 
inmateriales no son llamados retiros en la Disciplina de los Nobles; en la Disciplina 
de los Nobles, ellas son llamadas una apacible permanencia. 

M.8 

“Este bhikkhu (el que practique estos ocho logros) se dice que ha segado a Māra, 
que ha despojado (temporalmente) a Māra de la vista de sus objetos y se ha vuelto 
invisible ante el Maligno. 

M. 25 

NARRADOR DOS. Ninguno de estos ocho logros (ninguna de las cuatro 
permanencias divinas — ver p. 177) es proclamada como peculiar a la enseñanza de 
los Buddhas. La práctica de ellas sin visión correcta conduce sólo a los cielos, pero 
no al Nibbāna. La enseñanza peculiar a los Buddhas es las Cuatro Nobles Verdades. 
Un noveno logro, “el logro de la cesación” es descrito como alcanzable solamente 
en los dos estados superiores de consumación y es así peculiar a los Buddhas y a sus 
discípulos. 

PRIMERA VOZ. “A través del completo franqueamiento de la base consistente en 
la no-percepción-ni-no-percepción, un bhikkhu entra y habita en la cesación de la 
percepción y la sensación, y sus corrupciones son extenuadas a través de su  

  



250​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

apreciación con entendimiento. Entonces se dice que un bhikkhu ha cegado a Māra, 
que ha despojado a Māra de la vista de sus objetos y se ha vuelto invisible ante el 
maligno y, lo que es más, que ha ido más allá de todos los logros en el mundo”. 

M. 25 

“Cuando un hombre sabio bien establecido en la virtud, 
Desarrolla consciencia y entendimiento, 
Entonces como un bhikkhu, ardiente y sagaz, 
Consigue el éxito al desenredar este enredo”. 

S. 1:23 

“Bhikkhus, si un hombre viajara y caminara penosamente a través de toda una 
era, entonces la aglomeración, la pila, la masa de sus huesos sería tan alta como esta 
Colina Vepulla, si se recogieran y no se destruyese tal aglomeración. 

Iti.24  

“Suponed que un hombre tirase al océano un yugo con un agujero en él y que los 
vientos del este soplen hacia el oeste y los vientos del oeste soplen hacia el este, que 
los vientos del norte soplen hacia el sur y los del sur hacia el norte; y suponed que 
hubiese una tortuga ciega que subiese hacia la superficie una vez al término de cada 
siglo. ¿Cómo concebís lo siguiente, bhikkhus, entraría eventualmente la cabeza de la 
tortuga ciega por el agujero del yugo?” 

“Podría, Venerable Señor, al término de un largo periodo de tiempo”. 

“Bhikkhus, la tortuga ciega pondría su cabeza en el único agujero del yugo antes 
que un necio, una vez marchado hacia la perdición, pudiese encontrar su camino 
de regreso hacia el estado humano”. 

M. 129 

Monjes, el Dhamma bien proclamado por mí es franco, abierto, evidente y sin 
rellenos. En este Dhamma bien proclamado por mí, cualquiera que simplemente 
tenga fe en mí, simplemente me ame, estará destinado al cielo". 

M.22 

“Qué debería ser hecho por los discípulos llenos de compasión por el maestro 
que procurase su bienestar y sea compasivo, que lo que he hecho por vosotros. Aquí 
están las raíces de los árboles, los dormitorios silenciosos: meditad, bhikkhus,  

  

 

 



​ La Vida del Buddha​ 251 

 

no os rezaguéis a menos que queráis arrepentiros luego. Ésta es nuestra instrucción 
para vosotros”. 

M. 8; M. 152 

NARRADOR DOS. Esto concluye la examinación del noble sendero. No obstante 
¿cómo es que se sigue en realidad el sendero? 

EL NOBLE ÓCTUPLE SENDERO EN PRÁCTICA 

PRIMERA VOZ. Una mañana el Venerable Ānanda se vistió y tomando su cuenco 
y su ropaje superior se dirigió a Sāvatthī para mendigar alimentos. Él vio al 
brahmán Jānussoni que se conducía saliendo de Sāvatthī en un carruaje trazado por 
cuatro yeguas, todo de blanco: corceles blancos, arneses blancos, carruaje blanco, 
tapicería blanca, sandalias blancas; e inclusive estaba siendo abanicado por un 
abanico blanco. Cuando la gente vio esto, dijo: “¡Qué divino vehículo! ¡Ahora, es 
como un vehículo divino!” 

A su regreso, el Venerable Ānanda le contó al Bhagavā al respecto y le preguntó: 
“Venerable Señor, ¿puede asignarse un vehículo divino a este Dhamma y 
Disciplina?” 

“Puede, Ānanda,” dijo el Bhagavā. “‘Divino vehículo’ es el nombre para el Noble 
Óctuple Sendero; y por tanto es el ‘vehículo del Dhamma’, y por tanto es una 
‘victoria sin igual en combate’; ya que todos los componentes del Noble Óctuple 
Sendero culminan con la expulsión de la pasión, el odio y la ilusión”. 

S. 45:4 

“(Una vez que un niño es concebido y con el nacimiento y el crecimiento de la 
juventud) sus facultades sensoriales maduran, entonces se provee y abastece con las 
cinco hebras de los deseos sensoriales y les saca  provecho: las formas cognoscibles a 
través de la vista por lo que sea anhelado, deseado, agradable y apreciado, 
conectado con el deseo sensual y provocativo a la pasión; de igual forma los sonidos 
cognoscibles por el oído, los olores cognoscibles por el olfato, lo sabores 
cognoscibles por el gusto, y las cosas tangibles cognoscibles por el cuerpo. 

“Al ver una forma visible con la vista, al escuchar un sonido con el oído, al oler 
un olor con el olfato, al saborear un sabor con el gusto, al tocar un objeto tangible 
con el cuerpo, al reconocer una idea con la mente, él lo desea si es agradable, o 
posee mala voluntad hacia ello si es desagradable. Él habita sin la atención  

  

 



252​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

establecida en el cuerpo y la mente limitada mientras no comprende como son en 
realidad la liberación de la mente y la liberación mediante el entendimiento que es 
donde los malos estados perjudiciales cesan sin residuo. Comprometido como está 
en la complacencia y el rechazo, cuando él siente cualquier sensación, ya sea 
agradable o dolorosa, o ni-agradable-ni-dolorosa, él se complace en dicha 
sensación, la afirma y la acepta. La complacencia surge en él cuando hace ello. 
Ahora, cualquier goce en esas sensaciones es apego. Con su apego como condición, 
surge el ser; con el ser como condición, nacimiento; con el nacimiento como 
condición, surgen la vejez y la muerte, también la aflicción y la lamentación, el 
dolor, la angustia y la desesperación. Es así cómo se da un origen para toda esta 
masa de agregados del sufrimiento. 

“Aquí un Perfecto aparece en el mundo, consumado y plenamente iluminado, 
perfecto en el verdadero conocimiento y conducta, conocedor de mundos, 
incomparable líder de hombres a ser adiestrados, maestros de dioses y hombres, 
iluminado, Bhagavā. Él declara este mundo con sus deidades, su Māras y Brahmās, 
en esta generación con sus monjes y brahmanes, con sus princesas y hombres, el cual 
él mismo ha comprendido a través del conocimiento directo. Él enseña el Dhamma 
que es bueno en el comienzo, en el medio y al final, en su significado y letra, y 
proclama una vida santa que es completamente perfecta y pura.    

“Algún laico, o su hijo o alguien nacido en algún clan, escucha dicho Dhamma. 
Al oírlo, adquiere fe en el Perfecto. Poseído por dicha fe, él considera: ‘La vida laica 
es bulliciosa y monótona; la vida santa de la renunciación se encuentra plenamente 
abierta. No es fácil, vivir en una vida familiar y llevar una vida santa tan 
completamente perfecta y pura como una concha burilada. ¿Y si me afeitara la 
cabeza y la barba, vistiera ropaje amarillo, partiera de la vida laica hacia la 
renunciación?’ 

“Y en otra ocasión, abandonando tal vez una pequeña fortuna, o tal vez una 
grande, abandonando tal vez un pequeño o tal vez un gran círculo de parientes, él 
se afeita su cabello y su barba, viste ropaje amarillo y parte de la vida laica hacia la 
renunciación. 

“Habiendo partido hacia la renunciación y en posesión del entrenamiento y la 
forma de vida para bhikkhus, él abandona matar seres vivos, absteniéndose del 
garrote y poniendo las armas a un lado; gentil y amable, habita compasivo hacia 
todos los seres. Él abandona tomar lo que no haya sido dado, absteniéndose por 
tanto de tomar sólo lo que haya sido dado; esperando sólo lo que sea dado, él 
habita puro en sí mismo al no robar. El abandona la concupiscencia; él vive la vida 
de  

 



​ La Vida del Buddha​ 253 

 

Celibato, como alguien que habita apartado, absteniéndose de la lujuria vulgar. Él 
abandona el lenguaje falso, absteniéndose de ello y diciendo la verdad, 
adhiriéndose a la verdad cuando habla, él es confiable, honesto y libre de engaño 
en el mundo. Él abandona la difamación... Él abandona los insultos… Él abandona 
los chismes… él habla en el momento oportuno digno de recordar, el cual es 
pertinente, definido y conectado con el bienestar.25 

“Él se abstiene de lastimar semillas y plantas. Come solamente en una parte del 
día, restringiéndose de comer en la noche y cenas tardías. Él se abstiene de danzar, 
cantar, de música y espectáculos de teatro; de vestir guirnaldas, de usar esencias y 
embellecerse con ungüentos; de usar grandes y altas camas; de aceptar oro y plata, 
maíz, carne, mujeres y muchachas, esclavas o esclavos, ovejas y cabras, aves y 
ventas, de falsas balanzas, falsos metales y falsas medidas; de hacer trampa, estafar, 
hacer fraudes y engaños; de mutilar, ejecutar, encarcelar, robar, destruir y de la 
violencia.   

“Él se encuentra contento con el ropaje que protege su cuerpo, con el alimento 
mendigado para sostener el estómago, así que adonde vaya él lleva todo con él, de 
forma similar a un ave que vuela utilizando sus propias alas. Poseyendo este 
suministro correspondiente a la virtud de los nobles, él siente en sí mismo una 
dicha irreprochable. 

“Él se convierte en alguien que, al ver una forma visible con la vista, no 
comprende señales ni rasgos a través de ello, si deja la facultad visual sin vigilar, 
malos estados perjudiciales de codicia y aflicción podrían invadirlo; él practica la 
vía de su restricción, él vigila la facultad visual, él pone en efecto la restricción de 
la facultad visual. (De igual forma, al escuchar un sonido con el oído, al oler un 
olor con el olfato, al saborear un sabor con el gusto, al sentir un contacto con el 
cuerpo, al conocer una idea con la mente.) Al poseer esta facultad de restricción de 
los nobles, él siente en sí mismo una irreprochable dicha. 

“Él se hace completamente consciente cuando se desplaza hacia adelante…y al 
mantener silencio.26 

“Al poseer este suministro de virtud de los nobles y esta noble facultad de 
restricción de los nobles, y esta consciencia y total atención de los nobles, él reside 
en un lugar recluido — en el bosque, al pie de un árbol, en una roca, en un 
barranco, en la cueva de una montaña, en una cripta, en una jungla, a campo 
abierto, sobre un montículo de paja. Al regresar de su ronda de mendigar  

  

 



254​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

alimentos y después de comer, él se sienta, cruzando sus piernas, poniendo su 
cuerpo erecto estableciendo la atención frente a él. 

“Abandonando la avidez por el mundo, él habita con una mente carente de 
avidez; él purifica su mente de la avidez. Abandonando la mala voluntad y el odio, 
él habita sin pensamientos de mala voluntad, compasivo por el bienestar de todos 
los seres vivos; él purifica su mente de la mala voluntad y el odio. Abandonando el 
letargo y la pereza, él habita con una mente libre de letargo y pereza, lúcido, atento 
y plenamente consciente; él purifica su mente de agitación y preocupación. 
Abandonando la incertidumbre, permanece con una mente que ha abandonado la 
incertidumbre, sin hacer más preguntas sobre estados perjudiciales; él purifica su 
mente de la incertidumbre”. 

M. 38 

“Suponed un hombre que ha pedido un préstamo, emprende un trabajo y tiene 
éxito en dicho trabajo de tal manera que logra pagar todo el dinero de la antigua 
deuda y le queda algo extra para su esposa y sus hijos; entonces al considerar esto, 
él se complace y regocija; o suponed un hombre afligido, sufriendo y gravemente 
enfermo y que sus alimentos no lo sostienen y su cuerpo se encuentra sin fuerzas y 
sin embargo se recupera luego de la aflicción y su cuerpo recobra su fortaleza; o 
suponed un hombre encarcelado en una prisión, pero que luego fuera liberado de 
su encarcelamiento, se encontrase a salvo,  sano y sin ninguna pérdida de 
propiedad; o suponed un hombre que fuera un esclavo, no auto dependiente sino 
dependiente de los demás e incapaz de ir adonde desee pero que luego fuera 
liberado de esa atadura y fuera auto dependiente, independiente de los demás, un 
hombre libre capaz de ir adonde desee; o suponed un hombre con propiedad y 
bienes que entrase en un camino que cruce el desierto, pero que luego cruzase el 
desierto a sano y a salvo sin ninguna pérdida en su propiedad; luego al considerar 
ello, que estuviera complacido y contento; así también, cuando son abandonados 
estos cinco impedimentos en uno mismo, un bhikkhu las aprecia respectivamente 
como una deuda, una enfermedad, una prisión, una esclavitud y un camino que 
cruza el desierto; y cuando son abandonados como si no tuviera deudas, estuviera 
sano, libre de una prisión, libre de la esclavitud y en una tierra a salvo”. 

M.39 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 255 

 

“Habiendo abandonado los cinco impedimentos y las imperfecciones mentales 
que debilitan el entendimiento, entonces bien recluido de los deseos sensoriales, 
recluido de estados perjudiciales, él entra y habita en la primera meditación… la 
segunda meditación… la tercera meditación… la cuarta meditación. 

“Al ver una forma visible con la vista, al escuchar un sonido con el oído, al oler 
un olor con el olfato, al saborear un sabor con la lengua, al sentir un contacto en el 
cuerpo, al conocer una idea con la mente, él no ansía por ello si es agradable; y no 
tiene mala voluntad hacia ello si es desagradable. Él habita con la consciencia 
establecida en el cuerpo y con un estado mental inmensurable mientras 
comprende, tal como realmente son, la liberación de la mente y la liberación 
mediante el entendimiento cuando aquellos malos estados perjudiciales cesan sin 
residuo. Habiendo así abandonado las preferencias y el rechazo, cuando siente 
cualquier sensación, ya sea agradable, desagradable o ni-agradable-ni-desagradable, 
él no goza dicha sensación ni la afirma ni la acepta. Al no hacer ello, cesa su placer 
hacia esas sensaciones. Con la cesación de este placer, se da la cesación del apego; 
con la cesación del apego la cesación del ser, con la cesación del ser, la cesación del 
nacimiento; con la cesación del nacimiento, cesa la vejez y la muerte; y también la 
aflicción y la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación; es así como se da 
la cesación para toda esa masa de agregados del sufrimiento”. 

M. 38 

LOS MEDIOS 

“Suponer a un hombre que procurando una serpiente viera una gran serpiente, y 
que cuando incorrectamente la cogiera de su cola o rabo, ésta volteara y lo 
mordiera, y como consecuencia éste muriera o sufriera mortalmente — ¿por qué? 
Por su forma incorrecta de coger a la serpiente —; así también, algunos hombres 
sin orientación aprenden el Dhamma sin examinar con entendimiento el 
significado de las enseñanzas, así que no adquieren ningún gusto por la meditación 
sobre ellas. Al aprenderlas, por el contrario, para criticar y refutar las críticas, ellos 
fracasan en apreciar el propósito bajo el cual se aprende el Dhamma, y descubren 
que las enseñanzas, siendo incorrectamente comprendidas por ellos, los 
conducirándurante mucho a su perjuicio y sufrimiento. No obstante, suponer a un 
hombre que procurando una serpiente viera a una gran serpiente, y cuando la 
cogiera mediante un palo bifurcado y la agarrara correctamente del cuello, 
entonces por más que encogiera su cola sobre sus manos, su brazo o sus 
extremidades, aun así él no moriría 

  

 



256​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

por ello ni sufriría mortalmente; Así también algunos hombres de clan aprenden el 
Dhamma y examinan con entendimiento el significado de las enseñanzas, de tal 
forma que adquieren gusto por la meditación en ellas. No aprendiéndolas para 
criticar o refutar las críticas, ellos aprecian el propósito bajo el cual se enseña el 
Dhamma, y descubren que dichas enseñanzas, siendo correctamente comprendidas, 
los conducirán durante mucho hacia su bienestar y felicidad. 

“Bhikkhus, suponed que un viajero viese una gran extensión de agua, cuya orilla 
cercana fuese peligrosa y temida y cuyo otro extremo estuviese a salvo y libre de 
temores, pero que no hubiese ningún navío o puente. Entonces después de 
considerar esto, él juntase gras, ramas, palos, hojas y las integrase todas en una 
balsa, con la ayuda de la cual y la de mucho esfuerzo con sus manos y pies, pudiese 
alcanzar a salvo la otra orilla. Entonces, después de alcanzar la otra orilla, él 
pensase: ‘Esta balsa me ha sido muy útil ya que con ella pude alcanzar esta orilla; ¿y 
si la pusiera sobre mi cabeza o la cargara sobre mis hombros y fuera conmigo 
adonde vaya?’ Ahora ¿estaría él haciendo lo que debería hacerse con la balsa?” 

“No, Venerable Señor”. — “¿Qué debería hacer con ella? Si, cuando alcanzó la 
otra orilla, él pensase: ‘Esta balsa me ha sido muy útil ya que con ella pude alcanzar 
a salvo esta orilla; ¿y si la arrastrara hasta una tierra seca o la dejara a la deriva 
sobre el agua y yo me fuera adonde deba irme?’, entonces es así que él estaría 
haciendo lo que debería hacerse con la balsa. Así, le muestro como se parece el 
Dhamma a la balsa cuyo propósito es cruzar hacia la otra orilla, no para aferrarse 
ella. Bhikkhus, cuando conozcan el Símil de la Balsa las enseñanzas deberían ser 
abandonadas por vosotros, (inclusive si buenas fueran) qué decir de las malas 
enseñanzas. 

M. 22 (condensado) 

EL FIN 

“La cesación de la pasión, del odio, la ilusión es lo Inmaterial (lo 
Incondicionado), el Fin, la Incorrupción, la Verdad, la Otra Orilla, lo Sutil, lo 
Bastante Difícil de Aprcciar, lo Indebilitable, lo Perdurable, lo Indesintegrable, lo 
Invisible, lo Indiversificable, la Paz, lo Inmortal, el Objetivo Supremo, lo 
Bienaventurado, lo Seguro, la Extenuación de la Avidez, lo Maravilloso, lo 
Magnífico, Aquello Libre de Peligro, Aquello naturalmente Libre de Peligro, el 
Nibbāna, lo No Aflictivo (No Hostil), el Desvanecimiento de la Pasión, la Pureza, la 
Libertad, la Independencia de la Confianza, la Isla, el Abrigo, el Resguardo, el 
Refugio, el Más Allá. 

S. 43: 1-44 



 

 

 

 

13​ ​
DEVADATTA 

NARRADOR DOS. Devadatta era el primo hermano del Buddha. Su intento por 
usurpar el lugar del Buddha es registrado como si hubiese ocurrido durante el 
trigésimo séptimo año después de la Iluminación: en otras palabras, cuando el 
Buddha tenía setenta y dos años de edad. 

NARRADOR UNO. Aquí se presenta una narración que se da en el Vinaya Piṭaka. 

SEGUNDA VOZ. La ocasión fue ésta. Una vez cuando Devadatta se encontraba en 
retiro surgió este pensamiento en su mente: “¿Quién es aquel cuya confianza pueda 
ganar y adquirir así mucha riqueza, honor y renombre?” Entonces él pensó: “Podría 
ser el Rey Ajātasattu. Él es joven, con un futuro glorioso. ¿Y si me ganara su 
confianza? Si lo hago, mucha ganancia, honor y renombre llegará en posesión mía”. 

Así, Devadatta empacó su lecho, tomó su cuenco y su ropaje superior y partió 
hacia Rājagaha, adonde finalmente llegó. Ahí se deshizo de su propia forma y 
asumió la forma de un joven con un cinturón de serpientes, y bajo dicho disfraz 
apareció sobre el regazo del Príncipe Ajātasattu. Entonces el Príncipe Ajātasattu 
tuvo miedo, se puso ansioso, suspicaz y preocupado. Devadatta preguntó: “¿Estáis 
con miedo de mí, Príncipe?” 

“Sí, estoy con miedo. ¿Quién sois?” 

“Soy Devadatta”. 

“Si sois Devadatta, Venerable Señor, entonces mostraros por favor en vuestra 
forma original”. 

Devadatta se deshizo de su forma de joven y se paró ante el Príncipe Ajātasattu, 
luciendo su ropaje parchado superior, su cuenco y su ropaje. Entonces el Príncipe 
Ajātasattu sintió prodigiosa confianza en Devadatta, poseedor de poderes súper 
normales.  Después de ello el Príncipe aguardaba por él en la tarde y la mañana, 
con quinientos carruajes y quinientos ofrecimientos de arroz con leche como 
presente de alimentos. Devadatta se sintió abrumado con la ganancia, el honor y el 
renombre. La ambición obsesionó su mente y surgió en él el deseo: “Dirigiré el 
Saṅgha de bhikkhus”. Simultáneamente con ese pensamiento se desvanecieron sus 
poderes súper normales. 

Vin. Cv. 7:2; cf. S. 17: 36



258​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

 

Después que el Bhagavā permaneció en Kosambī por el tiempo que decidió, él 
partió haciendo escalas hacia Rājagaha, adonde llegó en su debido curso. Él fue a 
vivir al Bosque de Bambúes, en el Santuario de Ardillas. Entonces un grupo de 
bhikkhus acudió ante él y le dijo: “Venerable Señor, el Príncipe Ajātasattu aguarda 
por Devadata cada tarde y mañana, con quinientos carruajes y quinientos 
ofrecimientos de arroz con leche como presente de alimentos”. 

“Bhikkhus, no envidien la ganancia, honor y renombre de Devadatta. Así como si 
al romper una vesícula biliar sobre la nariz de un perro feroz, éste se pondría 
mucho más feroz, así también, mientras el Príncipe Ajātasattu siga procurando a 
Devadatta tal como lo está haciendo, así mismo habrá de esperarse en Devadatta 
que muchos estados saludables se reduzcan y no crezcan. Así como una planta da 
frutos para su propia destrucción y perdición, así también, las ganancias, el honor 
y el renombre de Devadatta han surgido para su propia destrucción y desgracia”. 

Vin.Cv. 7:2; cf. S. 17:35-36 y A. 4:68 

La ocasión fue ésta. El Bhagavā se encontraba sentado enseñando el Dhamma y 
rodeado por una gran congregación, incluyendo al Rey. Entonces Devadatta se 
levantó de su asiento, se acomodó su ropaje superior sobre un hombro y levantó las 
palmas juntas hacia el Bhagavā: “Venerable Señor, el Bhagavā está ahora anciano, 
viejo, con el peso de los años, avanzado en la vida y llegando a su última fase. Que 
ahora el Bhagavā descanse. Que habite en la dicha de la vida presente. Que él me 
traspase la orden de bhikkhus a mí. Yo gobernaré el Saṅgha de bhikkhus”. 

“Suficiente, Devadatta. No aspiréis a gobernar el Saṅgha de bhikkhus”. 

“Devadatta hizo la propuesta una segunda vez y recibió la misma respuesta. 
Cuando hizo la propuesta por tercera vez el Bhagavā dijo: “No entregaría el Saṅgha 
de bhikkhus ni siquiera a Sāriputta y Moggallāna. ¿Cómo lo haría hacia un 
derrochador, un esputo coagulado como tú?” 

Entonces Devadatta pensó: “Ante el público, incluyendo al Rey, el Bhagavā me 
ha deshonrado con las palabras ‘esputo coagulado’ y ha elogiado a Sāriputta y 
Moggallāna”. Él se molestó y se indignó. Rindió respetos al Bhagavā y se marchó, 
manteniéndolo a su derecha. Ahora bien, éste fue el primer altercado contra el 
Bhagavā. 

 



​ La Vida del Buddha​ 259 

 

El Bhagavā se dirigió a los bhikkhus: “Ahora bien, bhikkhus, que el Saṅgha se 
pronuncie en Rājagaha mediante un acto de denuncia pública de la siguiente 
maner: ‘Inicialmente Devadatta tenía una naturaleza; ahora tiene otra. Cualquier 
cosa que Devadatta pueda hacer física o verbalmente no deberá afirmarse que ni el 
Bhagavā, ni el Dhamma ni el Saṅgha lo legitima: sólo Devadatta por sí mismo deberá 
afirmarse como responsable de lo que haga.’” 

Entonces el Bhagavā se dirigió al Venerable Sāriputta: “Ahora bien, Sāriputta, 
debéis denunciar en Rājagaha a Devadatta”. 

“Venerable Señor, hasta ahora, he hablado en favor de Devadatta así: ‘El hijo de 
Godhi es omnipotente y poderoso.’ ¿Cómo puedo denunciarlo en Rājagaha? 

“¿No estabais diciendo la verdad al elogiar así a Devadatta?” 

“Sí, Venerable Señor” 

“Entonces, de la misma forma decid la verdad denunciándolo en Rājagaha”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Sāriputta. 

Cuando el Venerable Sāriputta hubo sido formalmente autorizado por el 
Saṅgha, se dirigió hacia Rājagaha acompañado por un grupo de bhikkhus y 
denunció a Devadatta. Luego la gente sin fe ni devoción, no sabia e indiscreta, dijo: 
“Estos monjes, estos hijos de los Sakyans, están celosos de la ganancia, honor y 
renombre de Devadatta”. Sin embargo, el devoto y piadoso, sabio y discreto, dijo: 
“Esto no debe tratarse de un asunto ordinario para que el Bhagavā haya denunciado 
así a Devadatta en Rājagaha”. 

Entonces Devadatta fue adonde el Príncipe Ajātasattu y le dijo: “Antes los 
hombres vivían mucho, ahora poseen corta vida. Tal vez moriréis mientras sois un 
Príncipe, así que ¿por qué no matar a vuestro padre y os convertís en Rey? Yo 
asesinaré al Bhagavā y me convertiré en Buddha”. 

El Príncipe Ajātasattu pensó: “El Venerable Señor Devadatta es omnipotente y 
poderoso; él sabrá”. Él se ató una daga en la pierna y entonces a pleno día, con 
miedo, ansioso, suspicaz y preocupado, intentó escabullirse dentro del palacio. Los 
oficiales del Rey en la entrada, al interior del palacio, lo vieron tal como iba y lo 
arrestaron. Al revisarlo encontraron la daga en su pierna. Le preguntaron: “¿Qué es 
lo que deseáis hacer, Príncipe? 

“Deseo matar a mi padre”. 

“Quien os ordenó hacer esto”. 

 



260​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“El Venerable Señor Devadatta”. 

“Algunos oficiales fueron de la opinión que el Príncipe debería ser sentenciado a 
muerte y también Devadatta con todos los bhikkhus. Otros fueron de la opinión que 
los bhikkhus no deberían ser liquidados ya que no había hecho nada malo, pero que 
el Príncipe y Devadatta deberían ser sentenciados a muerte. Hubo algunos que 
inclusive fueron de la opinión que ni el Príncipe ni Devadatta deberían ser 
liquidados sino que debería informarse al Rey al respecto y llevar a cabo sus 
órdenes. 

Entonces los oficiales llevaron al Príncipe Ajātasattu ante Seniya Bimbisāra, 
Rey de Magadha, y le dijeron lo que había ocurrido. 

“¿Cuál fue la opinión de los oficiales?” 

Ellos respondieron. 

“¿Qué es lo que tienen que ver el Buddha, el Dhamma o el Saṅgha con esto? 
¿Acaso no ha sido Devadatta denunciado en Rājagaha por el Bhagavā?” 

Entonces él dejó de remunerar a aquellos oficiales cuya opinión había sido que 
el Príncipe Ajātasattu y Devadatta y los bhikkhus deberían ser liquidados. Y 
degradó a aquellos oficiales cuya opinión había sido que los bhikkhus, no habiendo 
hecho nada malo, no deberían ser liquidados. Y promovió a aquellos oficiales cuya 
opinión había sido que ni el Príncipe ni Devadatta ni los bhikkhus deberían ser 
liquidados, sino que debería informarse al Rey y llevar a cabo sus órdenes. 
Entonces el Rey Bimbisāra preguntó: “¿Por qué deseáis matarme, Príncipe?” 

“Deseo el reino, señor”. 

“Si deseáis el reino, Príncipe, el reino es tuyo”. 

Por lo tanto, le traspasó el reino. 

Devadatta fue ante el Príncipe Ajātasattu y le dijo: “Gran rey, enviad algunos 
hombres para asesinar al monje Gotama”. 

Así que el Príncipe Ajātasattu dio órdenes a algunos hombres: “Haced lo que el 
Venerable Señor Devadatta diga”. Y Devadatta les dijo a los hombres: “Id, amigo; el 
monje Gotama vive en tal y tal lugar. Acabad con su vida y regresad por tal y tal 
camino”. Entonces él envió a dos hombres por el camino anterior, diciéndoles: 
“Acabad con la vida del hombre que vendrá por este camino, y regresad por ese 
camino”. Entonces envió a cuatro hombres por ese camino… ocho hombres por ese 
camino… dieciséis hombres por ese camino… 

Entonces el primer hombre tomó su espada y su armadura y preparó su arco y 



​ La Vida del Buddha​ 261 

 

su flecha, y fue adonde se encontraba el Buddha. No obstante, a medida que se 
acercaba, comenzó a tener miedo, hasta que se quedó tieso, su cuerpo se encontró 
muy rígido. El Bhagavā lo vio así y le dijo: “Venid, amigo, no temáis”. Entonces el 
hombre dejó su espada y armadura a un lado y bajó su arco y su flecha. Se dirigió 
ante el Bhagavā y se postró ante sus pies, diciendo: “Venerable Señor, he obrado 
mal, he hecho algo malo como un necio confundido y depravado, ya que he venido 
aquí con malignas intensiones, con el intento de matar. Venerable Señor, que el 
Bhagavā perdone mi transgresión como una restricción para el futuro”. 

“Seguro, amigo, habéis obrado mal, habéis hecho algo malo como un necio 
confundido y depravado, ya que habéis venido aquí con intenciones de matar. Pero 
como reconocéis vuestra transgresión como tal y, por tanto, actuáis de acuerdo al 
Dhamma, os perdonamos; ya que es un crecimiento en la Disciplina de los Nobles 
cuando un hombre reconoce una transgresión como tal y, actuando de acuerdo al 
Dhamma, entra bajo restricción para el futuro. 

Entonces el Bhagavā dio al hombre instrucciones progresivas… Eventualmente la 
impecable e inmaculada visión del Dhamma surgió en él… Él se hizo independiente 
de otros en la Dispensación del Maestro. Él dijo: “¡Magnífico, Venerable Señor!... 
Que el Bhagavā me reciba como su seguidor…” 

El Bhagavā le dijo: “Amigo, no regreséis por ese camino; id por este camino”. Y 
despidió al hombre por el otro camino. 

Entonces los dos hombres pensaron: “¿Cómo es esto? El hombre solo se está 
demorando bastante en venir,” Ellos siguieron el camino hasta que vieron al 
Bhagavā sentado sobre las raíces de un árbol. Entonces fueron ante él, y después de 
rendir sus respetos, se sentaron a un lado. El Bhagavā les dio instrucciones 
progresivas. Eventualmente ellos dijeron: “¡Magnífico, Venerable Señor!... Que el 
Bhagavā nos reciba como sus seguidores…” 

Entonces el Bhagavā los despidió por otro camino. Lo mismo ocurrió con los 
cuatro, los ocho y los dieciséis hombres restantes. 

Ahora, el hombre solo fue hacia Devadatta y le dijo: “No he acabado con la vida 
del Bhagavā, Venerable Señor. El Bhagavā es omnipotente y poderoso”. 

“Suficiente, amigo; no acabéis con la vida del monje Gotama. Yo mismo acabaré 
con la vida del monje Gotama”. 

“En aquel momento el Bhagavā se encontraba caminando en ascenso y descenso, 
bajo las sombra del Pico Rocoso de los Buitres. Entonces Devadatta subió al Pico 
Rocoso, y dejó caer una gran piedra, pensando: “Con esto acabaré con la vida del 
monje Gotama”. 

 



262​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Dos fragmentos de roca cayeron juntos y detuvieron la piedra; pero una astilla 
hirió sangrientamente el pie del Bhagavā. Entonces él lo vio y le dijo a Devadatta: 
“Desorientado hombre, habéis cometido un gran demérito; ya que con intensiones 
malignas, con intenciones de matar, habéis herido sangrientamente a un Perfecto”. 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, ésta es la primera 
acción con efectos inmediatos que Devadatta ha almacenado para su renacimiento, 
con intensiones malignas, con intenciones de matar, él ha herido sangrientamente 
a un Perfecto”. 

Vin. Cv. 7:3 

PRIMERA VOZ. Ahora bien, en aquella oportunidad, cuando el pie del Bhagavā 
hubo sido herido por una astilla, él sufrió severas sensaciones corporales dolorosas, 
punzantes, penetrantes, severas, desagradables e irritantes. Atento y plenamente 
consciente las resistió sin resentimiento, y extendiendo su capa de parches 
dobladas en cuatro, se tendió sobre su lado derecho bajo la pose del león 
durmiendo con un pie sobre el otro, atento y plenamente consciente. 

Entonces el Maligno Māra llegó a él y se dirigió en estrofas: 

“¿Qué os dejó estupefacto que estáis recostado? 
¿O algo más os encantó con algún vuelo poético? 
¿No hay todavía muchos objetivos que debéis servir? 
¿Por qué soñáis con el intento de dormir 
Solo en vuestra aislada habitación de descanso? 
 
“No estoy recostado por estar estupefacto, 
Ni me encanté por algún vuelo poético. 
Mi objetivo está conseguido y la desdicha ha quedado atrás 
Duermo con compasión hacia todos los seres 
Solo en mi aislada habitación de descanso”. 

Entonces el Maligno Māra entendió: “El Bhagavā me ha reconocido, el Sublime 
me ha reconocido”. Triste y desilusionado se desvaneció al instante. 

S. 4:13 

SEGUNDA VOZ. Los bhikkhus escucharon: “Parece que Devadatta ha intentado 
asesinar al Bhagavā”. Ellos caminaron para un lado y otro, haciendo rondas 
alrededor de la habitación del Bhagavā. Ellos hicieron un clamoroso ruido; un gran 
clamor, haciendo recitaciones para el salvaguardo, cuidado y protección del 
Bhagavā. 

 



​ La Vida del Buddha​ 263 

 

 Cuando él escuchó esto, él le preguntó al Venerable Ānanda: “Ānanda, ¿qué es ese 
clamoroso ruido, este gran clamor, esa bulliciosa recitación?” 

“Venerable Señor, los bhikkhus han escuchado que Devadatta ha intentado 
asesinar al Bhagavā,” y le contó lo que estaban haciendo. 

“Entonces, Ānanda, decidles a aquellos bhikkhus en mi nombre: ‘El Maestro 
llama a los Venerables.’” 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Y él se dirigió a los 
bhikkhus y les dijo: “El Maestro llama a los Venerables”. 

“Que así sea,” respondieron ellos. Y ellos fueron ante el Bhagavā. El Bhagavā les 
dijo: “Es imposible, bhikkhus, no puede ocurrir, que alguien pueda acabar con la 
vida de un Perfecto por la violencia. Cuando los Perfectos parten hacia el Nibbāna 
final, no es a través de la violencia por parte de alguien. Dirigíos a vuestras 
habitaciones, bhikkhus; Los Perfectos no requieren protección. 

En aquella época había un elefante salvaje en Rājagaha llamado Nāḷagiri, un 
asesino de hombres. Devadatta fue a Rājagaha hacia el establo del elefante. Él le 
dijo a los mahouts: “Somos conocidos del Rey e influyentes. Podemos hacer 
promover a los de posición inferior y podemos hacer crecer la obtención de 
comida y los salarios. Así que cuando venga el monje Gotama por ese camino, 
dejad que el elefante Nāḷagiri se dispare hacia él”. “Así será, Venerable Señor,” 
respondieron ellos. 

Entonces cuando amaneció, el Bhagavā se vistió, y tomando su cuenco y su 
ropaje superior, se dirigió con un grupo de bhikkhus a Rājagaha para mendigar 
alimentos. Entonces el Bhagavā entró a dicho camino. Los mahouts lo vieron y ellos 
dejaron que el elefante Nāḷagiri salga disparado por el camino. El elefante vio venir 
al Bhagavā en la distancia. Cuando lo vio, levantó su trompa, y con las orejas y la 
cola erectas, se lanzó hacia el Bhagavā. 

Los bhikkhus lo vieron venir a la distancia. Ellos dijeron: “Venerable Señor, el 
elefante salvaje Nāḷagiri, el asesino de hombres, se ha disparado por el camino. 
Venerable Señor, que el Bhagavā regrese; Venerable Señor, que el Sublime regrese. 

“Venid, bhikkhus, no temáis. Es imposible, no puede ocurrir que alguien acabe 
con la vida del Perfecto mediante la violencia. Cuando los Perfectos parten hacia el 
Nibbāna final, no es a través de la violencia por parte de terceros”. 

Una segunda y tercera vez los bhikkhus dijeron lo mismo y recibieron la misma 
respuesta. 

 



264​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

Ahora bien, en aquella oportunidad la gente en los palacios, en las casas y las 
cabañas se encontraban esperando en suspenso. Aquel que no poseía fe o 
convicción, el no sabio e indiscreto, dijo: “El Gran Monje, que es muy guapo, será 
lastimado por el elefante”.  No obstante, el devoto y crédulo, el sabio y discreto, 
dijo: “Pronto el elefante será contenido por el elefante”. 

Entonces el Bhagavā envolvió al elefante Nāḷagiri con pensamientos de amor 
benevolente. El elefante bajó su trompa, y caminó hacia el Bhagavā y permaneció 
frente a él. El Bhagavā palpó la frente del elefante con su mano derecha y se dirigió 
a él con estas estrofas: 

O elefante, no ataquéis a un elefante, 
Ya que es perjudicial atacar a un elefante; 
No hay destino feliz en el más allá 
Para alguien que mate a un elefante. 
Al actuar con vanidad y agitación; 
El agitado no alcanzará un destino feliz. 
Por tanto, actúa de tal forma que vayáis 
Hacia un destino feliz. 

El elefante Nāḷagiri tomó el polvo en los pies del Bhagavā con su trompa y lo 
esparció sobre su cabeza, después de lo cual se retiró andando hacia atrás mientras 
el Bhagavā se encontraba en su vista. Entonces se dirigió al establo y permaneció en 
su propio lugar. Fue así que el elefante fue domado. Ahora bien, en aquella 
oportunidad la gente cantó esta estrofa: 

Algunos doman por medio del garrote, 
Y otros con el látigo y la vara; 
Pero aquí un Sabio ha domado a un elefante, 
Sin usar ni un arma ni un garrote. 

La gente estaba molesta, murmuraba y protestada: “¡Este malvado Devadatta es 
realmente lo suficientemente malo para intentar matar al monje Gotama quien es 
tan omnipotente y poderoso!” Entonces las ganancias y el honor de Devadatta se 
desmoronaron mientras que las ganancias y el honor del Bhagavā crecieron más. 

Vin.Cv. 7:3 

Ahora bien, después que las ganancias y el honor de Devadatta se fueron abajo, 
él y sus adherentes acostumbraban a ir a comer junto con otras familias, 
informándoles con anticipación sobre lo que querían. La gente se contrariaba, 
murmuraba y protestaba: “¿Cómo pueden los monjes, los hijos de los Sakyans, ir a 
comer junto  

 



​ La Vida del Buddha​ 265 

 

 

con las familias, informándoles con anticipación sobre lo que desean? ¿Quién no 
disfruta de buenas cosas? ¿A quién no le gusta las buenas cosas?” Los bhikkhus que 
poseían pocos deseos también se encontraban contrariados. Ellos se lo contaron al 
Bhagavā. El Bhagavā le preguntó a Devadatta: “¿Es eso cierto como parece, que estáis 
haciendo estas cosas?” 

“Es cierto, Venerable Señor”. 

El Bhagavā lo reprochó, y después de darle una charla sobre el Dhamma, se 
dirigió a los bhikkhus así: “Ahora, bhikkhus, permitiré a los bhikkhus comer entre 
familias en grupos de no más de tres. Esto es por tres razones: para la restricción de 
personas de mentes incorrectas y para la comodidad de personas razonables, en 
virtud que aquellos de malos deseos no puedan formar un grupo y generen un 
cisma en el Saṅgha, y por compasión hacia las familias. No obstante, comer en 
grupo debería tratarse de acuerdo al procedimiento previamente establecido”. 

Vin. Cv. 7:3; Vin. Sv. Pāc. 32 

Devadatta se dirigió a Kokālika, Kaṭamoraka-Tissa, Khandāḍeyīputta, y 
Samuddadatta y dijo: “Venid, amigos, produzcamos un cisma en el Saṅgha y 
rompamos con la concordia del Saṅgha del monje Gotama”. Kokālika dijo: “El 
monje Gotama es omnipotente y poderoso, amigo. ¿Cómo podemos hacer eso? 

“Venid, amigos, podremos ir con el monje Gotama y demandarle cinco puntos: 
‘Venerable Señor, el Bhagavā ha elogiado en muchas formas a aquel de pocos 
deseos, que esté contento, devoto hacia la reclusión, escrupuloso y cordial, 
inclinado a la reducción (de apegos), y enérgico. Ahora bien, hay cinco puntos que 
conducen  a esos estados. Venerable Señor, sería bueno si los bhikkhus fueran 
moradores del bosque de por vida y cualquier que fuera a vivir a un pueblo sea 
censurado; serían bueno si ellos comieran sólo mendigando sus alimentos de por 
vida y cualquiera que aceptase una invitación sea censurado; sería bueno si ellos 
usaran sólo ropajes de telas desechadas; sería bueno si ellos fueran moradores sobre 
las raíces de los árboles y cualquiera que habitase una residencia sea censurado; 
sería bueno si ellos no comieran pescado o carne de por vida y cualquiera que lo 
hiciera fuera censurado.’ El monje Gotama jamás lo permitirá. Así que con esto 
podremos informarle a la gente sobre estos cinco puntos. Será posible con estos 
cinco puntos crear un cisma y romper con la concordia en el Saṅgha del monje 
Gotama; ya que la gente admira la auto-renunciación”. 

Entonces Devadatta fue con sus adherentes ante el Bhagavā, y después de 
rendirle respetos, se sentó a un lado. Habiéndolo hecho, dijo: “Venerable Señor, el  

 



266​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Bhagavā ha elogiado en muchas formas a aquel de pocos deseos, aquel que habite 
contento, devoto de la reclusión, escrupuloso y cordial, inclinado a la reducción 
(del apego) y enérgico. Ahora bien, aquí cinco puntos que conducen a estas cosas…” 
Y él enumeró los cinco puntos. 

“Suficiente, Devadatta. Dejemos a aquel que desee habitar en el bosque; y 
dejemos a aquel que desee habitar en un pueblo. Dejemos a aquel que desee comer 
alimentos mendigados; dejemos a aquel que desee aceptar invitaciones; dejemos a 
aquel que desee vestir ropajes de telas desechadas; dejemos a aquel que desee vestir 
ropajes donados por laicos. Vivir sobre las raíces de un árbol es permitido por mí 
durante ocho meses del año, pero no durante las lluvias. He permitido comer 
pescado y carne que sean puros en tres aspectos — cuando no hayan sido vistos, 
escuchados o sospechados que hayan sido matados para el consumo personal de sus 
receptores”. 

Devadatta estuvo feliz y complacido entonces: “El Bhagavā no autoriza estos 
cinco puntos”. Se levantó con sus adherentes y después de rendir respetos al 
Bhagavā, se marchó, manteniéndolo a su derecha. 

Él fue a Rājagaha y procedió a informar a la gente sobre los cinco puntos así: 
“Amigos, hemos estado con el monje Gotama y le hemos demandado estos cinco 
puntos…” y les contó los cincos puntos, concluyendo: “El Bhagavā no permite estos 
cinco puntos. No obstante, nosotros vamos a vivir de acuerdo a ellos”. 

Entonces, la gente no sabia y carente de fe dijo: “Estos monjes, estos hijos de los 
Sakyans, son escrupulosos en la reclusión; y sin embargo el monje Gotama vive 
entre el lujo, piensa en el lujo”. No obstante, los sabios y crédulos se contrariaron, 
murmuraron y protestaron: “¿Cómo puede Devadatta planear un cisma y romper 
con la concordia del Saṅgha?” 

Los bhikkhus los escucharon con desaprobación. Aquellos bhikkhus de pocos 
deseos también lo desaprobaron, y se lo contaron al Bhagavā. Él le preguntó a 
Devadatta: “Devadatta es cierto como parece ser, que estáis planeado un cisma y 
romper con la concordia del Saṅgha?” 

“Es cierto, Venerable Señor”. 

“Suficiente, Devadatta. No intentéis crear un cisma y acabar con la concordia 
del Saṅgha. Aquel que cree un cisma y acabe con la concordia del Saṅgha acumula 
desdicha que durará por el resto de la era; él acabará en el infierno por el resto de 
la era. No obstante, aquel que unifique el Saṅgha alcanzará la retribución más  

 



​ La Vida del Buddha​ 267 

​
 

elevada de méritos y disfrutará de los cielos por el resto de la era. Suficiente, 
Devadatta, no intentéis crear un cisma en el Saṅgha: un cisma en el Saṅgha es un 
asunto grave”. 

Vin. Cv. 7:3: Vin; Sv. Sangh. 10 

Cuando amaneció, el Venerable Ānanda se vistió y tomando su cuenco y su 
ropaje superior, se dirigió hacia Rājagaha para mendigar alimentos. Devadatta lo 
vio, y fue hacia a él y le dijo: “Ahora biem, amigo Ānanda, comenzando desde hoy 
mantendré el día santo de Uposattha y llevaré a cabo los actos del Saṅgha al margen 
del Bhagavā y el Saṅgha de bhikkhus”. 

A su regreso el Venerable Ānanda se lo contó al Bhagavā. Al reconocer el 
significado de esto, el Bhagavā pronunció la siguiente exclamación: 

Lo bueno puede hacerse fácilmente con lo bueno; 
Lo bueno no es fácil de hacer con lo malo. 
Lo malo puede hacerse fácilmente con lo malo; 
Los nobles no cometen malas acciones. 

Al día siguiente del Uposatha Devadatta organizó una votación: “Amigos, fuimos 
con el Bhagavā y demandamos los cinco puntos a él. Él se rehusó. Ahora 
emprenderemos vivir por medio de estos cinco puntos. Qué cualquier venerable 
que esté a favor de estos cinco puntos tome un ticket de votación”. 

En aquel momento se encontraban quinientos bhikkhus de Vesālī, hijos de los 
Vajjians. Ellos eran bhikkhus novatos sin ninguna discreción sobre sus asuntos. 
Pensando: “Éste es el Dhamma, éste es el Dhamma, ésta es la enseñanza del Maestro,” 
ellos tomaron los tickets de votación. Habiendo entonces creado un cisma en el 
Saṅgha, Devadatta partió hacia Gayāsīsa con los quinientos bhikkhus. 

Vin. Cv. 7:3; Ud. 5:8 

PRIMERA VOZ. El Bhagavā se encontraba entonces viviendo en Rājagaha sobre el 
Pico Rocoso de los Buitres. Esto ocurrió durante la partida de Devadatta. Entonces, 
cuando la noche se encontraba avanzada, Brahmā Sahampati, de maravillosa 
apariencia e iluminando toda el Pico de los Buitres, fue hacia el Bhagavā, y después 
de rendirle respetos, permaneció a un lado. Entonces se dirigió con estas estrofas 
hacia el Bhagavā. 

 



268​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
La acción de dar frutos destruye 
Al aloe, a las plantas y al bambú; 
Y la fama destruye también al derrochador, 
Como el parto lo hace con una mula. 

S. 6:12; cf. A. 4:68 

SEGUNDA VOZ. Sāriputta y Moggallāna fueron con el Bhagavā. Ellos dijeron: 
“Venerable Señor, Devadatta ha creado un cisma en el Saṅgha y ha partido hacia 
Gayāsīsa con quinientos bhikkhus”. 

“¿No sentís compasión por esos bhikkhus, Sāriputta? Id, antes que se encuentren 
con su ruina”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron ellos. Y ellos partieron hacia Gayāsīsa. 
Después de haber partido un bhikkhu permaneció no lejos del Bhagavā, sollozando. 
El Bhagavā le preguntó: “¿Por qué estáis sollozando, bhikkhu?” 

“Venerable Señor, cuando los dos discípulos principales del Bhagavā, Sāriputta y 
Moggallāna hayan ido con Devadatta, ellos también se unirán a sus enseñanzas”. 

“Es imposible, bhikkhu, no puede ocurrir que Sāriputta y Moggallāna se unan a 
la enseñanza de Devadatta. Por el contrario, ellos convertirán a los bhikkhus que se 
han ido con él”. 

Devadatta se encontraba sentado enseñando el Dhamma rodeado por un séquito. 
Él vio al Venerable Sāriputta y al Venerable Moggallāna venir a la distancia. Él dijo 
a los bhikkhus: “Vean bhikkhus, el Dhamma está bien proclamado por mí. Inclusive 
los discípulos principales del monje Gotama, Sāriputta y Moggallāna, vienen a mí y 
se unen a mi enseñanza”. 

Cuando se dijo esto, Kokālika advirtió a Devadatta: “Amigo Devadatta, no 
confíe en ellos. Ellos están bajo las garras de malignos deseos”. 

“Suficiente amigo; ellos son bienvenidos ya que vienen a unirse a mi enseñanza”. 

Entonces Devadatta ofreció al Venerable Sāriputta la mitad de su asiento: 
“Venid, amigo Sāriputta, sentaos aquí”. 

“Suficiente, amigo,” respondió el Venerable Sāriputta, y tomando un asiento, se 
sentó a un lado. Lo mismo hizo Moggallāna. Ahora, Devadatta había instruido, 
urgido, alentado y exhortado a los bhikkhus con charla sobre el Dhamma durante 
toda la noche, él dijo al Venerable Sāriputta: “Amigo Sāriputta, el Saṅgha de  

 



​ La Vida del Buddha​ 269 

 

bhikkhus todavía está libre de fatiga y cansancio. Posiblemente os podría ocurrir 
una charla sobre el Dhamma. Me duele mi espalda, así que tomaré un descanso”. 

“Así será, amigo,” respondió el Venerable Sāriputta. Entonces Devadatta tendió 
su ropaje de parches doblado en cuatro, se recostó sobre su lado derecho bajo la 
pose del león, con un pie sobre el otro. No obstante, estaba cansado y entonces se 
quedó dormido, inconsciente y no plenamente atento. 

Entonces el Venerable Sāriputta recomendó y aconsejó a los bhikkhus con una 
charla sobre el Dhamma, utilizando una maravilla para leer mentes, y el Venerable 
Moggallāna les recomendó y aconsejó con una charla sobre Dhamma utilizando un 
poder supernormal, hasta que la impecable e inmaculada visión del Dhamma surgió 
en ellos: Todo lo que está sujeto a surgir estará sujeto a desaparecer. 

Luego, el Venerable Sāriputta se dirigió a los bhikkhus: “Bhikkhus, vayamos y 
regresemos con el Bhagavā. Quien respalden el Dhamma del Bhagavā que venga con 
nosotros”. Y así el Venerable Sāriputta y el Venerable Moggallāna partieron con los 
quinientos bhikkhus de regreso hacia el Bosque de Bambúes. 

Kokālika despertó a Devadatta: “¡Amigo Devadatta, despierte! ¡Los bhikkhus han 
sido llevados por Sāriputta y Moggallāna! ¿No le dije que no confiara en ellos 
porque traían consigo malos deseos y estaban bajo las garras de malignos deseos?” 
Y ahí y entonces brotó de la boca de Devadatta sangre caliente. 

El Venerable Sāriputta y el Venerable Moggallāna fueron con el Bhagavā. Ellos 
dijeron: “Venerable Señor, sería bueno para la gente si los bhikkhus que se apartaron 
con el creador de un cisma en el Saṅgha retomen nuevamente la admisión”. 

“Suficiente, Sāriputta. No sugiráis que los bhikkhus que se apartaron con el 
creador de un cisma en el Saṅgha deban retomar nuevamente la admisión. 
Hacedlos confesar una muy seria transgresión. ¿Pero cómo actuó Devadatta?” 

“Venerable Señor, Devadatta actuó exactamente como lo ha hecho el Bhagavā 
cuando después de instruir, urgir, alentar y exhortar a los bhikkhus durante casi 
toda la noche, me dijo: ‘Sāriputta, el Saṅgha de bhikkhus todavía está libre de fatiga 
y cansancio. Posiblemente una charla sobre el Dhamma se os podría ocurrir. Me 
duele mi espalda así que tomaré un descanso.’” 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus: “Una vez bhikkhus, hubo algunos 
elefantes que vivían cerca de una gran fuente en el bosque. Ellos iban a la fuente y 
tiraban de los tallos de los lotos por medio de sus trompas; y cuando las habían 

 



270​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

lavado y dejado muy limpias, se las comían y tragaban libre de barro. Eso era bueno 
para ambos, para su apariencia y su salud, y no cayeron en la muerte o en 
sufrimiento mortal debido a ello. No obstante, algunas crías, sin la instrucción de 
los elefantes, que se dirigieron a la fuente y tiraron de los tallos de los lotos con sus 
trompas; en vez de lavarlos y dejarlos limpios, se los comieron y tragaron con el 
barro en ellas. Eso no fue bueno ni para su apariencia ni su salud e incurrieron en 
la muerte y sufrieron mortalmente debido a ello. Así también, bhikkhus, Devadatta 
morirá miserablemente al haber intentado imitarme”. 

Por imitarme él morirá miserablemente 
Así como las crías de elefantes que coman también el barro 
Al copiar al elefante come lotos, 
Cuidadoso en el río, sacudiendo su polvo. 

Vin. Cv. 7:4 

“Bhikkhus, un bhikkhu está apto para partir en una misión cuando posea ocho 
cualidades. ¿Cuáles ocho? Aquí un bhikkhu es alguien que escucha, que hace a otros 
escuchar, que aprende, que recuerda, que conoce, alguien que hace a otros conocer, 
alguien lúcido en lo consistente e inconsistente, alguien que no genera problemas. 
Un bhikkhu estará apto para partir en una misión cuando posea estas ocho 
cualidades. Ahora bien, Sāriputta posee estas ocho cualidades; consecuentemente 
está apto para partir en una misión”. 

Él no hace ruido cuando llega 
Ante una asamblea; 
Él no pierde el hilo de su lenguaje, 
O cubre su mensaje, 
Él habla alto y sin agitación; 
Ninguna pregunta puede perturbarlo — 
Un bhikkhu como éste está apto  
Para partir en una misión. 

Vin. Cv. 7:4; A. 8:16 

“Bhikkhus, Devadatta ha fracasado y su mente está obsesionada por ocho cosas 
malas, motivo por el cual irá inevitablemente hacia los estados de privación, al 
infierno, por la duración de una era. ¿Cuáles ocho? Estas son ganancia, carencia de 
ganancia, fama, carencia de fama, honor, carencia de honor, malos deseos y  

 



​ La Vida del Buddha​ 271 

 

malos amigos. Devadatta irá hacia los estados de privación, al infierno, por la 
duración de la era debido a que ha fracasado y su mente se encuentra obsesionada 
por estas ocho cosas. 

“Bhikkhus, es bueno vencer constantemente cada una de esta ochos cosas a 
medida que surgen. ¿Y con qué beneficio en perspectiva un bhikkhu hace ello? 
Mientras las corrupciones y la fiebre por las impurezas pueden surgir en aquel que 
no haya vencido constantemente cada una de estas ocho cosas a medida que surjan, 
no habrá corrupciones y fiebre de impurezas en aquel que venza constantemente 
cada una de las ochos cosas a medida que surjan. Por lo tanto, bhikkhus, entrenaros 
así: ‘Observaré constantemente cada una de estas ocho cosas a medida que surjan.’ 

“Devadatta ha fracasado y su mente está obsesionada por tres cosas malignas, 
por lo cual ira inevitablemente hacia los estados de privación, al infierno, por la 
duración de esta era. ¿Cuáles tres?: Estos son malos deseos, malos amigos, y haberse 
detenido a mitad del sendero debido a los logros de meras distinciones mundanas a 
través de los poderes supernormales”. 

Vin. Cv. 7:4; A. 8:7; Iti. 89 

 NARRADOR DOS. El Canon no relata las verdaderas circunstancias sobre la 
muerte de Devadatta. De acuerdo a los Comentarios, la tierra se abrió y fue tragado 
y devorado por el infierno, para permanecer ahí hasta la destrucción de los 
infiernos con la llegada del próximo ciclo de contracción estelar. El Comentario — 
Pero no el Canon — también relata que después de la abdicación del Rey 
Bimbisāra, su hijo lo encarceló y posteriormente acabó con su vida. El ascenso del 
ambicioso Ajātasattu fue seguido de guerras entre los dos reinos dominantes de 
Magadha y Kosala — entre sobrino y tío. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. El Bhagavā se encontraba residiendo en Sāvatthī. Ahora 
bien, en el momento en que Ajātasattu Vedehiputta, Rey de Magadha, ordenó la 
constitución de cuatro ejércitos de elefantes, caballería, carruajes e infantería, él 
marchó hacia el país de Kāsi contra Pasenadi, Rey de Kosala. El Rey Pasenadi 
escuchó eso, y avanzó hacia el país de Kāsi para enfrentar al Rey Ajātasattu en una 
batalla. Los dos reyes pelearon. En dicha guerra el Rey Ajātasattu venció al Rey 
Pasenadi quien se retiró hacia su propia capital real, Sāvatthī. Los bhikkhus que 
mendigaban alimentos en Sāvatthī escucharon sobre esto y fueron a contárselo al 
Bhagavā. Él dijo: 

 



272​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Bhikkhus, Ajātasattu Vedehiputta, Rey de Magadha, posee malos amigos, malos 
aliados, malos íntimos; Pasenadi, el Rey de Kosala, posee buenos amigos, buenos 
aliados, buenos íntimos. No obstante, el Rey Pasenadi pasará por el sufrimiento de 
alguien que ha sido derrotado”. 

La conquista genera enemigos; 
Alguien vencido posee un lecho de dolor, 
Un hombre en paz puede yacer en tranquilidad — 
No hay conquistas o derrotas para él. 

 

Luego los dos reyes pelearon como antes. Pero en dicha batalla el Rey Pasenadi 
capturó vivo al Rey Ajātasattu. Entonces se le ocurrió al Rey Pasenadi: “Aunque 
este Ajātasattu Vedehiputta, Rey de Magadha, me ha dañado, alguien que no le ha 
ocasionado ningún daño, él todavía es mi sobrino. ¿Por qué no confiscar todos sus 
elefantes, sus caballos, sus carruajes y su infantería, y lo dejamos partir vivo?” Los 
bhikkhus que mendigaban alimentos en Sāvatthī escucharon sobre esto y fueron a 
contárselo a Bhagavā. Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció 
entonces esta exclamación: 

Un hombre puede destruir a voluntad. 
Cuando otros destruyan en retorno, 
Él, destruido, los destruye nuevamente. 
El necio cree que tiene suerte 
Mientras sus malas acciones no maduren; 
Pero cuando lo haga, el necio pagará su mal. 
 
El asesino se hace a sí mismo asesinar, 
El victorioso se encuentra conquistado, 
El abusivo se encuentra abusado, 
El persecutor perseguido; 
La rueda de las acciones se pone en marcha una y otra vez 
Y hace del destructor ser destruido. 

S. 3:14-15 



 

 

14​ ​
LA VEJEZ 

 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. Una vez cuando el Bhagavā se encontraba residiendo en 
Sāvatthī, el Rey Pasenadi de Kosala llegó a verlo a medio día. El Bhagavā le 
preguntó: “¿De dónde venís a medio día, gran Rey? 

“Venerable Señor, ahora estoy muy ejercitado en la administración de aquellas 
cosas que tienen que hacerse por reyes guerreros elegidos y que están embriagados 
con la autoridad y se obsesionan con la pasión de los placeres sensuales, que han 
estabilizado sus países y sobrevivido la conquista de una vasta extensión de tierra”. 

“¿Cuál es vuestra opinión, gran Rey? Si un hombre digno de confianza y 
responsable viniera hacia su majestad proveniente del este y dijera: “Sepa por favor 
señor que vengo del este. Ahí vi una inmensa montaña tan alta como el cielo 
avanzando y destruyendo cada cosa con vida. Haced lo que debería ser hecho por 
su majestad, señor.’ Y entonces viniera un hombre del oeste, y otro del norte, y otro 
del sur y cada uno reportara la misma cosa. Ahora, ante tan poderosa y peligrosa 
dificultad, sin ninguna misericordia por la destrucción de la humanidad, sin 
ninguna posibilidad de retener la existencia humana, ¿Qué debería hacerse?” 

“En un momento así, Venerable Señor, ¿qué otra cosa puedo hacer sino caminar 
por el Sendero del Dhamma, caminar rectamente, cultivar lo que sea beneficioso y 
acumular méritos?” 

“Os digo, gran Rey, os declaro; la vejes y la muerte se encuentra cerca de su 
majestad. Con la vejez y la muerte acercándose a su majestad, gran Rey, ¿qué 
debería hacer?” 

“Con la vejez y la muerte acercándose a mí, Venerable Señor, ¿qué más puedo 
hacer sino caminar por el Sendero del Dhamma, con rectitud, cultivando lo que sea 
beneficioso y acumulando méritos? Ya que las cosas que pueden hacerse por reyes 
guerreros elegidos y embriagados con la autoridad y obsesionados con la pasión de 
los deseos sensuales, que han estabilizado sus países y sobrevivido la conquista de 
una gran extensión de tierra — Me refiero a pelear batallas con elefantes, caballos, 
carruajes e infantería — no hay sentido ni utilidad en esas batallas cuando se me  

 



274​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

esté acercando la vejez y la muerte. En mi corte hay tres ministros expertos en 
encantos capaces de confundir el avance del enemigo; pero no tiene sentido ni 
utilidad dichas batallas cuando se me está acercando la vejez y la muerte. En mi 
corte hay mucho oro y metales preciosos almacenados bajo tierra y distantemente 
que yacen en cuartos de almacenamiento para hacer compras con dinero ante el 
avance del enemigo; pero qué sentido y utilidad en dichas batallas cuando se me 
está acercando la vejez y la muerte. Cuando se me está acercando la vejez y la 
muerte, ¿Qué más puedo hacer, Venerable Señor, sino caminar por el Dhamma, 
caminar con rectitud, cultivar lo que sea beneficioso y acumular méritos?” 

“Así es, gran Rey, así es. Cuando se os acerca la vejez y la muerte, ¿qué más 
podéis hacer sino caminar por el Sendero del Dhamma, caminar con rectitud, 
cultivar lo que sea beneficioso y acumular méritos?” 

S. 3:25 

Una vez, cuando el Bhagavā se encontraba residiendo en Sāvatthī en el 
monasterio este, en el palacio de la madre de Migāra, él se había levantado de su 
retiro en la tarde y se encontraba sentado, calentando su espalda con los rayos de la 
puesta del Sol. El Venerable Ānanda fue a él y le rindió respetos. Mientras 
masajeaba las extremidades del Bhagavā él dijo: “¡Es maravilloso!, Venerable Señor, 
¡es magnífico! Ahora el color de la piel del Bhagavā no es más brillante ni claro; 
todos sus miembros están flácidos y arrugados, vuestro cuerpo está inclinado hacia 
adelante y pareciera haber un cambio en las facultades sensoriales de su vista, los 
oídos, el olfato, el gusto y la sensación corporal”. 

“Así es Ānanda, así es. La juventud debe envejecer, la salud enfermarse, la vida 
tiene que morir. Ahora bien, el color de mi piel no es más claro y brillante; todos 
mis miembros están flácidos y arrugados, mi cuerpo está inclinado hacia adelante y 
pareciera haber un cambio en las facultades sensoriales de la vista, el oído, el 
olfato, el gusto y la sensación corporal”. 

Así lo dijo el Bhagavā. Cuando el Sublime hubo dicho esto, al Maestro se le 
ocurrió además: 

¡Qué vergüenza, sórdida vejez! 
Constructor de lo horrible. 
La vejez ha estropeado ahora 
La forma que una vez poseía gracia. 
Vivir cien años  
No es una falsa deterioración 
Que ofrezca descanso a nadie, 
Y estropea todas las cosas. 

S. 48: 41



​ La Vida del Buddha​ 275 

 

Una vez el Bhagavā se encontraba residiendo en Sāmagāma, en el país Sakyan, 
justo después que Nigaṇṭha Nāthaputta había muerto en Pāvā. Los Nigaṇṭhas se 
habían dividido después de su muerte en dos facciones, y se encontraban peleando, 
riñendo, luchando y lastimándose mutuamente con insultos verbales: “Vosotros no 
conocéis el Dhamma y la Disciplina. ¿Cómo vais a conocer este Dhamma y 
Disciplina? Vuestro sendero es incorrecto. Mi sendero es correcto. Soy consistente. 
Vosotros sois inconsistentes. Lo que debería haber sido dicho primero lo dijisteis al 
final. Lo que debería haber sido dicho al final lo dijisteis primero. Lo que deberíais 
haber expuesto ha quedado boca abajo. Vuestra enseñanza ha sido refutada. Estáis 
perdidos. Partid y aprended mejor, o desenredaos si podéis”. Parecía como si 
hubiese un conflicto interno de desacuerdos entre los pupilos de Nigaṇṭha 
Nāthaputta. Y sus discípulos laicos de ropajes blancos se encontraban 
desilusionados, consternados y disgustados con sus pupilos, así como con su 
Dhamma y Disciplina mal declarados, el cual era difícil de penetrar, conductor 
hacia ningún lado, sin dirección hacia la paz, proclamado por alguien no 
plenamente iluminado, con sus santuarios ahora quebrados y abandonados sin 
ningún refugio. 

Entonces el novicio Cunda, quien había pasado la estación de lluvias en Pāvā, 
fue con el Venerable Ānanda a contarle lo que había ocurrido. Ellos fueron juntos 
con el Bhagavā y el Venerable Ānanda le informó lo que el novicio Cunda le había 
dicho. Él añadió: “Venerable Señor, yo pensé: ‘¡Que no haya disputas cuando parta 
el Bhagavā! Las disputas producen infortunio e infelicidad para muchos, perjuicio, 
infortunio e infelicidad para dioses y hombres’”. 

“Ānanda, ¿Qué opináis? Estas enseñanzas que he conocido directamente y os he 
enseñado — Me refiero a los cuatro fundamentos de la atención, los cuatro 
emprendimientos correctos, las cuatro bases del éxito, las cinco facultades 
espirituales, los cinco poderes, los siete factores de iluminación y el Noble Óctuple 
Sendero — ¿encontráis siquiera dos bhikkhus que los describan de forma 
discordante? 

“No, Venerable Señor, no obstante, hay gente que vive ahora con inclinación 
hacia el Bhagavā, que podrían cuando él haya partido, crear disputas en el Saṅgha 
en relación al sustento y en relación al Código de Reglas Monásticas. Esas disputas 
producirían infortunio e infelicidad para muchos”. 

“Disputas sobre el sustento o sobre el Código de Reglas Monásticas no tienen 
importancia, Ānanda. Pero si surgieran disputa en el Saṅgha sobre el sendero o la 
forma de practicar, esas disputas como las otras serían por cierto para infortunio e 
infelicidad de muchos”. 

M. 104 

 



276​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

En una oportunidad el Bhagavā se encontraba residiendo en Vesālī en el bosque 
de las afueras del lado oeste de la ciudad. Fue entonces que Sunakkhatta, un hijo de 
los Licchavīs, acababa de dejar este Dhamma y Disciplina y se encontraba haciendo 
esta afirmación en las congregaciones de Vesālī: “El monje Gotama no posee 
ninguna distinción más elevada que la de cualquier estado humano digno del 
conocimiento y la visión de un noble. El monje Gotama enseña un Dhamma 
simplemente basado en el pensamiento, siguiendo su propia línea de investigación, 
tal como se le ocurra, y a quien se le enseñe ese Dhamma para su beneficio, cuando 
lo practica sólo lo conduce a la completa extenuación de su sufrimiento, (pero nada 
más que eso)”. 

El Venerable Sāriputta escuchó esto y se lo contó al Bhagavā. “Sāriputta, el 
desorientado hombre Sunakkhatta es un hombre de ira, y es con ira que se han 
dicho esas palabras. Pensando en desacreditar al Perfecto, en realidad lo ha 
elogiado; ya que es un elogio al Perfecto decir: ‘Y a quien se le enseñe ese Dhamma 
para su beneficio, cuando lo practica sólo lo conduce a la completa extenuación de 
su sufrimiento’”. 

“Ahora bien, como alguien que lo ha vivido, he tenido la experiencia directa de 
la vida santa conocida como tal por sus cuatro factores: He practicado los extremos 
del ascetismo, la severidad, la escrupulosidad y la reclusión”. 

“Éste fue mi ascetismo,1 andaba desnudo, alejándome de asambleas, lamiendo 
mis manos, sin acudir cuando era llamado, sin detenerme cuando era solicitado; no 
aceptaba nada comprado, o alguna cosa especialmente hecha para mí, o una 
invitación; no recibía nada fuera de un cuenco, nada fuera de mi cuenco, a través 
de un umbral, a través de un palo, a través de la mano de mortero, de dos 
comiendo juntos, de una mujer con un hijo, de una mujer dando lactancia, de un 
lugar donde yaciera una mujer con un hombre, de un lugar donde se distribuyese 
comida, de un lugar en donde aguardase un perro, de un lugar donde volasen 
moscas; no aceptaba ni pescado ni carne, ni bebía brebajes espiritistas ni vino ni 
licores fermentados. Permanecía en una casa por un bocado; permanecía en dos 
casas por dos bocados… permanecían en siete casas por siete bocados; vivía de un 
puñado en plato, de dos puñados… de siete puñados al día; comía alimentos inter 
diariamente, cada dos días… cada siete días, etc., hasta una vez cada quince días, 
habitaba siguiendo la práctica de tomar alimentos en determinados intervalos. Era 
alguien que comía verduras, mijo, arroz silvestre, maridaje, musgo, salvado de 
arroz, enjuagues,  

 



​ La Vida del Buddha​ 277 

 

césped o abono de vaca; vivía sobre las raíces de la selva y las frutas como el que se 
alimenta de lo ocasional. Me vestía de cáñamo, en mezcla de cáñamo, de mortajas, 
de trapos desechados, de corteza de árbol, de camuflaje antílope, de telas de hierba 
kusa, en telas de corteza, en telas de maderas, en lanas de cabello, o tejidos de lana 
de animal, de alas de lechuza. Era de aquellos que se halaban el cabello y la barba, 
siguiendo la práctica de halarse el cabello y la barba. Era alguien que permanecía 
de pie, rechazando asientos. Era alguien que permanecía en cuclillas 
permanentemente, devoto a mantener la posición de cuclillas. Era alguien que 
utilizaba colchón de clavos; hice de un colchón de clavos mi cama. Permanecía bajo 
la práctica de bañarme en la misma agua por tercera vez durante la madrugada. De 
hecho, seguía la práctica del tormento y la tortura del cuerpo en sus muchas 
formas. Así fue mi ascetismo. 

“Ésta fue mi severidad. Así como el tronco del árbol tinduka, acumulado por los 
años, apelmazado y con escamas, así también el polvo y la suciedad, acumulado 
durante años, apelmazaron mi cuerpo y se puso escamosa. No se me ocurrió: ‘Oh, 
voy a sacudirme este polvo y suciedad con mis manos, o que otro me sacuda este 
polvo y suciedad con su mano’ — esto no se me ocurrió jamás. Así fue mi 
severidad. 

“Así fue mi escrupulosidad. Me encontraba siempre atento en cada paso que 
daba hacia adelante a tal punto que me apiadaba inclusive por una gota de agua: 
‘Que no dañe a ninguna criatura en las grietas de la tierra.’ Así fue mi 
escrupulosidad. 

“Así fue mi reclusión. Me iba hacia algún bosque y permanecía ahí. A igual que 
los ciervos criados en el bosque que al ver un ser humano huyen de dicho bosque a 
otro, de matorral en matorral, de un valle a otro, de una colina a otra, así también 
cuando veía a un vaquero, ovejero, o alguien recolectando césped o palos, o 
leñadores, yo huía de un bosque a otro, de un matorral a otro, de un valle a otro, de 
una colina a otra. ¿Por qué ello? Para que ellos no me pudieran ver o yo a ellos. Así 
fue mi reclusión. 

“Iba en las cuatros direcciones hacia los establos donde el ganado se había 
escapado y los vaqueros lo habían dejado, me alimentaba del estiércol de los 
tiernos terneros recién paridos. Mientras se extendía mi propia orina y 
excremento, me alimentaba de mi propia orina y excremento. Así fue mi gran 
distorsión en la alimentación”. 

“Me iba lejos hacia algún bosque temible y habitaba en él — un bosque tan 
temible que normalmente le haría parar los pelos a un hombre que lo habitase y 
que no esté libre de pasión. Lo habitaba en la noche a cielo abierto y en el día en el 
bosque, durante aquellas frías noches de vientos, cuando llegan los ‘ochos días de  

 



278​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
heladas.’ Habitaba en el día a cielo abierto y en la noche en el bosque durante los 
meses de estaciones calientes. Y entonces vino a mí espontáneamente esta estrofa 
jamás escuchada antes: 

“Enfriado durante la noche y quemado durante el día, 
Solo en los temibles bosques, 
Desnudo, sin ningún fuego para sentarse en algún lado, 
Continúa el ermitaño todavía en su objetivo”. 

“Hacía mi cama sobre un osario y mi almohada con los huesos de los muertos. Y 
los jóvenes vaqueros llegaban y orinaban sobre mí, me tiraban polvo, y me 
pinchaban dentro de los oídos con palos. Sin embargo, nunca sentí nada malo 
hacia ellos. Así fue mi ecuanimidad. 

“Hay algunos monjes y brahmanes que aseguran y creen que la purificación 
puede llegar a través de la comida; ellos dicen: ‘vivamos de la fruta kola,’ y ellos 
comen frutas kola, comen fruta kola en polvo, toman agua de fruta kola, y hacen 
muchos tipos de cocciones de frutas kola. Ahora, he tenido la experiencia de comer 
una sola fruta kola al día. Pero, Sāriputta, puede ser que penséis que la fruta kola 
era más grande que las de ahora; sin embargo, no deberíais considerarlo así. La 
fruta kola era como máximo del mismo tamaño que las de ahora. A través de 
alimentarme de una sola fruta kola al día, mi cuerpo alcanzó un estado extremo de 
adelgazamiento… Nuevamente, hay algunos monjes y brahmanes que afirman y 
creen que la purificación llega a través de la comida, y dicen: ‘Vivamos de frijol’… 
ellos dicen: ‘vivamos de sésamo’… ellos dicen ‘vivamos de arroz’… Ahora, he tenido 
la experiencia de comer al día un solo frijol… una sola semilla de sésamo… un solo 
grano de arroz… Pero a través de ese rito, de esta observación, de dicha práctica de 
hazañas difíciles, no adquirí ninguna distinción más elevada que el estado humano 
digno del conocimiento y la visión de los nobles. ¿Por qué no? Porque no obtuve el 
noble entendimiento, el cual, al ser alcanzado, conduce a la completa extenuación 
del sufrimiento en aquel que lo practique, ya que pertenece al noble estado y 
conduce hacia el más allá (del mundo). 

“Hay algunos monje y brahmanes que aseveran y creen que la purificación llega a 
través de un particular ciclo de renacimientos. ‘Sin embargo, es imposible 
encontrar el ciclo de renacimientos que no haya recorrido en este largo viaje— 
excepto por el Plano de los Puros;2 ya que, si hubiera nacido en el Plano de los 
Puros, jamás habría regresado a este mundo. 

“Hay algunos monjes y brahmanes que aseveran y creen que la purificación llega 
a través del sacrificio. Pero es imposible encontrar el tipo de sacrificio que no haya 
ya ofrecido en este largo viaje, como un rey de casta guerrera designado o como un 
rico miembro de la casta brahmán. 

“Hay algunos monjes y brahmanes que aseveran y creen que la purificación



​ La Vida del Buddha​ 279 

 

llega a través de la adoración al fuego. Sin embargo, es imposible encontrar el tipo 
de fuego que no haya ya adorado en este largo viaje, como un rey de la casta 
guerrera designado o como un rico miembro de la casta brahmán. 

“Hay algunos monjes y brahmanes que aseveran y creen así: ‘Mientras este buen 
hombre siga joven, sea un muchacho de cabello oscuro, bendecido con la juventud, 
durante la primera fase de su vida, así será de perfecto en el lúcido entendimiento. 
Sin embargo, cuando este hombre sea viejo, anciano, con el peso de los años 
encima, avanzado en la vida, y llegando a la última fase, siendo octogenario, 
nonagenario, o de cien años de edad, entonces perderá la lucidez de su 
entendimiento.’ Sin embargo, no debería considerarse así. Ahora estoy viejo, 
anciano, con el peso de los años encima, avanzado en la vida, y llegando a la última 
fase; mi edad ha llegado a los ochenta. Suponer que tenga cuatro discípulos con 
cien años de edad, avanzados en la vida, de una vida de cien años, perfectos en 
atención, memoria y lucidez en el entendimiento — al igual que un arquero bien 
equipado, entrenado, que haya practicado y ensayado correctamente, podría 
fácilmente disparar una flecha por un haz de luz a través de las sombras de un 
árbol de palma; suponed que ellos fueran así de perfectos en la atención, la 
consciencia, la memoria y la lucidez del entendimiento — y suponed que 
preguntaran continuamente sobre los cuatro fundamentos de la atención y yo les 
respondiera cuando preguntaran, y ellos recordaran cada respuesta y jamás hicieran 
preguntas secundarias, o se detuvieran excepto para comer, beber, masticar, 
degustar, orinar, evacuar y lo demás con el objeto de liberarse de la modorra: 
inclusive así, la exposición del Dhamma del Perfecto, su explicación sobre los 
factores del Dhamma, y sus respuestas a las preguntas, no se agotarían. Mientras 
tanto, no obstante, estos cuatro discípulos míos de cien años de vida, con una vida 
de cien años, morirían al término de estos cien años. Sāriputta si tuvieseis que 
inclusive llevarme cargado a la cama, inclusive así no habría cambio en la lucidez 
en el entendimiento del Perfecto. 

M. 12 

NARRADOR UNO. En los últimos años del Buddha ocurrieron una serie de 
humillaciones — eventos que podrían haber sido humillantes al juicio ordinario. Ya 
se ha dicho cómo un ex bhikkhu, Sunakkhatta (una vez asistente personal del  

 



280​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Buddha) había renunciado y se encontraba hablando públicamente en contra de él, 
menospreciando sus poderes súper normales mundanos, motivo por el cual el 
Buddha pronunció su ‘rugido de león’, su declaración sobre que no había alguna 
auto-mortificación que no haya sido practicada, ningún método de auto 
purificación que no haya sido intentado. Por aquel entonces se encontraba cerca de 
perder a sus dos discípulos principales. Mientras tanto, el Rey Pasenadi de Kosala, 
su devoto patrono por más de cuarenta años, se encontraba entonces fastidiado por 
problemas políticos. 

NARRADOR DOS. El Rey Pasenadi tenía la misma edad que el Buddha y por lo 
tanto tenía ochenta años. Había estado en problemas con las guerras perdidas y no 
planificadas con su sobrino, el Rey Ajātasattu de Magadha, y por tensiones 
periódicas dentro de su reino. Como resultado de una intriga en su palacio, su 
comandante del ejército, el General Bandhula, fue acusado de conspirar en contra 
de él y fue condenado a muerte. Posteriormente, sin embargo, supo que el general 
era inocente. Entonces comenzó a sentir remordimiento. Con el objeto de 
posiblemente enmendar lo sucedido nombró al cargo al sobrino del general, Dīgha 
Kārāyana. 

Comentario a M. 89 y D. 16 

 NARRADOR UNO. El Rey Pasenadi de Kosala fue a ver al Buddha y pedirle un 
consejo. Cuando su devota esposa, la Reina Mallikā, murió, fue en busca de 
consuelo y con un profundo abatimiento a ver al Buddha, quien se encontraba 
entonces en Sāvatthī. 

Ver A. 5: 49 

NARRADOR DOS. El palacio del Rey y su brillante capital no le ofrecían más 
ningún placer. Él lo dejó por un tiempo, deambulando de palacio en palacio con un 
gran séquito, pero sin ningún plan especial. 

NARRADOR UNO. Durante este nostálgico y difícil deambular por los antiguos 
recorridos del Rey a veces se encontraba con los del Buddha, y entonces él iba a 
verlo. Su muerte no está registrada en el Tipiṭaka; sin embargo, se encuentra en el 
Comentario un discurso sobre los eventos que inmediatamente lo precedieron. 
Aquí un recuento de su último encuentro. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Bhagavā se encontraba 
residiendo en el país Sakyan, en la ciudad Sakyan llamada Medaḷumpa. Ahora, en  

 



​ La Vida del Buddha​ 281 

 

dicha ocasión el Rey Pasenadi de Kosala llegó a Nagaraka por uno u otro asunto. 
Entonces le dijo a Dīgha Kārāyana: “Mi amigo, reúne los cojines para sentarse. 
Vayamos a un agradable parque para ver vistas agradables”. 

“Así será, señor,” respondió Dīgha Kārāyana. Cuando los cojines estuvieron 
listos, él informó al Rey: “Señor, los cojines para sentarse están listos. Es el 
momento para hacer lo que estime conveniente”. 

Entonces el Rey Pasenadi reunió los cojines y se condujo con toda su pompa 
real en dirección al parque. Él fue de esta forma tan lejos como se lo permitió los 
carruajes por el camino; entonces desmontó y procedió a pie. Mientras caminaba y 
deambulaba para ejercitarse observó las raíces de los árboles que inspiraban 
confianza y devoción en él; ello se encontraba tranquilo e imperturbable de voces, 
con una atmósfera de aislamiento, en donde uno podría esconderse de las personas, 
favorable para el retiro. La vista le recordó al Bhagavā. Entonces dijo: “Dīgha  
Kārāyana, mi amigo, estas raíces de árboles son como aquellas… cuando solíamos 
honrar al Bhagavā, consumado y plenamente iluminado. ¿Dónde se encuentra 
residiendo ahora, el Bhagavā, consumado y plenamente iluminado?” 

“Hay una ciudad Sakyan llamada Medaḷumpa, señor; El Bhagavā, consumado y 
plenamente iluminado se encuentra ahí viviendo”. 

“¿Cuán lejos es de Nāgaraka a Medaḷumpa?” 

“No es lejos, señor; unas tres ligas. Todavía hay suficiente luz del día para llegar 
hasta allá”. 

“Entonces acomoda los cojines, mi amigo. Vayamos a ver al Bhagavā, consumado 
y plenamente iluminado”. 

“Así será, señor,” respondió Dīgha Kārāyana. Así que el Rey se condujo de 
Nāgaraka a Medaḷumpa, llegando al lugar mientras todavía era de día. Él fue hacia 
el parque, conduciendo hasta donde era posible hacerlo con los carruajes. Luego 
desmontó y prosiguió a pie. 

Ahora bien, en dicha ocasión muchos bhikkhus se encontraban caminando de un 
lado a otro a campo abierto. El Rey se aproximó a ellos y les preguntó: “Venerables 
Señores, ¿dónde se encuentra viviendo ahora el Bhagavā, consumado y plenamente 
iluminado? Nos gustaría ver al Bhagavā, consumado y plenamente iluminado”. 

“Ésa es su residencia, gran Rey, la que está con la puerta cerrada. Vaya con 
tranquilidad y frente al porche sin prisa; luego tosa y toque el panel. El Bhagavā le 
abrirá la puerta”. 

 



282​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

El Rey Pasenadi tomó su espada y su turbante real ahí y entonces, y se los 
entregó a Dīgha Kārāyana. Dīgha Kārāyana pensó: “Así que ahora el Rey está yendo 
a una sesión secreta: ¿ahora tengo que esperar solo aquí? 

El Rey se dirigió hacia la puerta tal como se lo indicaron. Cuando tocó el panel, 
el Bhagavā le abrió la puerta. El Rey entró a la residencia y se postró antes los pies 
del Bhagavā. Él cubrió los pies del Bhagavā con besos y las cuidó con sus manos, 
pronunciando su nombre así: “Venerable Señor, soy el Rey Pasenadi de Kosala; 
Venerable Señor, soy el Rey Pasenadi de Kosala”. 

“Pero, gran Rey, ¿qué beneficio encontráis en realizar tan extremo honor a este 
cuerpo y en mostrar semejante muestra de amistad? 

“Venerable Señor, yo creo como cierto esto sobre el Bhagavā: El Bhagavā está 
totalmente iluminado; el Dhamma está bien proclamado por el Bhagavā; el Saṅgha 
de discípulos del Bhagavā ha entrado en la buena vía. Ahora bien, Venerable Señor, 
veo algunos monjes y brahmanes conduciendo la vida santa dentro de los límites de 
diez, veinte, treinta, cuarenta años; y luego los veo disfrutando de sí mismos 
provistos de todos los cinco tipos de placeres sensuales e indulgentes en ello. Aquí, 
sin embargo, veo bhikkhus llevando la vida santa en toda su perfección durante 
todo el lapso de sus vidas. Ciertamente, Venerable Señor, no veo en ningún otro 
lugar una vida santa tan perfecta como aquí. Es por ello que creo como cierto esto 
sobre el Bhagavā: El Bhagavā está plenamente iluminado; el Dhamma está bien 
proclamado por el Bhagavā; el Saṅgha de bhikkhus del Bhagavā ha entrado en la 
buena vía. 

“Nuevamente, Venerable Señor, los reyes pelean con reyes, los nobles guerreros 
con nobles guerreros, los brahmanes con brahmanes, los laicos con laicos, la madre 
con hijo, el hijo con la madre, padre con hijo, hijo con padre, hermano con 
hermano, hermano con hermana, hermana con hermano. Sin embargo, aquí veo 
bhikkhus disfrutando en concordia, viviendo sin disputas como la leche y el agua y 
tratándose mutuamente con amables ojos. Ciertamente, Venerable Señor, no veo 
en ningún otro lugar una congregación tan armoniosa como ésta. Es por eso que 
también creo esto como una verdad en el Bhagavā. 

“Nuevamente, Venerable Señor, he caminado y deambulado de parque en 
parque y de jardín en jardín y he visto ahí algunos monjes y brahmanes que flacos, 
miserables, feos, envidiosos, con las venas anudadas en sus extremidades, de forma 
tan pronunciada que uno pensaría que hacen eso para que la gente desee mirarlos 
nuevamente. Yo pensé: “Definitivamente estos venerables están conduciendo la  

 



​ La Vida del Buddha​ 283 

 

vida santa insatisfactoriamente, o han cometido algún crimen y lo esconden, y es 
por ello que se encuentran así.’ Fui a ellos y les pregunté por qué se encontraban así 
y respondieron: “Tenemos una enfermedad familiar, gran Rey.’ Sin embargo, aquí 
veo bhikkhus sonriendo y alegres, sinceramente contentos, con sus facultades 
frescas, tranquilos, ecuánimes, viviendo de lo que les dan los demás, 
permaneciendo con sus mentes como las de un ciervo salvaje. Yo pensé: 
“Seguramente estos Venerables perciben distinciones sucesivas extraordinarias en 
la dispensación del ​
Bhagavā y es por ello que están así;” Es por ello que también creo esto como una 
verdad en el Bhagavā. 

“Nuevamente, Venerable Señor, como un noble rey guerrero designado, soy 
capaz de hacer ejecutar a aquellos que deberían ser ejecutados, multar a aquellos 
que deberían ser multados, y exiliar a aquellos que deberían ser exiliados. Aun así, 
cuando estoy sentado en un consejo, ellos me interrumpen. Aunque diga, “Señores, 
no me interrumpan cuando me sienta en el consejo y esperad hasta el término de 
mi discurso,’ aun así me interrumpen. Sin embargo, aquí veo una audiencia de 
muchos cientos de bhikkhus, y mientras el Bhagavā se encuentra exponiendo el 
Dhamma no hay ni siquiera el sonido de un carraspeo ni algún discípulo 
aclarándose la garganta. Una vez que el Bhagavā se encuentra exponiendo el 
Dhamma a una audiencia de varios cientos, y un discípulo del Bhagavā se aclara la 
garganta, entonces uno de sus compañeros en la vida santa le toca el codo con la 
rodilla, diciendo: ‘Cuidado, Venerable Señor, no hagáis ruido. El Maestro está 
exponiendo el Dhamma.’ Yo pienso: ‘¡Es maravilloso, es magnífico! Cómo una 
audiencia puede ser tan bien disciplinada como aparenta ésta, sin castigo ni armas.’ 
Ciertamente, Venerable Señor, no veo en ningún otro lugar una audiencia tan bien 
disciplinada. Es por esa razón que creo esto como una verdad en el Bhagavā. 

“Nuevamente, Venerable Señor, he visto aquí ciertos eruditos y nobles 
guerreros, ciertos eruditos brahmanes, ciertos eruditos y sabios laicos, ciertos 
eruditos monjes, que eran lúcidos y conocían la teoría de otros como un agudo 
tirador conoce su arco: uno creería que es seguro que ellos demolerían las visiones 
incorrectas con el entendimiento que poseen. Ellos escuchan: ‘El monje Gotama 
visitará tal y tal lugar y tal pueblo y tal ciudad.’ Ellos formulan una pregunta: “si a 
él se le pregunta esto, él responderá esto, y así refutaremos su teoría; y si se le 
pregunta esto, él responderá esto, y así refutaremos su teoría.’ Ellos escuchan: ‘El 
monje Gotama ha llegado para visitar tal y tal pueblo o ciudad.’ Ellos van con 
Gotama. El monje Gotama los instruye, urge, alienta y exhorta con charla sobre el 
Dhamma. Después de eso ellos ni siquiera le hacen una pregunta, así que ¿cómo 
refutarían su teoría?  

 



284​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

​
 

El hecho real es que ellos se convierten en sus discípulos. Ésa también es una razón 
que creo como una verdad en el Bhagavā. 

“Nuevamente, Venerable Señor, se encuentran mis dos carpinteros Isidatta y 
Purāṇa que aceptan comida y sustento de mi parte, y por quienes tengo la fama de 
ser su proveedor de sustento. A pesar de ello, son menos respetuosos hacia mí que 
lo son con el Bhagavā. Una vez que había partido con un ejército de maniobras y 
estaba probando a estos carpinteros, se me ocurrió ponerlos en una habitación 
bastante estrecha. Entonces estos dos carpinteros pasaron la mayor parte de la 
noche en una charla sobre el Dhamma, después de lo cual se recostaron poniendo 
sus cabezas en dirección al Bhagavā y sus pies hacia mí. Yo pensé: ‘¡Es maravilloso, 
es magnífico! De seguro que estos buenos hombres perciben distinciones sucesivas 
y extraordinarias en la dispensación del Bhagavā.’ El Bhagavā está plenamente 
iluminado; el Dhamma está bien proclamado por el Bhagavā; el Saṅgha de discípulos 
del Bhagavā ha entrado en la vía correcta. 

“Nuevamente, Venerable Señor, el Bhagavā es un noble guerrero y yo soy un 
noble guerrero; el Bhagavā es un Kosalan y yo soy un Kosalan; el Bhagavā está en sus 
ochenta años y yo tengo ochenta años. Estas son razones por las que pienso 
apropiado hacer tan extremo honor al Bhagavā y mostrar tal muestras de amistad. 
Y ahora, Venerable Señor, partimos. Estamos ocupados y tenemos mucho que 
hacer”. 

“Es el momento, gran Rey, de hacer lo que estiméis conveniente”. 

Entonces el Rey Pasenadi de Kosala se levantó de su asiento y después de rendir 
respeto al Bhagavā, se marchó, manteniéndolo a su derecha. 

Inmediatamente después que se hubo marchado el Bhagavā se dirigió a los 
bhikkhus “Bhikkhus, este Rey Pasenadi ha pronunciado un monumento al Dhamma 
antes de levantarse de su asiento y marcharse. Recordadlos, ya que conducen al 
bienestar y pertenecen a los fundamentos de la vida santa. 

Esto es los que dijo el Bhagavā; los bhikkhus quedaron satisfechos y se 
complacieron en sus palabras. 

M. 89 

 



​ La Vida del Buddha​ 285 

​
 

NARRADOR UNO. Lo que ocurrió con el Rey después que dejase la entrevista está 
narrado sólo en el Comentario. 

NARRADOR DOS. Cuando el Rey fue a la habitación del Buddha dejando su 
insignia con Dīgha  Kārāyana, este último se puso resentido y suspicaz. Comenzó a 
imaginar que el Rey había mandado ejecutar a su tío, al general ejecutado después 
de la entrevista previa con el Buddha, y ahora se preguntaba si había llegado su 
propio turno. Tan pronto como el Rey hubo entrado en la residencia, Dīgha 
Kārāyana se fue, tomando su insignia con él de regreso hacia el campamento. Ahí 
le dijo al hijo del Rey, al Príncipe Vidudaba, que ocupara el trono inmediatamente, 
amenazándolo con hacerlo él mismo si no lo obedecía. El Príncipe asintió. 
Entonces dejando ahí un caballo, una espada y una dama de harén indio, Dīgha 
Kārāyana y el resto de su séquito partió en posta hacia Sāvatthī, después de decirle 
a una dama en espera prevenir al Rey de no seguirlo si es que valoraba su vida. 
Cuando el Rey salió de la residencia del Buddha y no vio a nadie, se dirigió al lugar 
del campamento. Ahí la mujer en espera le contó lo que había ocurrido. 

Él decidió dirigirse por ayuda con su sobrino, el Rey Ajātasattu. Durante el 
largo camino hacia Rājagaha él comió un tipo de alimentos burdos al cual no 
estaba acostumbrado y bebió bastante agua. Cuando llegó a Rājagaha era tarde y 
las puertas de la ciudad se encontraban cerradas, así que tuvo que pasar las horas 
de la noche en un lugar de descanso común. Durante la noche fue atacado por una 
violenta enfermedad; hacia el amanecer falleció. La dama en espera en cuyos brazos 
el Rey había muerto comenzó a lamentarse en alto: “¡Mi Venerable Señor, el Rey de 
Kosala que gobernaba dos países ha muerto con una pobre muerte y yace ahora en 
un lugar de descanso común fuera de una ciudad extranjera!”. Las noticias llegaron 
al Rey Ajātasattu quien al instante ordenó un funeral real. Después hizo un acto de 
indignación ordenando un ataque punitivo contra su sobrino, ahora el Rey 
Vidudabha, pero pronto permitió que sus ministros lo persuadiesen con la muerte 
del antiguo Rey, tal intento podría haber sido inoportuno como en vano, pero él 
debidamente reconoció la sucesión de su sobrino. 



 

 

 

15​ ​
EL ÚLTIMO AÑO 

 

NARRADOR DOS. Los eventos que siguieron ocurrieron dentro del último año con 
la partida hacia el Nibbāna final del Buddha. Todos esos eventos, excepto por la 
mención del fallecimiento de los dos discípulos principales, se encuentran 
registrados o en los suttas. Es en realidad que sólo ahora se resumen en el canon una 
relación cronológica de los eventos. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Bhagavā se encontraba viviendo 
en el Pico Rocoso de los Buitres en Rājagaha El Rey Ajātasattu se encontraba 
entonces atacando a los Vajjians quienes eran muy poderosos y soberanos. Él decía: 
“Voy a exterminar a esos Vajjians, poderosos y soberanos, los destruiré, los 
atormentaré y los llevaré a su ruina”. 

El Rey Ajātasattu entonces le dijo al brahmán Vassakāra, un ministro Magadhan: 
“Venid, brahmán, id con el Bhagavā y decidle: ‘Venerable Señor, Ajātasattu 
Vedehiputta, Rey de Magadha, rinde respetos con su cabeza ante los pies del 
Bhagavā y pregunta si él está libre de aflicción y enfermedad y si disfruta de salud, 
fortaleza y felicidad.’ Y díle: ‘Venerable Señor, Ajātasattu Vedehiputta, Rey de 
Magadha, está ansioso por atacar a los Vajjians’.  Él dice: ‘Exterminaré a esos 
Vajjians, poderosos y soberanos, los destruiré y los llevaré a su ruina.’ Tomad nota 
sobre su respuesta y reportádmelo; los Perfectos nunca mienten’”. 

“Así será, señor,” respondió Vassakāra. Entonces acomodó una cantidad de 
coches de estado. Montó en uno de ellos, salió de Rājagaha hacia el Pico Rocoso de 
los Buitres hasta donde fue posible pasar con carruajes. Entonces desmontó y 
continuó a pie hacia donde estaba el Bhagavā. Lo saludó y se sentó a un lado. 
Cuando lo hizo, él le transmitió su mensaje. 

El Bhagavā se dirigió al Venerable Ānanda, quien se encontraba detrás de él, 
abanicándolo: “Ānanda, ¿habéis escuchado si los Vajjians continúan 
frecuentemente participando de sus reuniones?” 

 “Así lo hacen, Venerable Señor”. 

“Mientras lo hagan, Ānanda, puede esperarse que ellos prosperen y no fracasen. 
¿Habéis escuchado si ellos se reúnen en concordia, se levantan en concordia y  

 



​ La Vida del Buddha​ 287 

 

efectúan sus tareas como Vajjians en concordia — si ellos evitan promulgar lo no 
promulgable o si derogan promulgaciones ya existentes y proceden de acuerdo con 
las antiguas leyes Vajjians ya promulgadas — si ellos honran, respetan, ensalzan y 
veneran a los ancianos Vajjians y piensan que ellos deberían ser considerados — Si 
viven sin violar y secuestrar a las mujeres y muchachas de sus clanes — si honran, 
respetan, ensalzan y veneran los santuarios Vajjians, tanto en las ciudades como en 
el interior del país, sin permitir oblaciones legales para clausurar los que ya estén 
constituidos y construidos — si se provee entre los Vajjians de protección legal, en 
favor, defensa y salvaguarda de los Arahants de tal manera que los Arahans que no 
hayan llegado al reino puedan convertirse en ellos y los Arahats que hayan llegado 
puedan vivir felizmente? 

“Así lo hacen, Venerable Señor”. 

“Mientras así sea, Ānanda, se espera que ellos prosperen y no fracasen”. 

“Entonces el Bhagavā le habló a Vassakāra: “Una vez, cuando me encontraba 
viviendo en Vesālī, en el santuario Sarandada, pensé estas siete cosas sobre los ​
Vajjians para la prevención del fracaso. Mientras persistan y piensen en ello, se 
espera que los Vajjians prosperen y no fracasen”. 

Cuando se dijo esto, Vessakāra remarcó: “Si los Vajjians poseen una sola de ellas, 
Maestro Gotama, se espera que prosperen y no fracasen, entonces ¿Qué se puede 
decir si poseen los siete? Por cierto, Maestro Gotama, el Rey Ajātasattu jamás será 
mejor que los Vajjians peleando, a menos que los compre y siembre discordia entre 
ellos. Pero ahora tenemos que marcharnos, Maestro Gotama, Estamos ocupados y 
tenemos mucho por hacer”. 

“Es el momento para que hagáis, brahmán, lo que estiméis conveniente”. 

Vassakāra estaba satisfecho. Complacido con las palabras del Bhagavā, se levantó 
y después de expresar su apreciación, se marchó. Al instante de haberse marchado 
el Bhagavā le dijo a Ānanda: “Ānanda, id y convocad a los bhikkhus que se 
encuentran residiendo en la vecindad de Rājagaha para que se reúnan en la sala de 
servicio”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió. Cuando hubo hecho esto, él se lo 
informó al Bhagavā. Entonces el Bhagavā se levantó de su asiento y se dirigió a la 
sala de servicio, donde se sentó en un asiento preparado para él. Entonces se dirigió 
a los bhikkhus: “Bhikkhus, os enseñaré las siete cosas que previenen el fracaso. 
Escuchad y prestad cuidadosa atención a lo que diré;” 

 



288​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron. 

El Bhagavā dijo: “Mientras los bhikkhus se mantengan frecuentemente reunidos y 
participando en las reuniones — mientras se reúnan en concordia, se levanten en 
concordia y realicen sus tareas en concordia, como miembros del Saṅgha en 
concordia — mientras ellos eviten promulgar lo no promulgable o deroguen 
promulgaciones existentes y procedan de acuerdo con los preceptos de 
entrenamientos promulgados — mientras ellos honren, respeten, ensalcen y 
veneren a los bhikkhus mayores con más experiencia, con mayor tiempo en su 
ordenación, como padres y guías del Saṅgha, y piensen que ellos deberían ser 
considerados apropiadamente — mientras que el deseo que conduce a la 
renovación de los seres decline y no caiga en su poder — mientras ellos estimen 
morar en el bosque — mientras mantengan la atención en ellos mismos de tal 
manera que compañeros decentes en la vida santa que no hayan llegado a ellos 
puedan llegar y los compañeros decentes en la vida santa que ya hayan llegado 
vivan felizmente — mientras esto ocurra se espera que prosperen y no fracasen. 

“Otras siete cosas que previenen el fracaso: mientras los bhikkhus eviten 
complacerse, regocijarse y adoptar placer en asuntos ocupados, en murmurar, en 
dormir, en la sociedad; mientras no tengan malos deseos y eviten caer bajo sus 
encantos; mientras no tengan malos amigos y eviten caer bajo sus encantos; 
mientras no se detengan a la mitad del camino con distinciones inferiores y 
mundanas — mientras esto sea así podrá esperarse que prosperen y no fracasen. 

"Otras siete cosas que previenen el fracaso: mientras los bhikkhus tengan fe, 
conciencia y un sentido de la vergüenza, sean eruditos, enérgicos y conscientes, y 
posean entendimiento, se puede esperar que prosperen y no fracasen.  

“Otras siete cosas que previenen el fracaso: mientras los bhikkhus mantengan en 
el ser los factores de la atención, la investigación de los estados, la energía, la 
felicidad, la tranquilidad, la concentración y la ecuanimidad, mientras así sea 
podrá esperarse que prosperen y no fracasen. 

"Otras siete cosas que previenen el fracaso: mientras los bhikkhus desarrollen las 
percepciones de la impermanencia, del no-alma, de la repugnancia en el cuerpo, 
del peligro, del abandono a la lujuria, del desvanecimiento de la lujuria y de la 
cesación de lujuria, por mucho tiempo, se puede esperar que prosperen y no 
fracasen.' 

D. 16; A. 7. 7:20 

 



​ La Vida del Buddha​ 289 

 

“Seis cosas que previenen el fracaso: mientras los bhikkhus mantengan amor 
benevolente física, verbal y mentalmente, tanto pública como privadamente hacia 
sus compañeros; mientras sean imparciales y compartan indiscriminadamente con 
sus compañeros en la vida santa las ganancias legales adquiridas, inclusive lo que 
está contenido en el cuenco; mientras los bhikkhus muestren hacia sus compañeros 
de vida santa, tanto públicamente como en privado, virtudes que sean 
inquebrantables, sin espinas, intachables, limpias, emancipadas, recomendadas por 
el sabio, no mal interpretadas, y que conduzcan a la concentración; mientras los 
bhikkhus vivan en posesión de la visión que conduce hacia el escape (del ciclo de 
renacimientos), que conduce a la completa extenuación del sufrimiento para aquel 
que le dé efecto — mientras así lo hagan se podrá esperar que prosperen y no 
fracasen. 

“Mientras estas cosas que previenen el fracaso persistan y sean enseñadas entre 
los bhikkhus, ha de esperarse que prosperen y no fracasen”. 

Y mientras el Bhagavā se encontraba viviendo en Rājagaha, en el Pico Rocoso de 
los Buitres, él frecuentemente dio esta charla sobre el Dhamma a los bhikkhus: “Esto 
es virtud, esto concentración, esto es sabiduría, la concentración fortificada con 
virtud conlleva grandes beneficios y grandes frutos; la sabiduría fortificada con 
concentración conlleva grandes beneficios y grandes frutos; el corazón fortificado 
con sabiduría se libera completamente de las corrupciones: de las corrupciones del 
deseo sensual, de las corrupciones del devenir, de las corrupciones de la visión 
incorrecta, y de las corrupciones de la ignorancia”. 

Cuando el Bhagavā hubo reidido en Rājagaha por el tiempo que decidió le dijo 
al Venerable Ānanda: “Venid, Ānanda, vayamos a Ambalaḷṭṭhikā”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó a Ambalaḷṭṭhikā con una gran comunidad de bhikkhus. Mientras 
estuvo ahí residió en la casa del Rey en Ambalaḷṭṭhikā. 

Y mientras el Bhagavā se encontraba residiendo ahí, también dio 
frecuentemente esta charla sobre el Dhamma a los bhikkhus: “Esto es virtud, esto 
concentración, esto sabiduría; la concentración fortificada con virtud conlleva 
grandes beneficios y grandes frutos; la sabiduría fortificada con concentración 
conlleva grandes beneficios y grandes frutos; el corazón fortificado con sabiduría se 
libera completamente de las corrupciones: de la corrupción del deseo sensual, de la 
corrupción del ser, de la corrupción de las visiones y de la corrupción de la 
ignorancia”. 

 



290​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Cuando el Bhagavā hubo permanecido en Ambalaḷṭṭhikā mientras lo decidió, le 
dijo al venerable Ānanda: “Venid, Ānanda, vayamos a Nālandā”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó hacia Nalanda con una gran comunidad de bhikkhus. Mientras estuvo 
ahí residió en el Bosque de Mangos de Pāvārika, en Nālandā. 

D. 16 

Entonces el Venerable Sāriputta fue adonde el Bhagavā y le dijo: “Venerable 
Señor, estoy convencido de esto: que jamás ha habido, jamás habrá y que no existe 
ningún monje o brahmán más distinguido en la iluminación que el Bhagavā”. 

“Ésa es una gran y colosal afirmación a exclamar, Sāriputta, un rugido de león 
incuestionable en su proclamación. ¿Son entonces todos los Bhagavās, consumados 
y plenamente iluminados, conocidos por el Venerable, habiendo leído sus mentes a 
través de su propia mente así: ‘Así fue su virtud, así su concentración, así su 
entendimiento, así sus logros en los que habitaron, y así la manera de su 
liberación?” 

“No, Venerable Señor”. 

“¿Son entonces todos los Bhagavās del futuro, consumados y plenamente 
liberados, conocidos por el Venerable, habiendo leído sus mentes en dicha forma? 

“No, Venerable Señor”. 

“¿Soy yo entonces, ahora, consumado y plenamente iluminado, conocido por el 
Venerable, habiendo leído mi mente en dicha forma?” 

“No, Venerable Señor”. 

“Entonces ¿cómo podéis hacer esa gran y colosal afirmación y exclamar ese 
incuestionable rugido de león?” 

“Venerable Señor, no poseo el conocimiento de leer con mi mente las mentes de 
los consumados y plenamente iluminados del pasado, del futuro o del presente. No 
obstante, una certeza sobre el Dhamma es conocida por mí. Suponer que exista un 
rey que tuviese una ciudad rodeada de fuertes zanjas, rampas y bastiones y una sola 
puerta, y que tuviese un portero vigía sabio, lúcido y sagaz que detuviese a quien no 
reconociera y admitiera sólo a aquellos que reconociera; y como él mismo ha 
recorrido el sendero que circunda la ciudad y no ha visto ningún espacio ni ningún 
agujero entre las rampas como para que pase ni siquiera un gato, él puda 
determinar los seres de determinado tamaño que pudiesen entrar o salir por la 
puerta — así también, Venerable Señor, una certeza sobre el Dhamma es conocida 
por mí.  

 

 



​ La Vida del Buddha​ 291 

 

Todos los Bhagavās, consumados y plenamente iluminados del pasado, poseían sus 
mentes bien establecidas sobre los cuatros fundamentos de la atención; después de 
abandonar los cinco impedimentos, las impurezas que debilitan el entendimiento 
de sus mentes, ellos han descubierto la suprema y plena iluminación manteniendo 
en el ser los siete factores de la iluminación. Todos los Bhagavās, consumados y 
plenamente iluminados del futuro, harán lo mismo. El Bhagavā, ahora, consumado 
y plenamente iluminado, ha hecho lo mismo”. 

D. 16; S. 47:12 

Y mientras el Bhagavā se encontraba residiendo en Nālandā, en el Bosque de 
Mangos de Pāvārika, él impartió frecuentemente esta charla sobre el Dhamma a los 
bhikkhus: “Esto es virtud, esto concentración, esto entendimiento; la concentración 
fortificada con la virtud conlleva grandes beneficios y grandes frutos; la sabiduría 
fortificada con la concentración conlleva grandes beneficios y grandes frutos; el 
corazón fortificado con sabiduría se libera completamente de las corrupciones: de 
la corrupción del deseo sensual, de las corrupciones del devenir, de las 
corrupciones de la visión incorrecta, de las corrupciones de la ignorancia”. 

Mientras el Bhagavā residió en Nālandā por el tiempo que decidió, le dijo al 
Venerable Ānanda: “Venid, Ānanda, vayamos a Pāṭaligāma”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó a Pāṭaligāma con una gran comunidad de monjes. 

Los seguidores en Pāṭaligāma escucharon: “Parece que el Bhagavā ha llegado a 
Pāṭaligāma”. Ellos acudieron ante el Bhagavā, y después de rendirle respetos, se 
sentaron a un lado. Cuando así lo hicieron dijeron: “Que el Bhagavā acepte una casa 
de descanso”. El Bhagavā consintió en silencio. Al ver que había aceptado, se 
levantaron de su asiento, y después de rendirle respetos, manteniéndolo a su 
derecha, se dirigieron a la casa de descanso. Ellos la cubrieron completamente de 
mantas, prepararon asientos, colocaron una gran fuente de agua y colgaron una 
lámpara de aceite. Entonces le anunciaron al Bhagavā lo que habían hecho, 
añadiendo, “Ahora es el momento, Venerable Señor, para que el Bhagavā haga lo 
que estime conveniente”. 

Entonces el Bhagavā se vistió y tomando su cuenco y ropaje superior, se dirigió a 
la casa de descanso. Después de lavar sus pies entró y se sentó cerca del pilar 
central viendo hacia el este. Los bhikkhus del Saṅgha, después de lavar sus pies, 
entraron a la casa de descanso y se sentaron cerca del muro oeste que da hacia  

 

 



292​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

el este con el Bhagavā frente a ellos. Y los seguidores de Pāṭaligāma, después de 
lavarse los pies, entraron a la casa de descanso y se sentaron cerca del muro este 
que da hacia el oeste con el Bhagavā frente a ellos. Entonces el Bhagavā se dirigió a 
los seguidores de Pāṭaligāma así: 

“Laicos, el hombre sin virtud incurre en estos cinco peligros al fracasar en su 
virtud: ¿Cuáles cinco? Aquí el hombre sin virtud, que falla en su virtud, sufre una 
gran pérdida debido a la negligencia. En segundo lugar, adquiere un mal renombre. 
En tercer lugar, a cualquier reunión que entre, ya sea de nobles guerreros, 
brahmanes, laicos o monjes carece de seguridad y necesita confianza. En cuarto 
lugar, muere confundido. En quinto lugar, a la hora de la disolución del cuerpo, 
después de la muerte, reaparece en estado de privación, en un destino infeliz, en la 
perdición, inclusive en el infierno. 

“Pero el hombre virtuoso adquiere estos cinco beneficios a través de la 
perfección de su virtud. ¿Cuáles cinco? Aquí un hombre virtuoso que ha 
perfeccionado la virtud consigue mucha riqueza a través de la diligencia. En 
segundo lugar, adquiere un buen renombre. En tercer lugar, a cualquier reunión 
que vaya, ya sea de noble guerreros, brahmanes, laicos o monjes, él posee seguridad y 
no necesita más confianza. En cuarto lugar, muere sin confusión. En quinto lugar, a 
la hora de la disolución de su cuerpo, después de la muerte, reaparece en felices 
destinos, inclusive en el mundo celestial”. 

Entonces cuando el Bhagavā hubo instruido, urgido, alentado y exhortado a los 
seguidores de Pāṭaligāma durante toda la noche, los despidió, diciendo: “Laicos, la 
noche ha pasado; ahora es el momento que hagáis los que estiméis conveniente”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron ellos y levantándose de sus asientos, 
rindieron respetos al Bhagavā y partieron, manteniéndolo en su derecha. 
Inmediatamente después que se habían marchado el Bhagavā se dirigió a una 
habitación vacía. 

En dicha época Sunidha y Vassakāra, ministro de Maghada, se encontraban 
construyendo en Pāṭaligāma una ciudad con el objeto de mantener a los Vajjians en 
una bahía. Entonces, congregaciones de deidades se encontraban de a miles 
visitando los campos. Ahora, poderosas deidades persuadían las mentes de 
poderosos reyes y ministros para construir las ciudades en los lugares visitados por 
ellos. Deidades menores persuadían las mentes de reyes y ministros menores para 
construir las ciudades en los lugares visitados por ellos. Con el ojo divino, 
purificado y que sobrepasa al humano, el Bhagavā vio a esas deidades. Entonces,  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 293 

 

cuando la noche estaba cerca de su término, el Bhagavā se levantó y le preguntó al 
Venerable Ānanda: “Ānanda, quienes están construyendo una ciudad en 
Pāṭaligāma?” “Lo están haciendo Sunidha y Vassakāra, Venerable Señor”. 

“Lo están haciendo tal como han sido aconsejados por los dioses en el Cielo de 
los Treinta y tres,” dijo el Bhagavā, y contó lo que había visto. Él añadió: “Entre 
todas las viviendas para nobles y entre todos los centros de comercio, Pāṭaliputta1 
será el más grande de ese tipo de ciudades, como el lugar donde son selladas la 
bolsas del tesoro. Corre el riesgo de tres peligros: fuego, agua y disensión”. 

Entonces Sunidha y Vassakāra fueron adonde el Bhagavā y loinvitaron a la 
comida del día siguiente. Después de terminar la comida, cuando el Bhagavā hubo 
comido y no poseía más el cuenco entre sus manos, ellos tomaron asientos más 
bajos y se sentaron a un lado. Entonces el Bhagavā les dio su bendición con estas 
estrofas: 

Cuando un hombre sabio hace de su hogar 
Un lugar para alimentar a los virtuosos 
Que viven la buena vida bajo auto-control, 
Y hacen ofrendas a los dioses locales — 
Este honor y respeto hacia ellos 
Se le retornarán en especies 
Porque su amor hacia él será  
Como el amor de una madre hacia su propio hijo; 
Y cuando un hombre es amado por los dioses, 
Él siempre verá cosas auspiciosas. 

Entonces el Bhagavā se levantó de su asiento y se marchó. No obstante, en dicha 
ocasión Sunidha y Vassakāra siguieron al Bhagavā pensando: “La entrada por la que 
el Bhagavā salga será llamada la Entrada Gotama; el cruce por el que atraviese el 
Ganges será llamado el Cruce Gotama”. Y la entrada por la que el Bhagavā salió fue 
llamada Entrada Gotama. No obstante, cuando el Bhagavā llegó al Río Ganges, se 
encontraba lleno y tan rebosante que los cuervos podían beber de ella. Algunas 
personas deseando ir hacia la otra orilla estaban procurando botes, otros se 
encontraban procurando flotadores y otros amarrando balsas. Entonces, tan 
rápidamente como un fuerte hombre pudiese extender su brazo flexionado o 
flexionar su brazo extendido, el Bhagavā se desvaneció conjuntamente con el 
Saṅgha de bhikkhus de una orilla y reapareció en la otra orilla. Él vio a la gente  

  

 



294​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

deseando cruzar procurando botes, flotadores o balsas amarradas. Al reconocer el 
significado de esto, él pronunció esta exclamación: 

Mientras que los que cruzan la corriente desbordada 
Son constructores de puentes que evitan las profundidades, 
Mientras que la gente amarra juntas sus balsas, 
El sabio se encuentra ya en la otra orilla. 

D. 16; Ud. 8:6; Vin. Mv. 6:28 

Entonces el Bhagavā le dijo a Ānanda: “Venid Ānanda, vayamos a Koṭigāma”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó a Koṭigāma con una gran congregación de bhikkhus. Ahí el Bhagavā 
residió en Koṭigāma. Y ahí se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, es al no descubrir, 
al no penetrar las cuatro nobles verdades que tantos vosotros como yo hemos 
tenido que viajar y caminar a través de este largo recorrido. ¿Cuáles cuatro? Éstas 
son la noble verdad del sufrimiento, la noble verdad sobre el origen del 
sufrimiento, la noble verdad sobre la cesación del sufrimiento y la noble verdad 
sobre el sendero que conduce a la cesación del sufrimiento. No obstante, cuando 
estas Cuatro Nobles Verdades son descubiertas y penetradas, se erradica el deseo 
por el ser, se disuelve el deseo que conduce a los seres y sin más renovación del ser”. 

Y mientras el Bhagavā se encontraba residiendo en Koṭigāma, él dio a los 
bhikkhus frecuentemente esta charla sobre el Dhamma: “Esto es virtud, esto es 
concentración, esto es sabiduría; la concentración fortificada con la virtud conlleva 
grandes beneficios y grandes frutos; la sabiduría fortificada con la concentración 
conlleva grandes beneficios y grandes frutos; el corazón fortificado con e sabiduría 
se libra completamente de las corrupciones: de las corrupciones del deseo sensual, 
las corrupciones del devenir, las corrupciones de la visión incorrecta, y las 
corrupciones de la ignorancia”. 

D. 16; Vin; Mv. 6:29 

Cuando el Bhagavā hubo residido en Koṭigāma el tiempo que decidió, le dijo al 
Venerable Ānanda: “Venid Ānanda, vayamos a Nādikā”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó hacia Nādikā con una gran comunidad de bhikkhus.  Mientras estuvo 
ahí residió en la Sala de Ladrillos en Nādikā. 

 

 



​ La Vida del Buddha​ 295 

 

Entonces el Venerable Ānanda fue adonde el Bhagavā. Él dijo: “Venerable Señor, 
el bhikkhu llamado Sāḷha falleció en Nādikā: ¿cuál fue su destino? ¿Cuál su 
renacimiento? La bhikkhunī llamada Nandā, los seguidores laicos llamados 
Kakudha, Kālinga, Nikaṭa, Kaṭissabha, Tuṭṭha, Santuṭṭha, Bhadda y Subhadda — 
ellos fallecieron en Nādikā: ¿Cuál fue su destino? ¿Cuál su renacimiento? 2 

“El bhikkhu Sāḷha, Ānanda, a través de la realización por sí mismo, aquí y ahora, 
entró y habitó en la liberación de la mente y la liberación a través del 
entendimiento la cual es incorruptible por medio de la extenuación de las 
corrupciones. La bhikkhunī Nandā, a través de la destrucción de los cinco grilletes 
inmediatos, reapareció espontáneamente en otro lugar donde alcanzará el Nibbāna 
sin retornar nunca más de ese mundo. El seguidor laico Sudatta, a través de la 
destrucción de los tres grilletes y la atenuación de la pasión, el odio y la ilusión, se 
convirtió en aquel que retornará una vez más, aquel que regresará una vez más a 
este mundo para poner fin al sufrimiento. La seguidora laica Sujata, a través de la 
destrucción de los tres grilletes se convirtió en quien ha entrado en la corriente, no 
más sujeta a la perdición, destinada a la certeza de la rectitud y está destinada a la 
iluminación. Los seguidores laicos Kakudha, Kālinga, Nikaṭa, Kaṭissabha, Tuṭṭha, 
Santuṭṭha, Bhadda y Subhadda y así también cincuenta seguidores laicos todos se 
convirtieron en los que no retornarán. Noventa seguidores laicos se convirtieron en 
lo que retornarán una vez más. Más de quinientos seguidores laicos se convirtieron 
en los que han entrado en la corriente. 

“Ahora es natural que los seres humanos mueran; pero si venís y preguntáis esto 
cada vez que alguien muera, esto fatiga al Perfecto. Así que os daré una exposición 
sobre el Dhamma llamado ‘el Espejo del Dhamma’ que poseído permitirá a un noble 
discípulo hacer la predicción por sí mismo. ‘No habrá más infiernos para mí, no 
más renacimiento animal, no más mundos fantasmas, no más estados de privación, 
destinos infelices y de perdición; Soy alguien que ha entrado en la corriente, no 
más sujeto a la perdición, me encuentro en la certidumbre de la rectitud y estoy 
destinado a la iluminación.’ 

“¿Y cuál es la exposición del Dhamma llamada ‘el Espejo del Dhamma’? Aquí un 
noble discípulo posee absoluta confianza en el Buddha: ‘Ese Bhagavā es así ya que 
está consumado, plenamente iluminado, es perfecto en conocimiento y conducta, 
el sublime, el conocedor de mundos, el incomparable líder de hombres a ser 
adiestrados, el maestro de dioses y hombres, el iluminado, el Bhagavā.’ Él posee 
absoluta confianza en el Dhamma: ‘El Dhamma está bien proclamado por el Bhagavā, 
su efecto es visible aquí y ahora, es atemporal (no es postergable), invita  

  

 



296​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

a la inspección, va en una sola dirección y puede experimentarse directamente por 
el sabio.’ Él posee absoluta devoción en el Saṅgha: ‘El Saṅgha de los discípulos del 
Bhagavā ha entrado en el buen sendero, ha entrado en el recto sendero, ha entrado 
en el verdadero sendero, ha entrado en el sendero apropiado, es decir, los cuatro 
pares de hombres, los ocho tipos de personas3 — este Saṅgha de discípulos del 
Bhagavā es digno de ofrendas, hospitalidad, ofrecimientos y saludo reverencial, 
como si fuera un incomparable campo de méritos en el mundo.’ Él es perfecto en 
las virtudes apreciadas por los nobles, inquebrantable, sin espinas, sin manchas, 
intachable, emancipado, recomendado por los sabios, no sujeta a malos entendidos 
y conductora a la concentración. Ésta es la exposición del Dhamma llamada ‘el 
Espejo del Dhamma’, la cual al ser poseída por un noble discípulo le permitirá 
predecir por sí mismo: ‘No habrá más infiernos para mí, … Soy alguien que ha 
entrado en la corriente, no más sujeto a la perdición, estoy en la certidumbre de la 
rectitud y destinado a la iluminación.’ ” 

Y mientras el Bhagavā se encontraba residiendo en Nādikā, en la Sala de 
Ladrillos, él frecuentemente daba esta charla sobre Dhamma: “Esto es virtud, esto es 
concentración, esto es sabiduría; la concentración fortificada con virtud conlleva 
grandes beneficios y grandes frutos; la sabiduría fortificada con concentración 
conlleva grandes beneficios y grandes frutos; el corazón fortificado con sabiduría se 
libera completamente de las corrupciones: de las corrupciones de deseo sensual, de 
las corrupciones del devenir, de las corrupciones de la visión incorrecta, y de las 
corrupciones de la ignorancia. 

D. 16 

Cuando el Bhagavā hubo residido en Nādikā el tiempo que decidió, le dijo al 
Venerable Ānanda, “Venid Ānanda, vayamos a Vesālī”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó a Vesālī con una gran comunidad de bhikkhus. Mientras permaneció 
ahí residió en el Bosque de Ambāpāli, en Vesālī. Ahí se dirigió a los bhikkhus así: 
“Bhikkhus, un bhikkhu debería habitar atento y plenamente consciente; ésta es 
nuestra instrucción para vosotros. Y ¿cómo debería un bhikkhu habitar atento? 
Aquí un bhikkhu habita contemplando el cuerpo como un cuerpo, ardiente, 
plenamente consciente, atento, poniendo a un lado la codicia y la aflicción por el 
mundo. Él habita contemplando la consciencia como consciencia, ardiente, 
plenamente consciente, atento, poniendo a un lado la codicia y la aflicción por el 
mundo. Él habita contemplando los objetos mentales como objetos mentales, 
ardiente, plenamente consciente, atento, poniendo a un lado la codicia y la 
aflicción por  

 

 



​ La Vida del Buddha​ 297 

 

el mundo. Y ¿cómo es un bhikkhu plenamente consciente? Aquí un bhikkhu está 
plenamente consciente al desplazarse hacia ahí y allá, al mirar hacia adelante y a 
los lados, al flexionar y extender las extremidades, al lucir su ropaje remendado, su 
cuenco y el resto de su ropaje, al comer, al beber, al masticar y saborear, al evacuar 
sus intestinos y orinar, al caminar, al pararse, al sentarse, al irse a dormir, al 
despertarse, al hablar y al mantener silencio. Un bhikkhu debería habitar atento y 
plenamente consciente: ésta es nuestra instrucción para vosotros”. 

D. 16; cf. D. 22 

Ahora bien, la cortesana Ambāpāli escuchó que el Bhagavā había llegado a 
Vesālī y se encontraba residiendo en su bosque de mangos (amba). Ella poseía listos 
una cantidad de carruajes y pompas de estado. Montó en uno de ellos y se dirigió 
con ellos hacia las afueras de Vesālī, hacia su bosque de mangos, yendo así tan lejos 
como se lo permitía el paso de los carruajes. Entonces ella desmontó y prosiguió a 
pie hacia donde se encontraba el Bhagavā. Ella le rindió respetos y se sentó a un 
lado. Cuando lo hubo hecho, el Bhagavā la instruyó, urgió, alentó y exhortó con 
charla sobre el Dhamma. Entonces ella le dijo: “Venerable Señor, que el Bhagavā 
junto con el Saṅgha de bhikkhus acepte de mí la comida de mañana”. El Bhagavā 
aceptó en silencio. Cuando ella vio que él había aceptado, se levantó de su asiento, 
y después de rendirle respetos, se marchó, manteniéndolo a su derecha. 

No obstante, los Licchavīs de Vesālī también habían escuchado que el Bhagavā 
se encontraba residiendo en el bosque de mangos de Ambāpāli. Ellos también 
poseían listos gran cantidad de carruajes y pompas de estado, montaron sobre ellos 
y se dirigieron hacia las afueras de Vesālī. Algunos estaban de azul, pintados de 
azul, vestidos de azul con ornamentos azules. Algunos estaban de amarillo, 
pintados de amarillo, vestidos de amarillo, con ornamentos de amarillo. Algunos 
estaban de rojo, pintados de rojo, vestidos de rojo con ornamentos rojos. Algunos 
estaban de blanco, pintados de blanco, vestidos de blanco, con ornamentos 
blancos. 

La cortesana Ambāpāli se reunió con las cabezas Licchavīs jóvenes, eje contra 
eje, rueda contra rueda, yugo contra yugo. Entonces ellos le dijeron: “Hey, 
Ambāpāli, ¿por qué os estáis reuniendo las cabezas jóvenes Licchavīs, eje contra 
eje, rueda contra rueda, yugo contra yugo?" 

“Señores, acabo de invitar al Saṅgha de bhikkhus encabezado por el Bhagavā a la 
comida de mañana”. 

 

 



298​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Hey, Ambāpāli, traspásanos dicha comida por cien mil”. 

“Señores, no traspasaría la comida de mañana ni a cambio de todo Vesālī con 
todas sus tierras”. 

Entonces los Licchavīs chasquearon los dedos: “Oh, ¡la muchacha de los mangos 
nos ha vencido, la muchacha de los mangos nos ha burlado!” 

Ellos se condujeron hacia el bosque de Ambāpāli, el Bhagavā los vio venir a la 
distancia. Él les dijo a los bhikkhus: “Que los bhikkhus que jamás hayan visto las 
deidades del Cielo de los Treinta y tres miren al grupo de Licchavīs, que observen 
al grupo de Licchavīs, que imaginen a las deidades del Cielo de los Treinta y tres tal 
como este grupo de Licchavīs”. 

Los Licchavīs anduvieron tan lejos como lo permitió el paso de los carruajes. 
Entonces desmontaron y prosiguieron a pie hacia donde se encontraba del Bhagavā. 
Le rindieron respetos y se sentaron a un lado. Entonces el Bhagavā los instruyó, los 
urgió, alentó y exhortó con charla sobre el Dhamma. Después de ello le dijeron: 
“Venerable Señor, que el Bhagavā junto con el Saṅgha de bhikkhus nos acepte la 
comida de mañana”. 

“Licchavīs, acabo de aceptar la comida de mañana a Ambāpāli la cortesana”. 

Entonces los Licchavīs chasquearon los dedos: “Oh, la muchacha de los mangos 
nos ha derrotado, la muchacha de los mangos nos ha burlado”. 

No obstante, ellos estuvieron felices y satisfechos con las palabras del Buddha, se 
levantaron de sus asientos y se marcharon, manteniéndolo a su derecha. 

Entonces, cuando la noche hubo terminado, Ambāpāli la cortesana dispuso de 
varios tipos de buena comida preparada en su propio parque, y estuvo en la hora de 
anunciarlo: “Es el momento, Venerable Señor, la comida está lista”. 

Cuando el Bhagavā hubo comido y no poseía más el cuenco entre sus manos, 
Ambāpāli tomó un asiento más bajo y se sentó a un lado. Ella dijo: “Venerable 
Señor, doy como presente este bosque de mangos al Saṅgha de bhikkhus encabezado 
por el Bhagavā”. El Bhagavā aceptó el parque y después de haberla instruido con 
una charla sobre el Dhamma, se levantó de su asiento y se marchó. 

Y mientras el Bhagavā se encontraba residiendo ahí en el bosque de Ambāpāli, 
en Vesālī, daba a los bhikkhus frecuentemente esta charla sobre el Dhamma: “Esto es 
virtud, esto es concentración, esto sabiduría; la concentración fortificada con 
virtud conlleva grandes beneficios y grandes frutos; la sabiduría fortificada 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 299 

 

con concentración conlleva grandes beneficios y grandes frutos; el corazón 
fortificado con sabiduría se libera completamente de las corrupciones: de las 
corrupciones del deseo sensual, de la corrupción del ser, la corrupción de las 
visiones y la corrupción de la ignorancia. 

D. 16; Vin. Mv. 6:30 

Cuando el Bhagavā hubo residido en el bosque de Ambāpāli el tiempo que 
decidió, le dijo al Venerable Ānanda: “Venid, Ānanda, vayamos al Belugāmaka”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó hacia Belugāmaka con una gran comunidad de bhikkhus. Durante 
entonces residió en Belugāmaka. Ahí se dirigió a los bhikkhus así: “Venid, bhikkhus, 
adoptad residencia para las lluvias en los alrededores de Vesālī donde tengáis 
amigos, compañeros o conocidos. Yo tomaré mi residencia para las lluvias aquí en ​
Belugāmaka. 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron ellos. Y así lo hicieron. 

Después que el Bhagavā hubo tomado residencia para las lluvias, lo atacó una 
severa enfermedad con dolores violentos y mortales. Los resistió sin quejarse, 
atento y plenamente consciente. Entonces pensó: “No es correcto que parta hacia el 
Nibbāna final sin haberme dirigido a mis asistentes y haberme despedido del 
Saṅgha de bhikkhus. ¿Y si suprimiera forzosamente esta enfermedad prolongando 
mi vida a voluntad?” Así lo hizo. Y la enfermedad se alivió. 

El Bhagavā se recobró de su enfermedad. Inmediatamente después salió de la 
habitación para enfermos y se sentó en un asiento listo para él en la parte trasera 
de su residencia. El Venerable Ānanda fue a él y le dijo: “Me he acostumbrado a ver 
al Bhagavā en confort y saludablemente, Venerable Señor. Ciertamente, con la 
enfermedad del Bhagavā sentí como si mi cuerpo se pusiera muy rígido, no podía 
ver correctamente, mis ideas se encontraban difusas. Sin embargo, Venerable 
Señor, me reconforté a mí mismo al saber que el Bhagavā no partiría hacia el 
Nibbāna final sin un pronunciamiento hacia el Saṅgha de bhikkhus”. 

“Pero, Ānanda, ¿Qué es lo que espera el Saṅgha de mí? El Dhamma que he 
enseñado no tiene secretos ni versiones públicas: aquí no existe ‘el puño cerrado del 
maestro’ en relación a las buenas cosas. Seguramente habrá alguien que piense así: 
‘Gobernaré el Saṅgha’ o ‘el Saṅgha dependerá de mí’ ¿Quién podría hacer un 
pronunciamiento sobre el Saṅgha? Un Perfecto no piensa de esa forma. ¿Cómo 
entonces podría hacer él un pronunciamiento sobre el Saṅgha? Ahora estoy viejo,  

  

 



300​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Ānanda, mis años han llegado a los ochenta: a igual que una antiguo carro es 
fabricado para conducirse con la ayuda de accesorios, así también, ello se parece a 
mí, el cuerpo de un Perfecto está bien para conducirse sólo con la ayuda de 
accesorios. Ya que el cuerpo de un Perfecto solamente se encuentra bien cuando sin 
ninguna atención a toda señal y con la cesación de determinados tipos de 
sensaciones, él entra y habita en la liberación del corazón sin ningún signo. Así, 
Ānanda, cada uno de vosotros debéis hacer de sí mismos vuestra isla,4 de sí mismos 
y de nadie más su refugio; cada uno de vosotros debéis hacer del Dhamma vuestra 
isla, del Dhamma y nada más vuestro refugio. ¿Cómo hace eso un bhikkhu? Aquí un 
bhikkhu habita contemplando el cuerpo como cuerpo, arduamente, plenamente 
consciente y atento, poniendo a un lado la codicia y la aflicción por el mundo. Él 
habita contemplando las sensaciones como sensaciones… contemplando la 
consciencia como consciencia… contemplando los objetos mentales como objetos 
mentales, arduamente, plenamente consciente, atento, poniendo a un lado la 
codicia y la aflicción por el mundo. Ya sea ahora o cuando me haya ido, son 
aquellos, sin importar quienes sean, los que hagan de sí mismos su isla, de sí 
mismos y no otra cosa su refugio, quienes hagan del Dhamma su isla, del Dhamma y 
no otra cosa su refugio, lo que serán los primeros entre los bhikkhus — esto es, entre 
aquellos que deseen entrenarse”. 

D. 16; S. 47:9 

NARRADOR DOS. Aunque no se encuentre muy explícitamente establecido en los 
Piṭakas, el Buddha pareciera haber visitado Sāvatthī dicha oportunidad, y fue 
mientras estuvo ahí que las noticias de la muerte de sus dos discípulos principales 
llegaron a él. 

PRIMERA VOZ. El Bhagavā se encontraba residiendo una vez en Sāvatthī, en el 
Bosque de Jeta, en el parque de Anāthapiṇḍika. Sin embargo, en dicha oportunidad 
Sāriputta se encontraba viviendo en Nālagākama, en el país Magadhan: él se 
encontraba afligido sufriendo una grave enfermedad. El novicio Cunda era su 
asistente. Con dicha enfermedad el Venerable Sāriputta partió hacia Nibbāna final. 
Entonces el novicio Cunda tomó el cuenco y el ropaje del Venerable Sāriputta; y 
fue adonde el Venerable Ānanda al bosque de Jeta en Sāvatthī. Él le rindió respetos 
y dijo: “Venerable Señor, el Venerable Sāriputta ha alcanzado el Nibbāna final. 
Aquí están su cuenco y su ropaje”. 

“Amigo Cunda, esto debería informarse al Bhagavā; debemos ver al Bhagavā y 
contarle esto. Vayamos y digámoselo”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 301 

 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el novicio Cunda. Ellos fueron juntos 
con el Bhagavā y le rindieron respetos. Entonces se sentaron a un lado y el 
Venerable Ānanda dijo: “Venerable Señor, el novicio Cunda me ha dicho que el 
Venerable Sāriputta ha alcanzado el Nibbāna final, y estos son su cuenco y su 
ropaje. Ciertamente, cuando escuché esto, sentí como si mi cuerpo se pusiera muy 
rígido; no podía ver correctamente y todas mis ideas se encontraban difusas”. 

“¿Por qué, Ānanda?, ¿pensáis que al haber partido hacia el Nibbāna final él 
habría puesto a un lado el código de conducta o el código de concentración o el 
código de entendimiento o él código de la liberación o el código del conocimiento 
o la visión de la liberación?” 

“No es eso, Venerable Señor. Pero pienso cuan útil era él con sus discípulos en la 
vida santa aconsejando, informando, instruyendo, urgiendo, alentando y 
exhortándolos; cuan incansable era al enseñarles el Dhamma. Recordamos cómo el 
Venerable Sāriputta nos alimentaba, enriquecía y ayudaba con el Dhamma”. 

“Ānanda, ¿no os he dicho que existe separación, partida y división de todo 
aquello que sea querido y apreciado? ¿Cómo podría ser que aquello que haya 
nacido, llegado a ser, formado y sujeto a colapsar, no colapse? Eso no es posible. Así 
como la rama principal de un gran árbol que permanece firme y sólida cae al suelo; 
así mismo, Sāriputta ha partido hacia el Nibbāna final dentro de una gran 
comunidad que permanece firme y sólida. ¿Cómo podría ser que aquello que haya 
nacido, llegado a ser, formado y destinado a colapsar, no colapse? Eso no es posible. 
Por lo tanto, Ānanda, cada uno de vosotros debéis hacer de sí mismos vuestra isla, 
de sí mismos y no de otra cosa vuestro refugio; cada uno de vosotros debéis hacer 
del Dhamma vuestra isla, del Dhamma y no otra cosa vuestro refugio”. 

S. 47:13 

En una oportunidad el Bhagavā estaba viviendo con una gran comunidad de 
bhikkhus en el país Vajjian, en Ukkācelā sobre las orillas del Ganges. Fue justo 
después que Sāriputta y Moggallāna habían partido hacia el Nibbāna final. En dicha 
ocasión el Bhagavā estaba sentado a cielo abierto rodeado del Saṅgha de bhikkhus. 
Entonces, después de inspeccionar el silencioso Saṅgha de bhikkhus, se dirigió a 
ellos así: “Ahora la congregación me pareciera vacía. La congregación está vacía 
para mí ahora que Sāriputta y Moggallāna han partido hacia el Nibbāna final. No 
hay un lugar que pueda mirar y decir, ‘Sāriputta y Moggallāna están viviendo ahí.’ 
Los Bhagavās del pasado, consumados y plenamente iluminados, cada uno 

  

 



302​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

tuvo un par de discípulos iguales a Sāriputta y Moggallāna, y así será con aquellos 
del futuro. ¡Es maravilloso, es magnífico cómo los discípulos dan efecto a la 
enseñanza del Maestro y siguen su consejo, y cómo son apreciados por el Saṅgha, 
cómo amados, respetados y reverenciados por el Saṅgha! ¡Es maravilloso, es 
magnífico en el Perfecto que al haber visto partir hacia el Nibbāna final a semejante 
par de discípulos, ni se entristezca ni se lamente! ¿Cómo podría ser que aquello que 
haya nacido, llegado a ser, formado y destinado a colapsar, no colapse? Eso no es 
posible”. 

S. 47:14 

Una mañana, el Bhagavā se vistió y tomando su cuenco y su ropaje se dirigió a 
Vesālī para mendigar alimentos. Cuando hubo deambulado en Vesālī mendigando 
alimentos y retornado de su ronda después de la comida, le dijo a Ānanda: “Tomad 
una estera, Ānanda, vayamos al Santuario Cāpāla a pasar el día”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda, y tomó una 
estera y siguió al Bhagavā al Santuario Cāpāla. Ahí el Bhagavā se sentó en un 
asiento listo para él, y el Venerable Ānanda le rindió respetos y se sentó a un lado. 
Cuando lo hubo hecho, el Bhagavā dijo: “Vesālī es agradable Ānanda, y así lo es el 
Santuario Udena, el Santuario Gotamaka, el Santuario Sattambaka, el Santuario 
Bahuputta, el Santuario Sārandada y el Santuario Cāpāla. Cuando alguien ha 
mantenido en el ser y ha desarrollado las cuatro bases del éxito, haciendo de ellas el 
vehículo, haciendo de ellas el cimiento, él podría si lo deseara vivir todo el lapso de 
su vida o lo que restase de él. Ānanda, el Perfecto ha hecho todo eso; él podría si 
deseara vivir todo el lapso de su vida o lo que restase de él”. 

Inclusive ante semejante propuesta, ante una verdadera señal dada por el ​
Bhagavā, inclusive así Ānanda no pudo comprenderlo. Él no le suplicó al Bhagavā: 
“Venerable Señor, que el Bhagavā viva todo el lapso de su vida, que el Sublime viva 
todo el lapso de su vida, para bienestar y felicidad de muchos, lleno de compasión 
por el mundo, para bien, bienestar y felicidad de dioses y hombres,” fue así que se 
encontraba la mente de Ānanda bajo la influencia de Māra. El Bhagavā dijo lo 
mismo una segunda y tercera vez, y la mente del venerable Ānanda continuó bajo 
la influencia de Māra.5 Entonces el Bhagavā le dijo a Ānanda: “Podéis retiraos 
Ānanda, ahora es momento que hagáis lo que estiméis conveniente”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 303 

 

“Así será, Venerable Señor,” respondió él, y levantándose de su asiento le rindió 
respetos al Bhagavā. Entonces, manteniéndolo a su derecha se marchó y se sentó 
sobre la raíz de un árbol cercano. 

Inmediatamente después que se hubo marchado, el Maligno Māra llegó ante el 
Bhagavā y permaneció a un lado. Él dijo: ‘Que el Bhagavā parta hacia el Nibbāna 
final ahora, que el Sublime parta hacia el Nibbāna final ahora. Ahora es el momento 
para que el Bhagavā parta hacia el Nibbāna final.’ Estas palabras fueron dichas 
entonces por el Bhagavā: ‘No partiré hacia el Nibbāna final, Maligno, hasta que 
bhikkhus, bhikkhunīs, seguidores y seguidoras laicos y mis discípulos sean sabios, 
disciplinados, perfectamente devotos y versados, hasta que recuerden el Dhamma 
apropiadamente, hasta que practiquen el sendero del Dhamma, practiquen el 
verdadero sendero y caminen en el Dhamma, hasta que después de haber aprendido 
de sus propios maestros, ellos anuncien, enseñen, declaren, establezcan, revelen, 
expongan, expliquen, hasta que puedan refutar razonablemente las teorías que 
hayan surgido en otros y hasta que puedan enseñar el Dhamma con sus milagros.’ 
‘Pero ahora, todo ha sido logrado. Que ahora el Bhagavā parta hacia el Nibbāna 
final.’ Estas palabras fueron dichas por el Bhagavā: ‘No partiré hacia el Nibbāna 
final, Maligno, hasta que esta vida santa se haya vuelto exitosa, próspera, 
ampliamente difundida, diseminada entre muchos, hasta que esté bien 
ejemplificada por los hombres.’ ‘Pero ahora todo ello ha sido conseguido. Que el 
Bhagavā parta ahora hacia el Nibbāna final.’ 

Cuando se dijo esto, el Bhagavā respondió: “Podéis estar tranquilo, Maligno. La 
obtención del Nibbāna final del Bhagavā se dará pronto. En tres meses a partir de 
ahora el Bhagavā partirá hacia el Nibbāna final. 

Fue entonces que el Bhagavā, en el Santuario Cāpāla, atento y plenamente 
consciente, abandonó la voluntad de vivir. Cuando lo hizo, hubo un gran temblor, 
miedo y se erizaron los pelos de punta, y resonaron los tambores del cielo. Al 
reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció entonces esta exclamación: 

El sabio ha renunciado a la voluntad de vivir 
Tanto a la mesurable como la inmensurable, 
Concentrado internamente y también feliz 
Él ha arrojado su propio devenir como el sobre de un correo. 

El Venerable Ānanda pensó: “¡Es maravilloso, es magnífico! Ése fue un gran 
temblor, un temblor muy grande; fue temible e hizo parar los pelos de punta, y  

 



304​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

  

resonar los tambores del cielo. ¿Cuál fue la causa, cuál fue la razón para la 
manifestación de tan gran temblor?” 

Él fue adonde el Bhagavā, y después de rendirle respetos, se sentó a un lado. 
Cuando lo hubo hecho, le preguntó al Bhagavā sobre el temblor. 

“Existen ocho causas, Ānanda, ocho razones para la manifestación de grandes 
temblores. ¿Cuáles ocho? Esta gran tierra se sostiene en agua, el agua se sostiene en 
aire y el aire en el espacio. Hay ocasiones que soplan grandes vientos (se mueven 
grandes fuerzas); el soplido de grandes vientos (grande fuerzas moviéndose) hacen 
que el agua treme; el tremor del agua hace que la tierra tiemble. Ésta es la primera 
razón. Nuevamente, un monje o brahmán puede poseer poderes súper normales y 
haber alcanzado el dominio sobre la mente, o las deidades pueden ser 
omnipotentes y poderosas. Alguien que haya mantenido en el ser la percepción de 
la tierra limitadamente y la percepción del agua mesurablemente puede estremecer 
esta tierra y hacerla temblar, tremer, sacudir y vibrar. Ésta es la segunda razón. 
Nuevamente, cuando un Bodhisatta, atento y plenamente consciente, parte del 
Cielo de los Contentos y desciende en la matriz de su madre, entonces la tierra se 
estremece, tiembla, treme, se sacude y vibra. Ésta es la tercera razón. Nuevamente, 
cuando un Bodhisatta, atento y plenamente consciente, sale del vientre de su madre 
la tierra tiembla… Ésta es la cuarta razón. Nuevamente, cuando un Perfecto 
descubre la suprema iluminación, entonces la tierra tiembla… Ésta es la quinta 
razón. Nuevamente, cuando un Perfecto pone en marcha la intachable Rueda del 
Dhamma, entonces la tierra tiembla…Ésta es la sexta razón. Nuevamente, cuando 
un Perfecto, atento y plenamente consciente, abandona la voluntad de vivir, 
entonces la tierra tiembla… Ésta es la séptima razón. Nuevamente, cuando un 
Perfecto parte hacia el Nibbāna final con el elemento Nibbāna sin el resultado de 
apegos pasados residuales, entonces la tierra tiembla… Ésta es la octava razón”. 6 

D. 16; A. 8:70; Ud. 6:1 

“Una vez, Ānanda, cuando me encontraba recién iluminado, mientras me 
encontraba residiendo en Uruvelā a orillas del Río Nerañjara sobre las raíces del 
Árbol Banyan Goatherd, el Maligno Māra vino a mí y dijo: ‘Que el Bhagavā parta 
hacia el Nibbāna final ahora.’ Entonces el Bhagavā prosiguió contando todo lo que 
había pasado entre él y Māra. Entonces dijo: “Y ahora, Ānanda, en este mismo día 
en el Santuario Cāpāla el Bhagavā, atento y plenamente consciente, ha abandonado 
la voluntad de vivir”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 305 

 

Cuando escuchó esto, el Venerable Ānanda dijo: “Venerable Señor, que el 
Bhagavā viva todo el lapso de su vida, que el Sublime viva todo el lapso de su vida, 
para bienestar y felicidad de muchos, lleno de compasión por el mundo, para bien, 
bienestar y felicidad de dioses y hombres”. 

“Suficiente, Ānanda, no solicitéis ahora al Perfecto eso; el momento para 
solicitar ello al Perfecto ha pasado”. 

Una segunda vez el Venerable Ānanda hizo la misma solicitud y recibió la 
misma respuesta. En la tercera vez el Bhagavā dijo: 

“Ānanda, ¿tenéis fe en la iluminación del Perfecto?” 

“Sí, Venerable Señor”. 

“Entonces ¿por qué presionáis al Perfecto por tercera vez?” 

“Venerable Señor, he escuchado y aprendido esto de los labios del Bhagavā: 
‘Cuando alguien ha mantenido en el ser y ha desarrollado las cuatro bases del éxito, 
ha hecho de ellas su vehículo, ha hecho de ellas su cimiento, se ha establecido, 
consolidado y las ha emprendido apropiadamente, él podría si lo desease vivir todo 
el lapso de su vida, o lo que reste de él.’” 

“¿Tenéis fe Ānanda?” 

“Sí, Venerable Señor”. 

“Entonces, Ānanda, la acción incorrecta es tuya, la falta es tuya; ya que inclusive 
cuando se hizo semejante propuesta por el Perfecto, tal verdadera señal, no 
pudisteis entenderlo y no le solicitasteis al Perfecto vivir todo el lapso de su vida 
para bien, bienestar y felicidad de dioses y hombres. Si lo hubieseis hecho, el 
Perfecto podría haberse negado dos veces y entonces, a la tercera vez, él habría 
consentido. Así, Ānanda, la acción incorrecta es tuya, la falta es tuya. Una vez, 
cuando estaba viviendo en Rājagaha en el Pico del Monte de los Buitres, ahí 
también os dije: ‘Rājagaha es plácido Ānanda, y así lo es el Pico del Monte de los 
Buitres. Cuando alguien ha mantenido en el ser y ha desarrollado las cuatro bases 
del éxito…él podría vivir si lo desease todo el lapso de su vida, o lo que reste de él. 
Ānanda, el Perfecto ha hecho esto. Él podría si lo deseara vivir todo el lapso de su 
vida o lo que reste de él.’ No obstante, inclusive cuando se hizo semejante 
propuesta por el Perfecto, tal verdadera señal, no pudisteis entenderlo y no se lo 
solicitasteis al Perfecto: ‘Venerable Señor, que el Bhagavā viva todo el lapso de su 
vida, que el Sublime viva todo el lapso de su vida, para bien, bienestar y felicidad 
de dioses y hombres.’ Si lo hubieseis hecho, el Perfecto se hubiese rehusado dos 
veces, y entonces, a la tercera vez, hubiese consentido. Así, Ānanda, el error es 
tuyo, la falta   

 



306​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

es tuya. En otra oportunidad, cuando me encontraba viviendo en Rājagaha en el 
Parque de Nigrodha… en el Descenso de los Bandidos… sobre la Roca Negra en la 
pendiente de Isigili… bajo la Proyección Rocosa del Estanque de Serpientes en el 
Bosque Cálido… en el Parque de la Primavera Calurosa, en el Bosque de Bambúes, 
en el Santuario de la Ardillas… en el Bosque de mangos de Jīvaka… en el Parque de 
los Ciervos en Maddakucchi… Una vez, también me encontraba viviendo aquí en 
Vesālī en el Santuario Udena… en el Santuario de Gotamaka… en el Santuario 
Sattamba… en el Santuario Bahuputta… en el Santuario Sārandada… y ahora 
también, aquí en el Santuario Cāpāla, el día de hoy… ¿No os he dicho Ānanda que 
existe separación, partida y división de todo aquello que es querido y apreciado? 
¿Cómo podría ser que aquello que haya nacido, llegado a ser, formado y destinado 
a colapsar, no colapse? Eso no es posible. Algo ha sido dejado a un lado por el 
Perfecto, desechado, ha sido dejado ir, ha sido abandonado y renunciado por él, se 
ha renunciado a la voluntad de vivir. Las inequívocas palabras han sido 
proclamadas por el Perfecto: ‘Pronto el Perfecto partirá hacia el Nibbāna final.’ Es 
imposible que un Perfecto se retracte de sus palabras. Ānanda, vayamos a la Sala 
con el Techo en Punta en el Gran Bosque. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda, y cuando 
fueron hacia allá el Bhagavā se dirigió al Venerable Ānanda así: “Ānanda, id y 
convocad a todos los bhikkhus en la vecindad de Vesālī para que se reúnan en la sala 
de servicio”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Cuando lo hubo 
dicho, se lo informó al Bhagavā. Entonces el Bhagavā se dirigió a la sala de servicio y 
se sentó en un asiento listo para él, y se dirigió a los bhikkhus así: 

“Bhikkhus, ahora les he enseñado cosas que he conocido directamente; esto 
deberían aprender y mantenerlo rigurosamente, desarrollarlo y poner en efecto 
constantemente, de tal forma que esta vida santa pueda perdurar durante mucho 
tiempo; deberíais hacedlo para bienestar y felicidad de muchos, llenos de 
compasión por el mundo, para beneficio, bienestar y felicidad de dioses y hombres. 
¿Y cuáles son estas cosas? Éstas son los cuatro fundamentos de la atención, los 
cuatro emprendimientos correctos, las cuatro bases del éxito, las cinco facultades 
espirituales, los cinco poderes espirituales, los siete factores de iluminación, y el 
Noble Óctuple Sendero. Os he enseñado estas cosas, habiéndolas conocido  

 



​ La Vida del Buddha​ 307 

  

directamente. Éstas deberíais aprenderlas rigurosamente… para beneficio, 
bienestar y felicidad de dioses y hombres”. 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Ciertamente, bhikkhus, os 
declaro esto: La naturaleza de todas las formaciones es disolverse. Conseguid la 
perfección a través de la diligencia. Pronto el Perfecto partirá hacia el Nibbāna”. 
Así lo dijo el Bhagavā. Habiendo dicho esto el Sublime, el Maestro añadió: 

Mi edad está madura y me resta poco por vivir: 
Os dejo y me marcho; mi propio refugio está hecho. 
Sed diligentes y atentos, sed virtuosos, Oh, bhikkhus, 
Manteneos vigilando vuestro corazón con buenos pensamientos. 
Quien viva diligentemente este Dhamma y Disciplina 
Dejará el ciclo de renacimientos y pondrá fin al dolor. 

Cuando amaneció, el Bhagavā se vistió, tomó su cuenco y ropaje superior y se 
dirigió a Vesālī para mendigar sus alimentos. Cuando hubo deambulado por Vesālī 
y se encontraba regresando de mendigar sus alimentos después de su comida, 
volteó la mirada hacia Vesālī con la mirada de un elefante. Entonces le dijo a 
Ānanda, “Ānanda, ésta será la última vista de Vesālī del Perfecto. Venid, Ānanda, 
vayamos a Bhaṇdagāma”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó hacia Bhaṇdagāma. Y entonces se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus. 
Es por no descubrir, no penetrar en cuatro cosas que yo y vosotros hemos viajado y 
recorrido así a través de este larga travesía. ¿Cuáles son estas cuatro cosas? Éstas 
son la virtud del noble, la concentración del noble, el entendimiento del noble y la 
liberación del noble. No obstante, cuando estas cuatro cosas hayan sido 
descubiertas y penetradas, entonces el deseo por el ser será eliminado, el deseo que 
conduce al será es abolido y no habrá más renovación del ser”. 

D. 16; cf. A.4:1 

 Y mientras el Bhagavā estaba viviendo en Bhaṇdagāma, frecuentemente daba 
esta charla sobre Dhamma a los bhikkhus: “Esto es virtud, esto concentración, esto 
sabiduría; la concentración fortificada con virtud conlleva grandes beneficios y 
frutos; la sabiduría fortificada con concentración conlleva grandes beneficios y 
frutos; el corazón fortificado con sabiduría se vuelve completamente liberado 

  

 



308​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

de las corrupciones; de la corrupción del deseo sensual, de la corrupción del 
devenir, de la corrupción de las visiones incorrectas y de la corrupción de la 
ignorancia”. 

Cuando el Bhagavā hubo vivido en Bhaṇdagāma el tiempo que decidió, le dijo al 
Venerable Ānanda: “Venid, Ānanda, vayamos a Hatthigāma”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó hacia Hatthigāma con una gran comunidad de bhikkhus. 

Y similarmente visitó Ambagāma y Jambugāma. Cuando hubo vivido en 
Jambugāma el tiempo que decidió, él le dijo a Ānanda: “Venid, Ānanda, vayamos a 
Bhoganagara”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó por Bhoganagara con una gran comunidad de bhikkhus. Mientras 
estuvo ahí vivió en el Santuario Ānanda, en Bhoganagara. Y ahí se dirigió a los 
bhikkhus así: “Bhikkhus, os enseñaré las cuatro principales autoridades. Escuchad y 
atended cuidadosamente a lo que os diré”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondieron ellos. El Bhagavā dijo esto: 

“Aquí, bhikkhus, un bhikkhu podría decir: “He escuchado y aprendido de los 
propios labios del Bhagavā; éste es el Dhamma, ésta la disciplina, ésta la enseñanza 
del Maestro.’ O un bhikkhu podría decir: ‘En un determinado lugar de residencia 
existe una comunidad con venerables y líderes; he escuchado y aprendido de los 
propios labios de dicha comunidad: éste es el Dhamma, ésta la Disciplina, ésta la 
enseñanza del Maestro.’ O un bhikkhu podría decir: ‘En un determinado lugar de 
residencia habitan venerables bhikkhus que son versados, expertos en las 
tradiciones, los que memorizan la Disciplina, los que memorizan los Códigos; he 
escuchado de los propios labios de dichos venerables; éste es el Dhamma, ésta la 
Disciplina, ésta la enseñanza del Maestro.’ O un bhikkhu podría decir: ‘En un 
determinado lugar de residencia vive un venerable bhikkhu que es versado, experto 
en las tradiciones, que memoriza la Disciplina, memoriza los Códigos; he 
escuchado y aprendido de los propios labios de ese venerable; éste es el Dhamma, 
ésta la Disciplina, ésta la enseñanza del Maestro.’ 

“Ahora bien, una afirmación así en un bhikkhu no debería ser aprobada ni 
desaprobada. Sin aprobación ni desaprobación, dichas palabras y sílabas en él 
deberían ser bien aprendidas y luego verificadas en el Vinaya (Disciplina) o 
confirmadas en los Suttas (Discursos). Si se encuentra que ellas no están verificadas 
en el Vinaya o confirmadas en los Suttas, la conclusión debería plantearse así: 
‘Ciertamente ésta no es la palabra del Bhagavā, ha sido erróneamente aprendida  

   



​ La Vida del Buddha​ 309 

 

por este bhikkhu o por aquellas comunidad o por aquellos venerables o por aquel 
venerable,’ y deberíais consecuentemente rechazarla; Si, sin embargo, se encuentra 
verificada en el Vinaya y confirmada en los Suttas, la conclusión debería plantearse 
así: ‘Ciertamente, ésta es la palabra del Bhagavā. Ha sido correctamente aprendida 
por ese bhikkhu o por esa comunidad o por esos venerables o ese venerable.’ 
Deberíais recordar estas cuatro autoridades principales”. 

D. 16; A. 4:180 

Y mientras el Bhagavā estaba viviendo en Bhoganagara, en el Santuario Ānanda, 
él enseñaba frecuentemente esta charla sobre Dhamma a los bhikkhus: “Esto es 
virtud, esto concentración, esto sabiduría; la concentración fortificada con virtud 
conlleva grandes beneficios y grandes frutos; la sabiduría fortificada con 
concentración conlleva grandes beneficios y grandes frutos; el corazón fortificado 
con sabiduría se vuelve completamente liberado de las corrupciones: de las 
corrupciones del deseo sensual, de la corrupción del devenir, de la corrupción de 
las visiones incorrectas y de la corrupción de la ignorancia”. 

D. 16 

Entonces, cuando el Bhagavā hubo vivido en Bhoganagara por el tiempo que 
decidió, le dijo al Venerable Ānanda: “Venid Ānanda, vayamos a Pāvā”. 

“Que así sea, Venerable Señor, respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā viajó hacia Pāvā con una gran comunidad de bhikkhus. Mientras estuvo ahí 
vivió en el bosque de mango de Pāvā, perteneciente a Cunda, el hijo del orfebre. 

Cunda el hijo del orfebre escuchó que el Bhagavā estaba residiendo en el bosque. 
Él fue con el Bhagavā y después de rendirle respetos, se sentó a un lado. Entonces el 
Bhagavā lo instruyó, urgió, alentó y exhortó con una charla sobre Dhamma. Después 
de ello Cunda le dijo al Bhagavā: “Venerable Señor, que el Bhagavā con el Saṅgha de 
bhikkhus acepte de mí la comida de mañana”. 

El Bhagavā consintió en silencio. Cuando Cunda vio que había aceptado, se 
levantó de su asiento y después de rendirle respetos al Bhagavā, se marchó 
manteniéndolo a su derecha. 

Cuando la noche hubo terminado, él preparó buena comida de varios tipos, 
comida preparada en su casa y con mucha carne picada de cerdo,7 después de lo  

  

 



310​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

cual anunció el momento: “Es la hota, Venerable Señor, la comida está lista”. 
Entonces, siendo de mañana, el Bhagavā se vistió y, tomando su cuenco y su ropaje 
superior, se dirigió con el Saṅgha de bhikkhus hacia la casa de Cunda, el hijo del 
orfebre. Se sentó en un asiento listo para él. Entonces le dijo a Cunda: “Servid la 
carne de cerdo picada que habéis preparado sólo a mi persona, Cunda; y servid 
cualquier otra comida que habéis preparado al Saṅgha de bhikkhus”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió Cunda y así lo hizo. Entonces el Bhagavā 
le dijo: “Cunda, si queda algo más de carne de cerdo picada, enterradla en un 
agujero. No veo a nadie más que al Perfecto en este mundo con sus deidades, sus 
Māras y Brahmās, en esta generación con sus monjes y brahmanes, con sus princesas 
y hombres, que pueda digerirla y comerla”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió Cunda, y enterró lo que quedaba de la 
carne de cerdo picada en un agujero. Luego fue adonde el Bhagavā y después de 
rendirle respetos, se sentó a una lado. Luego el Bhagavā lo instruyó con una charla 
sobre el Dhamma después de lo cual se levantó de su asiento y se marchó. 

Fue después que el Bhagavā hubo comido la comida provista por Cunda, el hijo 
del orfebre, que lo atacó una severa enfermedad con un flujo de sangre 
acompañado de dolores violentos y mortales. Él los resistió sin quejarse, atento y 
plenamente consciente. Entonces le dijo al Venerable Ānanda: “Venid, Ānanda, 
vayamos a Kusinārā”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. 

En el trayecto el Bhagavā dejó el camino y fue hacia las raíces de un árbol. Él le 
dijo al Venerable Ānanda: “Ānanda, por favor doblad mi ropaje superior en cuatro 
y tendedlo; estoy cansado y voy a sentarme”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. El Bhagavā se sentó 
en un asiento preparado para él. Cuando lo hubo hecho, dijo: “Ānanda, 
conseguidme por favor algo de agua. Tengo sed y deseo beber”. 

El Venerable Ānanda dijo: “Venerable Señor, no hace mucho han partido como 
quinientos carruajes; el agua ha sido revuelta por las ruedas; fluye escasamente y 
está oscura y turbia. El Río Kakutthā no está lejos y tiene agua clara, agradable, 
agua cálida y suaves riberas, además es cautivador. El Bhagavā podrá tomar agua ahí 
y refrescar sus miembros”. 

Por segunda vez el Bhagavā le solicitó lo mismo y recibió la misma respuesta. 
Una tercera vez el Bhagavā dijo: “Ānanda, por favor traedme algo de agua. Tengo 
sed y deseo beber”. 

   



​ La Vida del Buddha​ 311 

 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Tomó un cuenco y 
fue al arroyo. Entonces el arroyo que había sido revuelto por las ruedas y donde 
fluía escasamente agua oscura y turbia, fluyó agua clara, limpia y transparente en 
cuanto llegó el Venerable Ānanda. Él estuvo atónito. Entonces tomó agua para 
beber en el cuenco y regresó con el Bhagavā y le contó lo ocurrido, añadiendo: 
“Venerable Señor, que el Bhagavā beba agua, que el Sublime beba agua”. Y el 
Bhagavā bebió agua. 

D. 16; Ud. 8:5 

Ahora en aquel tiempo un Mallian llamado Pukkusa, un discípulo de Āḷara 
Kālāma, llegaba por un camino de Kusinārā a Pāvā. Él vio al Bhagavā sentado sobre 
la raíz de un árbol, y fue hacia él. Después de rendirle respetos se sentó a un lado y 
dijo: “Es maravilloso, Venerable Señor, es magnífico que apacible estado el de 
aquellos que han partido hacia la renunciación. Una vez cuando Āḷara Kālāma se 
encontraba de viaje, él dejó el camino y se sentó sobre la raíz de un árbol cercano 
para pasar ahí el día. Entonces pasaron como quinientos carruajes cerca de él. 
Después un hombre llegó siguiendo la caravana de carruajes y se aproximó a Āḷara 
Kālāma y le preguntó: ‘Venerable Señor, ¿vio los quinientos carruajes que pasaron?’ 
— ‘No lo vi, amigo.’ — ‘Pero, Venerable Señor, ¿escuchó el ruido?’ — ‘No lo 
escuché, amigo.’ — ‘Pero, como fue eso, Venerable Señor, ¿estaba dormido?’ — ‘No 
lo estaba, amigo.’ — ‘Entonces, Venerable Señor, estabais consciente y despierto, ¿y 
aun así ni vio los quinientos carruajes pasando muy de cerca ni escuchó el sonido, 
aunque vuestro ropaje esté salpicado de barro?’ — Así es, amigo.’ Entonces, 
Venerable Señor, el hombre pensó: ‘Es maravilloso qué estados apacibles el de 
aquellos que han partido hacia la renunciación; ¡ya que mientras estaba consciente 
y despierto, ni vio los quinientos carruajes pasar ni escuchó los sonidos!’ Y después 
que hubo expresado su gran devoción en Āḷara Kālāma prosiguió su camino”. 

“¿Qué creéis, Pukkusa? ¿Qué es más difícil de hacer —que un hombre 
consciente y despierto no vea ni escuche quinientos carruajes que pasen cerca de él, 
o que un hombre que esté consciente y despierto no los vea ni escuche mientras 
llueve a torrentes, haya relámpagos centellantes y repiqueo de truenos?” 

  

 



312​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Venerable Señor, ¿Qué puede hacer quinientos, seiscientos, setecientos, 
ochocientos, novecientos o inclusive mil carruajes en relación a ello?  Es mucho 
más improbable y difícil que un hombre consciente y despierto no los vea ni 
escuche mientras llueva a torrentes, haya relámpagos centellantes y repiqueo de 
truenos”. 

“Una vez, Pukkusa, me encontraba residiendo en Ātumā, en un granero de 
trilla. Estaba lloviendo a torrentes entonces, con relámpagos centellantes y 
repiqueo de truenos, y dos campesinos que eran hermanos fueron aniquilados y 
también cuatro vacunos. Entonces una gran muchedumbre llegó de Ātumā y 
fueron hacia los dos hermanos y los vacunos aniquilados. No obstante, por aquel 
tiempo yo había salido del granero de trilla y me encontraba caminando de un lado 
hacia otro, a cielo abierto por la entrada. Entonces un hombre vino hacia mí 
proveniente de la muchedumbre y después de rendirme respetos, permaneció a un 
lado. Yo le pregunté: ‘¿Por qué está reunida toda esa muchedumbre de gente, 
amigo?’  — ‘Venerable Señor, ha estado lloviendo a torrentes con relámpagos 
centellantes y repiqueo de truenos, y dos campesinos que eran hermanos han sido 
aniquilados y también cuatro vacunos; es por eso que está ahí toda esa 
muchedumbre de personas. Pero, Venerable Señor, ¿Dónde os encontrabais?’ — 
‘Estaba aquí, amigo.’ — ‘¿Pero sí lo visteis, Venerable Señor?’ — ‘No lo vi, amigo.’ — 
‘¿Pero es que estabais dormido, Venerable Señor?’ — ‘No lo estaba, amigo.’ — ‘¿Pero 
estabais consciente, Venerable Señor?’ — ‘Lo estaba, amigo.’ — ‘Entonces, 
Venerable Señor, ¿estabais consciente y despierto mientras estaba lloviendo a 
torrentes con relámpagos centellantes y repiqueo de truenos y ni visteis ni 
escuchasteis un sonido?’ — ‘Así mismo, amigo.’ Entonces ese hombre pensó: ‘¡Es 
maravilloso, es magnífico el apacible estado de aquellos consumados que han 
partido hacia la renunciación; ya que aunque estén conscientes y despiertos 
mientras llueve a torrentes con relámpagos centellantes y repiqueo de truenos, aun 
así, ni ven ni escuchan ningún sonido!’ Y después de ello él expresó su completa 
devoción hacia mí, me rindió respetos y se marchó, manteniéndome en su derecha”. 

“Venerable Señor, voy a dejar la fe que tenía en Āḷāra Kālāma como si fuera sido 
volada por grandes vientos o arrasada por el río. ¡Magnífico, Venerable Señor, 
magnífico, Venerable Señor!... Tomo refugio en el Bhagavā, en el Dhamma y el 
Saṅgha. Comenzando desde ahora, Venerable Señor, que el Bhagavā me reciba como 
su seguidor que ha acudido ante él por refugio por el resto de su vida”. 

Entonces Pukkusa, el Mallian, le dijo a un hombre: “Por favor preparadme y 
alisadme un par de ropajes dorados para que estén listos para vestir”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 313 

 

“Sí, Venerable Señor,” respondió el hombre y se los trajo. Entonces Pukkusa se 
los llevó al Bhagavā: “Venerable Señor, que el Bhagavā lleno de compasión me 
acepte este par de ropajes dorados alisados y listos para vestir;” 

“Entonces, Pukkusa, podéis vestirme con uno y a Ānanda con el otro”. 

“Sí, Venerable Señor,” respondió él y así lo hizo. Entonces el Bhagavā instruyó, 
urgió, alentó y exhortó a Pukkusa, el Mallian, con una charla sobre Dhamma, 
después de lo cual Pukkusa se levantó de su asiento, le rindió respetos al Bhagavā y 
se marchó, manteniéndolo a su derecha. 

Inmediatamente después, el Venerable Ānanda preparó y alisó el par de ropajes 
dorados, listos para vestir el cuerpo del Bhagavā. Sin embargo, pareció como si su 
brillo hubiese muerto. El Venerable Ānanda dijo: “¡Maravilloso Venerable Señor, es 
magnífico cuan puro y brillante es el color de la piel del Bhagavā! Cuando preparé y 
alisé este par de ropajes dorados, listos para vestir el cuerpo del Bhagavā, fue como 
si su brillo hubiese muerto”. 

“Así es, Ānanda, así es. Existen dos ocasiones en los cuales el color de la piel del 
Perfecto se hace excepcionalmente claro y brillante. ¿Cuáles dos? Estos son: la 
víspera del descubrimiento de su suprema y total iluminación y la víspera de la 
obtención del Nibbāna final con el elemento Nibbāna sin resultantes del apego 
residual del pasado. De hecho, Ānanda, es en la última fase de la próxima noche, 
que entre los dos árboles de sāla, en el bosque de árboles de sāla de los Mallians, al 
retorno hacia Kusinārā, que el Perfecto partirá hacia el Nibbāna final”. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. 

Entonces el Bhagavā se aproximó al Río Kakuttha con una gran comunidad de 
bhikkhus, y entró dentro del río, se bañó, bebió, después de lo cual salió 
nuevamente y se dirigió al bosque de mangos. Ahí le dijo al Venerable Cundaka: 
“Cundaka, por favor doblad mi ropaje superior en cuatro y tendedlo. Estoy 
cansado y me recostaré”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Cundaka, y así lo hizo. 
Entonces el Bhagavā se tendió sobre su lado derecho bajo la pose del león 
durmiente con un pie por encima del otro, atento y plenamente consciente, 
habiendo decidido el momento en que despertaría. Y el Venerable Cundaka se 
sentó ahí enfrente del Bhagavā. 

D. 16 

  

 



314​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

El Bhagavā le dijo al Venerable Ānanda: “Ānanda, es posible que alguien 
provoque remordimiento contra Cunda, el hijo del orfebre así: ‘No es una 
ganancia, sino una pérdida para ti, Cunda, que el Perfecto haya pasado hacia el 
Nibbāna final después de obtener su último alimento por parte suya.’ Ahora bien, 
cualquier remordimiento de este tipo debe aclararse así: ‘Es una ganancia, es una 
ganancia para ti, Cunda, que el Perfecto haya pasado hacia el Nibbāna final después 
de obtener de ti mismo su último alimento. Escuché esto y lo supe de los propios 
labios del Bhagavā, amigo Cunda: “Estos dos tipos de alimentos mendigados poseen 
igual fruto y madurez, y su frutos y madurez son mucho mayores que cualquier 
otro. ¿Cuáles dos? Estos son: los alimentos mendigados con los que después de 
comerlos el Perfecto descubre la suprema iluminación y los alimentos mendigados 
con los que después de comerlos el Perfecto parte hacia el Nibbāna final con el 
elemento Nibbāna sin resultados del apego residual del pasado. Cunda, el hijo del 
orfebre, ha realizado una acción que lo conducirá a la longevidad, a una buena 
posición, a la felicidad, a la fama y al cielo’. Cualquier remordimiento hacia él debe 
ser aclarado de esta forma”. 

Al reconocer el significado de esto, el Bhagavā pronunció entonces esta 
exclamación: 

Cuando un hombre hace ofrecimientos, se incrementa su mérito; 
Ninguna enemistad puede crecer en la restricción. 
Los expertos eluden el mal; parten hacia el Nibbāna 
Poniendo fin a la codicia, al odio y la ilusión. 

D. 16; Ud. 8:5 

Entonces el Bhagavā le dijo al Venerable Ānanda: “Venid, Ānanda, vayamos a la 
otra orilla del Río Hiraññavatī, al bosque de árboles de sāla de los Mallians, al 
regreso hacia Kusinārā. 

“Que así sea, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Entonces el 
Bhagavā fue con una gran comunidad de bhikkhus hacia la otra orilla del Río ​
Hiraññavatī y al bosque de árboles de sāla de los Mallians, al regreso hacia 
Kusinārā. Entonces él le dijo al Venerable Ānanda: “Ānanda, por favor preparadme 
un diván con su cabecera orientada hacia la dirección norte entre esos dos árboles 
de sāla. Estoy cansado y voy a recostarme”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda, y así lo hizo. 
Entonces el Bhagavā se tendió bajo la pose del león durmiente, sobre su lado 
derecho, con un pie sobre el otro, atento y plenamente consciente. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 315 

 

Ahora bien, en dicha ocasión los árboles gemelos de sāla se encontraban 
bastante cubiertos de retoños, aunque no fuese la estación para ello. Ellos los 
dispersaron, diseminaron y esparcieron sobre el cuerpo del Bhagavā colmados de 
veneración hacia él. Y flores celestiales mandāvara y polvos de sándalo cayeron del 
cielo y fueron dispersos, diseminados y esparcidos sobre el cuerpo del Bhagavā en 
veneración hacia él. Y se tocó música celestial y se cantaron canciones celestiales en 
el cielo colmados de veneración hacia él. 

  Entonces el Bhagavā le dijo al Venerable Ānanda: “Ānanda, los árboles gemelos 
de sāla están bastante cubiertos de retoños, aunque no sea la estación para ello. 
Ellos los dispersan, diseminan y esparcen sobre el cuerpo del Perfecto colmados de 
veneración hacia él. Y flores celestiales mandāvara y polvos celestiales de sándalo 
caen del cielo y son dispersados, diseminados y esparcidos sobre el cuerpo del 
Perfecto colmados de veneración hacia él. Se toca música celestial y se cantan 
canciones celestiales en total veneración hacia él. No obstante, no es así como se 
honra, respeta, reverencia, venera y adora a un Perfecto: por el contrario, es el 
bhikkhu o bhikkhunī, o el seguidor o seguidora laicos que viven de acuerdo al 
Dhamma, aquellos que entran en la vía correcta, quienes charlan sobre el Dhamma, 
los que honran, respetan, reverencian, veneran y adoran a un Perfecto, siendo ésta 
la más elevada veneración entre todas. Por lo tanto, Ānanda, entrenaos así: 
‘Habitaremos en el sendero del Dhamma, entrando en el sendero correcto y 
recorriendo por el Dhamma.’ ” 

Justo entonces, sin embargo, se encontraba en frente del Bhagavā, abanicándolo, 
el Venerable Upavāna. Entonces el Bhagavā los despidió, diciendo: “Marchaos, 
bhikkhu; no permanezcáis frente a mí”. 

El Venerable Ānanda pensó: “El Venerable Upavāna ha sido durante mucho 
asistente del Bhagavā, cercano a él e íntimamente asociado a él. Aun así, en el 
último momento el Bhagavā lo despide diciéndole: ‘Marchaos, bhikkhu; no 
permanezcáis frente a mí.’ ¿Cuál es la razón para ello?” Él le preguntó esto al 
Bhagavā quien respondió: “Ānanda, la mayoría de las deidades de los sistemas 
estelares han llegado a ver al Perfecto. Por doce ligas alrededor de todo el bosque 
de árboles de sāla no hay un lugar del tamaño de la punta de un cabello de caballo 
que no esté ocupado de deidades. Ellos están protestando: ‘Venimos de lejos para 
ver al Perfecto. Sólo de vez en cuando surgen los Perfectos en el mundo, 
consumados y plenamente iluminados. Esta noche, en su última fase, se dará lugar 
la obtención  

  

 



316​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

del Nibbāna final del Perfecto. Y este eminente bhikkhu está parado frente al 
Bhagavā obstruyéndonos de tal forma que en el último momento no seremos 
capaces de ver al Perfecto.’ Las deidades están protestando, Ānanda”. 

“Pero Venerable Señor, ¿qué deidades tiene en mente el Bhagavā?” 

“Hay deidades de la tierra que son conscientes de la tierra en el espacio; ellas 
están halándose los cabellos y sollozando, flexionando sus brazos y sollozando, 
cayendo y rodando, clamando: ‘¡Demasiado pronto partirá el Bhagavā hacia el 
Nibbāna final! ¡Demasiado pronto partirá el Bhagavā hacia el Nibbāna final! 
¡Demasiado pronto se desvanecerá la Visión del mundo!’ Hay deidades que son 
conscientes de la tierra en la tierra que hacen lo mismo. No obstante, aquellas 
deidades que están libres de pasión que se resignan, atentas y plenamente 
conscientes piensan: ‘Las formaciones son impermanentes. ¿Cómo podría ser que 
aquello que haya nacido, llegado a ser, formado y destinado a colapsar, no colapse? 
Eso es imposible.’” 

“Venerable Señor, inicialmente los bhikkhus que habían pasado la estación de 
lluvias en diferentes partes solían llegar a ver al Perfecto. Entonces éramos capaces 
de ver y mostrar respeto a admirables bhikkhus. No obstante, Venerable Señor, 
cuando se vaya el Bhagavā no seremos capaces de hacerlo más”. 

“Ānanda, hay cuatro lugares que al ser vistos por los devotos hombres de clan 
pueden resultar en su inspiración. ¿Cuáles son estos cuatro? Aquí, el lugar donde 
nació el Perfecto: ése es un lugar que al ver un devoto hombre de clan puede 
resultarle una inspiración. Aquí, el lugar donde el Perfecto descubrió la suprema 
iluminación: ése es un lugar que al ver un devoto hombre de clan puede resultarle 
una inspiración. Aquí, el lugar donde el Perfecto puso en marcha la inmaculada 
rueda del Dhamma: ése es un lugar que al ver un devoto hombre de clan puede 
resultarle una inspiración. Aquí, el lugar donde el Perfecto partió hacia el Nibbāna 
final con el elemento Nibbāna sin resultantes del apego residual del pasado: ése es 
un lugar que al ver un devoto hombre de clan puede resultarle una inspiración. 
Devotos bhikkhus y bhikkhunīs, seguidores y seguidoras laicos, vendrán diciendo: 
‘Aquí el Perfecto nació’ y ‘Aquí el Perfecto descubrió la suprema y total 
iluminación’ y ‘Aquí el Perfecto puso en marcha la inmaculada Rueda del Dhamma’ 
y ‘Aquí el Perfecto alcanzó el Nibbāna final con el elemento Nibbāna sin resultantes 
del apego residual del pasado.’ Y todos aquellos que viajen y visiten los santuarios 
con el corazón devocional reaparecerán a la hora de la disolución de sus cuerpos, 
después de la muerte, en destinos felices, inclusive en el mundo celestial”. 

“Venerable Señor, ¿cómo debemos tratar a las mujeres?” 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 317 

 
“No las veáis, Ānanda”. 
“Venerable Señor, y si son vistas, ¿cómo debemos tratarlas?” 
“No habléis con ellas, Ānanda”. 
“Venerable Señor, y si tenemos que hablar con ellas, ¿cómo debemos tratarlas?” 
“Debe mantenerse siempre la consciencia, Ānanda”. 
“Venerable Señor, ¿cómo debemos tratar los restos del Perfecto?” 

“Ānanda, no os preocupéis vosotros en venerar los restos del Perfecto. Por favor, 
esforzaos en vuestro objetivo, dedicaos a vuestro objetivo, permaneced diligentes, 
arduamente y bajo auto control para vuestro propio bienestar. Hay sabios 
guerreros, brahmanes y laicos que creen en el Perfecto; ellos reverenciarán los restos 
del Perfecto”. 

“Pero Venerable Señor, ¿Cómo deberían ellos tratar los restos del Perfecto?” 

“Que se traten los restos del Perfecto de la misma forma como son tratados los 
de un Monarca Universal8 que pone en marcha la Rueda de la Rectitud”. 

“Pero Venerable Señor, ¿Cómo son tratados los restos de un Monarca Universal 
que pone en marcha la Rueda de la Rectitud?” 

“Ellos envuelven sus restos en nuevas ropas; luego lo envuelven en algodón bien 
tejido; luego lo envuelven en nuevas ropas. Y procediendo de esta forma, lo 
envuelven con quinientas capas gemelas. Luego la colocan sobre un receptáculo de 
acero lleno de aceite le cual lo encierran con otro receptáculo. Luego hacen una 
pira con todos los tipos de esencias y queman sus restos. Luego construyen un 
monumento a él en el cruce de caminos. Es así como se tratan los restos de un 
Monarca Universal que pone en marcha la Rueda de la Rectitud; y los restos del 
Bhagavā deberán ser tratados de la misma manera. El monumento del Perfecto 
debería construirse en el cruce de los caminos; y quien coloque flores, esencias en 
él, o cal, o los honre, o sienta ahí devoción en su corazón, ello será durante mucho 
para su bienestar y felicidad. Existen estos cuatro seres dignos de monumentos. 
¿Cuáles cuatro? Un Perfecto, consumado y plenamente liberado; un Paccekabuddha; 
el discípulo del Perfecto que sea Arahant y un Monarca Universal que haya puesto 
en marcha la Rueda de la Rectitud. ¿Y cuál es el objeto en virtud del cual uno de 
estos cuatro es digno de un monumento? Hay muchos que sienten devoción en sus 
corazones, pensando: ‘Éste es el monumento del Bhagavā, consumado y plenamente 
iluminado’ o ‘Éste es el monumento de aquel Bhagavā, del Paccekabuddga’ o ‘Éste es 
el monumento de 

  

 



318​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

un discípulo del Bhagavā’ o ‘Éste es el monumento de aquel justo y ejemplar rey’. 
Cuando ahí sientan devoción en sus corazones, luego, a la hora de la disolución de 
sus cuerpos, después de la muerte, ellos reaparecerán en destinos felices, inclusive 
en el mundo celestial”. 

Entonces el Venerable Ānanda entró a una habitación, permaneció apoyado 
contra la puerta y sollozó: “Soy sólo un aprendiz que todavía no ha terminado la 
tarea. Mi maestro está cerca de partir hacia el Nibbāna final — ¡mi maestro que 
tiene tanta compasión hacia mí!” 

Entonces el Bhagavā preguntó a los bhikkhus: “Bhikkhus, donde está Ānanda?” 

“Venerable Señor, acaba de entrar a esa habitación, y está apoyado contra la 
puerta sollozando: ‘Soy sólo un aprendiz que todavía no ha terminado su tarea. Mi 
maestro está cerca de partir hacia el Nibbāna final — “¡mi maestro que tiene tanta 
compasión hacia mí!” 

El Bhagavā le dijo a un bhikkhu: “Venid, bhikkhu, id con Ānanda y decidle: ‘El 
Maestro os llama amigo Ānanda”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el bhikkhu y fue adonde el Venerable 
Ānanda y le dijo: ‘El Maestro os llama, amigo Ānanda”. 

“Está bien, amigo,” respondió el Venerable Ānanda, y fue hacia el Bhagavā y 
después de rendirle respetos a él, permaneció a un lado. El Bhagavā le dijo: 
“Suficiente, Ānanda, no os lamentéis, no os lamentéis. ¿No os he dicho repetidas 
veces que hay separación, partida y división de todo aquellos que sea apreciado y 
querido? ¿Cómo sería posible que algo que haya nacido, llegado a ser, formado, y 
destinado a colapsar, no colapse? Eso es imposible. Ānanda habéis atendido 
durante mucho tiempo y constantemente al Perfecto con acciones físicas de amor 
benevolente, de forma útil, plácidamente, sinceramente y sin reservas; y de la 
misma forma has sido con las acciones verbales y mentales. Habéis acumulado 
méritos, Ānanda. Mantened vuestro emprendimiento y pronto estarás libres de 
corrupciones”. 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, los plenamente 
iluminados y consumados en el pasado también han tenido asistentes que han sido 
para ellos lo que Ānanda ha sido para mí. Y los plenamente iluminados y 
consumados del futuro también tendrán asistentes que serán para ellos lo que 
Ānanda ha sido para mí. Ānanda es sabio, bhikkhus. Él sabe: ‘Éste es el momento 
para que los bhikkhus vengan y vean al Perfecto; éste el momento para que las 
bhikkhunīs vengan y vean al Perfecto; éste es el momento para que los seguidores 
laicos… para que las seguidoras laicas vengan y vean al Perfecto; éste es el momento  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 319 

 

para que los reyes, los ministros de los reyes, los sectarios los discípulos de los 
sectarios vengan y vean al Perfecto’”. 

D. 16 

“Existen cuatro cosas maravillosas y magníficas en un Monarca Universal que 
pone en marcha la Rueda de la Rectitud. ¿Cuáles cuatro? Si una congregación de 
nobles guerreros, brahmanes, laicos o monjes llegan a verlo, la congregación se 
complace al verlo. Si él habla entonces, la congregación se complace ante su charla. 
Sin embargo, cuando permanece en silencio otra vez, la congregación se queda 
todavía insatisfecha. Así también existen cuatro cosas maravillosas y magníficas en 
Ānanda. ¿Cuáles cuatro? Si una congregación de bhikkhus, bhikkhunīs, seguidores 
laicos o seguidoras laicas llegan a ver a Ānanda, la congregación se complace al 
verlo. Si entonces habla, la congregación se complace ante su charla. Sin embargo, 
cuando permanece nuevamente en silencio, la congregación se queda todavía 
insatisfecha. 

D. 16; A. 4:129-30 

Cuando hubo hablado así, el Venerable Ānanda dijo: “Venerable Señor, que el 
Bhagavā no parta hacia el Nibbāna final en esta pequeña ciudad de muros de barro, 
en esta ciudad apartada, en este distrito municipal. Hay otras grandes ciudades 
como Campa, Rājagaha, Sāvatthī, Saketa, Kosambī y Benares. Que el Bhagavā parta 
hacia el Nibbāna final ahí donde hay muchos eminentes nobles guerreros, 
brahmanes y laicos que creen en el Perfecto. Ellos venerarán los restos del Perfecto”. 
9 

“No habléis así, Ānanda, no habléis así ‘una pequeña ciudad de muros de barro, 
una ciudad apartada, un distrito municipal.’ Una vez hubo aquí un rey llamado ​
Sudassana, el Grande. Él era un recto y justo Monarca Universal que puso en 
marcha la Rueda de la Rectitud, un conquistador de las cuatro direcciones, alguien 
que había estabilizado al país y que poseía los siete tesoros. Su ciudad capital era 
Kusinārā, llamada entonces Kusavatī y tenía doce ligas de largo desde el este hacia 
el oeste y siete ligas de ancho de norte a sur. La ciudad real, Kusavatī, era tan 
poderosa y próspera como la cantidad de habitantes y tan concurrida de gente y 
llena de abundancia como la ciudad capital de los dioses llamada Ālakamandā. La 
ciudad real de Kusavatī jamás careció de los diez tipos de sonidos, es decir, del 
sonido de los elefantes, los caballos, carruajes, tambores, tamboriles, laúdes, 
canciones, címbalos, gongs y la exclamación ‘¡Comed! ¡Bebed ¡Disfrutad!’ como el 
décimo sonido”. 

D. 16, 17 

 



320​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Ahora bien, Ānanda, id a Kusinārā y anunciad a los Mallians de Kusinārā: ‘Esta 
noche, Vāseṭṭhas, en su última fase, ocurrirá la partida del Perfecto hacia el 
Nibbāna final. Vayan, Vāseṭṭhas, vayan a menos que os lamentéis luego pensando: 
‘La partida del Perfecto hacia el Nibbāna final se dio lugar en nuestros propios 
recintos y no fuimos a ver al Perfecto en su última hora’”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. Él se vistió, tomó 
su cuenco y su ropaje superior, fue hacia Kusinārā con otro bhikkhu. Ahora bien, en 
aquel momento los Mallians de Kusinārā se habían congregado en su sala de 
reuniones por uno u otro asunto de negocios. El Venerable Ānanda fue hacia la sala 
de reuniones y les anunció: “Esta noche, Vāseṭṭhas, en su última fase, se dará lugar 
la partida del Perfecto hacia el Nibbāna final. Vayan, Vāseṭṭhas, a menos que os 
lamentéis luego pensando: “La partida del Perfecto hacia el Nibbāna final se dio 
lugar de nuestro propios recintos y no fuimos a ver al Perfecto en su última hora’”. 

Cuando escucharon esto del Venerable Ānanda, los Mallians con sus jóvenes, 
doncellas y matronas se consternaron y horrorizaron. Abrumados por la aflicción, 
algunos se halaron los cabellos y sollozaron, otros estiraron sus brazos y gritaron: 
‘¡Demasiado pronto partirá el Perfecto hacia el Nibbāna final! ¡Demasiado pronto 
partirá el Sublime hacia el Nibbāna final! ¡Demasiado pronto se desvanecerá la 
Visión del mundo!” 

Consternados y horrorizados, abrumados por la aflicción tal como estaban, los 
Mallians con sus jóvenes, doncellas y matronas, acudieron con el Venerable 
Ānanda al bosque de árboles de sāla de los Mallians, al regreso de Kusinārā. 
Entonces él pensó: “Si dejo que los Mallians de Kusinārā saluden al Bhagavā 
individualmente, acabará la noche antes de que puedan terminar. ¿Y si hago que 
saluden al Bhagavā a través de un representante de cada clan así: ‘Venerable Señor, 
el Mallian tal y tal, con sus hijos, su esposas, séquitos y amigos saludan al Bhagavā 
con su cabeza ante sus pies’?” Y así lo hizo. Y fue de dicha forma que los hizo 
saludar al Bhagavā dentro de la primera fase de la noche. 

Sin embargo, un errante llamado Subhadda, estaba residiendo en Kusinārā en 
dicho momento. Él escuchó: “Esta noche, en su última fase, se dará lugar la partida 
de Gotama hacia el Nibbāna final”. Entonces pensó: “He escuchado de venerables 
seniors, de maestros errantes, que los Perfectos aparecen en el mundo sólo de vez 
en cuando, consumados y plenamente iluminados. Y esta noche, en su última fase,  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 321 

 

se dará lugar la partida del monje Gotama hacia el Nibbāna final. Mientras yo tenga 
esta duda, todavía tengo esperanzas que el monje Gotama pueda enseñarme el 
Dhamma de tal manera que pueda liberarme de esta duda”. 

Él se dirigió al bosque de árboles de sāla de los Mallians, al retorno de Kusinārā, 
se aproximó al Venerable Ānanda y le dijo todo lo que se le había ocurrido, 
añadiendo, “Si tan solo pudiera ver al monje Gotama, Maestro Ānanda”. 

El Venerable Ānanda dijo: “Suficiente, amigo Subhadda, no generéis problemas 
al Perfecto. El Bhagavā está cansado”. 

El errante Subhadda hizo la misma solicitud una segunda y tercera vez y recibió 
la misma respuesta. El Bhagavā escuchó esta conversación. Entonces le dijo al 
Venerable Ānanda: “Suficiente, Ānanda, no apartéis a Subhadda; dejad que vea al 
Perfecto. Cualquier cosa que pueda preguntarme, lo hará sólo en virtud del 
conocimiento, no causará problemas y lo que pueda decirle lo entenderá 
rápidamente”. 

Entonces el Venerable Ānanda le dijo al errante Subhadda: “Id, amigo ​
Subhadda, el Bhagavā os da permiso”. 

Él fue ante el Bhagavā, intercambió saludos con él y cuando hubo terminado 
esta charla formal, se sentó a un lado. Entonces él le dijo al Bhagavā: “Maestro 
Gotama, hay monjes, brahmanes, cada uno con su comunidad, con su grupo, 
liderando grupos, cada uno de renombre y famosos filósofos reconocidos por 
muchos como santos — Me refiero a Puraṇa Kassapa, Makkhali Gosāla, Ajita 
Kesakambalin, Pakudha Kaccāyana, Sañjaya Belaṭṭhiputta y Nigantha Nāthaputta. 
¿Todos ellos han obtenido el conocimiento directo tal como lo proclaman o 
ninguno de ellos ha obtenido el conocimiento directo, o algunos han obtenido el 
conocimiento directo y otros no?” 

“Suficiente, Subhadda. Si todos ellos han obtenido el conocimiento como lo 
proclaman o ninguno de ellos lo ha obtenido o si algunos de ellos lo han obtenido y 
otros no, dejadlo así. Os enseñaré el Dhamma, Subhadda. Escuchad cuidadosamente 
lo que os voy a decir”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió él. 

“Subhadda, en cualquier Dhamma y Disciplina que no se encuentre el Noble 
Óctuple Sendero, (ahí) no se encontrará el primer monje, no se encontrará el 
segundo monje, no se encontrará el tercer monje, no se encontrará el cuatro 
monje.10  

  

 



322​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

En cualquier Dhamma y Disciplina que se encuentre el Noble Óctuplo Sendero 
(ahí) se encontrará el primer monje, se encontrará el segundo monje, se encontrará 
el tercer monje, se encontrará el cuarto monje. La doctrina de otros carece de estos 
monjes. Y si estos bhikkhus viven rectamente, el mundo no estará privado de 
Arahants, de Consumados. 

A la edad de veintinueve años, Subhadda, partí a la renunciación 
Buscando aquello que fuese sano; 
Y ahora han pasado más de cincuenta años 
Desde el momento, Subhadda, que partí hacia la renunciación. 
Fuera de esta dispensación jamás se encontrará un monje así 
Alguien que camine por el Sendero del Dhamma siquiera en parte. 

“Ni tampoco se encontrará el segundo monje, ni el tercer monje, ni el cuarto 
monje. La doctrina de otros carece de estos monjes. No obstante, si estos bhikkhus 
viven rectamente, el mundo no carecerá de Arahants”. 

El errante Subhadda dijo: “Magnífico, Venerable Señor, magnífico, Venerable 
Señor” El Bhagavā ha dejado claro el Dhamma en muchas formas, revelado lo 
escondido, ha mostrado el camino a quien estaba perdido, ha levantado una 
lámpara en la oscuridad para que aquellos con ojos puedan ver formas visibles. 
Tomo refugio en el Bhagavā, tomo refugio en el Dhamma, tomo refugio en el Saṅgha 
de bhikkus. Me gustaría recibir la ordenación y admisión por parte del Bhagavā”. 

“Para alguien que ha sido previamente un sectario, Subhadda, que desee 
ordenarse y recibir la admisión en este Dhamma y Disciplina, es usual ponerse en 
un periodo de prueba durante cuatro meses. Al final del cuarto mes, si los bhikkhus 
están satisfechos, ellos le darán la ordenación y lo admitirán bajo el estado de 
bhikkhu. No obstante, sé que existen aquí excepciones personales”. 

“Venerable Señor, siendo así, entonces que me pongan a prueba durante cuatro 
años; y al término de los cuatro años, si los bhikkhus están satisfechos, me darán la 
ordenación y me admitirán bajo el estado de bhikkhu”. 

No obstante, el Bhagavā le dijo al Venerable Ānanda: “Ahora, Ānanda, conceded 
la ordenación a Subhadda”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 323 

 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el Venerable Ānanda. 

Entonces el errante Subhadda le dijo al venerable Ānanda:11 “Es un logro para su 
persona, amigo Ānanda, es un logro haber sido designado aquí, en presencia del 
Maestro, con la designación depupilo”. 

Y el errante Subhadda recibió la ordenación a través del Bhagavā y recibió la 
admisión. Luego, no mucho después de su admisión, habitando solo, retirado, 
diligentemente, arduamente y bajo auto control, el Venerable Subhadda, a través 
de la realización del conocimiento directo, aquí y ahora, entró y habitó en aquel 
objetivo supremo en virtud del cual hombres de clan parten debidamente de la 
vida laica hacia la renunciación. Él conoció directamente: “El nacimiento ha sido 
extenuado, se ha vivido la vida santa, se ha hecho lo que debía hacerse, no habrá 
más de esto por venir”. Y el Venerable Subhadda se convirtió en uno de los 
Arahants. Él fue el último de los discípulos del Bhagavā en testificarlo. 

Entonces el Bhagavā se dirigió a Ānanda: “Ānanda puede que penséis: ‘La 
palabra del Maestro es un asunto del pasado; ahora ya no tenemos más Maestro.’ 
No obstante, no deberíais considerarlo así. El Dhamma y la Disciplina enseñados 
por mí y traspasados hacia vosotros serán vuestro Maestro después que me haya 
ido. Hasta ahora los bhikkhus se han estado dirigiendo mutuamente con la palabra 
de ‘amigo’; pero esto no debería hacerse más después que me haya ido; Un bhikkhu 
senior deberá dirigirse a un bhikkhu junior a través de su nombre de familia, o 
como ‘amigo.’ Un bhikkhu junior deberá dirigirse a un bhikkhu senior como 
‘Venerable Señor’ o como ‘Venerable.’ El Saṅgha puede, si lo desea, abolir los 
reglamentos menores y sin importancia cuando me haya ido. Deberá imponerse la 
penalidad máxima sobre el bhikkhu Channa cuando me haya ido”.12 

“Pero, Venerable Señor, ¿Cuál es la penalidad máxima?” 

“Cualquiera cosa que el bhikkhu Channa desee, cualquier cosa que diga, no 
debería ser hablado, aconsejado o instruido por los bhikkhus.’ 

D. 16 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Bhikkhus, puede ser que algún 
bhikkhu tenga alguna duda o algún problema concerniente al Buddha, al Dhamma o 
al Saṅgha, o al sendero, o la forma del progreso. Preguntad, bhikkhus, de tal manera 
que no os arrepintáis luego así: “El Maestro se encontraba cara a cara ante nosotros, 
y nosotros mismos no pudimos preguntar nada ante la presencia del Bhagavā.’” 

  

 



324​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Cuando se dijo esto, los bhikkhus permanecieron en silencio. Por segunda y 
tercera vez el Bhagavā repitió las mismas palabras, y cada vez permanecieron en 
silencio. Entonces se el Bhagavā dirigió así a ellos: “Bhikkhus, posiblemente no 
preguntáis por temor al Maestro. Dejad que un amigo se lo diga a otro”. 

Cuando se dijo esto, ellos permanecieron en silencio. Entonces el Venerable 
Ānanda le dijo al Bhagavā: “Es maravilloso, Venerable Señor, es magnífico. Tengo 
tal devoción en el Saṅgha de bhikkhus que creo no rxiste un bhikkhu aquí con alguna 
duda o algún problema en relación al Buddha, al Dhamma o al Saṅgha o al sendero o 
a la forma del progreso”. 

“Ānanda, habláis colmado de devoción. No obstante, el Perfecto tiene 
conocimiento directo que aquí en este Saṅgha de bhikkhus no hay un bhikkhu que 
posea alguna duda sobre el Buddha, el Dhamma o el Saṅgha o el sendero o la forma 
del progreso.  El más rezagado entre estos quinientos bhikkhus es alguien que ya ha 
entrado en la corriente, no más sujeto a la perdición, con certeza en la rectitud y 
destinado a la iluminación”. 

Entonces el Bhagavā se dirigió a los bhikkhus así: “Ciertamente, bhikkhus, os 
declaro esto: la naturaleza de todas las formaciones es disolverse. Alcanzad la 
perfección a través de la diligencia”.13 

D. 16; A; 4:76 

Éstas fueron las últimas palabras del Perfecto. 

Entonces el Bhagavā entró en la primera meditación. Al emerger de ella, entró 
en la segunda meditación. Al emerger de ella, entró en la tercera meditación. Al 
emerger de ella entró en la cuarta meditación. Al emerger de ella, entró en la base 
consistente del espacio infinito. Al emerger de ello, entró en la base consistente de 
infinitud de la consciencia. Al emerger de ello, entró en la base consistente del 
vacío. Al emerger de ello, entró en la base de la no-percepción-ni-no-percepción. 
Al  emerger de ello, entró en la cesación de la percepción y la sensación. 

Entonces el Venerable Ānanda le dijo al Venerable Anuruddha: “Venerable 
Señor, el Bhagavā ha partido hacia el Nibbāna final”. 

“No, amigo. El Bhagavā no ha partido todavía hacia el Nibbāna final; él ha 
entrado en la cesación de la percepción y la sensación”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 325 

 

Entonces el Bhagavā, al emerger de la cesación de la percepción y la sensación, 
entró en la base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción. Al emerger de 
ello, entró en la base consistente del vacío. Al emerger de ello entró en la base 
consistente de la infinitud de la consciencia. Al emerger de ello, entró en la base 
consistente de la infinitud del espacio. Al emerger de ello entró en la cuarta 
meditación. Al emerger de ello entró en la tercera meditación. Al emerger de ello 
en la segunda meditación. Al emerger de ello entró en la primera meditación. Al 
emerger de ello entró en la segunda meditación. Al emerger de ello entró en la 
tercera meditación. Al emerger de ello entró en la cuarta meditación. Y al emerger 
de la cuarta meditación, el Bhagavā finalmente consumó el Nibbāna. 

Con la partida del Bhagavā hacia el Nibbāna final hubo un gran temblor, temible 
y de hacer parar los cabellos, y resonaron los tambores del cielo. 

Con la partida del Bhagavā hacia el Nibbāna final, Brahmā Sahampati exclamó 
esta estrofa: 

Ningún ser en el mundo sino  
El componente temporal de su persona yacido, 
E inclusive siendo un maestro sin par semejante 
En todo el mundo, perfecto, con poderes, 
Un Iluminado, ha alcanzado la completa extinción. 

D. 16; S. 6:15 

 

Con la partida del Bhagavā hacia el Nibbāna final, Sakka, el Gobernador de los 
dioses, pronunció esta estrofa: 

Las formaciones son impermanentes, 
Su propia naturaleza es la de surgir y desaparecer, 
Y si al surgir nada florece entonces debe cesar: 
Verdadera felicidad conlleva su cesación. 

D. 16; S. 6:15 

 

Con la partida del Bhagavā hacia el Nibbāna final, el Venerable Anurudha 
exclamó esta estrofa: 

Alguien llano como él, con su mente apacible, 
Dejó derespirar; sin ningún deseo, 

  

 



326​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

El Visionario completó su tiempo, en procura de la paz. 
Resistió sus sensación con un imperturbable corazón: 
La liberación de su corazón fue como la extinción del fuego. 

Con la partida del Bhagavā hacia el Nibbāna final, el Venerable Ānanda 
pronunció esta estrofa: 

Oh, entonces surgió un paralizante miedo; 
Oh, entonces los cabellos se erizaron de horror — 
El Iluminado supremamente agraciado 
Ha consumado la última extinción. 

D. 16; S. 15 

Y con la partida del Bhagavā hacia el Nibbāna final, algunos bhikkhus que no 
carecían de pasión extendieron sus brazos y sollozaron, cayeron y rodaron de un 
lado para otro: “¡Demasiado pronto el Bhagavā ha partido hacia el Nibbāna final! 
¡Demasiado pronto el Sublime ha partido hacia el Nibbāna final! ¡Demasiado 
pronto se ha desvanecido la Visión del mundo!” Sin embargo, los que estaban libres 
de pasión, atentos y plenamente conscientes dijeron: “Las formaciones son 
impermanentes. ¿Cómo podría aquello que haya nacido, llegado a ser, formado y 
destinado a colapsar, no colapse? Eso no es posible”. 

Entonces el Venerable Anuruddha se dirigió a los bhikkhus: “Suficiente, amigos, 
no os aflijáis, no os lamentéis. ¿No ha sido ya declarado por el Bhagavā que hay 
separación, partida y división de todo aquello que sea querido y apreciado? ¿Cómo 
podría aquello que haya nacido, llegado a ser, formado y destinado a colapsar, no 
colapse? Eso no es posible. Las deidades están protestando amigos”. 

“Pero, Venerable Señor, ¿Qué tipo de deidades tiene en mente el Venerable 
Anuruddha?”. 

“Amigos, hay deidades que perciben la tierra en el espacio; ellas se están halando 
los cabellos y sollozando, alzando los brazos y lamentándose, cayendo y rodando de 
un lado para otro, gritando: ‘¡Demasiado pronto el Bhagavā ha partido hacia el 
Nibbāna final! ¡Demasiado pronto el Sublime ha partido hacia el Nibbāna final! 
¡Demasiado pronto se ha desvanecido la Visión del mundo!’ Y hay deidades que 
perciben la tierra en la tierra que están haciendo lo mismo. No obstante, hay 
deidades libres de pasión, atentas y plenamente conscientes que dice: ‘Las 
formaciones son impermanentes. ¿Cómo podría aquello que haya nacido, llegado a 
ser, formado y destinado a colapsar, no colapse? Eso no es posible.’” 

 



​ La Vida del Buddha​ 327 

 

El Venerable Anuruddha y el Venerable Ānanda pasaron el resto de la noche en 
charlas sobre el Dhamma. Entonces el Venerable Anuruddha le dijo al Venerable 
Ānanda: “Partid amigo, partid hacia Kusinārā y anunciad a los Mallians de 
Kusinārā: ‘Vāseṭṭhas, el Bhagavā ha partido hacia el Nibbāna final. Ahora es el 
momento para que hagáis lo que estiméis conveniente”. 

“Así será, Venerable Señor,” respondió el venerable Ānanda. Y siendo de 
mañana, se vistió y tomando su cuenco y su ropaje superior, partió hacia Kusinārā 
con otro bhikkhu. Ahora bien, en aquella oportunidad los Mallians de Kusinārā se 
habían reunido en su sala de reuniones para atender alguno u otro asunto. El 
Venerable Ānanda fue hacia la sala y les anunció: Vāseṭṭhas, el Bhagavā ha partido 
hacia el Nibbāna final. Ahora es el momento para que hagáis lo que estiméis 
conveniente.’ 

Cuando ellos escucharon esto del Venerable Ānanda, los Mallians de Kusinārā 
con sus jóvenes hombres, doncellas y matronas se consternaron y horrorizaron. 
Abrumados por la aflicción algunos se halaron los cabellos y sollozaron, otros 
estiraron los brazos y se lamentaron, otros cayeron y rodaron de un lado para otro, 
gritando: “¡Demasiado pronto el Bhagavā ha partido hacia el Nibbāna final! 
¡Demasiado pronto el Sublime ha partido hacia el Nibbāna final! ¡Demasiado 
pronto se ha desvanecido la Visión de mundo!” 

Entonces los Mallians de Kusinārā dieron órdenes a los hombres: “Colectad 
esencias, flores y todos los instrumentos musicales en Kusinārā”. Y ellos tomaron 
las esencias, flores e instrumentos musicales y también quinientos unidades 
métricas de telas en donde iba a yacer el cuerpo del Bhagavā en el bosque de 
árboles de sāla de los Mallians, al retorno hacia Kusinārā. Y ellos pasaron ese día 
rindiendo honor, respeto, reverencia y veneración hacia el cuerpo del Bhagavā, con 
danzas, canciones, música, guirnaldas y esencias, haciendo sombrillas de tela y 
tiendas. Entonces pensaron: “Ahora es demasiado tarde para quemar hoy el cuerpo 
del Bhagavā; lo haremos mañana”. Y así pasó el segundo día, el tercero, el cuarto, el 
quinto y el sexto día. 

Al séptimo día pensaron: “Llevemos el cuerpo del Bhagavā hacia la salida sur de 
la ciudad y coloquémoslo en el sur de la ciudad, rindiendo honor, respeto, 
reverencia y veneración hacia el cuerpo del Bhagavā con danzas, canciones, música, 
guirnaldas y esencias, y ahí, en el sur de la ciudad, quememos el cuerpo del 
Bhagavā”. 

Entonces ocho Mallians se lavaron sus cabezas y se pusieron nuevas prendas. 
Pensando prender el cuerpo del Bhagavā, no pudieron hacerlo. Ellos le preguntaron 
al Venerable Anuruddha la razón.  

 



328​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

“Vosotros, Vāseṭṭhas, tenéis una intención, mientras que las deidades tienen 
otra”. 

“Entonces, Venerable Señor, ¿cuál es la intención de las deidades?” 

“Vuestra intención, Vāseṭṭhas, es ésta: ‘Llevemos el cuerpo del Bhagavā hacia la 
salida sur de la ciudad y coloquémoslo en el sur de la ciudad, rindiendo honor, 
respeto, reverencia y veneración hacia el cuerpo del Bhagavā.’ La intención de las 
deidades es ésta: ‘Llevemos el cuerpo del Bhagavā hacia el norte de la ciudad, 
rindiendo honor, respeto, reverencia y veneración hacia el cuerpo del Bhagavā con 
danzas, canciones, música, guirnaldas y esencias y entrando por la entrada norte, 
llevémoslo hacia el centro de la ciudad, después de ello vayamos hacia la entrada 
este y de ahí hacia los Mallians donde tienen un santuario llamado 
Makutabandhana hacia el este de la ciudad, ahí quememos el cuerpo del Bhagavā”. 

“Venerable Señor, hagamos caso a la intenciones de las deidades”. 

Ahora bien, aquella oportunidad Kusinārā estaba cubierto hasta las rodillas de 
profundidad con flores mandārava, inclusive en los basureros y los montículos de 
desechos. 

Así, rindiendo honor, respeto, reverencia y veneración al cuerpo del Bhagavā 
con danzas, canciones, música, guirnaldas y esencias, tanto humanas como divinas, 
las deidades con los Mallians de Kusinārā llevaron el cuerpo del Bhagavā hacia el 
norte de la ciudad, y entraron por la puerta norte y llevaron el cuerpo hacia el 
centro y salieron por la puerta este, en donde los Mallians tienen un santuario 
llamado Makutabandhana hacia el este de la ciudad, ahí ellos lo dejaron. 

Entonces los Mallians de Kusinārā le dijeron al Venerable Ānanda: “Venerable 
Señor Ānanda, ¿cómo debemos tratar los restos del Perfecto?” 

“Tratad los restos del Perefecto, Vāseṭṭhas, como son tratados los restos de un 
Monarca Universal que ha puesto en marcha la Rueda de la Rectitud”. 

“Pero, Venerable Señor Ānanda, ¿cómo se hace eso?” 

“Los restos de un Monarca Universal que pone en marcha la Rueda de la 
Rectitud se envuelven en telas nuevas, Vāseṭṭhas; luego la envuelven en algodón 
bien tejido; luego la envuelven en telas nuevas. Y procediendo en esa forma la 
colocan sobre un receptáculo de acero con aceite, el cual encierran con otro 
receptáculo de acero. Luego hacen una pira con todos los tipos de esencias y  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 329 

 

queman los restos. Seguidamente le construyen un monumento en las cuatro 
direcciones. Es así como se tratan los restos de un Monarca Universal que pone en 
marcha la rueda de la rectitud. Y así como son tratados sus restos así lo deben ser 
los de Perfecto. Los monumentos al Perfecto deberán ser construidos en las cuatro 
direcciones; y quien ponga en ellos flores, esencias, cal o los venere o sienta 
devoción en su corazón, ello será durante mucho para su propio bienestar y 
felicidad”. 

Por lo tanto, los Mallians de Kusinārā dieron órdenes a los hombres de colectar 
todo el algodón tejido por los Mallians. Y luego envolvieron el cuerpo del Bhagavā 
en telas nuevas; y luego de ello lo envolvieron en algodón tejido; y luego lo 
envolvieron en telas nuevas; y habiendo envuelto el cuerpo del Bhagavā con 
quinientas capas gemelas, lo pusieron en un receptáculo de acero con aceite el cual 
cerraron con otro receptáculo de acero. Luego construyeron una pira con todos los 
tipos de esencias y montaron los restos del Bhagavā sobre la pira. 

D. 16 

Ahora bien, en aquella oportunidad el Venerable Mahā Kassapa se encontraba 
viajando por el gran trayecto de Pāva hacia Kusinārā. Luego él dejó el camino y se 
sentó sobre las raíces de un árbol. Mientras tanto un asceta mendigo que había 
tomado una flor mandārava en Kusinārā se encontraba viajando por dicho camino. 
El Venerable Mahā Kassapa lo vio llegar. Él le preguntó: “¿Conocéis a nuestro 
maestro, amigo?” 

“Sí amigo, lo conozco. El monje Gotama ha partido hacia el Nibbāna final hace 
siete días atrás. Fue así que obtuve esta flor mandāvara”. 

“Algunos de los bhikkhus que no estaban libres de pasión estiraron sus brazos y 
sollozaron, cayeron y rodaron de un lado a otro: ‘¡Demasiado pronto el Bhagavā ha 
partido hacia el Nibbāna final! ¡Demasiado pronto el Sublime ha partido hacia el 
Nibbāna final! ¡Demasiado pronto se ha desvanecido la Visión del mundo!” Sin 
embargo, los bhikkhus que estaban libres de pasión, atentos y plenamente 
conscientes dijeron: “Las formaciones son impermanentes. ¿Cómo podría algo que 
haya nacido, llegado a ser, formado y destinado a colapsar, no colapse? Eso es 
imposible”. 

No obstante, había alguien sentado en la congregación llamado Subhadda que 
se había ordenado a edad avanzada. Él le dijo a dichos bhikkhus: “Suficiente, 
amigos, no os aflijáis, no os lamentéis. Nos hemos liberado del Gran Monje. Hemos  

  

 



330​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

vivido frustrados con sus palabras ‘Esto os está permitido, esto no os está 
permitido.’ Sin embargo, ahora haremos lo que queramos y no haremos lo que no 
queramos”. 

Entonces el Venerable Mahā-Kassapa se dirigió a los bhikkhus así: “Suficiente, 
amigos, no os aflijáis, no os lamentéis. ¿No ha sido declarado por el Bhagavā que 
hay separación, partida y división de todo aquello que sea querido y apreciado? 
¿Cómo podría ser que aquello que haya nacido, llegado a ser, formado y destinado 
a colapsar, no colapse? Eso no es posible”. 

D. 16; Vin. Cv. 11.1 

Cuatro líderes que se habían lavado sus cabezas y se había puesto nuevos 
ornamentos pensaron: “Prendamos la pira del Bhagavā”. Sin embargo, fueron 
incapaces de hacerlo. Entonces le preguntaron al Venerable Anuruddha por la 
razón. 

“Las deidades tiene una intención diferente, Vāseṭṭhas”. 

“Pero, Venerable Señor, ¿Cuál es la intención de las deidades?” 

“La intención de las deidades es ésta, Vāseṭṭhas: ‘El Venerable Mahā Kassapa se 
encuentra viajando por el gran trayecto de Pāva hacia Kusinārā, con una gran 
comunidad de bhikkhus, con quinientos bhikkhus. La pira del Bhagavā no se 
prenderá hasta que el Venerable Mahā Kassapa haya saludado con su cabeza al 
Bhagavā.’ ” 

“Entonces, Venerable Señor, que se cumpla la intención de las deidades”. 

El Venerable Mahā-Kassapa llegó ante la pira del Bhagavā en el Santuario 
Makuṭabandhana de los Mallians, en Kusinārā. Cuando hubo llegado, él acomodó 
su ropaje en un hombro y levantando las palmas juntas de sus manos, le dio vueltas 
a la pira tres veces hacia su derecha. Entonces fueron revelados los pies del Bhagavā, 
y él saludó los pies del Bhagavā con su cabeza. Y los quinientos bhikkhus 
acomodaron sus ropajes en un hombro e hicieron lo que había hecho el Venerable 
Mahā Kassapa. Sin embargo, tan pronto como terminó esto, la pira se encendió 
espontáneamente. Y así como cuando se queman el aceite y la mantequilla no 
producen ni cenizas ni escorias, así también, al quemarse el cuerpo del Bhagavā ni 
su piel externa ni interna ni su carne ni sus tendones ni el lubricante de las 
articulaciones produjo ni escorias ni cenizas; sólo quedaron sus huesos. Y de las 
quinientas envolturas gemelas sólo dos se quemaron; la más interna y la más 
externa. 

Cuando fue consumido el cuerpo del Bhagavā, una cascada de agua se vertió del 
cielo y extinguió la pira, y brotaron aguas de la tierra y apagaron la pira, y los 
Mallians de Kusinārā extinguieron la pira con todo tipo de aguas fragantes.  



​ La Vida del Buddha​ 331 

 



332​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Luego los Mallians mantuvieron los huesos del Bhagavā en una sala de reuniones 
durante siete días y construyeron un marco de celosía de lanzas redondas con una 
muralla de arcos; y lo honraron, respetaron, reverenciaron y veneraron con danzas, 
canciones, música, guirnaldas y esencias. 

El Rey Ajātasattu de Magadha escuchó: “Parece que el Bhagavā ha partido hacia 
el Nibbāna final en Kusinārā”. Entonces envió una comitiva a los Mallians de 
Kusinārā con la demanda: “El Bhagavā era un guerrero; Yo también soy un guerrero. 
Soy digno de compartir los huesos del Bhagavā. También construiré un 
monumento y organizaré una ceremonia”. 

Y los Licchavīs de Vesālī escucharon lo mismo y ellos también enviaron una 
comitiva con la demanda: “El Bhagavā era un guerrero; nosotros también somos 
guerreros. También somos dignos de compartir los huesos del Bhagavā. Nosotros 
también construiremos un monumento y organizaremos una ceremonia”. 

Y los Sakyans de Kapilavatthu escucharon lo mismo, y ellos también enviaron 
una comitiva con la demanda: “El Bhagavā fue el más grande entre nuestra 
parentela; nosotros también somos dignos de los huesos del Bhagavā. Nosotros 
también construiremos un monumento y organizaremos una ceremonia”. 

Y los Bulians de Allakappaka escucharon lo mismo, y también enviaron una 
comitiva con la demanda: “El Bhagavā era un guerrero; nosotros también somos 
guerreros. También somos dignos de compartir los huesos del Bhagavā. Nosotros 
también construiremos un monumento y organizaremos una ceremonia. 

Y los Koliyans de Rāmagāma escucharon lo mismo y también enviaron una 
comitiva con la demanda: “El Bhagavā era un guerrero; nosotros también somos 
guerreros. Nosotros también somos dignos de compartir los huesos del Bhagavā. 
Nosotros también construiremos un monumento y organizaremos una ceremonia”. 

Y los Mallians de Pāvā escucharon lo mismo y también enviaron una comitiva 
con la demanda: “El Bhagavā era un guerrero; nosotros también somos guerreros. 
Nosotros también somos dignos de compartir los huesos del Bhagavā. Nosotros 
también construiremos un monumento y organizaremos una ceremonia;” 

Cuando acabó esto, los Mallians reunieron a las comitivas y respondieron así: 
“El Bhagavā ha partido hacia el Nibbāna final en los recintos de nuestra ciudad. No 
renunciaremos a los huesos del Bhagavā”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 333 

 

Entonces el brahmán Doṇa se dirigió al grupo congregado con estas estrofas: 

Señores, escuchad unas palabras de mi parte: Nuestro Iluminado 
Predicó la paciencia. Así que ahora ello se hará nuestro: 
De tal forma de compartir por encima de la pugna 
Los huesos de nuestro excelso personaje. 
Señores, unámonos en armonía 
Y acordemos una división en ocho partes. 
Que los monumentos sean construidos distante y extensamente, 
De tal manera que muchos obtengan devoción en el Visionario. 

“Entonces, brahmán, deberíais dividir y distribuir los huesos del Bhagavā 
justamente en ocho partes iguales”. 

“Así será, señores,” respondió él, y dividió y distribuyó los huesos del ​
Bienaventurado en ocho partes iguales. Entonces le solicitó al grupo congregado: 
“Denme este receptáculo, señores; Yo también construiré un monumentos y 
organizaré una ceremonia;” Y ellos le dieron el receptáculo. 

Los Moriyans de Pipphalivana escucharon: “Parece que el Bhagavā ha partido 
hacia el Nibbāna final en Kusinārā”. Entonces ellos enviaron una comitiva con la 
demanda: “El Bhagavā era un guerrero; nosotros también somos guerreros. 
Nosotros también somos dignos de los huesos del Bhagavā. Nosotros también 
construiremos un monumento y organizaremos una ceremonia”. 

“No han quedado más huesos del Bhagavā para compartir. Todo ha sido 
distribuido. Podéis tomar las cenizas de aquí;” Entonces ellos tomaron las cenizas. 

Entonces Ajātasattu Vedehiputta, Rey de Magadha, construyó un monumento 
para los huesos del Bhagavā y organizó una ceremonia. Y todos los demás hicieron 
lo mismo. Así fue cómo hubo ocho monumentos para los huesos del Bhagavā y uno 
para el receptáculo y otro para las cenizas. Fue así como ocurrió. 

D. 16 

 

  



 

 

 

 

16 ​ ​
EL PRIMER CONCILIO 

 

NARRADOR UNO. Después de la partida del Buddha hacia el Nibbāna final, los 
bhikkhus se dispersaron en Kusinārā. El Venerable Mahā-Kassapa emerge ahora 
como la figura más prominente entre el Saṅgha de bhikkhus. 

NARRADOR DOS. Él había sido mencionado anteriormente por el Buddha como el 
cuarto en la larga lista de discípulos especialmente distinguibles. El primero fue el 
Venerable Kondañña, el primer convertido; el segundo y el tercero fueron 
Sāriputta y Moggallāna, respectivamente, los dos discípulos principales, entonces 
ya partidos hacia el Nibbāna final. En el Canon hay muchas historias sobre el 
Venerable Mahā-Kassapa donde aparece como una figura severa, fuerte e 
intransigente en su devoción por el ascetismo y en más de una ocasión 
amonestando con una gran reprimenda al Venerable Ānanda por ser indulgente en 
actos gentiles de altruismo cuando podía haber estado haciendo un bien de igual 
forma al completar su propia perfección — la perfección ya alcanzada por el 
mismo Mahā-Kassapa. 

NARRADOR UNO. Aquí un incidente perteneciente al periodo interino el cual 
ilustra bien su carácter. 

PRIMERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Venerable Mahā-Kassapa se 
encontraba viviendo en Rājagaha en el Bosque de Bambúes, en el Santuario de las 
Ardillas. Ahora bien, en dicha ocasión el Venerable Ānanda se encontraba 
deambulando por las Colinas del Sur con una gran comunidad de bhikkhus. Fue 
entonces que treinta co-residentes habían renunciado al entrenamiento de bhikkhus 
y habían regresado a lo que habían abandonado, siendo la mayoría de ellos jóvenes. 

Cuando el Venerable Ānanda hubo deambulado por las Colinas del Sur por el 
tiempo que decidió, fue adonde el Venerable Mahā-Kassapa al Bosque de Bambúes 
en Rājagaha. Después de rendirle respetos se sentó a un lado. El Venerable Mahā 
Kassapa le dijo: “Amigo Ānanda, ¿en virtud de qué beneficio ha puesto en 
conocimiento el Bhagavā el reglamento de que no más de tres bhikkhus deberían 
comer juntos con las familias?” 

   



​ La Vida del Buddha​ 335 

 

“Lo hizo así, Venerable Señor Kassapa, en virtud de tres beneficios: para la 
restricción de personas de malos pensamientos y para comodidad de personas 
razonables, en virtud de que no surjan malos deseos en una facción del Saṅgha y 
por compasión hacia las familias”. 

“Entonces, amigo Ānanda, ¿Por qué andáis peregrinando con estos nuevos 
bhikkhus que son desatentos en las puertas de sus facultades sensoriales, que no 
conocen la medida correcta al comer y que no son devotos a la vigilancia? Alguien 
podría pensar que estáis peregrinando para destruir cosechas. Alguien podría 
pensar que estáis peregrinando para destruir familias. Vuestro séquito se ha 
fragmentado. Vuestros nuevos convertidos se están desmoronando. ¡Y aun, así este 
joven no conoce su propia medida!” 

 “Venerable Señor Kasssapa, cabellos blancos están creciendo ciertamente sobre 
mi cabeza; así que no tenemos nada que decir con el Venerable Kassapa al 
llamarme joven”. 

“Pero ello es lo que sois, amigo Ānanda. Vais peregrinando con estos nuevos 
bhikkhus que son desatentos en las puertas de sus facultades sensoriales, que no 
conocen la medida correcta al comer, que no son devotos de la vigilancia. Alguien 
podría pensar que estáis peregrinando para destruir cosechas. Alguien podría 
pensar que estáis peregrinando para destruir familias. Vuestro séquito se ha 
fragmentado. Vuestros convertidos se están desmoronando. ¡Y aun así este joven no 
conoce su propia medida!” 

La bhikkhunī Thullānandā1 escuchó esto. Entonces ella pensó: “Pareciera que el 
Venerable Señor Ānanda, el Visionario Videhan, está disgustado con el Venerable 
Señor Kassapa por llamarlo joven,” y ella estuvo ofendida y pronunció palabras de 
disgusto: “¿Cómo puede el Venerable Señor Mahā-Kassapa, quien solía ser un 
sectario, pensar en disgustar al Venerable Señor Ānanda, al Visionario Videhan, al 
llamarlo joven?” 

El Venerable Mahā-Kassapa la escuchó diciendo esto. Entonces le dijo al 
Venerable Ānanda: “Ciertamente, amigo Ānanda, la bhikkhunī Thullananda ha 
hablado precipitadamente y sin reflexionar. Desde que me afeité la cabeza y la 
barba, vestí el ropaje amarillo y partí de la vida seglar hacia la renunciación, jamás 
he procurado a otro maestro que no sea el Bhagavā, consumado y plenamente 
iluminado. Inicialmente cuando fui un hombre seglar pensé: ‘La vida laica es 
clamorosa y monótona; la renunciación está ampliamente abierta. No es fácil vivir 
la vida laica y llevar la vida santa tan excelsamente perfecta y pura como una 
caracola burilada. ¿Y si me afeitara mi cabello y mi barba, vistiera ropajes amarillos  

  

 



336​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

y partiera de la vida seglar hacia la renunciación?’ Luego hice un manto parchado 
de trapos. Entonces me afeité mi cabello y mi barba, vestí ropajes amarillos en 
virtud de aquellos en el mundo que son Arahants y partí de la vida seglar hacia la 
renunciación. 

“Cuando me hube ordenado, mientras caminaba por un camino, vi entre 
Rājagaha y Nālandā al Bhagavā meditando en el Santuario Bahuputta. Cuando lo vi 
pensé: ‘Si alguna vez tratara con algún maestro, que trate sólo con el Bhagavā. Si 
alguna vez tratara con algún Sublime, que trate sólo con el Bhagavā. Si alguna vez 
tratara con Alguien Completamente Iluminado que trate solo con el Bhagavā.’ 
Entonces me postré ahí mismo ante sus pies, y dije: ‘Venerable Señor, el Bhagavā es 
mi maestro; yo soy su discípulo.’ Entonces el Bhagavā dijo: ‘Kassapa, si alguien fuera 
a decir sin tener conocimiento “yo lo conozco” o sin ver “yo lo veo” a un discípulo 
de corazón tan singular como el suyo, su cabeza estallaría. No obstante, al 
conoceros yo dijo “yo os conozco”, al yo veros, digo “yo os veo”. Por lo tanto, 
Kassapa, deberíais entrenaros así: “Estableceré en mí una consciencia aguda y un 
sentido de vergüenza en relación a los bhikkhus mayores, a los nuevos bhikkhus y 
hacia aquellos de antigüedad media”. Y deberíais entrenaros así: “Escucharé el 
Dhamma con un oído atento, escuchando, atendiendo y poniendo toda mi mente a 
cualquier cosa que conduzca hacia el bienestar”. Y deberíais entrenaros así: “Jamás 
fallaré en practicar la consciencia plácidamente ocupada en el cuerpo”. Deberíais 
entrenaros así.’ Entonces el Bhagavā se levantó de su asiento y se marchó. 

“Comí los alimentos mendigados del campo como deudor durante solo siete 
días. Al final del octavo día surgió el conocimiento. Entonces el Bhagavā dejó el 
camino y se dirigió hacia las raíces de un árbol. Doble mi manto parchado de 
trapos en cuatro y le dije: ‘Venerable Señor, que el Bhagavā se siente aquí, de tal 
manera que sea para mi bienestar y felicidad durante mucho.’ El Bhagavā se sentó 
en el asiento listo. Entonces dijo: ‘Tu manto parchado de trapos es suave, Kassapa.’ 
— ‘Que el Bhagavā acepte de mí, por compasión, el manto parchado de trapos, 
Venerable Señor.’ — ‘Pero, ¿usaréis entonces mi ropaje de cáñamo de trapos 
desechados que descartaré, Kassapa?’ 

‘Venerable Señor, vestiré el ropaje de cáñamo de trapos desechados que el 
Bhagavā descartará.’ Le di al Bhagavā mi manto parchado de trapos y tomé a 
cambio el ropaje de cáñamo de trapos desechados que él descartó. Si puede decirse 
de alguien: ‘Él es el propio hijo del Bhagavā, nacido de sus labios, nacido del  

  

 



​ La Vida del Buddha​ 337 

 

Dhamma, creado por el Dhamma, un heredero del Dhamma, un receptor del ropaje 
de cáñamo de trapos desechados y descartados por él,’ es de mí ciertamente de 
quien deberían hablarse. 

NARRADOR DOS. Él prosiguió narrando cómo fue capaz, siempre que lo deseaba, 
de entrar y habitar en las cuatro meditaciones, también en los cuatro estados 
inmateriales y también en la cesación de la percepción y la sensación, además de 
haber adquirido los cinco tipos de conocimiento directos mundano, es decir, 
poderes súper normales, el elemento del oído divino, la penetración de las mentes, 
la recolección de vidas pasadas, y el ojo divino mediante el cual ve a los seres 
fallecer y reaparecer de acuerdo a sus acciones. Él concluyó: 

PRIMERA VOZ. “Siempre que lo deseo, mediante la realización por mí mismo del 
conocimiento directo, aquí y ahora, entro y habito entonces en la liberación de la 
mente y la liberación del entendimiento las cuales son incorruptibles a través de la 
extenuación de las corrupciones. Alguien que imagine que un elefante de colmillos 
de catorce pies de altura o más podría ser eclipsado por una hoja de palma será 
alguien que imagine podría eclipsarme en asuntos sobre estos seis tipos de 
conocimiento”. 

La bhikkhunī Thullānandā dimitió entonces a la vida santa. 

S. 16:11 

NARRADOR DOS. Hasta ahora sólo han pasado pocas semanas después del 
Parinibbāna.   

TERCERA VOZ.  El Venerable Mahā-Kassapa dijo: “Ahora, amigos, recitemos la 
Enseñanza y la Disciplina, el Dhamma y el Vinaya. Se acaban de pronunciar 
enseñanzas y disciplinas erradas, y se han obviado enseñanzas y disciplinas 
correctas. Se han estado fortaleciendo oradores de enseñanzas y disciplinas erradas 
y se han estado debilitando oradores de enseñanzas y disciplinas correctas”. 

“Entonces, Venerable Señor, que el Venerable convoque una congregación de 
bhikkhus”. 

Entonces el Venerable Mahā-Kassapa convocó a una congregación de quinientos 
Arahants; ante lo cual los bhikkhus dijeron: “¿Qué hay del Venerable Ānanda? 
Aunque todavía sea un aprendiz — alguien que ha entrado en la corriente — aun 
así, es incapaz de partir hacia un destino infeliz por medio del deseo, la ira, la 
ilusión o el temor. Él ha dominado mucho el Dhamma y la Disciplina en una amplia 
variedad en presencia del Bhagavā. Que el Venerable congregue también al 
Venerable Ānanda.  

 



338​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

Así que él también convocó al Venerable Ānanda. Entonces le preguntó a los 
bhikkhus: “¿Dónde realizaremos la recitación?” 

Los Venerables bhikkhus pensaron: “Rājagaha es una gran posibilidad con 
abundantes residencias. ¿Por qué no ir a Rājagaha y permanecemos ahí durante la 
estación de lluvias?” Entonces el Venerable Mahā-Kassapa pronunció la resolución 
ante el Saṅgha para dicho efecto: 

“Que el Saṅgha escuche lo que diré. Si le parece apropiado al Saṅgha, que el 
Saṅgha autorice lo siguiente: que estos bhikkhus residan en Rājagaha durante la 
estación de lluvias con el propósito de recitar el Dhamma y la Disciplina, y que 
ningún otro bhikkhu permanezca en Rājagaha durante la estación de lluvias. Ésta es 
la resolución; Que el Saṅgha escuche lo que diré, amigos; el Saṅgha autoriza lo 
siguiente: que estos quinientos bhikkhus residan en Rājagaha durante la estación de 
lluvias con el propósito de recitar el Dhamma y la Disciplina, y que ningún otro 
bhikkhu permanezca en Rājagaha durante la estación de lluvias. Que todo aquel que 
esté de acuerdo con esto permanezca en silencio; que aquel que no esté de acuerdo 
hable. El Saṅgha acuerda que esta resolución sea autorizada por el Saṅgha, por lo 
tanto, el Saṅgha permanece en Silencio. Entonces lo registro”. 

Entonces los Venerables bhikkhus se reunieron en Rājagaha para recitar el 
Dhamma y la Disciplina. No obstante, consideraron lo siguiente: “El reparador de lo 
que esté roto y dilapidado fue recomendado por el Bhagavā. Por lo tanto, amigos, 
veamos esto durante el primer mes. En el segundo mes nos reuniremos para la 
recitación”. 

Mientras tanto llegó un momento que el Venerable Ānanda pensó: “La reunión 
es mañana. No es apropiado para mí concurrir al lugar de la reunión como un 
simple aprendiz”. Entonces él pasó la mayor parte de la noche bajo la 
contemplación del cuerpo. Cuando la noche estaba cerca de al alba, él pensó “Voy a 
recostarme”; sin embargo, permaneció consciente del cuerpo. Antes que su cabeza 
tocara la almohada y después que sus pies dejaran el suelo, su corazón estuvo 
entonces durante este intervalo libre de corrupciones a través del no apego. Así que 
el Venerable Ānanda se dirigió a la congregación como un Arahant. 

Entonces el Venerable Mahā-Kassapa hizo una resolución ante el Saṅgha: “Que 
el Saṅgha escuche lo que diré, amigos; si le parece apropiado al Saṅgha, interrogaré 
al Venerable Upāli sobre la Disciplina”. 

Entonces el Venerable Upāli hizo una resolución ante el Saṅgha: “Que el Saṅgha 
escuche lo que diré, Venerables Señores; si le parece apropiado al Saṅgha, al ser 
interrogado por el Venerable Mahā-Kassapa sobre la Disciplina yo responderé”. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 339 

 

Entonces el Venerable Mahā-Kassapa le dijo al Venerable Upāli: 

“Amigo Upāli, ¿dónde fue declarada la Primera Falta?” 
“En Vesālī, Venerable Señor”. 
“¿Debido a quién?” 
“Debido a Sudinna Kalandaputta”. 
“¿Que trata sobre cuál tema? 
“Trata sobre la relación sexual”. 

NARRADOR DOS. Entonces el Venerable Mahā-Kassapa interrogó al Venerable 
Upāli en relación al tema vinculado con la Primera Falta, su causa, la persona, la 
declaración, las modificaciones, sobre la ofensa, y sobre qué no era ofensa. Luego él 
lo interrogó similarmente en relación a otras tres Faltas — aquellas vinculadas con 
robar, matar seres humanos y la de hacer falsas declaraciones sobre logros 
espirituales de forma intencional. De esta forma, él lo interrogó sobre los dos 
Códigos, el Pātimokkha para bhikkhus o el Código de Reglas Monásticas y el de 
bhikkhunīs, también se establecieron todos los reglamentos restantes. El Venerable 
Upāli respondió cada pregunta. 

TERCERA VOZ. Entonces el Venerable Mahā-Kassapa hizo una resolución ante el 
Saṅgha: “Que el Saṅgha escuche lo que diré, amigos; si le parece apropiado al 
Saṅgha, interrogaré al Venerable Ānanda sobre el Dhamma”. 

Entonces el Venerable Ānanda hizo una resolución ante el Saṅgha: “Que el 
Saṅgha escuche lo que diré, Venerables Señores; si le parece apropiado al Saṅgha, al 
ser interrogado sobre el Dhamma por el Venerable Mahā-Kassapa yo responderé”. 

Entonces el Venerable Mahā-Kassapa le dijo al Venerable Ānanda: “Amigo 
Ānanda: ¿Dónde fue pronunciado el Brahmajāla Sutta?” 

“Entre Rājagaha y Nālandā, Venerable Señor, en la residencia del Rey en 
Ambalaṭṭhikhā” 

“¿Debido a quién?” 

“Debido al errante Suppiya y el estudiante brahmán Brahmadatta”. 

NARRADOR DOS. Entonces el Venerable lo interrogó sobre la fuente del ​
Brahmajalā Sutta, el primero en la Colección de los Discursos Largos y sobre la 
persona. Después de ello él lo interrogó de la misma forma en relación al ​
Sāmaññaphala Sutta. Fue de esta forma que él lo interrogó sobre todos los discursos 
apropiados en la totalidad de las Cuatro Principales Colecciones del Sutta Piṭaka. 

TERCERA VOZ.  Entonces el Venerable Ānanda le dijo a los Venerables bhikkhus: 
“Venerables Señores, en el momento que el Bhagavā partió hacia el Nibbāna final él 
me dijo:  



340​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

‘Si lo desean, el Saṅgha puede abolir los reglamentos menores y secundarios 
después que me haya ido.’” 

“Pero, amigo Ānanda, ¿Le preguntó al Bhagavā cuáles eran estos reglamentos 
menores y secundarios?” 

“No lo hice, Venerables Señores”. 

NARRADOR DOS. Los Venerables expresaron diferentes opiniones sobre cuáles 
eran los reglamentos que deberían adoptarse como menores y cuáles como 
secundarios, aparte de las cuatro ofensas. Entonces el Venerable Mahā-Kassapa 
hizo una resolución ante el Saṅgha. 

TERCERA VOZ. “Que el Saṅgha escuche lo que diré, amigos; existen algunos de 
nuestros reglamentos de entrenamiento que involucran a laicos, mediante las 
cuales les permiten saber lo que les está permitido a los monjes que son hijos de los ​
Sakyans y lo que no les está permitido. Si abolimos estos reglamentos menores y 
secundarios habrá aquellos que dirán: ‘Los reglamentos de entrenamiento 
proclamados para sus discípulos por el monje Gotama existieron sólo durante el 
periodo que terminó con su cremación; ellos seguían sus reglamentos de 
entrenamiento mientras estaba presente, pero ahora que ha partido hacia el 
Nibbāna final ellos han renunciado a los reglamentos de entrenamiento. Si le parece 
apropiado al Saṅgha, que no sea declarado lo que no esté declarado y que no sea 
abolido lo que esté declarado; que el Saṅgha proceda de acuerdo a los reglamentos 
de entrenamientos tal como han sido declarados”. La resolución fue planteada ante 
el Saṅgha y fue aceptada. 

Entonces los bhikkhus mayores le dijeron al Venerable Ānanda: “Amigo Ānanda, 
ésta ha sido una falta de su parte: que no hayáis preguntado al Bhagavā cuáles eran 
los reglamentos menores y secundarios. Reconoced dicha falta”. 

“Fue debido a la ausencia de atención, Venerables Señores, que no le pregunté 
ello al Bhagavā. No lo veo como una falta. No obstante, en virtud de la fe hacia los 
Venerables, lo reconoceré como falta”. 

“Ésta también, fue una falta de su parte: que hayáis pisado el ropaje de lluvias 
del Bhagavā cuando os encontrabais cosiéndolo. Reconoced dicha falta”. 

“No fue por carencia de respeto hacia el Bhagavā que lo hice. No lo veo como 
una falta. No obstante, en virtud de la fe hacia los Venerables, lo reconoceré como 
falta”. 

“Ésta también fue una falta de su parte: que hayáis dejado que los restos del ​
Bhagavā sean saludados primero por las mujeres. Ellas estuvieron sollozando y los 
restos del Bhagavā fueron manchados por sus lágrimas. Reconoced dicha falta”. 

   



​ La Vida del Buddha​ 341 

 

“Las tuve que dejar hacerlo, Venerables Señores, en virtud de que la hora no les 
resulte inapropiadas para ellas. No lo veo como una falta. No obstante, en virtud 
del respeto hacia los Venerables, lo reconoceré como falta”. 

“Ésta también fue una falta de su parte: que inclusive ante semejante propuesta, 
ante una verdadera señal que fuese dada por el Bhagavā, no suplicasteis al Bhagavā: 
‘Venerable Señor, que el Bhagavā viva todo el lapso de su vida, que el Sublime viva 
todo el lapso de su vida, por compasión hacia el mundo, para bien, bienestar y 
felicidad de dioses y hombres.’ Reconoced dicha falta”. 

“Fue debido a que mi mente se encontraba bajo la influencia de Māra que no le 
solicité ello al Bhagavā. No lo veo como una falta. No obstante, en virtud del 
respeto hacia los Venerables, lo reconoceré como falta”. 

“Ésta también fue una falta de su parte: que os interesarais en la ordenación de 
las mujeres en el Dhamma y la Disciplina proclamada por el Perfecto. Reconoced 
dicha falta”. 

“Lo hice así, Venerables Señores, pensando que Mahāpajāpatī Gotamī era 
hermana de la madre del Bhagavā, fue su nodriza, su madre sustituta, la que lo 
amamantó. Ella amamantó al Bhagavā cuando murió su propia madre. No lo veo 
como falta. No obstante, en virtud de la fe hacia los Venerables, lo Venerables 
como falta”. 

Vin. Cv. 11:1-10 

Ahora bien, en aquella oportunidad el Venerable Purāṇa se encontraba 
peregrinando por las Colinas del Sur con una gran comunidad de bhikkhus, con 
quinientos bhikkhus. Entonces después que el Dhamma y la Disciplina había sido 
recitada por los Venerables, cuando el Venerable Purāṇa había permanecido en las 
Colinas del Sur por el tiempo que decidió, él fue adonde se encontraban los 
Venerables en el Bosque de Bambúes en Rājagaha. Ellos le dijeron: “Amigo Purāṇa, 
el Dhamma y la Disciplina han sido recitadas por los Venerables; ¿Apoyáis dicha 
recitación?” 

“Amigos, el Dhamma y la Disciplina han sido bien recitadas por los Venerables. 
Sin embargo, yo las recordaré tal como las escuché de los propios labios del ​
Bhagavā”. 

Vin. 11:11 

  

 



342​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

NARRADOR UNO. Ahora bien, aquí se narra un último incidente que muestra al 
joven Saṅgha viviendo después del fallecimiento de su fundador y de establecido 
como un cuerpo viable — un cuerpo que ha sobrevivido ininterrumpidamente y 
que ha florecido por dos milenios y medio hasta los presentes días. 

TERCERA VOZ. Así lo oí. En una oportunidad el Venerable Ānanda se encontraba 
viviendo en Rājagaha en el Bosque de Bambúes, el Santuario de las Ardillas, no 
mucho después de que el Bhagavā hubiese partido hacia el Nibbāna final. 

En dicha oportunidad, sin embargo, el Rey Ajātasattu Vedehiputta de Magadha 
estaba fortificando Rājagaha ya que se encontraba aprensivo ante el Rey Pajjota de 
Avanti. 

Durante la mañana el Venerable Ānanda se vistió y tomando su cuenco y su 
ropaje superior se dirigió hacia Rājagaha para mendigar alimentos. Entonces se le 
ocurrió: “Todavía es muy temprano para deambular por Rājagaha. ¿Y si fuese 
adonde se encuentra en progreso los trabajos del brahmán ministro de defensa?” 

Así lo hizo. El brahmán lo vio venir. Entonces le dijo: “Que pase el Maestro 
Ānanda. Bienvenido Maestro Ānanda. Hace mucho que no venía por aquí el 
Maestro Ānanda. Que el Maestro Ānanda tome asiento. Hay este asiento listo”. 

El Venerable Ānanda se sentó en un asiento listo para él, mientras que el ​
brahmán tomó otro asiento más bajo y se sentó a un lado. Él dijo: “Maestro 
Ānanda, ¿Existe algún bhikkhu que posea en todas y cada una de sus formas aquellas 
cualidades como las poseídas por el Bhagavā?” 

“No existe tal bhikkhu, brahmán. Ya que el Bhagavā fue el surgidor de un sendero 
no surgido, el productor de un sendero no producido, el declarador de un sendero 
no declarado, el conocedor del sendero, el observador del sendero, el versado en el 
sendero. No obstante, ahora cuando los discípulos habitan en conformidad con 
dicho sendero se vuelven poseídos por él, lo hacen por él.   

Sin embargo, su conversación entonces quedó sin terminar, ya que el brahmán 
Vassakāra, ministro de Maghadan, quien se encontraba inspeccionando los trabajos 
en Rājagaha, llegó donde se encontraba el Venerable Ānanda, en donde los trabajos 
del ministro de defensa Moggallāna se encontraban en progreso. Él intercambió 
saludos y cuando hubo terminado esta charla cortés y formal, se sentó a un lado. Él 
dijo: “¿Debido a qué charla os encontráis ahora reunidos aquí?” 

El Venerable Ānanda le contó la conversación que había acabado de darse. Él 
añadió: “Ésta fue nuestra conversación que quedó sin terminar cuando llegó el 
Venerable enerable”. 

   



​ La Vida del Buddha​ 343 

 

“Maestro Ānanda, ¿hay algún bhikkhu designado por el Maestro Gotama de la 
siguiente forma: ‘Él será vuestro refugio cuando me vaya,’ a quien podéis recurrir 
ahora?” 

“Ningún bhikkhu fue así designado por el Bhagavā que conoce y ve, consumado y 
plenamente liberado”. 

“Entonces, Maestro Ānanda, ¿ha sido escogido algún bhikkhu por el Saṅgha, 
elegido por la mayoría de los bhikkhus mayores así: ‘Éste será nuestro refugio 
cuando el Bhagavā se vaya,’ a quien podamos recurrir ahora?” 

“No existe tal bhikkhu, brahmán”. 

“Pero si no hay ningún refugio, Maestro Ānanda, ¿Qué motivo para la concordia 
es ésta?” 

“No nos encontramos sin refugio, brahmán. Tenemos un refugio. El Dhamma es 
nuestro refugio”. 

“Pero, Maestro Ānanda. ¿cómo deberían ser considerados el significado de esas 
afirmaciones?” 

“El Bhagavā que sabe y ve, consumado y plenamente liberado, ha hecho conocer 
los reglamentos para bhikkhus y ha establecido el Código Pātimokkha de Reglas 
Monásticas. Todos los que vivimos dentro de un pueblo distrital nos reunimos 
juntos cada uno de los días de media Luna de Uposatha y cuando lo hacemos 
seleccionamos a alguien que esté familiarizado con el Pātimokkha. Si un bhikkhu ha 
cometido una ofensa, una transgresión, cuando es recitado este Código de Reglas 
Monásticas, es de acuerdo al Dhamma, de acuerdo a los preceptos, que hacemos que 
él actúe: no son las personas, de seguro, las que nos hacen actuar, sino el Dhamma el 
que nos hace actuar”. 

“¿Hay algún bhikkhu, Maestro Ānanda, a quien ahora honréis, respetéis, 
reverenciéis y veneréis, y bajo quien viváis en dependencia, honrándolo y 
respetándolo?” 

“Existe tal bhikkhu, brahmán”. 

“Pero, Maestro Ānanda, cuando se os preguntó: ‘¿Hay algún bhikkhu designado 
por el Maestro Gotama así: “Él será vuestro refugio cuando me vaya”?’ respondisteis 
que no existía tal bhikkhu. Y cuando se os preguntó: ‘Entonces ha sido seleccionado 
por el Saṅgha algún bhikkhu, elegido por la mayoría de bhikkhus Mayores así: “Él 
será nuestro refugio cuando el Bhagavā se vaya,” a quien podáis recurrir ahora?’ 
respondisteis que no existía tal bhikkhu. Y cuando se os preguntó: ‘¿Existe algún 
bhikkhu a quien honréis, respetéis, reverenciéis y veneréis, y bajo  

   



344​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

quien viváis en dependencia, honrándolo y respetándolo?’ respondisteis que sí 
existía tal bhikkhu. ¿Cómo debería ser considerado el significado de esas 
afirmaciones?” 

“Brahmán, existen diez cosas que inspiran fe y devoción que han sido descritas 
por el Bhagavā que conoce y ve, consumado y plenamente iluminado. Nosotros 
honramos, respetamos, reverenciamos y veneramos a aquel entre nosotros en quien 
se evidencien estas cosas, y vivimos bajo dependencia de él, honrándolo y 
respetándolo. ¿Cuáles diez? 

“Aquí un bhikkhu es virtuoso, restringido con las restricciones del Pātimokkha, 
perfecto en conducta y sustento; apreciando el temor en la más ligera falta, él se 
entrena dándole efecto a los preceptos de entrenamiento. Él está bien instruido, 
recuerda y registra lo que haya escuchado; las enseñanzas que son buenas en el 
comienzo, buenas en el medio y buenas en el final, tanto en significado como en su 
letra, la cual explica la vida santa que es elevadamente perfecta y pura, aquellas 
enseñanzas que aprende bien, que recuerda, que se consolida de boca en boca, que 
examina en su mente y que penetra rigurosamente con la visión correcta. Él se 
mantiene contento con sus ropajes, sus alimentos mendigados, su residencia y 
medicinas. Él consigue a voluntad, sin problemas ni reservas, todas las cuatro 
meditaciones que pertenecen a la elevada mentalidad y provee una agradable 
permanencia aquí y ahora. Él domina los diferentes tipos de poderes súper 
normales: habiendo sido uno se convierte en muchos; habiendo sido muchos se 
convierte en uno; él aparece y desaparece; él se desplaza a través de los muros, a 
través de los campos, a través de las montañas, a través del espacio; él se sumerge y 
emerge de la tierra como si ésta fuera agua; sentado con las piernas cruzadas él 
viaja por el espacio como un pájaro con alas; él toca y acaricia con sus manos la 
Luna y el Sol, que es tan poderoso y omnipotente; él domina su maestría corporal 
inclusive tan distantemente como hasta el mundo Brahma. Con el elemento del 
oído divino, el cual está purificado y sobrepasa el humano, él escucha ambos tipos 
de sonidos, el divino y el humano, tanto a aquel que esté lejos así también como el 
que esté cerca. Él penetra con su mente la mente de otros seres, de otras personas; 
él comprende la mente afectada por la pasión como afectada por la pasión… (Ver 
Cap. 12, p. 243) … y una mente no liberada como no liberada. Él recolecta sus 
muchas vidas pasadas… (ver Cap. 2, p. 23). Con el ojo divino, que está purificado y 
supera el humano, él ve a los seres fallecer y reaparecer… (ver Cap. 2, p. 24) … Él 
comprende cómo los seres transmigran de acuerdo a sus acciones. A través de la 
realización de sí mismo con 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 345 

 

conocimiento directo aquí y ahora, entra y habita en la liberación de la mente y la 
liberación del entendimiento que son incorruptibles a través de la destrucción de 
las corrupciones. Éstas son las diez cosas”. 

Cuando se dijo esto, el brahmán Vassakāra se volvió hacia el General Upananda 
y preguntó: “¿Qué opináis, general? Si es de esta forma que esta gente digna honra a 
aquel que debería ser honrado, entonces ¿no hacen lo correcto? Ya que si no lo 
hicieran así, ¿a quien ciertamente deberían honrar, respetar, reverenciar y venerar, 
y bajo quien deberían vivir en dependencia, honrándolo y respetándolo?” 

El brahmán Vassakāra le preguntó entonces al Venerable Ānanda: “¿Dónde está 
residiendo ahora el Venerable Ānanda? 

“Ahora estoy residiendo en el Bosque de Bambúes, brahmán”. 

“¿Espero, maestro Ānanda, que el Bosque de Bambúes sea agradable y tranquilo, 
imperturbable de voces, un lugar con una atmósfera de aislamiento, donde uno 
pueda apartarse de la gente y que sea favorable para el retiro? 

“Ciertamente, brahmán, si el Bosque de Bambúes posee todas esas cualidades es 
debido a los guardianes protectores como vosotros”. 

“Ciertamente, Maestro Ānanda, si el Bosque de Bambúes posee dichas 
cualidades es debido a buenas personas que consiguen meditar y practicar; ya que 
las buenas personas consiguen meditar y practicar. En una oportunidad el Maestro 
Gotama se encontraba residiendo en Vesālī, en la Sala con el Techo en Punta 
dentro del Gran Bosque. Entonces fui para allá y me aproximé a él. Y entonces el 
Maestro Gotama habló sobre la meditación de muchas maneras. El Maestro 
Gotama fue alguien que practicaba la meditación y estaba habituado a la 
meditación. De hecho, el Maestro Gotama recomendaba todos los tipos de 
meditación”. 

“El Bhagavā no recomendaba todos los tipos de meditación, brahmán; ni 
tampoco condenó todos los tipos de meditación. ¿Qué tipos de meditación no 
recomendaba el Bhagavā? Al respecto, la meditación de alguien que habite con un 
corazón poseído por la pasión, preso por la pasión y que no comprenda 
correctamente la forma de escapar de la pasión. Alguien así todavía interpondrá la 
pasión primeramente ante todo lo que medite, lo sobre-meditará, lo sub-meditará 
y lo re-meditará recurrentemente. Y de igual manera será poseído por la mala 
voluntad, por el letargo y el cansancio, por la agitación y la preocupación, o por la 
incertidumbre. El Bhagavā no recomendó tales meditaciones. 

“¿Y qué tipo de meditación recomendó el Bhagavā? Al respecto, la meditación 
de alguien bien recluido de los deseos sensuales, recluido de los estados insanos, 
que penetre y habite en la primera meditación, la cual es acompañada por el 



346​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

  

pensamiento y la exploración, por la felicidad y el placer surgidos de la reclusión. 
Éste penetra y habita en la segunda, tercera y cuarta meditación. El Bhagavā 
recomendó tales meditaciones. 

“Entonces, Maestro Ānanda, pareciera que el Maestro Gotama condenó los 
tipos de meditación que merecían ser condenados y recomendó los tipos de 
meditación que merecían ser recomendados. Pero ahora, Maestro Ānanda, 
partimos; estamos ocupados y tenemos mucho que hacer”. 

“Es el momento para que hagáis lo que estiméis conveniente, brahmán”. 

Entonces el brahmán Vassakāra, el ministro de Magadhan, se levantó de su 
asiento y luego de que hubiese aprobado y acordado con las palabras del Venerable 
Ānanda, se puso en marcha. Inmediatamente después que hubo partido el ministro 
de defensa, el brahmán Moggallāna, dijo: “Maestro Ānanda no ha respondido a 
nuestra pregunta”. 

“ ¿No os he dicho, brahmán, ‘No hay un solo bhikkhu que posea en todas y cada 
una de sus formas aquellas cualidades que poseía el Bhagavā, consumado y 
plenamente liberado; ya que el Bhagavā era el surgidor del sendero no surgido, el 
productor del sendero no producido, el proclamador del sendero no proclamado, 
el conocedor del sendero, el visionario del sendero, el versado en el sendero; pero 
ahora, cuando los discípulos habitan en conformidad con dicho sendero se vuelven 
poseídos por él, lo hacen así por él’?” 

M. 108 

NARRADOR DOS. Mientras tanto, el Rey Ajātasattu, estaba determinado en la 
destrucción de su también poderoso vecino, la Confederación Vajjian, con su 
capital al noreste de Vesālī, cruzando el río Ganges. Con el objeto de ayudarlo a 
conseguir su fin, Vassakāra se volvió en un conspirador en su contra; él se había 
declarado así mismo como traidor y había huido por asilo hacia Vesālī. Los 
próximos tres años los pasó en secreta diseminación de desconfianza y sospecha 
mutua entre los miembros de la confederación. Cuando juzgó que el momento 
había madurado, se lo informó secretamente al Rey Ajātasattu. Los gobernantes de 
Vesālī se encontraban entonces desunidos para defender su país y Ajātasattu fue 
pronto capaz de rodear y efectuar una exitosa invasión con una extensiva masacre 
sobre la población. Ése fue el fin de la independencia de los Vajjian. El Rey 
Viḍūḍabha de Kosala siguió rápidamente el ejemplo de su primo invadiendo el 
territorio de los Sakyan y Koliyan, por el límite noreste, tratando a la gente de ahí 
de la misma manera. 

  

 



​ La Vida del Buddha​ 347 

 

NARRADOR UNO. Esto cierra el primer acto de la historia india. Durante el 
próximo siglo y medio, hasta el surgimiento del Imperio Maurian, con su nueva 
dinastía, no se registró nada excepto los nombres de los reyes de Magadhan y la 
narración del Segundo Concilio de Aharants cien años después del Parinibbāna. Sin 
embargo, para entonces, el gran reino norte de Kosala ya había desaparecido 
(cómo, no lo sabemos) y los Chandagrupta (los “Sandrocottos” para los viajeros 
Griegos Magasthenes), como herederos del antiguo Magadha, habían llegado a 
comandar todo el valle del Ganges, el cual poseía entonces como su capital a Patna 
(Pāṭaliputta) 

Un recuento del Segundo Concilio fue añadido sin duda al Vinaya Piṭaka 
durante la época de dicho concilio. Fue recitado nuevamente el Canon y puede 
asumirse que fueron entonces añadidos dentro del Sutta Piṭaka los pocos suttas que 
tenían que ver con el periodo posterior al Primer Concilio. Durante el tercer 
concilio que fue organizado durante el reinado del Emperador Asoka (nieto de 
Chandragupta) fue culminado el Abbhidahama Piṭaka añadiendo un libro sobre 
heterodoxia y fue entonces que el Tipiṭaka quedó virtualmente cerrado. 

Por aquella época habían surgido dieciocho “escuelas”. Los Theravāda (Doctrina 
de los Venerables) se hicieron dominantes bajo el reinado de Asoka, quien se 
adhirió a sí mismo al Buddhismo. Su hijo (o según algunas tradiciones, su sobrino) el 
Arahant Mahinda, llevó el Pāḷi Tipiṭaka a Ceylán conjuntamente con sus 
Comentarios,2 mientras que otros venerables fueron hacia otros países. Es este Pāḷi 
Tipiṭaka el que ha sido preservado hasta hoy en día en Ceylán, Birmania, Tailandia 
y Camboya, donde el Theravāda aún florece. 

Si aceptamos las observaciones del viajero Chino I-tsing, quien llegó a la India 
(pero no a Ceylán) al término del siglo siete, los Theravāda fueron dominantes en 
todo el sur medio de la India, mientras que los Sarvāstivāda (cuyo Canon, en 
Sánscrito, es considerado menos antiguo que el Pāḷi) dominaron el norte medio, 
aunque muchas de sus escuelas estuvieran ampliamente diseminadas en muchas 
partes. El Canon Sarvāstivāda se difundió hacia el norte y este y el Canon Pāḷi hacia 
el sur y este. Los Mahāyāna, el cual I-tsing (él mismo un Sarvāstivāda) pareciera 
sugerir tuvo sus raíces durante la época del mismo viajero chino en todas o la 
mayoría de las escuelas, son usualmente considerados de haber florecido en una de 
dichas escuelas, llamadas los Mahāsanghika. Aunque los Mahāyāna florecieron de 
tiempo en tiempo en Ceylán y Birmania, jamás fueron capaces de reprimir a sus 
contrapartes más antiguos en dichos países. No obstante, pareciera que el 
Buddhismo en la India hubiese desaparecido totalmente y en todas sus formas 
durante el siglo quince. 

FIN 



 

NOTAS 
 

CAPITULO 1 
1. La palabra bhagavant es referida aquí unilateralmente a “Bhagavā.” Una traducción 

literal es imposible. Ācariya Buddhaghosa da en su libro Visuddhimagga (VII, 53ff.) una 
variedad de explicaciones. [Nota del traductor al español: En la versión original en 
inglés se utilizó la traducción “Blessed One” pero en la versión en Castellano se ha 
optado por mantener el término original en pāḷi “Bhagavā”, en vez del término citado 
aquí en sánscrito bhagavant, ya que si pareciera inexacto en inglés en castellano le resultó 
al traductor más inexacto aún. Además, esta versión castiza del presente libro está 
dedicada a meditadores de Vipassana familiarizados con éste y otros términos para 
designar al Buddha, como Arahant, Sugato, Tathāgatā etc.]. 

2. La palabra bhikkhu (Sánscrito: bhikshu) ha sido mantenida en su forma original. 
Ahora, etimológicamente la palabra se deriva de bhikkā (mendigar). No obstante, existe 
también otra derivación “semántica”: samsāre bhayaṃ ikkhatī ti bhikkhu (“él ve el temor 
en el ciclo de renacimientos, así que es un ‘observador del temor’”). Un bhikkhu es un 
miembro totalmente admitido en la orden monástica (Saṅgha), sin embargo, su 
admisión no involucra un voto irrevocable. 

3. El Cielo de los Contentos (Tusita). La cosmología de la época describe muchos 
cielos: notablemente seis paraísos en los cuales se disfrutan los placeres de todos los 
sentidos; por encima de ellos, hay doce cielos Brahmā (el “Mundo de las Elevadas 
Divinidades”), donde la consciencia se encuentra muy purificada de la pasión presente, 
aunque no de la futura potencialidad de ella, y donde  (de acuerdo al Comentario) la 
forma material es rarificada por la ausencia de los tres sentidos vinculados al olfato, el 
sabor, el contacto corporal y el sexo; ellos corresponden a los estados obtenibles por 
seres humanos a través de las cuatro meditaciones. Adicionalmente a estos (tal como 
parecen ser, refinamientos de los cuatro anteriores) son los cuatro estados inmateriales 
de infinitud, donde son trascendidas todas las percepciones de la forma material y sus 
diferencias: la infinitud del espacio y de la consciencia, del vacío y la percepción 
reducida del vacío. El renacimiento en todos ellos es impermanente y es seguido por 
renacimientos renovados a menos que se alcance el Nibbāna, lo No-Formado. 

4. En esta frase citada, se ha consultado el Comentario para la traducción del 
término ​
sadevamanussānaṃ a través de “con sus princesas y hombres”. Todo el sentido lo requiere 
y deva es la forma normal para referirse a un rey. 

5. Kaṇhasiri significaría “Esplendor Oscuro” (el equivalente sánscrito de kaṇha es 
krishna). 

6. Estas circunstancias son mencionadas en otros textos como constantes en la 
última existencia de todos los Bodhisattas (D. 14). No obstante, la historia sobre los 
“cuatro mensajeros” — el anciano, el hombre enfermo, el muerto y el monje — son  

 



​ La Vida del Buddha​ 349 

 

mencionados en el propio Tipiṭaka sólo en relación al Buddha pasado de nombre Vipassī 
(D. 14) y no en relación al Buddha Gotama. 

 

CAPÍTULO 2 
1. Kusala: beneficioso, provechoso. (Nyp.) 

2. Akusala: traducido aquí originalmente como “perjudicial.” (Nyp.) 

3. A lo que se refiere las últimas líneas de este cántico (Omitido aquí pero incluido 
en el Cap. 4, pág. 61) es registrado por el Comentario un año después que el resto. 

4. El Diccionario del Pali Text Society adopta “postre” para kummāsa, sin embargo, los 
Comentarios lo describen como hecho de trigo (yava) 

5. Los discursos describen la Iluminación en muchos términos: en términos de la 
originación dependiente (S. 12:10, 65; cf. D. 14); de los tres conocimientos verdaderos o 
cieníficos (M 4, 100); gratificación, inconveniencia (el peligro) y escape para el caso de 
los cinco agregados (S. 22:26), los elementos (S. 14:31), los deseos sensuales (S. 35:117; M. 
14), la sensación (S. 36:24), el mundo (A. 3:101); en términos de los cuatro 
emprendimientos correctos (A. 5:68), de los cuatro fundamentos de la atención (S. 
47:31), de las cuatro bases para el éxito (S. 51:9), del abandono de los malos 
pensamientos (M. 19), etc. 

6. Para la originación dependiente ver Cap. 12. 

7. O: minuciosa consideración, sabia reflexión (yoniso manasikāra). (Nyp.) 

 

CAPÍTULO 3 
1. Hay un constante juego de palabras, si ésa es la palabra para ello, y se trata de las 

palabras brāhmaṇa (casta divina, un recluso o un sacerdote divino), brahma (divino, 
celestial, perfecto) y Brahmā (divinidad, Alta Divinidad, o divinidades más allá de los 
dioses de los seis paraísos celestiales). El sacerdocio brahmánico es descrito a partir de 
esta casta, para lo cual se declara una especial conexión con Brahmā, y es ese hecho el 
cual puede traducirse como “divino”. Normalmente se mantiene la palabra sin traducir. 
Otras reverberaciones son: los “estados divinos” (brahmāvihara: Cap. 10, pág. 177) de 
amor benevolente, etc., la santidad o “vida divina” (brahmācariya) o “conducta pura,” lo 
cual es así en virtud de las características divinas de la castidad, el “vehículo divino” 
(brahmayāna: Cap. 12, pág. 251), etc. 

2. La ubicación de éste y los incidentes siguientes mostrados aquí es indicada por los 
propios textos. El Mālālankāravatthu cita aquí también la tentación de las tres hijas de 
Māra; no obstante Ācariya Buddhaghosa lo nombra durante el primer año después de la 
Iluminación (ver Cap. 4, pág. 62). En A. 4:22 se relata otro incidente, no incluido aquí, 
sobre unos brahmanes que reprochan al Buddha por no mostrarles respeto (cf. Cap. 9, 
pág. 124). 

 



350​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

3. Estos son dos versos difíciles. Es realmente necesario traducir la palabra bhava más 
o menos consistentemente como “ser” en vez de “devenir”. En otras fuentes los 
“esenciales de la existencia” son explicados para referir a todos los componentes de la 
existencia que van desde las pertenencias objetivas hasta los deseos subjetivos y las 
actitudes. [Es español por el memento se ha mantenido el término devenir porque ser 
español no pareciera significar lo mismo que en inglés]. 

4. “Extinción” y “Nibbāna” han sido utilizadas intercambiablemente en la totalidad 
de libro. “Extinción” ha de ser adoptada como la extinción de los fuegos (S. 35:28, citado 
en el Cap. 4, pág. 64) de la pasión, el odio y la ilusión, y las correspondientes 
consecuencias. No debería adoptarse para referirse a la “extinción de un ser vivo” (ver 
Cap. 11, pág. 203). La etimología moderna deriva la palabra nibbāna (Skr: nirvana) del 
prefijo negativo ni(r) más la raíz vā (soplar). El significado original fue probablemente 
la extinción de un fuego el cual es soplado con un fuelle (v.g. el fuego de un herrero). 
Pareciera haber sido extendido a la extinción del fuego bajo cualquier medio, v.g. el 
apagado de la llama de una lámpara (nibbāyati: M. 140; ​
nibbanti: Sn. 2:1, v. 14). Por analogía fue extendida a la extinción de la pasión y el resto, 
conseguida completamente por un Arahant durante su vida. A la hora de su muerte el 
proceso de los cinco agregados se disuelve sin renovación. Nibbāna es erróneamente 
identificado como la “extinción de un alma existente” y equivalentemente como la 
perpetuación del alma (ver Cap. 12, pág. 228-235). 

5. En Pāḷi para referirse a “alguien del tipo arrogante, espinoso al hablar” se usa 
huhunka-jātika, el cual, dice el Comentario, significa “alguien que hace ‘hum, hum’ lleno 
de presunción.” 

6. En vez de “aquello que va sólo en un sentido” el componente ekayana es 
usualmente traducido como “el único sendero”; no obstante ver el uso del componente en 
M. 12. 

7. El pasaje “Que aquellos que escuchen muestre fe” (ye sotavanto pamuñcantu 
saddhaṃ) es muy controvertido entre los eruditos. La traducción usual adoptada es 
“Que aquellos que escuchen renuncien a su fe”; no obstante, este significado rechina 
con el espíritu de las enseñanzas. También depende de la interpretación de la palabra 
vissajjentu (con el cual el Comentario ilustra pamuñcantu) como “que abandonen”; no 
obstante, la palabra también significa “que ellos lo divulguen” o “que ellos lo 
desplieguen.” Por lo tanto pamañcantu sería —“que ellos lo muestren, lo proclamen”. 
Que esto sea cómo lo adopta el Comentario es confirmado a través del final del párrafo 
del comentario: sabbo jano saddhā-bhajanaṃ upanetu (“Que todos traigan su recipiente 
de fe”: Com. A M. 26), en el cual upanetu parafrasea a ​
pamuñcantu. El modismo también ocurre en Sn. 1146 (donde, desafortunadamente, ha 
sido confundido a veces con el otro modismo saddhā-vimutto — “aquel liberado por la 
fe”). 

8. “Que ha trascendido todo” (Sabbābhibhū): una derivación de la raíz bhū (ser), en el 
sentido de “más allá del ser” o “quien ha vencido a todo ser.” Abhibhu (que será 
encontrado más adelante otra vez) es parafraseado por algunos traductores como  

 



​ La Vida del Buddha​ 351 

 

“maestría” (como en el caso de abhibhājatana) o “Vencedor” como un epíteto para 
Mahā-Brahmā.  

Puede ser adoptado como en una de las instancias en donde el Buddha lo utiliza 
como una palabra corriente bajo un contexto cambiante. 

9.  Los “agregados afectados por el apego” (upādānakkhandha) son discutidos en 
el Cap. 12. 

10. Bhāvetabbaṃ “debe ser cultivado, desarrollado.” (Nyp.) 

CAPÍTULO 4 
1. La historia de los músicos durmientes es narrado en el propio Tipiṭaka sólo en 

el caso del Venerable Yasa, aunque versiones posteriores la atribuyan también al 
Bodhisatta como el motivo inmediato para su renunciación. 

2. Esta traducción de sāmukkaṃsika está basada en el comentario vinculado al​
 A. 7:12. No hay duda que el Diccionario del P.T.S. está errado aquí. 

3. Esto se refiere a alguien que haya entrado en la corriente (sotāpanna). (Nyp.) 

4. Pareciera no haber razón para leer en las palabras attānaṃ gaveseyyātha 
(“debéis exploraros a vosotros mismos”) más que lo contenido en la frase délfica 
“conócete a ti mismo.” En Pāḷi la palabra attā (alma) no es utilizada en la forma 
plural, y no hay nada anormal en aplicar la forma singular a un grupo (también el 
alfabeto Indiano no posee mayúsculas). 

5. El comentario dice que las “cinco corrientes” son “las de la pasión, etc., 
conectadas con las puertas de los cinco sentidos,” siendo el “sexto” “la corriente de 
impurezas conectadas con la puerta de la mente.” 

6. Las “diez formas de vida” son las diez formas de vida de los nobles (D. 33); 
para los diez poderes, ver Cap. 11, pág. 185; las “diez cosas” son los diez tipos de 
acción, sanos e insanos (ver v. g. M. 9); los “diez factores” son los diez estados en el 
adepto (D. 33): según el Comentario. 

CAPÍTULO 5 
1. “Hábito de tratarlo (al cuerpo físico) como la base para todas sus inferencias” 

(kayanvayata) se refiere a la forma de pensar que asume al cuerpo físico como la 
realidad básica, la verdad empírica, y construir su sistema en base a ello 
(materialismo, en realidad, la visión fisiológica de la mente, o la visión de la 
consciencia como un “epifenómeno” sobre la materia). Estos dos puntos de vista y 
sus opuestos, el que trata a la materia como subordinada por la mente, son 
discutidos al comienzo del M. 36. 

2. De acuerdo al Comentario Theragāthā, el Río Rohiṇī fluye hacia el sur y 
separa al país Sakyan al oeste del Koliyan, al este. Rājagaha yace distante del cruce.



352​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

sur del Ganges, así que alguien que viaje desde ahí a través de los Vajjian y luego 
desde el país Koliyan cruzaría el río por el lado este 3. Pabbajjā: la ordenación de un 
novicio. (Nyp.) 

4. Las “cuatro bases del éxito” (o caminos del poder) son descritos como “las bases 
para el éxito que posee concentración debido al deseo-de-actuar y posee para su 
determinación el esfuerzo-por-el-control” (M. 16). Ése es el primero. Los otros tres 
substitutos respectivamente son “energía,” “(pureza natural de la) mente,” e 
“investigación” para “deseo-de-actuar”. Ellos representan los cuatro tipos de enfoque 
para el desarrollo, según la idiosincrasia. 

5. La fecha de la ordenación del Venerable Ānanda no es muy segura. Sus versos 
pronunciados en el Theragāthā indican una fecha mucho más posterior. Tampoco es 
claro si la palabra rājā (aquí traducido como “quien está gobernando”) aplicada a 
Bhaddiya el Sakyan significa “rey” (lo cual implicaría la muerte del Rey Suddhodana) o 
simplemente “regente.” Aquí se ha seguido lo adoptado por el Comentario. 

 

CAPÍTULO 6 
1. Una expresión figurativa para un Arahant. (BB) 

2. En realidad, no hay evidencia que muestre cuando ocurrió este incidente sobre 
Māra. 

3. “En quien quemará el fuego de un bhikkhu virtuoso”: aquí se cita un comentario de 
Ācariya Buddhaghosa: “Un bhikkhu que insulte en retorno a un insulto… será incapaz de 
quemar con el fuego de un bhikkhu. No obstante, cuando él (el bhikkhu) no insulta en 
retorno a quien lo insulte, él (quien insulte) fracasará en relación al bhikkhu y es 
quemado por el fuego de su virtud (de bhikkhu), es decir, él no obtendrá ni hijos ni hijas 
y ningún ganado, etc.; el significado es que ellos serán llevados a la nada, “como una 
palma talada”; siendo quemados por el fuego de la virtud, ellos se volverán como la 
palma con la corona mutilada y quedando sólo el tronco; el significado es que ellos no 
serán más incrementados por hijos, hijas, etc.” 

CAPÍTULO 7 
1. El Mālālankāravatthu dice que esta estación de lluvias fue pasada en Rājagaha en el 

bosque de Bambúes, lo cual es incorrecto. 

2. Por lo menos dos de los discursos más abstrusos en el Sutta Piṭaka (M. 44 y S. 44:1) 
fueron impartidos por bhikkhunīs. Un grupo de mujeres fueron singulares con especiales 
virtudes (A. 1:14) y hay una colección de versos pronunciados por ellas sobre haber 
alcanzado la Arahantía. (Therīgāthā, Eng. trans, Psalms of the Sisters por Mrs. C.A. F. Rhys 
Davids). 

3. “Rosas” no es una traducción literal de atimuttaka; pareciera preferible que el 
aprehensivo término “gaertnera racemosa” que ofrece el Diccionario sea el correcto. 

 



​ La Vida del Buddha​ 353 

 

CAPÍTULO 8 
1. Existe una diferencia de opiniones en la palabra yamāmase, en relación a si debe 

ser “debemos restringirnos nosotros mismos” o “podemos ser destruidos”. 

 

CAPÍTULO 9 

1. La palabra kevalī (“ha alcanzado lo Absoluto”) pareciera haber sido utilizada 
por el Buddha sólo cuando hablaba con los brahmanes. 

2. Algunos de los juegos de palabras en este pasaje dañan gravemente las fuentes del 
traductor. “Él enseña que no hay nada que hacer” (akiriyavādī) significa alguien que diga 
que las acciones son amorales y no poseen maduración, ni buenas ni malas. “Él enseña el 
nihilismo” (ucchedavādī) significa alguien que cree que algún tipo de alma o espíritu 
posee permanencia temporal pero es truncada en algún punto. Considera la suposición 
de un alma que exista temporalmente. “Alguien que elude” (vanayika) es el acepción 
más difícil. La palabra vineti (lit. “eludir”) significa tanto eludir como metafóricamente 
disciplinar. “Eludir” es también utilizado por el Buddha, en el sentido que los bhikkhus 
eludan el sufrimiento, y por sus oponentes, que lo injuriaban como alguien que 
conducía a la gente a la elusión de la destrucción, bajo la denominación de nihilismo, 
“el abismo del vacío,” y como consecuencia él era para ellos alguien que “lo ha eludido”, 
esto es, que se ha librado de. 

3. Hay un juego de palabras con el término sutta, literalmente “hilo” y 
metafóricamente “ilación de un argumento” o una ilación conjunta de ideas conectadas; 
es en relación a éste último sentido que los discursos del Buddha son llamados ​
“suttas,” debido a que la enseñanza es expuesta de forma conjunta en ellas en forma de 
una ilación conectada de argumentos. 

4. “Repugnancia” es un término para el objeto de contemplación consistente de 
cualquiera de las “treinta y un” partes del cuerpo (treinta y dos en los Comentarios) o la 
descomposición de un cadáver (Cap. 12, pág. 241, 242). Su propósito es reducir el apego 
al cuerpo físico mediante la demostración de su repulsión y transitoriedad. 

5. La palabra padhāvino (viajeros) aparece en la misma frase en M. 50 pero ahí se 
escribe patavino (edición P.T.S.). Se ha seguido el Comentario del M. 50. El Diccionario 
del P.T.S. proporciona ambas palabras pero con diferentes significados, aunque haya un 
error en la inclusión separada de padhāvin. 

6. “Si vas a creer en”: literalmente, sace…ajjhosissasi significa “si vas a aceptar” o como 
lo dice el comentario: “si, vais a estar creyendo (esto es, aceptando), tragando, 
asimilando, vas a asumir con deseo, presunción y visión”. 

7. El énfasis se encuentra en su totalidad bajo la noción del ser (“ser o no ser”). La 
asignación de la exclamación y las lecturas son adoptadas de la edición birmana, la  

 



354​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

cual es aquí más confiable que cualquier otra y contiene el término nāpahosiṃ en vez de 
nāhosi. Todas las oraciones que van desde las que contienen “tierra” hasta “todo” 
deberían leerse así: sabbaṃ ahaṃ brahme sabbato abhiññāya yāvatā sabbasa sabbattena 
ananubhūtaṃ, tad abhiññāya  sabbaṃ nāpahosiṃ, sabbasmiṃ nāpahosiṃ, sabbato nāpahosiṃ, 
sabbaṃ me ti nāpahosiṃ, sabbaṃ nābhivadiṃ (“Habiendo adquirido conocimiento directo 
de todo como todo…”). Tanto en este sutta como en D. 11 la línea, Viññāṇaṃ anidasanaṃ 
anantaṃ sabbatopabhaṃ (“La consciencia que no hace exposición…”) es pronunciada por 
el Buddha (esta página y también la pág. 150). La línea ha confundido a muchos. El 
Comentario del Majjhima permite una latitud mucho más grande que el Comentario 
del Dhiga y propone una derivación de la raíz bhū (ser) para pabhaṃ (o pahaṃ). 
Siguiendo esta pista, aunque no siguiendo las líneas del Comentario, podría adoptarse ​
sabbatopabhaṃ como construida a través de sabbkato y una forma contraída del 
presente participio de pahoti (= pabhavati), v. g. paham (= pabham). Esto se une con la 
frase previa sabbato abhiññāya … sabbaṃ nāpahosiṃ; sin embargo, el sentido requiere 
entonces una negación forzosa, v. g. sabbatopahaṃ = sabbato apahaṃ (“clamar no estar al 
margen de todo”). Las letras h y bh son fácilmente confundidas entre ellas en el idioma 
Sinhalese. En D. 11, en donde ocurren las mismas líneas, el Buddha lo está citando 
probablemente de este discurso. Tenemos aquí material para un interesante estudio 
ontológico. 

 

CAPÍTULO 10 
1. Los “Octectos” se refieren al Aṭṭhaka-vaga del Sutta-nipāta. 
2. Un Paccekabuddha es alguien que se ilumina sin la guía de un Buddha. Él no intenta 

iluminar a otros. (BB) 

3. Si este pasaje es leído como una afirmación general para obviar toda instrucción, 
entonces sería imposible llevarlo a cabo; ya que alguien podría llevarlo a cabo solamente 
no llevándolo a cabo (un dilema lógico bastante conocido). No obstante, el resto del 
discurso debería aclarar la intensión del sentido. Para fe (saddhā) ver el Cap. 11, pág. 200 

4. El cuidado del enfermo citado aquí se aplica a los bhikkhus cuidando de bhikkhus 
enfermos. La práctica general de medicina efectuada por bhikkhus sobre laicos es 
considerada como uno de los medios incorrectos de sustento y no está permitido en un ​
bhikkhu. 

5. Este cántico, conocido como el “Cántico del amor benevolente” (Mettā Sutta), es el 
más popular de todos lo que se recitan en la actualidad. Si el pasaje oculto del discurso 
directo es pasado por alto (“…” en la traducción) entonces se pierde la arquitectura del 
sutta; no se trata de una afirmación hacia una audiencia sino de una descripción de 
pensamientos en alguien practicando el estado divino del amor benevolente. (El iti que 
normalmente termina los pasajes de los discursos directos es frecuentemente omitido  

 



​ La Vida del Buddha​ 355 

 

en el verso.) “Éste es un estado divino, dicen ellos” significa que ellos (esto es, los nobles, 
aquellos que han logrado la extinción de la pasión, el odio y la ilusión) dicen que este 
estado es equivalente en esta vida presente a la consciencia pura de los elevados cielos. 
Las cuatro últimas líneas señalan que, aunque los cuatro estados divinos conducen al 
cielo, no aseguran la obtención de lo no-formado (incondicionado) Nibbāna (la cesación 
del nacimiento, la vejez y la muerte) a menos que se desarrolle conjuntamente con la 
sabiduría de la naturaleza impermanente de todo lo que haya surgido y esté 
condicionado, ya sea material o inmaterial, incluyendo todos los modos de existencia 
celestial (cf. v. g. A. 4: 125-26). 

CAPÍTULO 11 
1. La primera línea de este enigma se refiere a las impurezas de la pasión, el odio y la 

ilusión, la segunda línea a la virtud, y la tercera y la cuarta al momento de la 
iluminación. Según el Comentario. 

2. Papañca. Para una interpretación sobre este difícil término, ver Concept and Reality 
in Early Bhuddist Thought escrito por Bhikkhu Ñāṇananda (Kandy: BPS, 1971), donde se 
encuentra en la pág. 21 una traducción del siguiente verso y se presenta un comentario 
explicativo sobre él. (Nyp.) 

3. El verbo maññati (“concebir presunciones”) posee como su correspondiente 
sustantivo en los Suttas tanto a maññanā (presumir) como a māna (presunción). 
Utilizado en el sentido de concebir que “aquello es eso” o simplemente “eso es,” posee 
un significado ontológico fundamental (cf. M. 1 y M. 49) en la designación del término 
“ser” (bhava) hacia lo que es percibido. Para su sentido de “presunción de yo soy” 
(asmi-māna) ver el Cap. 12, págs. 232-34. Al concebir que “yo soy mejor que otro,” etc. se 
refiere a la presunción como orgullo (atimāna) Es importante preservar la ilación del 
significado en los Suttas. 

4. O confidencia perfecta (vessārajja). (Nyp.) 

5. O sabiduría de la liberación (paññā-vimutti). (Nyp.) 

6. De los “diez asuntos no declarados” (avyātaka) (Ver Cap. 12, pág. 208) estos son 
cuatro y todos asumen algo que sea afirmado al margen de que la respuesta efectuada 
sea afirmativa o negativa.  Los Griegos solían preguntar “¿Utilizáis un grueso garrote 
cuando golpeas a tu esposa?” y sin importar que la respuesta sea “sí” o “no” la conclusión 
era “Bien, entonces golpea a tu esposa”. Para saber las razones por las cuales el Buddha se 
rehusaba a responder, consultar el final de este capítulo. 

7. La palabra tathāgatā (aquí se traduce unilateralmente como el “Perfecto”) fue 
utilizado por el Buddha en relación a sí mismo inmediatamente después de la 
Iluminación (Cap. 3, pág. 34.) Luego es también utilizado por él en relación a los 
Arahants. El Comentario lo deriva de diferentes formas (requiriendo siete páginas para 
hacerlo): “ya que él es tathā āgato, venido así, mediante la aspiración de la iluminación, 
tal como lo  

 



356​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

hicieron los Buddhas del pasado; debido a que es tathā gato, partido así, mediante la 
práctica y la realización, a través del sendero de los Buddhas del pasado; debido a que es 
tatha-lakkhaṇaṃ āgato, surgido bajo la característica de la realidad,” etc. 

CAPÍTULO 12 
1. Los “cinco agregados afectados por el apego” (upādāna-kkhandha) son 

inmejorablemente considerados como las cinco “clases” convenientes o categorías bajo 
las cuales pueden agruparse para el análisis y discusión cualquier componente de la 
existencia que haya surgido (en su sentido más amplio); ellos no poseen ninguna 
existencia por sí mismos separados de los componentes que lo representan. Sus 
representativos no ocurren de forma separada. Ellos son también estructuralmente 
interdependientes, como un vaso de vidrio que implica al instante el rasgo de lo 
material (vidrio), lo afectivo (la atracción, el rechazo o la indiferencia), sus 
características individuales (la forma, el color, etc.), su determinación (formado), su 
utilidad (todo esto constituyendo “mente-y-materia”), y la consciencia sobre todo esto, 
lo que no es. 

2. “Tierra” representa la solidez, “agua” la cohesión, “el fuego” la temperatura y 
madurez, “viento” la extensión (expansión) y el movimiento. 

3. “Cualquier cosa que posea la característica de formarse debería ser comprendido, 
adoptada toda junta, como el agregado de las formaciones… posee la característica de 
aglomerarse… (y) como su función la de acumularse.” The Path of Purification ​
(Visudhimagga), traducido por Ñanamoli, XIV, 131. (Nyp.) 

4. Cetanā; usualmente traducido como “volición” o “voluntad” (Nyp.) 

5. Esto se da en el sentido de condición necesaria. 

6. Para el surgimiento condicionado ver The Path of Purification, Cap. XVII. 

7. Sīlabbat’ upādāna — apego a ritos y rituales. (Nyp.) 

8. “Contacto” es el contacto entre lo que “está dentro de uno” y lo “externo” (v. g. la 
vista-con-lo visto), el cual es solo posible a través de la presencia de la consciencia (v. g. 
consciencia visual). Es así un factor básico en la complejidad de cualquier cosa surgida, 
percibida y formada, ya se trate de las cinco sensorialidades, una idea o de ambos. 

9. “Mente-y-materia” es lo percibido y la percepción conjuntamente, lo cual es 
experimentado y reconocido (nombrado). Es la “imagen-con-materia” que conforma 
conjuntamente la percepción subjetiva, individualizada y determinada de un objeto; no 
obstante, no incluye, en los Suttas, la consciencia en virtud de lo cual es posible. La 
literatura posterior incluye a la consciencia dentro de “mente”, favoreciendo así una 
inderivable oposición “mente-materia”. 

10. Otra traducción de cetanā (aquí elección) son “volición” e “intención”. 

 



​ La Vida del Buddha​ 357 

 

11. Es necesario eludir la confusión entre lo “inmaterial” (arūpa), lo cual es una 
variedad del ser (bhava), con lo “no-formado” (o “incondicionado,” asankhata), lo cual 
representa a aquello que no posee formación (o condición, saṅkhārā). El último es un 
término para Nibbāna. Lo “inmaterial” es siempre condicionado. 

12. Los detalles de las tres primeras verdades se han dado hasta el momento sólo 
como detalles analíticos. Aquí también disponemos de descripciones sobre cómo 
deberían ser vistos. 

13. Esto significa que no hay relevancia moral en estos actos. (Nyp.) 
14. Una planta o tronco de banana consiste nada más que de fibras en capas sin 

ningún núcleo. 
15. “Formado” es saṅkhātā, también traducido como “compuesto” o “condicionado”; 

“no-formado” es asaṅkhātā, también traducido como “no-compuesto” o 
“incondicionado.” Éste último es identificado como Nibbāna. (Nyp.) 

16. Citta: mente, mentalidad, cognición. 
17. “Personificación”: sakkāya = sa (ya sea “existente” o “propia”) más  kāya (cuerpo). 

La identificación con el alma (attā) en uno o más de los cinco agregados constituye así 
una “personificación” del alma, y ello establece una visión incorrecta. 

(Nota: Sakkāyadiṭṭhi es traducido más comúnmente como “visión de la personalidad” 
— Nyp.) 

18. O “apego a ritos y rituales” (sīlabbata-parāmāsa). (Nyp.) 
19. El ejercicio descrito es uno de observación mental, no en el desarrollo corporal o 

el control de la respiración como en el hathayoga. Este sutta, el Satipaṭṭhāna Sutta, es 
actualmente muy recitado como base para la meditación. Su objeto, el establecimiento 
de la consciencia, conforma las piedras angulares en las instrucciones del Buddha. 

20. De acuerdo al comentario, “externamente” significa el cuerpo de alguien más, etc. 
(pero también podría referirse a la objetividad pura vista también en el propio cuerpo); 
este primer párrafo sobre abstinencia enfatiza en la concentración. El segundo párrafo, 
sobre la originación y la declinación (el decaimiento), se refiere a la sabiduría (visión 
correcta). El tercer párrafo describe la consciencia total en alguien que haya alcanzado 
la consumación final. 

21. De acuerdo al Comentario, “experimentado todo el cuerpo (de la respiración)” 
significa ser plenamente consciente de toda la inspiración y exhalación. 
“Tranquilizando la formación corporal” significa hacer que la respiración se vuelva 
crecientemente cada vez más sutil y calmada. (BB) 

22. “Material” (āmisa) se refiere a cosas físicas tales como la comida, la ropa, etc.; 
aquí la sensación conectada con ellas. 

23. “Contraído” por el letargo; “exaltado” del estado sensual al estado de meditación; 
“superado” por la meditación o consumación. 

 

 



358​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

24. “Impedimento” debería ser adoptado aquí, en vez del sentido de un seto, como 
pareciera ser, lo cual mantiene a uno en la corriente de la pasión, el odio y la ilusión, 
diferente a un obstáculo que interrumpe un sendero. 

25. Ver “lenguaje correcto” (pág. 238) para leer el texto completo. 

26. Ver “atención correcta” (pág. 240) para leer el texto completo. 

CAPÍTULO 14 
1. Las austeridades descritas aquí son las principales de aquellas recomendadas en la 

religión Jaina. 

2. Los “Estos Puros” corresponden a una parte del elevado mundo Brahmā ​
(brahmaloka) habitado sólo por los-que-no-retornarán (Cap. 12, pág. 236), quienes 
renacen ahí después de su muerte y viven sin volver a ningún otro mundo hasta partir 
hacia el Nibbāna final. 

CAPÍTULO 15 
1. El pueblo de Pāṭaligāma cambia aquí su nombre por Pāṭaliputtā con la 

construcción de una nueva ciudad (ahora llamada Patna). Luego se hizo famosa como la 
capital del imperio de Asoka, el cual había crecido a partir del reino de Magadha. 

2. El Comentario dice que el Janavasabbha Sutta (D. 18) fue impartido en dicha 
ocasión. 

3. Los “cuatro pares de hombres, los ocho tipos de personas” son explicados como el 
que ha alcanzado el sendero y el que ha alcanzado su fruto en cada caso de los cuatro 
estados (senderos) de realización. Los “Frutos” se afirma que le sigue inmediatamente a 
la obtención de cualquiera de estos estados. (ver Sn. 2:1, vv. 5 y 6). Éste es uno de los 
significados de la palabra “atemporal” (o “sin retraso”) aplicado al Dhamma algunas 
pocas líneas arriba, en el sentido de obtención exitosa del sendero que no requiere para 
sus frutos la espera de un tiempo, como se dice, hasta después de la muerte. 

4. La palabra dīpa significa “isla” o “lámpara”. El Comentario lo explica como “isla”. 

5. Vale la pena resaltar que el Buddha decidió enseñar su doctrina bajo la invitación 
de una divinidad (Cap. 3, pág. 38), y que él renunció a su determinación vital en 
ausencia de una invitación para prolongarlo, debido a la intervención de Māra. (la 
“muerte”) 

6. En el texto le sigue aquí una narración sobre los ocho tipos de congregación, las 
ocho bases para la trascendencia, y las ocho liberaciones, omitidas aquí por carencia de 
espacio. 

7. “Carne de cerdo picada” (sūkara-maddava): la expresión ha sido objeto de discusión 
desde épocas muy tempranas. El Comentario de este sutta dice: “Es carne que ya se 
encuentra a la venta en un mercado (ver Vin. Mv. 6:31), de un cerdo llamado ekajeṭṭhaka 
el cual no es ni muy tierno ni muy viejo. Pareciera que es tanto suave como suculento.  

 



​ La Vida del Buddha​ 359 

 

El significado es que fue preparado y cuidadosamente cocinado. (No obstante, algunos 
dicen que sūkara-mandava es el nombre de una receta para cocinar arroz suave hervido 
con cinco productos de una res, al igual que “caldo de res” es el nombre para una 
bebida. Otros dicen que es un tipo de elíxir que proviene de la ciencia de los elíxires, y 
que Cunda preparó dicho elíxir pensando ‘Que el Bhagavā no parta hacia el Nibbāna 
final.’ Sin embargo, las deidades de los cuatro continentes y sus dos mil islas le 
incorporaron esencias nutrientes en él.)” (Nota: el pasaje en corchetes no se encuentra 
en todas las ediciones.) 

Además de esto, el Comentario Udāna dice: “Sūkara-maddava, de acuerdo al Gran 
Comentario Sinhalese (Nota: no más vigente), se trata de un suculento y tierno puerco 
que se encuentra listo y a la venta en el mercado. Algunos, sin embargo, dicen que no es 
carne de cerdo sino el brote del bambú pisoteado por cerdos. Otros dicen que es un 
tipo de champiñón que crece en lugares pisoteados por cerdos. Existen inclusive 
algunos que dicen que es un elixir, y que el orfebre, habiendo escuchado que el Bhagavā 
estaba a punto de partir hacia el Nibbāna final en dicho día, pensó ‘Tal vez después de 
beberlo podría vivir más,’ y así se lo dio al maestro colmado de deseo de prolongar el 
lapso de su vida” (Comentario Ud. 8:5). Comer carne fue autorizado por el Buddha bajo 
tres condiciones: que no haya sido visto, escuchado, o sospechado que el animal haya 
sido asesinado para beneficio de quien coma la carne (M. 55, Vin. Mv. 6:31, cf. A. 4:44; 
también Vin; Cv. 7:4 citado en el Cap. 13, pág. 266). Probablemente jamás sabremos a 
qué se refería dicho término. “Carne de cerdo picada” se ha escogido porque no es una 
falta y está cerca del término original: sūkara = cerdo, maddava = dulce; cf. “ojos de 
búfalo”, “ángel sobre lomo de caballo,” etc. 

8. El mito Indiano de Monarca Universal que pone en marcha la Rueda de la 
Rectitud (Pāḷi: cakkavatti; Sánscrito: cakravatin) se da en D. 26 y M. 129. 

9. De acuerdo al Comentario, el Sutta Mahā Sudassana (D. 17) fue impartido en ese 
momento. 

10. Los cuatro “monjes” se explican como el que ha entrado en la corriente, el que 
retornará una vez más, el que no retornará y el Arahant. 

11. El Comentario dice que Subhadda hizo esta observación bajo la errónea 
impresión que, al igual que ciertos maestros de otras sectas, el Buddha estaba en su 
último momento confiriendo a su pupilo la potestad de otorgar la admisión y sucederlo 
como cabeza del Saṅgha. No es la misma persona que el Subhadda mencionado algunas 
páginas más adelante. 

12. La historia de cómo el Príncipe Siddattha Gotama, el Bodhisatta, dejó una noche 
su hogar con su sirviente, Channa, y su caballo, Kanthaka, no se encuentra en el Canon, 
aunque haya una referencia a Kanthaka en el Vimanavatthu (vv. 7:7). Dicha historia se  

 



360​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

narra en su totalidad en la introducción al Comentario Jātaka por Ācariya Buddhaghosa. 
Este bhikkhu Channa (identificado como el sirviente) aparece en el Vinaya (Par. 4; Sangh. 
12, etc.) como orgulloso, obstinado e intolerante a la corrección. Se dice en los suttas 
cómo se arrepintió después del Parinibbāna y le pidió ayuda al Venerable Ānanda. 
Como resultado de la charla del Venerable, se convirtió en Arahant. (S. 22:90). 

13. Tal vez el “Trabajad por vuestra propia salvación con diligencia” del Prof. T. W. 
Rhys Davids que T. S. Eliot lo hizo clásico en la literatura citándolo en su libro Waste 
Land, debería haber sido mantenido; sin embargo y, por otro lado, pareciera ser 
demasiado libre. Las últimas palabras en Pāḷi son: Handa ‘dāni bhikkhave āmantayāmi vo: 
Vaya-dhammā saṅkhārā; appamādena sampādetha. 

 

CAPITULO 16 
1. La bhikkhunī Thullānandā aparece frecuentemente en el Vinaya como una mujer 

orgullosa, sagaz y contenciosa, y como la causa del establecimiento de una serie de 
reglas. 

2. Ceylán: en la actualidad Sri Lanka (BB).  

 

 



 

 

 

LISTA DE FUENTES 
 
​ Texto PTS vol. ​ Asunto ​ Pág.  
​ & Página 

VINAYA: MAHAVAGGA 
1:1-4            i, ​ 1-4 ​ después de la iluminación ​ 30-34 
1:5 ​ 4-7 ​ la decisión de enseñar ​ 37-39 
1:6 ​ 7-14 ​ los primeros cinco discípulos ​ 39-47 
1:7-20 ​ 15-34 ​ la enseñanza se difunde ​ 48-60 
1:21-22 ​ 34-39 ​ el Sermón del Fuego, etc. ​ 64-69 
1:23-24 ​ 39-44​ los dos principales discípulos ​ 70-73 
1:54 ​ 82-83 ​ regreso a Kapilavatthu ​ 77-79 
2:1-2 ​ 101-2 ​ los días de observancia ​ 156-57 
2:3 ​ 102 ​ recitando el Pãtimokkha ​ 160 
3:1 ​ 137 ​ la residencia del retiro de lluvias ​ 99-100 
5:1 ​ 179-83 ​ el símil del laúd ​ 170-71 
5:13 ​ 194-97 ​ Soṇa Kuṭikaṇṇa ​ 165-67 
6:28 ​ 226-31 ​ el último viaje ​ 291-94 
6:30 ​ 231-33 ​ la cortesana Ambapāli ​ 297-99 
8:12,13 ​ 287-89 ​ reglas sobre túnicas ​ 164-65 
8:15 ​ 290-94 ​ Visākhā ​ 151-56 
8:26 ​ 301-3 ​ atendiendo a los enfermos ​ 177-79 
10:1-5 ​ 337-57 ​ el conflicto de Kosambi ​ 109-19 
 
VTNAYA: CULLAVAGGA 
5:33             ii, ​ 139-40 ​ "Aprender en el propio idioma" ​ 173 
5:33 ​ 140 ​ "¡Larga vida a su persona, Señor!" ​ 173 
6:4 ​ 154-59 ​ Anāthapiṇḍika ​ 87-91 
6:5-9 ​ 159-65 ​ la vida santa de la perdiz ​ 92-95 
7:1 ​ 180-84 ​ los Sakyas renuncian al laicado ​ 80-84 
7:2-4 ​ 184-203 ​ Devadatta ​ 257-71 
9:1 ​ ​​236-40 ​ ocho cualidades del océano ​ 160-63 
10:1 ​ 253-56 ​ la renunciación de las mujeres ​ 104-7 
10:5 ​ 258-59 ​ el Dhamma en breve ​ 336-40 
11:1.1 ​ 284-85 ​ el Maestro se ha marchado ​ 329-30 

 

 



​ La Vida del Buddha​ 361 

 
11:1.1-11 ​ 285-90 ​ el Primer Concilio ​ 336-40 
 
VINAYA: SUTTA-VIBHAṄGA 
Paraca. 1       iii, ​ 1-4 ​ El más importante del mundo ​ 123-25 
Paraca. 1 ​ 6-11 ​ la estación de lluvias en Verafijā ​ 126-29 
Sangh. 10 ​ 171-72 ​ cisma en la Saṅgha ​ 265-67 
Foto. 32 iv, ​ 71-72 ​ comer en familia ​ 264-65 
Foto. 92 ​ 173 ​ el tamaño de los ropajes​ 196 
 
DĪGHA NIKĀYA 
2 i, ​ 73-76 ​ los cuatro jhānas ​ 246-48 
9 ​ 195-202 ​ las tres teorías del alma ​ 203-4 
11 ​ 221-23 ​ Kevaddha Sutta ​ 147-50 
14               ii, ​ 7 ​ seis antiguos Buddhas ​ 183 
14 ​ 7 ​ datos sobre Gotama ​ 183 
15 ​ 57 ​ nacimiento, vejez y muerte ​ 226 
16 ​ 72-166 M​ Mahāparinibbāna Sutta ​ 286-332 
22 ​ 291-304 ​ la atención correcta ​ 240-46 
22 ​ 307-11 ​ sobre las Cuatro Nobles Verdades ​ 212-13 
22 ​ 311 ​ visión correcta ​ 228 
22 ​ 311-13 ​ factores del sendero 2-7 ​ 237-40 
22 ​ 313 ​ concentración correcta ​ 246-48 
26                iii, ​ 75-76 ​ el Buddha Metteyya ​ 199-200 
33 ​ 211 ​ seres sostenidos por el nutrimento​ 227 
33 ​ 217 ​ las tres formaciones ​ 217 
33 ​ 234 ​ cinco grilletes superiores ​ 236 
 
MAJJHIMA NIKĀYA 
2                  i, ​ 7-8 ​ la espesura de las visiones ​ 232-33 
4 ​ 17-18 ​ viviendo en la jungla ​ 15-16 
8 ​ 41-42 ​ cuatro estados inmateriales​ 249 
8 ​ 46 ​ "¡Meditad, bhikkhus!" ​ 250-51 
10 ​ 56-63 ​ la atención correcta ​ 240-46 
12 ​ 69-72 ​ Los poderes del Buddha y confidencias ​ 185-86 
12 ​ 77-83 ​ Prácticas austeras del Buddha ​ 276-79 
13 ​ 90 ​ el pensamiento correcto​ 237 
14 ​ 91 ​ venciendo a los deseos sensuales ​ 237 
21 ​ 129 ​ símil de la sierra ​ 237 
22 ​ 133-35 ​ símiles de la serpiente y la balsa ​ 255-56 

 



362​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
22 ​ 137-38 ​ el alma y la propiedad personal​ 233-34 
22 ​ 140 ​ el Buddha es tergiversado ​ 203 
22 ​ 142 ​ los que tengan fe ​ 250 
25 ​ 160 ​ consecución de la cesación​ 249-50 
26 ​ 163 ​ la partida hacia la renunciación ​ 10 
26 ​ 163-66 ​ La búsqueda del Bodhisatta ​ 13-14 
26 ​ 167 l​ consumación de la iluminación ​ 28 
26 ​ 167-73 ​ la decisión de enseñar​  37-39 
28 ​ 190-91 ​ "Quién vea la originación dependiente" ​ 226 
36 ​ 240 ​ la partida hacia la renunciación ​ 10 
36 ​ 240-46 ​ lucha por la iluminación ​ 16-19 
36 ​ 246-47 ​ encontrando el sendero ​ 21 
36 ​ 247-49 ​ consumación de la iluminación ​ 23-25 
36 ​ 249-51 ​ el estado de un hombre engañado ​ 194-95 
38 ​ 259 ​ la consciencia está condicionada ​ 218 
38 ​ 261 ​ cuatro nutrientes ​ 227 
38 ​ 262-64 ​ condicionalidad ​ 226 
38 ​ 266-69 ​ el entrenamiento gradual ​ 251-54 
38 ​ 270 ​ la cesación del sufrimiento ​ 255 
39 ​ 275-76 ​ los cinco obstáculos ​ 254 
39 ​ 276-78​ los cuatro jhānas ​ 246-48 
41 ​ 288 ​ el lenguaje correcto ​ 238 
43 ​ 292, 293 ​ las funciones de la consciencia ​ 218 
44 ​ 300 ​ visiones sobre el alma ​ 232 
44 ​ 301 ​ tres formaciones ​ 217 
44 ​ 302-3​ tres tipos de sensaciones ​ 216 
47 ​ 320 ​ fe respaldada por la evidencia ​ 200 
49 ​ 326-31 ​ La creencia de Brahmã en la eternidad ​ 143-47 
61 ​ 414-15 ​ a Rāhula: sobre mentir ​ 84-86 
62 ​ 420-21 ​ a Rāhula: sobre la meditación ​ 122-23 
62 ​ 423-25 ​ los ​​cuatro elementos y el espacio ​ 214-15 
64 ​ 433 ​ cinco grilletes inferiores ​ 235-36 
67 ​ 456-59 ​ el Buddha despide a la Saṅgha ​ 141-43 
72 ​ 485-86 ​ la espesura de las visiones​ 203 
74 ​ 497-501 ​ el discurso con Dighanakha ​ 73-75 
75 ​ 508 ​ Nibbāna la mayor felicidad ​ 229 
86               ii, ​ 97-105 ​ conversión de Aṅgulimāla ​ 134-39 
87 ​ 108-12 ​ la tristeza de tener seres queridos ​ 96-98 
89 ​ 118-25 ​ Reverencia de Pasenadi al Buddha ​ 280-84 
90 ​ 126-27 ​ pregunta sobre la omnisciencia ​ 185 
91 ​ 133-40 ​ Marcas y conductas del Buddha ​ 186-93



​ La Vida del Buddha​ 363 

 
104 ​ 243-45 ​ disputas en el Saṅgha ​ 275 
107              iii, ​ 4-6 ​ el Buddha muestra el sendero​ 200-201 
108 ​ 7-15 ​ sin el Maestro ​ 341-45 
109 ​ 16 ​ causas de los agregados ​ 219 
109 ​ 16 ​ apegos y agregados ​ 219 
117 ​ 71 ​ la noble concentración correcta​ 248 
117 ​ 71-72 ​ la visión correcta ​ 225 
117 ​ 75 ​ sustento incorrecto​ 239 
118 ​ 80-81 ​ los cuatro tipos de nobles ​ 236 
123 ​ 118-24 ​ Las maravillosas cualidades del Buddha ​ 2-5 
128 ​ 152-54 ​ la disputa de Kosambi ​ 111-13 
128 ​ 154-57 ​ viviendo en concordia​ 113-15 
129 ​ 169 ​ la tortuga ciega ​ 250 
135 ​ 203 ​ los seres son dueños de sus acciones ​ 220-21 
143 ​ 261 ​ La muerte de Anāthapiṇḍika​ 100-101 
147 ​ 277-80 ​ Rāhula consuma el estado de Arahant ​ 132-33 
148 ​ 285 ​ tendencias subyacentes ​ 222 
152 ​ 302 ​ "¡Meditad, bhikkhus!" ​ 250-51 
 
SAMYUTTA NIKAYA 
1:23             i, ​ 13 ​ desenredando el enredo ​ 250 
1:72 ​ 39 ​ un mundo dirigido por la mente ​ 221 
2:26 ​ 61-62 ​ el fin del mundo ​ 206 
3:1 ​ 68-70 ​ Pasenadi se encuentra con el Buddha ​ 98-99 
3:11 ​ 77-79 ​ Arahants difícil de conocer ​ 174-75 
3:14-15 ​ 82-85 ​ victoria y derrota ​ 271-72 
3:25 ​ 100-102 ​ enfoque del envejecimiento y la muerte ​ 273-74 
4:1 ​ 103 ​ penitencia inútil ​ 36 
4:6 ​ 106-7 ​ un sabio no siente miedo ​ 91-92 
4:13 ​ 110-11 ​ "Duermo lleno de compasión" ​ 262 
4:20 ​ 116-17 ​ ¿Se puede gobernar sin la fuerza? ​ 79-80 
4:24 ​ 122-24 ​ diálogo con Māra​ 60-61 
4:25 ​ 124-27 ​ Las hijas de Māra​ 61-64 
6:1 ​ 136-38 ​ "¿Debo enseñar el Dhamma?" ​ 37-39 
6:2 ​ 139-40 ​ respeto por el Dhamma ​ 36-37 
6:12 ​ 153-54 ​ la fama destruye al derrochador ​ 267-68 
7:11 ​ 172-73 ​ Kasi Bhāradvāja​ 120-22 
10:8 ​ 210-12 ​ la compra de Jetavana ​ 87-91 
12:2 ii, ​ 2-4 ​ la orginación dependiente: factores ​ 219-20 
12:15 ​ 17 ​ a Kaccāyana sobre la visión correcta​ 226-27 
12:17 ​ 18-20 ​ ¿Quién nos hace sufrir? ​ 207-8



364​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
12:20 ​ 25-26 ​ condicionalidad específica ​ 226 
12:37 ​ 64-65 ​ este cuerpo no es suyo ​ 221 
12:43 ​ 72 ​ origen del sufrimiento ​ 220 
12:61 ​ 94-95 ​ mente como la de un mono ​ 230 
12:63 ​ 98 ​ cuatro tipos de nutrimento ​ 227 
12:65 ​ 104-6 ​ el antiguo sendero​ 25-27 
15:1 ​ 178 ​ ciclo sin comienzo​ 212 
16:11 ​ 217-22 ​ La grandeza de Mahā-Kassapa ​ 333-36 
16:13 ​ 223-25 ​​​ cómo desaparece el Dhamma ​ 163-64 
17:35-36 ​ 258-59​ Devadatta gana renombre ​ 257-58 
21:8 ​ 281 ​ consejo a Nanda ​ 84 
21:10 ​ 282-84 ​ vivir solo ​ 169 
22:2             iii, ​ 4 ​ ¿qué predica el Buddha? ​ 236-37 
22:26 ​ 27-28​ gratificación, peligro, escape ​ 28 
22:46 ​ 45 ​ las tres características ​ 229 
22:47 ​ 46-47 ​ teorías sobre el alma y el "Yo soy" ​ 234 
22:48 ​ 47, 48 ​ los cinco agregados de apego ​ 215-18 
22:49 ​ 48 ​ la vanidad es una ceguera ​ 235 
22:51 ​ 51 ​ visión correcta ​ 229 
22:56 ​ 59-61 ​ los agregados analizados ​ 214-18 
22:59 ​ 66-68 ​ Discurso sobre el no-alma ​ 46-47 
22:79 ​ 86, 87 ​ los agregados explicados ​ 214-18 
22:81 ​ 94-95 ​ en Pārileyyaka ​ 116 
22:83 ​ 105 ​ "Yo soy" es una derivación ​ 235 
22:87 ​ 119-24 ​ consejo a Vakkali; suicidio ​ 196-99 
22:89 ​ 130-31 ​ Khemaka sobre "Yo soy" ​ 235 
22:94 ​ 138-39 ​ "ninguna disputa con el mundo" ​ 230 
22:95 ​ 142 ​ el trozo de espuma, etc. ​ 228 
35:1             iv, ​ 1 ​ las tres características ​ 229 
35:19 ​ 13 ​ el ojo, etc. ​ 230 
35:28 ​ 19-20 ​ Sermón del Fuego​ 64-65 
35:43 ​ 28 ​ todo es impermanente ​ 229 
35:82 ​ 52 ​ ¿Por qué se llama "mundo"?​  231 
35:85 ​ 54 ​ vacío es el mundo ​ 231 
35:93​  67 ​ consciencia y dualidad ​ 218 
35:116 ​ 95 ​ el "mundo" en la noble disciplina ​ 231 
35:145 ​ 132 ​ kamma antiguo y kamma nuevo​ 221 
35:155 ​ 142 ​ visión correcta ​ 229 
35:197 ​ 174 ​ serpientes venenosas ​ 228 
35:197 ​ 174 ​ el pueblo vacío ​ 228 
38:1 ​ 251​  ¿Qué es el Nibbāna? ​ 228



​ La Vida del Buddha​ 365 

 
38:2 ​ 252 ​ ¿Cuál es el estado de un Arahant? ​ 236 
43:1-44 ​ 359-73 ​ epítetos sobre el Nibbāna ​ 256 
44:2 ​ 380-84 ​ el Perfecto después de la muerte ​ 201-3 
44:10 ​ 400-401 ​ ¿Existe un alma? ​ 209-10 
45:4            v, ​ 4-5 ​ el vehículo divino ​ 251 
45:8 ​ 9-10 ​ definición de los factores de sendero​ 228-48 
47:9 ​ 152-54 ​ "Sé tu propio refugio" ​ 299-300 
47:12 ​ 159-61 ​ El rugido del león de Sāriputta ​ 290-91 
47:13 ​ 161-63 ​ muerte de Sāriputta ​ 300-301 
47:14 ​ 163-64 ​ "La congregación parece vacía" ​ 301-2 
47:18 ​ 167 ​ cuatro fundamentos de la atención plena ​ 35-36 
47:19 ​ 169 ​ protegerse uno mismo, proteger a los demás ​ 246 
47:42 ​ 184 ​ origen y desaparición ​ 246 
47:43 ​ 185 ​ cuatro fundamentos de la atención plena ​ 35-36 
48:41 ​ 216-17 ​ "¡Cómo ha envejecido el Buddha!" ​ 274 
48:57 ​ 232-33 ​ las cinco facultades ​ 35 
54:9 ​ 320-22 ​ suicidios en el Saṅgha `​ 168-69 
56:11 ​ 421-24 ​ el Primer Sermón ​ 42-44 
56:11 ​ 421 ​ la verdad del sufrimiento ​ 212 
56:23 ​ 433 ​ el Buddha descubre las verdades ​ 182-83 
56:27 ​ 435 ​ las cuatro verdades son reales ​ 214 
56:29 ​ 436 ​ penetración en las verdades​  213-14 
56:31 ​ 437-38 ​ símil de hojas de simsapa ​ 206-7 
56:37 ​ 442 ​ visión correcta como el amanecer ​ 224 
 

ANGUTTARA NIKAYA 
3:33            i, ​ 134 ​ cómo madura el kamma ​ 221 
3:33 ​ 135 ​ extinción del kamma ​ 222 
3:38 ​ 145-46 ​ La juventud del Bodhisatta ​ 8-9 
3:47 ​ 152 ​ lo formado y lo no formado ​ 229 
3:55 ​ 159 ​ elección de lo incorrecto ​ 220 
3:55 ​ 159 ​ el Nibbāna del aquí y ahora ​ 222 
3:61 ​ 177 ​ origen y cesación del sufrimiento ​ 212-13 
3:65 ​ 188-93 ​ Kālāma Sutta ​ 175-77 
3:73 ​ 219-20 ​ conocimiento y concentración ​ 195-96 
3:83 ​ 230 ​ "¡Demasiadas reglas!" ​ 164 
3:134 ​ 286 ​ las tres características ​ 229 
4:21             ii, ​ 20-21 ​ respeto por el Dhamma ​ 36-37 
4:23 ​ 23-24 ​ por qué se le llama Perfecto ​ 183-84 
4:24 ​ 25 ​ no concibe vanidades ​ 184 
4:36 ​ 37-39 ​ "¿Qué serás?" ​ 187-88



366​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
4:46 ​ 49-50 ​ el fin del mundo ​ 206 
4:68 ​ 73 ​ la fama destruye al derrochador ​ 267-68 
4:76 ​ 79-80 ​ la última declaración ​ 323-24 
4:77 ​ 80 ​ cuatro incalculables ​ 221 
4:129-30 ​ 132-33 ​ las cualidades de Ānanda ​ 319 
4:180 ​ 168 ​ cuatro autoridades principales ​ 308-9 
5:123-24       iii, ​ 143-44 ​ cualidades de un enfermero ​ 178-79 
5:172-73 ​ 203-4 ​ los cinco preceptos ​ 238-39 
5:177 ​ 208 ​ cinco oficios prohibidos ​ 239 
5:196 ​ 240-41 ​ Los sueños del Bodhisatta ​ 22 
6:55 ​ 374-75​ el símil del laúd ​ 170-71 
6:63 ​ 415 ​ elección es acción ​ 217 
6:63. ​ 415 ​ maduración de la acción ​ 221 
6:63 ​ 416 ​ maduración del sufrimiento ​ 231 
7:20             iv, ​ 17-18 ​ cosas que previenen el declive ​ 286-88 
7:46 ​ 51 ​ fortificando la mente ​ 232 
8:7 ​ 160 ​ La obsesión de Devadatta ​ 270-71 
8:11 ​ 172-76 ​ el principal en el mundo ​ 123-25 
8:16 ​ 196 ​ apto para una misión ​ 270 
8:20 ​ 204-8 ​ ocho cualidades del océano ​ 160-63 
8:51 ​ 274-77​ la ordenación de las mujeres ​ 104-7 
8:53 ​ 280-81 ​ el Dhamma en breve ​ 107-8 
8:70 ​ 308-13​ renunciar a las ganas de vivir ​ 302-4 
8:83 ​ 338-39 ​ la raíz de todas las cosas ​ 246 
9:3 ​ 354-58 ​ consejo a Meghiya ​ 129-32 
9:20 ​ 394-95 ​ ¿Qué es lo más fructífero? ​ 230 
10:21           v, ​ 33-36 ​ Los diez poderes del Buddha ​ 185-86 
10:27,28 ​ 50, 55 ​ seres mantenidos por el nutrimento ​ 227 
10:60 ​ 110-11 ​ el Nibbāna es apacible ​ 228 
10:72 ​ 135-36 ​ diez espinas ​ 167-68 
10:94 ​ 189-90 ​ lenguaje con discriminación ​ 193-94 
10:95 ​ 193-95 ​ preguntas no productivas ​ 208-9 
 

KHUDDAKA-PATHA 
2 ​ 2 ​ seres mantenidos por el nutrimento​ 227 
 

DHAMMAPADA 
3-6 ​ ​ cómo cesa la enemistad ​ 112-13 
153-54 ​ ​ el constructor de la casa ha sido visto ​ 29 
328-30 ​ ​ caminar solo ​ 113



​ La Vida del Buddha​ 367 

UDANA 
1:1-3 ​ 1-3 ​ en la raíz del Árbol Bodhi ​ 30-31 
1:4 ​ 3 ​ ¿Qué es un brahman? ​ 33 
2:1 ​ 10 ​ Mucalinda ​ 33-34 
3:2 ​ 21-24 ​ Nanda y las ninfas ​ 102-4 
3:10 ​ 32-33 ​ contemplando el mundo ​ 32 
4:1 ​ 34-37 ​ consejo a Meghiya ​ 129-32 
4:5 ​ 41-42 ​ el elefante Parileyyaka ​ 115-16 
4:8 ​ 43-45 ​ el asesinato de Sundari ​ 139-41 
5:3 ​ 48-50 ​ Suppabuddha el leproso ​ 171-72 
5:4 ​ 51 ​ ¿Te disgusta el dolor? ​ 179 
5:5 ​ 51-56 ​ ocho cualidades del océano ​ 160-63 
5:6 ​ 57-59 ​ Soṇa Kuṭikaṇṇa ​ 165-67 
5:8 ​ 60-61 ​ Devadatta divide al Saṅgha ​ 267 
5:9 ​ 61 ​ disputa en la Orden ​ 112 
6:1 ​ 62-64 ​ renunciando a la voluntad de vivir ​ 302-4 
6:2 ​ 64-66 ​ Arahants difíciles de conocer ​ 174-75 
6:3 ​ 66 ​ Lo que antes era, etc. ​ 182 
6:4 ​ 66-68 ​ unos ciegos y el elefante ​ 210-11 
6:9 ​ 72 ​ como polillas atraídas por las llamas ​ 179 
7:7 ​ 77 ​ diversificación abandonada ​ 182 
8:1-3 ​ 80-81 ​ declaraciones sobre el Nibbāna ​ 223 
8:7 ​ 90-91 ​ el camino bifurcado ​ 79 
8:5 ​ 81-84 ​ la última comida ​ 309-11 
8:5 ​ 84-85 ​ el Mérito de Cunda ​ 314 
8:6 ​ 85-90 ​ en Pataligama ​ 291-94 
8:8 ​ 91-92 ​ los amados conllevan tristeza ​ 155-56 
 

ITIVUTTAKA 
22 ​ 14-15 ​ no temas al mérito ​ 186-87 
24 ​ 17 ​ el montón de huesos ​ 250 
38 ​ 31-32 ​ Los dos pensamientos del Buddha ​ 186 
44 ​ 38 ​ los dos elementos del Nibbãna ​ 223-24 
49 ​ 43-44 ​ puntos de vista extremistas ​ 233 
73 ​ 62 ​ la cesación más pacífica ​ 223 
89 ​ 85 ​ La obsesión de Devadatta ​ 270-71 
100 ​ 101-2 ​ dos tipos de presentes ​ 200 
112 ​ 121-22 ​ por qué se llama El Perfecto ​ 183-84 

 



368​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
 
SUTTA NIPĀTA 
1:4 ​ 12-14 ​ a Bhāradvāja ​ 120-22 
1:8 ​ 25-26 ​ Mettā Sutta ​ 180-81 
3:1 ​ 72-74 ​ la partida hacia la renunciación ​ 11-13 
3:2 ​ 74-77 ​ Escuadrones de Māra​ 19-21 
3:2 ​ 77-78 ​ La decepción de Māra ​ 61 
3:11 ​ 131-36 ​ la visita de Asita ​ 6-8 
4:2 ​ 152 ​ ante la muerte ​ 228 
5:7 ​ 206-7 ​ no medir a un sabio ​ 224 
 
Theragatha 
527-33 ​ ​ "Deja que las Sakyans te vean" ​ 76-77 
 



 

APÉNDICE 
 

 

Abhidhamma 109, 346 
abstenerse 238 
acción (kamma) 24, 187, 217, 220f., 225,238 
adepto (sekha) 195-96 
admisión (upasampadā) 45, 50, 51, 52,53, 

106f., 269 
aferrarse (upādāna) 25, 32, 214, 215, 220 
aflicción (vyābādha) 177,220, 237 
agregado (khandha) 28, 43, 214ff., 219,234, 

235, 244 
agua (āpo) 123, 215, 228, 241Mons 
aire (vayo) 123, 215 
Ajatasattu 257f., 271, 285, 286f., 331, 332, 341, 

345 
Ajita Kesakambali 98, 321 
Āḷara Kalama 13f., 39, 311 
alegría altruista (muditā) 177 
aliento, respiración 122, 131,169, 240 
alma (atttā) 46ff., 209f., 227, 229, 230, 232ff. 
alma (jīva) 208 
Ambalahika 84, 289f. 
Ambapali 296ff. 
amor (pema) 250 
amor bondadoso (mettā) 131, 177, 180, 186f., 

264, 289, 318 
Ānanda 1, 2, 79, 82, 105, 133, 183, 289 

passim, 333f., 336f., 338, 341ff. 
Anathapiṇḍika 87ff., 118 
Aṅgulimāla 134ff. 
aniquilación 124, 203, 233 
Anotatta, Lago 56 
Anupiya 80 
Anuradha 201ff. 
Anuruddha 80ff., 114f., 324, 325f., 326ff., 330 
Aññata Koṇḍañña 44f. 
aprendiz (sekha) 50, 195, 318 
Arahant 47, 52, 58f., 70, 105, 162, 174, 223, 

235, 236, 322 
Árbol Bodhi 30 
Árbol Rajayatana 34 
asceta de pelo enmarañado 54, 55, 174 
asceta desnudo 152, 174 

ascetismo 276 
Asita 6ss. 
Asoka 346 
Assaji 70f. 
atención (manasiktira) 25, 53, 220, 232f., 246 
atención plena (sati) 20, 23, 35, 61, 132, 

240ff., 277, 288, 317 
austeridad 193 
autoridades, los cuatro principales 308f. 
Baka Brahmā 143ff. 
balsa, símil de 256 
Banyan de los cabreros 33, 60, 304 
base (āyatana) 26, 27, 244f. 
belleza (subha) 168 
Benarés (Bārānasī) 41,44 
beneficioso (kusala) 86, 131, 176f., 182, 275 
Bhaddiya (1) 45 
Bhaddiya (2) 81ff. 
Bhagu 82, 113f. 
Bhaluka 34 
Bhāradvāja 120ff. 
bhikkhunī 106, 154 
Bijaka 158 
Bimbisāra 11, 65ff., 96, 157, 170, 260, 271 
Bodhisatta 3ff., 10, 15, 22, 304 
Brahmā (Mahā-Brahmā) 148f., 187. Véase 

también Baka; Sahampati 
Brahmán 33, 124 
Brahmayu 188, 192 
Buddha Kakusandha 127f., 183 
Buddha Kassapa 35, 127f., 183 
Buddha Koṇāgamana 127, 183 
Buddha Metteyya 199f. 
Buddha Sikhī 127, 183 
Buddha Vessabhū 127, 183 
Buddha Vipassī 127, 183 
Buddha-ver Iluminado 
cadáver 242 
característica 229 
casta 162 
cesación 26f., 43, 213, 222ff., 228, 249f. 

 



​ La Vida del Buddha​ 371 

 
 
 
Chana 323 
Chandragupta 346 
ciclo de renacimientos (saṃsāra) 212, 278 
cielo 3, 24, 45, 109, 172, 221, 292 
cisma 109ff., 257ff., 269 
citta: 217, 230, 243,246 
combustión 64 
comer carne 266 
comienzo (ādi) 212 
compasión (karuṇā) 177, 250 
concentración (samādhi)164, 195f., 246ff., 

309 
Concilio 337ff. 
concordia l14f., 286f., 288 
condicionalidad 25ff., 37, 226 
conocimiento (n4za, vijj4) 23ff., 42ff., 195ff. 
consciencia 7, 
contacto (phassa) 25, 64, 133, 220, 227, 246 
contaminación (āsava) 24f., 47, 50, 75, 121, 

186, 188, 194, 236, 249f. hablar 131, 193 
contemplación (anupasanā) 35f., 240 
cuerpo (kāya) 75, 197, 206, 221, 230, 240ff. 
culto al fuego 55f., 66, 279 
Cunda el hijo del orfebre 309f., 314 
Cunda la novicia 275 
Cundaca 313 
declive, prevención de 286ff. 
derrota 159 
deseo (chaṇḍa) 218, 236f., 243f. 
deseo sensual, sensualidad (kāma) 15, 20, 23, 

25, 35, 42, 130, 159, 212, 236, 237, 246 
deseo, sed (taṇhā) 25, 43, 212, 220 
Devadatta 82,257 passim 
Dhamma 37, 38ff., 41f., 44f., 49, 52, 65, 71, 

107f., 117, 127f., 157, 162, 172, 194, 197, 
200, 203, 206, 208, 226, 255f. , 290, 295, 
299, 300, 315, 336f., 338, 342 

dicha (somanassa) 28, 248 
Dīgha Kārānaya 280, 281, 285 
Dīghanakha 73ff. 
diligencia 324 
dios (deva, devatā) 6, 187, 293. Véase 

también deidad; divinidad 
discípulo principal 72, 183 

 

 
 
disputa 275 
doctrina 206 passim 
dolor, doloroso (dukkha) 32, 35, 45, 179, 

212ff., 219ff. Véase también 
sufrimiento~ desagradable 

Doṇa 187, 332 
dormir 194 
duda 175 
ecuanimidad (upekkhā) 177, 245 
elección (cetanā) 217, 220, 221, 237 
elefante l15f., 210f., 263f. 
elemento (dhātu) 100, 123, 145, 148f. 
elemento del oído divino 343 
elementos esenciales de la existencia 

(upadhi) 32, 37, 225, 228 
energía (vīriya) 131,239 
enfermedad 9, 195, 299, 310 
entidad, grande (Mahā-bhūta) 75, 148f., 214 
entrante a la corriente (-entrante) 

(sotāpanna) 83, 105, 162, 232, 236, 295 
envejecimiento 9, 10, 25, 212, 219, 273f. 
errante (paribbājaka) 70, 140f., 156f., 193 
error (parāmāsa) 236 
escape (nissaraṇa) 28, 32, 223 
esfuerzo (padhana) 239, 306 
esfuerzo 53, 239 
espacio (ākāsa) 123, 215, 249 
espinas 168 
esqueleto 242 
estornudar 173 
eterno, eternidad 143ss., 230, 233ss. mal 177, 

271 
éxito, base para (iddhipāda) 80, 305, 306 
extinción-ver Nibbāna 
factor de iluminación (bojjhaṅga) 245, 288, 

290 
facultad (indiriya) 
(a) de sentido: 223, 234, 251f. 
(b) espiritual: 35, 306 
fe (pasada) 200, 295f., 343 
fe (saddhā) 39, 120, 159, 200 
formaciones mentales (saṅkhārā) 37, 46, 

216f., 220, 231, 244, 324, 326 
formado (sankhata) 216f., 229, 301 

 



372​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
 
 
fuego (tejo, aggi) 16f., 55, 99, 123, 144, 
Ganges 162, 293  
Gayā 40, 54, 64, 267f. 
Gotama 183 
Gran Hombre 188ff. 
gratificación (assāda) 28 
grillete (saṃyojana) 235f. 
guerrero-noble (khattiya) 12, 98, 162, 183, 

283 
hombre ciego 210f. 
hombre ordinario (puthujjana) 232f., 234f. 
ignorancia (avijjā) 24, 30, 212, 213, 220, 222 
iluminación (bodhi) 22ff., 98, 183, 290 
ilusión (moha) 32, 64, 176, 194, 220, 222 
imperio Mauriano 346 
impermanente (anicca) 28, 32, 46, 75, 131, 

132f., 229f., 288, 325 
imperturbabilidad (āneñja) 23, 217 
incalculables, los cuatro 221 
incertidumbre (vicikicchā) 14, 49, 244, 254 
India (Jambudipa) 57 
infierno 24, 159, 172, 221, 292 
infinito 208, 223, 249, 324 
inmaterial (arūpa) 223, 249 
Inmortalidad, la 10, 28, 35, 39, 41f., 70, 71, 

121, 229, 256 
inocuidad 186 
intención (saṅkappa) 42, 237 
intrepidez (vesārajja) 186 
Isidata 284 
Isipatana 40, 48 
Jaina-ver Nigaṇṭha 
Janapadakalyāṇi 102 Bosque de Jeta 90f. 
Kaccana, Mahā 165f. 
Kaccāyana 226f. 
Kālāmans 175f. 
Kāḷudāyi 75 
Kamma-ver acción 
Kapilavatthu 76, 104, 183, 331 
Kãsi (= Benarés) 40, 271 
Kasi Bhāradvāja 120 
Kassapa de Gayā 54f., 59 
Kassapa de Uruvelā 54ff. 
Kassapa del Río 54f., 60 

 

 
 
Kassapa el asceta desnudo 207 
Kassapa, Mahā 163, 329ff., 333ff. 
Kassapa, Pūraṇa 98, 195, 321 
Kevaḍḍha 147 
Khattiya-ver guerrero-noble 
Kimbila 82, 114 
Kokāḷika 265, 269  
Kolita 72 
Koliyans 76, 331, 345 
Koṇḍañña -ver Aññāta Koṇḍañña  
Kosala 12, 79 s., 95 s., 104, 345 
Kosambi 109ff. 
Kusinārā 314, 319ff. 
Las hijas de Māra 61ff. 
lenguaje verbal 11, 43, 238 
liberación 28, 30, 53, 186, 196, 255, 307 
liberación 32, 162, 199 
Licchavi 167, 297ff., 331 
lluvias 99f., 111, 299 
Lumbini 6 
Luna 15, 223, 343 
Magadha 38, 56, 95, 345 
Mahā-Kaccāna-ver Kaccāna 
Mahā-Kassapa-ver Kassapa 
Mahānāma 45 
Mahānāma el Sakya 80f., 195f. 
Mahāpajāpatī Gotamī 77, 104ff., 118, 340 
Makkhali Gosāla 98, 195, 321 
mala voluntad (vyāpāda) 131, 177, 244, 254 
Mallians 80, 311, 320, 327ff., 330ff. 
Mallikā 96ff., 280 
Māra 19 y sig., 31, 36, 52 y sig., 60 y sig., 79 y 

sig., 91 y sig., 143 y sig., 146 y sig., 199, 
249, 250, 262, 304 

matar 79, 176, 238f., 252 
materia (rūpa) 46, 122, 214f., 220, 223, 228, 

230, 244 
Māyā, Reina 183 
meditación (jhāna) 21, 23, 167f., 195, 246ff., 

324f., 344f. 
Meguiya 129ff. 
mente y materia (nāma-rūpa) 26f, 150, 213, 

220, 246 
mente, mental (mano) 64f., 133, 217, 230, 

244f. 
 



​ La Vida del Buddha​ 373 

 
 
 
mentiras 85, 238 
mérito (puñña) 19, 186f., 217, 274 
miedo 15, 32 
milaagro 77, 147f., 269 
milagro-ver maravilla 
misión 270 
Moggallāna el brahmán 341 
Moggallāna, Mahā 70ff., 118, 126ff., 141ff., 

160ff., 183, 258, 268ff., 301ff. 
monja-ver bhikkhunī 
monje (samaṇa) 304, 321f. Véase también 

bhikkhu 
monje 99 
monumento 317f., 331f. 
mortificación 42, 125 
Mucalinda 33 
muerte 9, 10, 25, 96f., 156, 219, 273f. 
mujeres 104ss., 159, 316ss. 
mundo (loka) 3, 24, 32, 144, 180, 183, 206, 

208, 226f., 228, 229, 231, 234, 236, 240 
nacimiento 10, 219 
Nāgasamāla 79 
Nāḷagiri 263f. 
Nālaka 8 
Nanda 77, 102ss., 196 
Nandiya 114 
Nerañjarā 19, 60 
Nibbāna (extinción) 29, 32, 35ff., 131f., 199, 

222ff, 228, 236, 256, 324ff. 
ni-doloroso-ni-agradable 

(adukkham-asukha) 215, 216, 222, 248 
Nigaṇṭha (~ain) 98, 174, 194, 275 
ni-percepción-ni-no-percepción 

(nevasaññānāsaññā) 14, 249, 324f. 
no crueldad (avihiṃsā) 237 
no declarado, sin respuesta (avyākata) 203, 

208 
no engaño (amoha) 176 
no formado (asankhata) 223, 229, 256 
no mala voluntad (avyāpāda) 237 
no odio (adosa) 176 
no pasión (alobha) 176 
no retornante (anāgāmi) 162, 236 
no ser (vibhava) 32, 146, 233 

 

 
 
no-alma (anattā) 46ff., 75, 131, 229, 231, 

232ff. 
Noble Óctuple Sendero -ver sendero 
Noble Verdad (ariya-sacca)-ver verdad 
nonato (ajāta) 223 
nutrimento (āhāra) 227, 246 
objetos, mental (dhammā) 64, 133, 240, 

243ff., 300 
obstáculo (nivaraṇa) 243f., 254, 255, 291 
océano 161ff. 
odio (dosa) 64, 175, 220, 221, 237 
ofrecimiento, presente (dāna) 155, 187, 200, 

230, 314 
ojo 64, 100, 132, 220, 221, 244, 253 
ojo divino 24, 186, 343 
omnisciente 183ss. 
orginación dependiente (paṭicca 

samuppāda) 25, 30f., 212f., 219f., 225, 
226, 227 

orgullo 33 
origen (samudaya) 26, 43, 212, 219ff. 
Pakudha Kaccāyana 98, 321 
Pārileyyaka 115, 120 
partir hacia la renunciación (pabbajjā) 10, 

11, 45, 50, 78, 80f., 104f. 
Pasenadi, Rey 96ff., 135ff., 174f., 185, 273 ss., 

280, 282 ss. 
pasión (lobha, rāga) 32, 37, 64, 74, 131, 236, 

288, 316 
Pāṭaligama 291ff. 
Pataliputta (Patna) 293, 346 
Pāṭimokkha (Reglas monásticas) 127, 131, 

160ff., 342, 343 
pensar, pensamiento (vitakka) 5, 21, 23, 

130ff., 186, 247 
percepción (saññā) 5, 46, 133, 216f., 220, 288 
perdiz, cuento 93f., 
Perfecto, el (tathāgatā) 34, 41, 183ff., 203, 

302ff., 315f., 320f. 
perjudicial (akusala) 21, 23, 86, 131, 164, 

175ff., 182, 186, 252, 255  
personificación (sakkāya) 232 
Pico Rocoso de los Buitres 261f., 305 
Piṭaka 346 

 



374​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 
 
 
placer, placentero (sukha) 21, 23, 46, 75, 132, 

215ff., 242, 247, 248 
poder sobrenatural (iddhi) 49, 147, 343 
poder, supernormal (iddhi)-ver poder 

supernormal 
potencia (bala) 185, 310 
presunción (maññanā māna) 32 
Pukkusa 311ff. 
Purãia (un carpintero) 284 
Purāṇa (un monje) 340 
Pūraṇa Kassapa-ver Kassapa 
pureza, purificación 7, 35, 36 
Rāhula 77 y sig., 84 y sig., 118, 122 y sig., 132 

y sig. 
Rājagaha 65, 68, 70, 259, 286ff., 337 
reclusión, aislado 21, 34, 131, 186, 246 
refugio (saraṇā) 34, 49, 51, 53, 256, 301 
regla (sikkhtipada) 163, 164, 275 
regla de entrenamiento 158f., 163f. 
relaciones sexuales 158, 158f. 199, 338 

enfermo 153, 178, 178f. 
renacimiento 278 
renunciación (nekkhamma) 237 
repugnancia (asubha) 131, 288 
resistencia (paṭigha) 222 
restricción (saṃvara) 131, 187, 312f. 
retornante por única vez (sakadāgāmi) 162, 

236 
Reyes Divinos, los cuatro (Catummahārājā) 

34, 45, 55f., 148 
robar 238 
Rohitassa 206 
ropaje 164f., 196, 334 
rueda (cakka) 6, 7, 40, 44f., 185, 187, 317, 319 
sabiduría (paññā) 13, 35, 131, 174, 186, 196, 

225 
sabiduría (vipassanā) 43 
saborear (nandī abhinandanā) 32, 212, 222, 

252, 255 
Saccaka Nigaṇṭhaputta 194 
sacrificio 279 
Sahampati, Brahmā 35f., 38f., 142, 267f., 325 
Sakka, soberano de los dioses 6, 57, 68, 

102f., 187, 325 
Sakyan (Sakka) 6, 7, 21, 76, 77, 80ff. 

 

 
 
Saṅgha 53, 95, ll0ff., 128f., 159, 160ff. 258 ss., 

265 ss., 267, 296, 299 ss., 323, 324, 339, 
341 ss. 

Sañjaya 70ss. 
Sañjaya-Belaṭṭhiputta 98, 321 
Sāriputta 70ff., 78, 84, 93, 117, 122, 127ff., 

143, 183, 259ff., 268ff., 290ff., 300ff. 
Sāvatthī 90, 96, 102, 134, 135ff., 139 
Senanigama 14, 52 
sendero (paṭipadā) 25, 42ff., 213, 224ff., 

251ff., 275 
Sendero, Noble Óctuple 22, 27, 43, 224 ss., 

251 ss., 321 ss., 341 
Seniya Bimbisāra-ver Bimbisāra 
sensación (vedana) 5, 25, 36, 46, 64, 75, 215f., 

220, 222, 227, 242, 244, 246 
ser (bhava) 25, 32, 146, 219, 233, 294 
Sermón del Fuego 64f. 
Serpiente Nāga 33, 55, 91 
símil de serpiente 255f. 
siṃsapa árboles 206 
Sīvaka 88 
Soṇa Kolivisa 170f. 
Soṇa Kuṭikaṇa 165ff. 
Subhada (2) 329f. 
Subhadda (1) 320ff. 
Suddhodana, Rey 6, 75, 77, 104, 183 
Sudinna 157ff., 338 
sueño 21f. 
sufrimiento (dukkha) 24ff., 30ff., 43ff., 131, 

203, 206ff., 211, 212ff., 227, 228ff., 252, 
255. Véase también dolor y malestar 

Sundari 140 
Supabuddha 171f. 
sustento 11, 42, 239 
Tagarasikhī 172 
Tapusa 34 
Tathāgatā -ver el Perfecto 
tekula 173 
tendencia subyacente (anusaya) 222, 234f. 
terremoto 303f. 
tesoros, los siete 188 
Thera 169 
tierra (paṭhavī) 123, 127, 144, 145, 214 
todo 64; 145f., 227 

 



​ La Vida del Buddha​ 375 

 
 
tradición 175 
Uddaka Ramaputta 14, 39f. 
Údena, Rey 109 
Upaka 40 
Upāli 1f., 82ff., 337f. 
Upatissa 72 
Upavāna 315 
Uposatha (día de observancia) 111, 160, 161 
Uruvelā 14, 30, 40, 52, 54, 304 
Uttara 188f. 
Uttarakuru 56, 127 
Uttiya 208f. 
Vacchagotta 209 
vacío (ākiñcañña) 13, 249, 324f. 
Vajirī, Princesa 97 
Vajjians 287, 345 
Vajjiyamahita 193 
Vakkali 196f. 
vanidad (mada) 9 

 

 
Vassakāra 286f., 292ff., 341f. 344f. 
vehículo divino (brahma-yāna) 251 
Verañjā 123, 126ff. 
verdad (sacca) 43, 182ss., 212ss., 227, 294 
Vesālī 104, 105, 296ff., 345 
vida santa (brahmacariya) 10, 51, 127f., 207, 

276 
Viḍūḍabha 97, 285, 345 
vino 239 
viññāṇa: 26, 46, 64, 133, 217f., 219, 227,229 
virtud (sīla) 130, 195, 239, 292, 296, 307,309 
Visākhā 118, 151ff. 
visión (diṭṭhi) 24, 42, 74, 224, 225, 232ff., 291, 

296 
volición-ver elección 
voluntad - ver elección 
Yamelu 173 
Yasa 48ff. 

 

  



 

 

FECHAS PRINCIPALES 
 

Véase E. J. Thomas, The Life of Buddha [La Vida del Buddha], Routledge & Kegan 
Paul; véase también Cambridge History of India, Vol. I. 

Evento ​ Fecha (aproximadamente) 
Nacimiento del Buddha ​ 563 ​ a.C. 
La Renuncia a la Vida de la Casa ​ 534* 
La iluminación ​ 528* 
El Parinibbāna ​ 483* 
El primer concilio ​ 483* 
El Segundo Concilio ​ 383 * 
Chandragupta (Sandrocotos) ​ 313 
Asoka (comienza su reinado) ​ 274 
El Tercer Concilio (en Patna) ​ 253 
Llegada a Ceilán del Arahant Mahinda ​ 243 
Muerte de Asoka ​ 237 
Compromiso por escrito de Tipiṭaka en Ceilán​ 80 
Fin de la Crónica de Ceilán (Dipavaṃsa)​ 330 ​ d.C. 
Fin de la Crónica de Ceilán (Mahāvaṃsa)​ 330 
Acariya Buddhaghosa​ 430 

 

*Las fechas marcadas con asteriscos son de acuerdo con el 
cómputo de los eruditos europeos; el cómputo cingalés 
los sitúa unos sesenta y un años después  



 

 

 

 

 

SOBRE EL AUTOR 
 

Osbert Moore (tal como era conocido el autor en su vida laica) nació un 25 de Junio 
de 1905 en Inglaterra. Se graduó en la Escuela de Exeter, Oxford, y durante la Segunda 
Guerra Mundial sirvió como funcionario administrativo del ejército en Italia. Fue en 
aquella época, después de leer un libro Italiano sobre Buddhismo, que surgió su interés 
en dicha enseñanza. Este libro — The Doctrine of Awakening de J. Evola — fue luego 
traducido por un amigo y compañero de trabajo, Harold Musson, quien en 1948 
acompañó a Osbert Moore a Ceylán. En 1949 ambos recibieron la ordenación de 
novicios como monjes Buddhistas en la Isla de Hermitage, en Dodanduwa; y en 1950 
recibieron la elevada ordenación como bhikkhus, en el Monasterio Vajirarama, en 
Colombo. Osbert Moore, nuestro autor, recibió el nombre monástico de Ñāṇamoli y su 
amigo el de Ñāṇavīra. Ambos retornaron pronto a la Isla de Hermitage (una isla 
monasterio situada en una laguna) donde el Venerable Ñāṇamoli pasó casi su vida 
entera como monje, a lo largo de once años. Solamente muy raras veces dejó la quietud 
de la isla, y fue durante estas raras ocasiones que durante una peregrinación 
emprendida con el monje senior del Hermitage, que repentinamente falleció un 8 de 
Marzo de 1960, debido a un ataque al corazón. Todavía no había cumplido los 55 años. 
Su muerte se dio lugar en una pequeña y solitaria aldea llamada Veheragama cerca de 
Maho. 

En adición al presente volumen, él tradujo del Original Pāḷi a un lúcido inglés 
algunos de los más difíciles textos del Buddhismo Theravāda. Estas traducciones, 
enlistadas en la página siguiente, representan un distinguible logro tanto en cantidad 
como en calidad. Sus traducciones muestran el más alto estándar de una cuidadosa y 
crítica erudición y una competente y sutil mente filosóficamente entrenada. Su trabajo 
en este campo representa una perdurable contribución a los estudios del Buddhismo.  

 



​ La Vida del Buddha​ 363 

 

 

BIBLIOGRAFIA DE BHIKKHU ÑĀṆAMOLI 
 

Publicado por el Buddhist Publication Society 

The Path of Purification (Visuddhimagga) por Bhadantācariya Buddhaghosa. Trad. 1956. 
5 – Ed. 1991. 

The Practice of Loving-kindness. Textos compilados y traducidos del Pāḷi. (Wheel No. 7) 
1958 

Three Cardinal Discourses of the Buddha. Traducción con introducción y notas. (Wheel 
No. 17) 1960 

Pathways of Buddhist Thought, Ensayos (Wheel No. 52/53) 1963. 

Mindfulness of Breathing (ānāpānasati). Textos compilados y traducidos del Pāḷi. 1964. 

A Thinker’s Notebook. Documentos póstumos. 1972. 

 

Publicado por el Pali Text Society 

Minor Readings and The Illustrator. Traducción de Khuddakapāṭha y Comentario. 
1960. 

The Guide. Traducción de Nettippakaraṇa. 1962. 

The Piṭaka Disclosure. Traducción de Peṭakopadesa. 1964. 

The Path of Discrimination. Traducción de Paṭisambhidāgamagga. 1982. 

The Dispeller of Delusion. Traducción de Sammohavinodanī. 2 vols. 1987, 1991.   

 

Publicado por Wisdom Publications 

The Middle Lenght Discourses of the Buddha. Traducción del Majjhima Nikāya. 

 

Publicado por BPS Pariyatti Editions 

The Path of Purification (Visuddhimagga) por Bhadantācariya Buddhaghosa. Trad. 
1956. 1 –  BPE Ed. 1999. 

 



364​ Bhikkhu Ñāṇamoli​  

 

 

 

REGISTROS DE TRADUCCIÓN AL ESPAÑOL 

 

 
Inicio ​ ​ |​ Marzo – 2010 

1ra Edición ​ |​ Febrero – 2012 

2da Edición​ |​ Junio – 2022 

 

 

 

 

 

 

 

Sólo para Distribución Electrónica, ​
Libre y Gratuita 

​
Caso Contrario​

Todos los Derechos Quedan Estrictamente Reservados. 


	LA VIDA DEL BUDDHA​ 
	LA VIDA​DEL BUDDHA 
	CONTENIDO 
	ABREVIACIONES  
	VIN. ​VINAYA PIṬAKA 
	SUTTA PIṬAKA 
	KHUDDAKA-NIKĀYA 
	PREFACIO DEL EDITOR 
	NOTA A LA TERCERA EDICIÓN 
	INTRODUCCIÓN 
	VOCES 

	1​​NACIMIENTO Y LOS PRIMEROS AÑOS 
	2​​EL ESFUERZO POR LA LIBERACIÓN 
	3​​DESPUÉS DE LA ILUMINACIÓN 
	4​​LA EXPANSIÓN DEL DHAMMA 
	5​​LOS DOS DISCÍPULOS PRINCIPALES 
	6​​ANĀTHAPIṆḌIKA 
	7 ​​FORMACIÓN DE LA ORDEN DE MONJAS   
	8​​EL CONFLICTO DE KOSAMBĪ   
	9​EL TÉRMINO DE LOS PRIMEROS ​VEINTE AÑOS   
	10​​EL PERIODO INTERMEDIO   
	11​​LA PERSONA 
	12​​LA DOCTRINA 
	NO EXISTE UN PRIMER COMIENZO 
	LAS CUATRO NOBLES VERDADES 
	I ​LA VERDAD DEL SUFRIMIENTO 
	II​LA VERDAD SOBRE EL ORIGEN DEL SUFRIMIENTO 
	III​LA VERDAD SOBRE LA CESACIÓN DEL SUFRIMIENTO 
	IV​LA VERDAD SOBRE EL SENDERO 

	13​​DEVADATTA 
	14​​LA VEJEZ 
	15​​EL ÚLTIMO AÑO 
	16 ​​EL PRIMER CONCILIO 
	NOTAS 
	CAPITULO 1 
	CAPÍTULO 2 
	CAPÍTULO 3 
	CAPÍTULO 4 
	CAPÍTULO 5 
	CAPÍTULO 6 
	CAPÍTULO 7 
	CAPÍTULO 8 
	CAPÍTULO 9 
	CAPÍTULO 10 
	CAPÍTULO 11 
	CAPÍTULO 12 
	CAPÍTULO 14 
	CAPÍTULO 15 
	CAPITULO 16 

	LISTA DE FUENTES 
	VINAYA: MAHAVAGGA 
	VTNAYA: CULLAVAGGA 
	VINAYA: SUTTA-VIBHAṄGA 
	DĪGHA NIKĀYA 
	MAJJHIMA NIKĀYA 
	SAMYUTTA NIKAYA 
	ANGUTTARA NIKAYA 
	KHUDDAKA-PATHA 
	DHAMMAPADA 
	UDANA 
	ITIVUTTAKA 
	SUTTA NIPĀTA 

	APÉNDICE 
	FECHAS PRINCIPALES 
	SOBRE EL AUTOR 
	BIBLIOGRAFIA DE BHIKKHU ÑĀṆAMOLI 

