
30 BÀI SUY NIỆM LỄ CHÚA HIỂN DUNG - NĂM A 

Lời Chúa: Đn. 7, 9-10.13-14; 2Pr. 1, 16-19; Mt. 17, 1-9 
  

 MỤC LỤC 

1. Suy niệm của Lm Giuse Nguyễn Hữu An 

2. ''Bản tính khó dời'' – Lm. Giuse Tạ Duy Tuyền 

3. Hãy biết mình – Lm. Giuse Tạ Duy Tuyền 

4. Suy niệm của Lm. Giuse Tạ Duy Tuyền 

5. Vinh quang Thập Giá 

6. Nhỏ bé và tầm thường 

7. Vinh quang Phục Sinh – Radio Veritas Asia 

8. Biến Hình để được Hiển Dung 

9. Những sự việc bình thường 

10. Biến hình 

11. Người biến đổi hình dạng 

12. Đỉnh cao hôm nay – Đỉnh cao ngày mai 

13. Biến đổi 

14. Thiên Chúa vẫn còn hiển dung 

15. Chúa hiển dung – Lm. Ignatiô Trần Ngà 

16. Con yêu dấu – Lm. Giuse Trần Việt Hùng 

17. Đức Giêsu - Con đường cứu độ duy nhất 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#1
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#2
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#3
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#4
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#5
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#6
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#7
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#8
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#9
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#10
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#11
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#12
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#13
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#14
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#15
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#16
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#17


18. Ý nghĩa đời sống ta là gì? - Achille Degeest. 

19. Biến hình – Richard Gutzwiller. 

20. Con yêu dấu 

21. Cõi phúc 

22. Thập giá 

23. Suy niệm của JKN 

24. Sống đức tin – Lm. Giacôbê Phạm Văn Phượng 

25. Vinh quang của Chúa Giêsu 

26. Con Yêu Dấu của Ta – Lm Augustine 

27. Tiếp rước Thiên Chúa – J.M 

28. Chiêm ngưỡng vinh quang của Chúa 

29. Khuôn mặt ngời sáng – Thiên Phúc 

30. Chúa biến hình 

  

  

  

 

  

1. Suy niệm của Lm Giuse Nguyễn Hữu An 

Tin mừng Nhất Lãm tường thuật lời loan báo về cuộc tử nạn. Đức Giêsu đưa 
Nhóm Mười Hai đi lên Giêrusalem, dọc đường, Người nói với các ông: “Này 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#18
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#19
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#20
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#21
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#22
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#23
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#24
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#25
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#26
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#27
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#28
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#29
https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#30


chúng ta lên Giêrusalem, và Con Người sẽ bị nộp cho các thượng tế và kinh 
sư. Họ sẽ kết án xử tử Người, sẽ nộp Người cho dân ngoại nhạo báng, đánh 
đòn và đóng đinh vào thập giá và ngày thứ ba, Người sẽ chỗi dậy” (Mt, 
17-19). 

Theo tin mừng Luca và Marcô thì các môn đệ không hiểu và sợ hãi khi nghe 
Thầy loan báo về cuộc thương khó. “Nhưng các ông không hiểu gì cả; đối 
với các ông, lời ấy còn bí ẩn, nên các ông không rõ những điều Người nói” 
(Lc 18,34); “Người dẫn đầu các ông. Các ông kinh hoàng, còn những kẻ theo 
sau cũng sợ hãi. Người lại kéo riêng Nhóm Mười Hai ra, và bắt đầu nói với 
các ông về những điều sắp xảy đến cho mình” (Mc 10,32). 

Vì không hiểu nên sợ. Sợ nên không muốn đi. Phêrô kéo riêng Chúa ra mà 
ngăn cản và trách móc nên bị Chúa mắng cho là satan. 

Chúa đưa ba môn đệ lên núi Tabor. Biến Hình rực rỡ nhằm củng cố tinh thần 
cho các môn đệ sau khi Chúa loan báo cuộc khổ nạn. 

Tôi được diễm phúc lên Núi Tabor. Từ khách sạn ở Nazareth xe đi qua những 
thung lũng với nhiều vườn cây ôliu, vườn chuối, vườn cam xanh tươi ngút 
mắt. Tabor là ngọn núi rất đẹp, nó đưa mình lên êm ả từ một cánh đồng cỏ 
xanh. Xe buýt chỉ đến chân núi, sau đó phải đổi xe chuyên leo núi. Lên dốc 
cao, đường ngoằn ngoèo theo vòng xoáy trôn ốc như đường Đèo Ngoạn Mục. 
Trời thật lạnh khoảng 40c, gió thổi rét buốt trên đỉnh có độ cao 600m làm ai 
nấy run lên vì lạnh. Núi Tabor có một ngoại hình rất cân đối. Núi mọc lên 
giữa cánh đồng như một bàn thờ giữa trời đất, giống như lễ đàn của các bộ 
lạc để tế thần minh. Lúc Chúa Giêsu đem ba môn đệ yêu quý lên đây, không 
gian phải rất im vắng. Chỉ có gió vi vu và mây nắng với rừng cây thắm một 
màu xanh hùng vĩ. 

Núi tiêu biểu cho quyền năng và vinh quang của Thiên Chúa. Núi là nơi mặc 
khải những điều trọng đại như khi xưa Thiên Chúa hiển linh trên núi Sinai 
với Môisê, núi Khoreb với Êlia, núi Tabor với ba môn đệ. Từ đỉnh núi, nhìn 
về hướng nam là làng Naim, một thành cổ hiện tại người Ảrập sinh sống, nơi 
đây Chúa cho con trai bà goá sống lại.Nazareth, một thị trấn sầm uất về 
hướng tây và Biển hồ Galilê mênh mang phía đông. Tabor, ngọn núi thiêng 
tạo thành một tam giác đều. Cả ba nơi đều gắn liền với cuộc đời Chúa Giêsu: 



lớn lên, truyền đạo và hiển dung. Bên ngoài, phía trái Nhà thờ vẫn còn dấu 
vết tường đá tu viện các cha dòng Bênêđictô một thời Trung cổ huy hoàng. 

Theo sử gia Josephus thì nhóm Nhiệt Thành (Zelot) đã chiến đấu với quân 
Roma tại đây vào năm 66 tcn. Năm 1634 các thầy Phanxicô mới dành lại 
được ngọn núi này từ tay quân Thổ. Nhưng mãi gần 300 năm sau mới xây 
đựơc Nhà thờ. Nhà Thờ Hiển Dung xây dựng từ năm 1925 do các cha dòng 
Phanxicô phụ trách. Mặt tiền nhà thờ đựơc kiến trúc nổi bật với hai ngọn tháp 
vuông cao vút. Bên trong hai ngọn tháp này là hai nguyện đường nhỏ kính tổ 
phụ Môisen và Êlia. Một bức tranh tuyệt đẹp theo nghệ thuật mosaic phía 
trên bàn thờ vòm cung thánh. Chúa biến hình trong hào quang rực sáng. Hai 
bên có Môisen trên núi Sinai và Êlia trên núi Carmel. Phía dưới là ba môn đệ 
Phêrô, Gioan và Giacôbê. 

Tường thuật biến cố biến hình, cả ba Phúc âm đều nhấn mạnh đến thái độ 
hoảng sợ của các môn đệ. “Thực ra, ông không biết phải nói gì, vì các ông 
hoảng sợ” (Mc 9,6); “Khi thấy mình vào trong đám mây, các ông hoảng sợ” 
(Lc 9,34); “Nghe vậy, các môn đệ kinh hoàng ngã sấp mặt xuống đất” (Mt 
17,6). Và khi Phêrô “ngã sấp mặt xuống đất” thì Chúa đến chạm vào ông và 
bảo: “Chỗi dậy đi, đừng sợ”. Các môn đệ không thể hiểu được hành trình của 
Đấng Cứu Thế sao lắm gian nan; kẻ theo Ngài làm sao không ngại ngùng sợ 
hãi cho được! (x. Mt 17,13-14; Mc 8,34; Mt 8,18; Mc 13,9; Lc 9,26). Nếu 
người ta làm an toàn những viên thuốc đắng bằng vỏ bọc kẹo ngọt, thì Chúa 
Giêsu cũng hoá giải tin cuộc khổ nạn bằng cuộc Biến hình rực rỡ. Bọc kẹo 
chứ không bọc thuốc ngủ. Hoá giải chứ không gây mê. Chúa cho các môn đệ 
thấy trước một thoáng Phục Sinh trước Phục Sinh. Chúa cho cảm nếm một 
chút Thiên đàng. Các ông đã tưởng là Thiên Đàng nên Phêrô xin làm ba lều 
để an nhàn trên núi cao, ngũ yên trong hào quang, quên đi các bạn và các 
cuộc truyền giáo dưới chân núi. Các ông không biết rằng Thầy Giêsu chỉ lên 
đỉnh Tabor trong chốt lát rồi xuống núi chuẩn bị vác thập giá bước vào cuộc 
thương khó. Hai đỉnh núi Tabor và Calvariô không xa nhau lắm về mặt địa lý, 
nhưng lại là con đường vạn lý. Chúa Giêsu đã nối kết hai đỉnh núi bằng con 
đường tình yêu cứu độ. 

Biến cố Chúa biến hình trên núi Tabor là một trong những biến cố đặc biệt. 
Nó trở nên như một ngôi sao sáng cho các môn đệ trong đêm tối của những 
gian nan thử thách. Biến cố ấy vẫn luôn ghi đậm trong ký ức của các môn đệ. 



Nó là một điểm tựa, là một trợ lực cho đức tin của các ngài trong suốt tiến 
trình theo Chúa Giêsu. 

Câu chuyện Chúa Biến hình trên núi Tabor được đặt làm sườn cho cả văn 
kiện “Tông Huấn Vita Consecrata” (đời sống thánh hiến). Đức Thánh Cha 
Gioan Phaolô II ban hành ngày 25.3.1996, đúc kết những thành quả của 
Thượng Hội Đồng Giám Mục tháng 10.1994. Tông Huấn trình bày vẻ đẹp 
của đời tu. Con đường tu đức được ví như một cuộc đi tìm cái đẹp (số 19), 
hướng tới sự chiêm ngưỡng nhan Chúa, chân phúc dành cho các tâm hồn 
trong trắng. Các tu sĩ đã bị thu hút bởi vẻ đẹp của Chúa; họ mê say chiêm 
ngưỡng Chúa, để rồi phản chiếu khuôn mặt rạng rỡ của Ngài (số 27) sau khi 
lên núi chiêm ngắm Chúa Biến hình, các môn đệ được mời hãy đi xuống núi 
để phục vụ (số 75); họ còn phải trèo lên một núi khác đó là núi Calvariô (Số 
14;40). Từ chỗ đi theo Đức Kitô (số 15;18), hoạ lại nếp sống của Ngài, đời 
tận hiến tiến tới chỗ “Lắng nghe tiếng Chúa, ở kề bên Chúa”, “Đồng hoá hiện 
thân” ( số 16) với Ngài. Ngoài việc hoạ lại nếp sống khiết tịnh, khó nghèo và 
vâng phục của Đức Kitô, đời thánh hiến còn diễn tả mầu nhiệm Thập giá và 
Phục sinh của Ngài nữa (số 23-24). Đức Kitô cần phải qua núi Calvariô để 
vào vinh quang thiên quốc.Trước đây, đời tu trì quen được ví với việc khắc 
kỷ tu thân, vác thập giá để đi theo Chúa. Nhưng đó mới chỉ là cái nhìn của 
truyền thống Latinh; còn truyền thống Đông phương thì muốn nêu bật sự 
biến dạng đổi hình từ con người phàm tục sang con người thần thiêng khi đi 
theo Chúa. Đức Gioan Phaolô II đã kết hợp cả hai cái nhìn về đời tu trong 
quang cảnh Chúa Biến hình: chủ đề thập giá và vinh quang gắn liền với nhau 
trong mầu nhiệm vượt qua của Đức Kitô. Đức Thánh Cha còn gọi đời Thánh 
hiến là một Đoàn Sủng đặc biệt trong Giáo hội,phát xuất và duy trì bởi Chúa 
Thánh Thần.Tu sĩ là món quà Chúa Thánh Thần ban cho Giáo hội và là một 
kho báu mà Giáo hội trân trọng giữ gìn. 

Người sống đời tận hiến cũng như người tín hữu, muốn được “biến hình” 
trong đời sống cũng như muốn được trở nên “con yêu dấu” của Thiên Chúa 
cần phải “vâng nghe lời Người”. 

Cả ba Phúc âm đều tường trình tiếng nói từ trời cao. Lời Chúa Cha như giới 
thiệu, chuẩn nhận Chúa Con và là lệnh truyền cho chúng ta. “Đây là Con yêu 
dấu của Ta, Ta hài lòng về Người. Các ngươi hãy vâng nghe lời Người” (Mt 
17,5); “Đây là Con yêu dấu của Ta. Ta hài lòng về Người. Các ngươi hãy 



vâng nghe lời Người” (Mc 9,6); “Đây là Con Ta, Người đã được Ta tuyển 
chọn, hãy vâng nghe lời Người” (Lc 9,35). 

“Các ngươi hãy vâng nghe lời Người”. Đó là lệnh truyền của Chúa Cha, là 
điệp khúc kết luận của tiếng nói từ trời cao. Điệp khúc quan trọng vì cả ba 
Phúc âm đều nói đến. Lời của Chúa Kitô chính là chuẩn mực, là lề luật tuyệt 
đối mang lại ơn cứu độ cho nhân loại. Lời của Chúa Kitô là Lời Giao Ước 
vĩnh cửu cho con người được tham dự vào sự sống thần linh của Thiên Chúa 
Ba Ngôi. 

“Các ngươi hãy vâng nghe lời Người”, một phán quyết long trọng và công 
khai của Chúa Cha. Từ nay, vâng nghe Lời Chúa Kitô, chúng ta sẽ được biến 
hình với Chúa Kitô, cùng được hưởng vinh quang Phục sinh với Chúa Kitô. 

Chúa Kitô biến hình một khoảnh khắc thoáng qua. Cuộc biến hình trọn vẹn 
qua mầu nhiệm Phục sinh, đây là cuộc biến hình ngàn thu. Cuộc biến hình 
này là căn tính niềm tin của những người theo Chúa. Hãy để hồng ân của 
Chúa chiếu rực trong cuộc đời của chúng ta ngỏ hầu nhân loại thấy chúng ta 
biến hình, nghĩa là có thể thấy Chúa Kitô nơi khuôn mặt và đời sống chúng 
ta. 

Về Mục lục 

  

 

  

2. ''Bản tính khó dời'' – Lm. Giuse Tạ Duy Tuyền 

Tiếng đứa em lanh lảnh nói: Chị hai sao lại bỏ anh rể? 

+ Vì anh ấy cờ bạc, rượu chè nên chị không chịu được. 

+ Nhưng anh ấy đã có tật cờ bạc, rượu chè trước khi lấy chị mà. 

+ Vì chị tưởng là thời gian anh ấy sẽ biến đổi, ai ngờ càng ngày càng tệ hơn! 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Người xưa thường có câu: “Bản tính khó dời”, “chứng nào tật ấy” đều nói lên 
tính cách của một con người khó mà thay đổi được. Thay đổi một thói quen 
của con người thì có thể, nhưng rất khó lòng thay đổi bản tính một khi đã ăn 
sâu trong con người của họ. 

Thói hay chửi của Chí Phèo là một điển hình. Chí Phèo đã được Nam Cao 
phác họa như một tên vô lại, tối ngày say sỉn, chỉ làm được một việc duy nhất 
là chửi khống và ăn vạ. Về tài chửi của hắn, Nam Cao tả: Hắn vừa đi vừa 
chửi. Bao giờ cũng thế, cứ rượu xong là hắn chửi. Bắt đầu chửi Trời. Có hề 
gì? Trời có của riêng nhà nào? Rồi hắn chửi đời. Thế cũng chẳng sao: đời là 
tất cả nhưng chẳng là ai. Tức mình hắn chửi ngay tất cả làng Vũ Đại. Nhưng 
cả làng Vũ Đại ai cũng nhủ: “Chắc nó trừ mình ra!”. Không ai lên tiếng cả. 
Tức thật! Ồ! Thế này thì tức thật! Tức chết đi được mất! 

Đã thế, hắn phải chửi cha đứa nào không chửi nhau với hắn. Nhưng cũng 
không ai ra điều. Mẹ kiếp! Thế thì có phí rượu không? Thế thì có khổ hắn 
không? Không biết đứa chết mẹ nào đẻ ra thân hắn cho hắn khổ đến nông nỗi 
này? A ha! Phải đấy, hắn cứ thế mà chửi, hắn chửi đứa chết mẹ nào đẻ ra thân 
hắn, đẻ ra cái thằng Chí Phèo! Hắn nghiến răng vào mà chửi cái đứa đã đẻ ra 
Chí Phèo. 

Xem ra ở đời ai cũng có tật xấu. Ai cũng có điều phải sửa, vì “nhân chi sơ 
tính bản thiện”, nhưng thời gian đã biến chúng ta ra xấu xa bởi biết bao thói 
hư tật xấu. Sự khôn ngoan nhắc nhở chúng ta phải cố gắng biến mình trở lại 
hình ảnh ban đầu, đừng ngoan cố sống trong tội lỗi, hãy sửa mình nên hoàn 
thiện theo hình ảnh của Chúa. Một hình ảnh tinh tuyền không để dục vọng 
làm chủ. Một hình ảnh trong sáng không để vẩn đục bằng những thói hư tật 
xấu. 

Hôm nay, Chúa biến hình trở về với căn tính Thiên Chúa của Ngài. Phê-rô đã 
ngây ngất khi chiêm ngắm dung nhan thật của Thầy Giêsu. Phê-rô cùng các 
môn đệ càng thêm xác tín về Thiên tính trong con người của Thầy Giêsu. 
Phê-rô cảm thấy toại nguyện và chỉ còn mong muốn một điều duy nhất là 
được ở bên Chúa mãi mãi. 

Sứ điệp ngày lễ Chúa hiển dung như nhắc nhở chúng ta nhớ mình là họa ảnh 
của Thiên Chúa. Con người được tạo dựng giống hình ảnh Thiên Chúa, thế 
nên con người phải giữ mãi vẻ đẹp tinh tuyền của phẩm giá con người. Nếu 



có những đam mê tật xấu làm chúng ta biến chất thì đây là dịp Chúa nhắc 
nhở chúng ta phải biến hình mỗi ngày trở về với căn tính của chúng ta là hình 
ảnh của Chúa? Là hình ảnh của Chúa thì không thể làm tôi cho ma quỷ? Là 
hình ảnh của Chúa thì không thể để cho dục vọng lôi kéo chúng ta làm điều 
xấu? Là hình ảnh của Chúa chúng ta phải luôn hướng về sự thiện, luôn có 
những ước mơ thanh cao, luôn sống vị tha và phục vụ mọi người. 

Tiếc rằng, con người hôm nay đã để mình biến chất trong dòng đời lắm cám 
dỗ bon chen. Nhiều người đã bán rẻ phẩm giá làm người để đổi lấy chút danh 
lợi thú trần gian. Nhiều người đã không chỉ biến chất mà còn biến dạng khi 
lao mình tìm kiếm và thỏa mãn dục vọng đến nỗi xem thường luân thường 
đạo lý làm người.  Đôi khi còn vì danh lợi thú mà làm hại đồng loại, mà gây 
nên biết bao đau thương cho nhân thế. 

Ước gì mỗi người chúng ta hãy biết mình là hình ảnh của Thiên Chúa thật tốt 
đẹp biết bao, để biết trân trọng, gìn giữ nét đẹp đó trong cuộc sống của mình. 
Đồng thời cũng biết trân trọng vẻ đẹp ấy nơi tha nhân qua đời sống bác ái, vị 
tha. Xin Chúa giúp chúng ta biết biến đổi mình mỗi ngày trở nên giống Chúa 
hơn trong suy nghĩ và hành động hầu xứng đáng là con cái Thiên Chúa. 
Amen. 

Về Mục lục 

  

 

  

3. Hãy biết mình – Lm. Giuse Tạ Duy Tuyền 

Cái quý nhất của con người là được tạo dựng giống hình ảnh Thiên Chúa. Cái 
hạnh phúc lớn nhất của con người là gìn giữ nét đẹp cao qúy đó nơi phẩm giá 
làm người của mình. Và điều cần thiết nhất để có một cuộc sống tốt với mọi 
người là nhận ra tha nhân cũng chính là hình ảnh của Thiên Chúa. 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Thế nhưng, nhiều người đã phủ nhận điều cao qúy nơi phẩm giá làm người 
của mình. Họ không tin rằng có Thiên Chúa. Họ chối từ sự sống thần linh mà 
Thiên Chúa đã ban cho con người. Từ đó người ta cũng không lo gìn giữ cái 
đẹp của phẩm giá làm người của mình. Họ chỉ thấy con người là một loài vật 
có ăn có uống. Thế giới của họ là một thế giới mạnh thắng, yếu thua, và "cá 
lớn nuốt cá bé". Họ không nhận ra sự liên đới giữa người với người đều là 
hình ảnh Thiên Chúa, cần phải tôn trọng và sống tốt với nhau. Con người đã 
tự khước từ phẩm giá cao qúy là hình ảnh Thiên Chúa nên cũng dễ dàng từ 
khước nhau và đầy đoạ lẫn nhau. Thế giới vẫn đầy những bất công và hận 
thù. Con người vẫn vì những tham sân si mà làm hại lẫn nhau. 

Có một câu chuyện ngụ ngôn kể rằng: Ngày xưa thỏ và sư tử sống gần nhau, 
nhưng sư tử rất kiêu ngạo, vẫn cho mình là to khoẻ nên xem thường loài thỏ. 
Sư tử thường mắng thỏ và doạ nạt thỏ suốt ngày. Thỏ tức mình không chịu 
nổi mới nghĩ ra cách báo thù. 

Một lần kia nó nói với sư tử rằng: 

- Thưa ông anh, em vừa gặp một thằng to lớn và trông giống anh lắm. Nó 
bảo em rằng: "Trên đời này nó chưa sợ ai, và cũng chưa ai dám đối mặt với 
nó". Thằng cha này không coi ai ra gì cả! 

Sư tử tức giận và bảo rằng: 

- "Thế mày có nhắc đến tên tao không?" 

Thỏ trả lời: 

- Sao lại không? Em vừa nhắc đến tên anh thì nó lồng lộng lên và bảo rằng 
anh chỉ đáng đàn em nó thôi. 

Sư tử càng tức điên người lên và hỏi: 

- Nó ở đâu? dẫn tao đến ngay. 

Thỏ liền dẫn sư tử ra sau núi, và chỉ một cái giếng ở đàng xa và bảo: Đấy, nó 
ở trong đó đấy! 



Sư tử đi lại gần giếng vẻ mặt căm tức nhìn xuống đáy giếng. Quả thực, nó 
trông thấy ngay một tên, với cặp mắt giận dữ đang trừng trừng nhìn nó. Sư tử 
rống lên một tiếng, tên kia cũng rống lên một tiếng. Sư tử xù lông cổ lên tên 
kia cũng xù lông cổ lên. Sư tử nhe nanh múa vuốt đe doạ, tên kia cũng hăm 
dọa lại. Sư tử căm tức đến tột độ dồn hết sức mình nhảy phốc xuống giếng để 
cho thằng khốn nạn kia một trận. Thế là, con sư tử ngạo mạn tự huỷ diệt đời 
mình dưới giếng sâu... 

Thất bại của sư tử là không nhận ra mình nên đã lao vào cắn xé chính hình 
ảnh của mình. Sư tử chỉ muốn nhất. Sư tử chỉ muốn làm bá chủ nên sẵn sàng 
loại trừ tất cả các đối thủ có nguy cơ nguy hại đến vị trí số 1 của mình. 

Nếu con người của mọi thời đại biết nhìn nhận mình là hình ảnh của Thiên 
Chúa và mọi người là anh em với nhau, sẽ có những cách hành xử tốt với 
nhau hơn. Nếu con người nhận ra hình ảnh Chúa nơi tha nhân, chắc chắn sẽ 
không đối xử tàn bạo với nhau. Nhưng tiếc thay, nhiều người chỉ muốn làm 
chúa sơn lâm nên lao đầu vào cắn xé đồng loại, hành hạ đồng loại của mình 
và sẵn sàng làm đủ trò để loại trừ đồng loại. Chồng đánh đập vợ. Cha mẹ 
đánh đập con cái. Anh em đầy đoạ nhau. Hàng xóm láng giềng đáng lẽ "tối 
lửa tắt đèn có nhau", nhưng lại "bới lông tìm vết" và làm hại lẫn nhau. 

Hôm nay, lễ Chúa hiển dung nghĩa là Chúa tỏ hiện đúng dung nhan thật của 
Ngài. Một dung nhan thánh thiện rạng ngời mà bấy lâu nay nhân tính đã che 
phủ thiên tính của Ngài. Một dung nhan tinh tuyền của một vì Thiên Chúa là 
Thánh, ngàn trùng chí thánh đến nỗi cả ba môn đệ đều ngây ngất vì được 
chiêm ngắm dung nhan thật của Thầy Giêsu. Ba môn đệ đã cúi mình kính 
phục trước dung nhan thật của Chúa Giêsu. Đó chính là sứ điệp mà Chúa 
đang mời gọi chúng ta: hãy tỏ hiện dung nhan thật của chúng ta là hình ảnh 
của Thiên Chúa ra lời nói và việc làm của mình. Hãy thể hiện sự thánh thiện 
của hình ảnh Thiên Chúa nơi chính mình để anh em được chiêm ngưỡng. 
Hãy biểu lộ lối sống "nhân chi sơ tính bản thiện" của phẩm giá làm ngừơi để 
anh em được hạnh phúc khi sống với chúng ta. 

Lễ Hiển Dung hôm nay mời gọi chúng ta hãy tìm lại hình ảnh ban đầu của 
tạo dựng. Hãy gạn đục khơi trong để hình ảnh của Chúa luôn tỏ hiện ra nơi 
bản thân của chúng ta. Hãy tìm lại hình ảnh tinh tuyền ban đầu của mình, một 
hình ảnh chưa bị lòng ham muốn danh lợi thú làm hoen ố, mới thấy phẩm giá 



cao đẹp của con người thật cao qúy hơn muôn loài. Có ý thức được sự cao 
qúy nơi phẩm giá làm người mới biết trân trọng và gìn giữ cho mình và cho 
anh em. Phẩm giá con người cao qúy hơn mọi danh lợi thú trần gian, thế nên 
đừng bao giờ vì một chút bổng lộc trần gian, một chút vui sướng mau qua mà 
đánh mất phẩm giá của mình và làm tổn thương đến phẩm giá của tha nhân. 

Xin Chúa giúp chúng ta can đảm tẩy rửa những bợn nhơ tội lỗi làm hoen ố 
lương tri, và xin Chúa thêm ơn trợ giúp để chúng ta luôn gìn giữ nét đẹp nơi 
phẩm giá làm người của mình và của tha nhân. Amen. 

Về Mục lục 

  

 

  

4. Suy niệm của Lm. Giuse Tạ Duy Tuyền 

Xe lửa bắt đầu chuyển bánh. Gandhi nhảy vội lên tàu. Một chiếc giày của 
ông rơi xuống. Gandhi không thể nào nhảy xuống để nhặt nó trong khi tàu 
chạy càng lúc càng nhanh. Trước sự sững sờ của mọi người, Gandhi đã tháo 
luôn chiếc giày còn lại và ném về phía chiếc giày kia. 

Hành khách trên tàu lấy làm lạ về hành động kỳ quặc của ông. Gandhi mỉm 
cười và giải thích: “Nếu có một người nghèo nào lượm được chiếc thứ nhất, 
họ có thể tìm thấy chiếc thứ hai và sẽ xài được đôi giày của tôi”. 

Ông Gandhi đã tỏ ra mình là người sống yêu thương. Tình yêu thương của 
ông tỏ hiện ra mọi nơi, mọi chốn. Tình yêu của  ông không cầu kỳ nhưng đơn 
giản. Tình yêu của ông còn tỏ ra lòng bao dung qua việc ông kêu gọi Nước 
Ấn đấu tranh bất bạo động để giành chiến thắng. 

Gandhi đã làm được điều đó bởi ông đã học được từ Kinh Thánh. Dù rằng 
ông không theo đạo nhưng ông đã sống Lời Chúa. Ông vẫn coi lời Chúa 
chính là kim chỉ nam cho đời sống của mình. Từ lời Chúa đã giúp ông học 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


rất nhiều bài học bổ ích cho cuộc sống, và nhờ đó mà ông đã sống tình yêu 
thật đơn sơ, chân thành. 

Người ky-tô hữu tức là một ky-tô khác. Người ky-tô hữu phải biết tỏ mình ra 
dấu chỉ người môn đệ qua hành vi yêu thương. Không có yêu thương thì 
không phải là môn đệ của Chúa. Vì bản chất của Chúa là tình yêu thì người 
môn đệ của Chúa cũng phải biết sống yêu thương. 

Chúa Giê-su hôm nay đã tỏ mình ra là Thiên Chúa để củng cố niềm tin nơi 
các môn đệ. Chúa mời gọi các tông đồ xác tín niềm tin của mình để nhờ đó 
mà vượt qua những khó khăn để trung tín trong tình yêu. Vâng chính nhờ tin 
vào Chúa mà các ông đã không quản ngại gian khó để mang tin mừng yêu 
thương đến cho mọi người. Chính niềm tin vào Chúa mà các ông đã sống hết 
mình yêu thương con người. 

Hôm nay Chúa vẫn tiếp tục mời gọi chúng ta xác tín niềm tin vào Chúa để 
sống chứng nhân giữa dòng đời. Một đời sống chứng nhân mang tin yêu vào 
trong thế giới lắm bon chen, ích kỷ. Chúa vẫn tha thiết mời gọi chúng ta tỏ 
mình ra là con cái của Chúa khi chúng ta sống theo sự sáng không theo 
đường lối gian ta, khi chúng ta sống yêu thương phục vụ là dấu chỉ rõ ràng về 
chân dung người môn đệ của Chúa. 

Xin Chúa củng cố đức tin còn yếu kém nơi chúng ta để nhờ đó chúng ta can 
đảm sống làm chứng cho Chúa. Xin Chúa giúp sức để chúng ta vượt qua mọi 
trở ngại để sống tin yêu giữa lòng thế giới hôm nay đang lạc xa tình Chúa. 
Amen. 

Về Mục lục 

  

 

  

5. Vinh quang Thập Giá 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Sáu ngày trước khi biến hình vinh quang trên đỉnh Taborê, Chúa Giêsu đã 
chính thức loan báo cho các tông đồ biết về những khổ đau Người sẽ phải 
chịu. Thế nhưng, Phêrô đã lên tiếng can ngăn Ngài, để rồi Ngài đã thẳng thắn 
quở trách: Hỡi Satan hãy lui đi. 

Qua đó chúng ta thấy mơ ước của các tông đồ là một mơ ước nặng nùi xôi 
thịt, được bao phủ bằng những quyền lực trần thế. Thực vậy, khi dân chúng 
có ý định tôn Chúa Giêsu lên làm vua sau phép lạ hoá bánh ra nhiều, các tông 
đồ đã khấp khởi mừng thầm, vì sẽ được chia chác ghế nọ, ghế gia trong thành 
phần nội các của Ngài, nhưng rồi các ông đã thất vọng khi Chúa lên thuyền 
và đi ngay. Mãi cho đến những ngày cuối cùng của Chúa, các ông vẫn còn 
tranh cãi xem ai được làm lớn nhất dưới triều đại của Ngài. Và giờ đây, trước 
ánh quang vinh, các ông lại càng khó chấp nhận thập giá hơn nữa. Maisen và 
Elia đang nói chuyện với Chúa về vấn đề thập giá mà Ngài sẽ phải chịu. Các 
ông tai nghe mắt thấy nhưng không một mảy may chú ý. Các ông chỉ thấy có 
ánh sáng và vinh quang, cho nên đã định dựng lều tại Tabo, chứ không thấy 
được sứ mạng của Thầy mình ở Canvê. 

Đó cũng chính là tâm trạng của mỗi người chúng ta. Nếu chúng ta không 
nguyền rủa thập giá, thì cũng chỉ chấp nhận nó như một tai ương không thể 
lẩn tránh chứ không như một sứ mạng cao cả và có tính cách cứu độ. Chúng 
ta không ngừng xây dựng thiên đàng ngay ở dưới thế, cũng như không ngừng 
phóng đại những hạnh phúc trần gian, coi đó như cùng đích phải theo đuổi, 
để rồi cuối cùng xin chọn trần gian này làm quê hương vĩnh cửu. 

Chúng ta không biết rằng: thiên đàng là tình yêu chứ không phải là những thú 
vui vị kỷ hay nói đúng hơn, thiên đàng là chính Thiên Chúa. Giữa vinh 
quang, các tông đồ không thể tin nổi rằng Chúa có thể chết và chết cách nhục 
nhã. Đã bao lần Chúa đã nối kết cái chết của Ngài vào với sự phục sinh, 
nhưng các ông không thể hiểu nổi sợi dây nối kết ấy. Vì thế khi Chúa bị bắt, 
các ông bị tan tác như bầy chiên trước sói rừng. Nếu có theo thì chỉ dám theo 
xa xa, để rồi sau cùng đã chối bỏ Chúa. Ngay cả sau khi Chúa đã sống lại mà 
các ông vẫn còn không tin, vẫn còn tuyệt vọng. 

Với chúng ta cũng vậy, biết bao lần chúng ta đã nhìn thử thách cuộc đời qua 
cặp kính màu xám, chúng ta kéo lê thập giá chứ không tự mình vác lấy. Còn 
Chúa Giêsu thì khác, chính lúc Người nộp mình trong tay kẻ thù lại là lúc 



Người được quang vinh như Người đã nói: Ta đã thắng thế gian, ngày nào Ta 
bị treo lên khỏi đất... 

Là môn đệ của Chúa, chúng ta không có con đường nào khác ngoài con 
đường thập giá như lời thánh Phaolô: Tôi chỉ biết có Đức Kitô chịu đóng 
đinh, nhưng Ngài đã phục sinh để chúng ta được sống. Cho nên mặc dù vai 
vác thập giá, cặp mắt chúng ta vẫn luôn hướng về trời cao. Trời cao và sự 
sống, đó là kết thúc của con đường thập giá. 

Bởi vì đau thương là đường lên ánh sáng, gian khổ là đường về vinh quang 
và thập giá là đường dẫn tới sự phục sinh. 

Về Mục lục 

  

 

  

6. Nhỏ bé và tầm thường 

Đoạn Tin mừng hôm nay kể lại rằng: Chúa Giêsu đem Phêrô, Giacôbê và 
Gioan lên một ngọn núi cao và tại đó, Ngài đã biến hình trước mặt các ông. 
Mặt Ngài chiếu sáng như mặt trời. Áo Ngài trở nên trắng tinh như tuyết. Rồi 
lại có Môisê và Elia hiện ra và trò chuyện với Ngài. 

Trước cảnh tượng huy hoàng ấy, Phêrô đã thốt lên: 

- Lạy Thầy, chúng con được ở đây thì tốt lắm. Nếu Thầy muốn, con xin làm 
ba lều, một cho Thầy, một cho Môisê và một cho Elia. 

Qua sự việc kể trên, chúng ta nhận ra một khuynh hướng chung cho mọi 
người, ở mọi nơi và trong mọi lúc. Đó là chúng ta vốn ưa thích những sự việc 
lạ lùng và khác thường. 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Đúng thế, dân làng Nadarét đã khâm phục sự khôn ngoan của Chúa Giêsu, 
thế nhưng vì không thấy Ngài làm một phép lạ nào, nên họ đã tỏ ra bực bội 
tức tối và muốn xô Ngài xuống vực thẳm. 

Dân Do Thái nhiều người đã muốn suy tôn Ngài lên làm vua, vì Ngài đã làm 
phép lạ cho bánh hóa nhiều để nuôi sống họ trong hoang địa. Thế nhưng, sau 
khi nghe Chúa Giêsu nói về một thứ của ăn thiêng liêng là Mình và Máu 
Ngài, thì họ đã lấy làm chướng tai gai mắt, nên đã bỏ Ngài mà đi. Và cũng 
chính họ trước tòa án Philatô, khi nhìn thấy vóc dáng thiểu não và thân hình 
tiều tụy của Ngài, đã không ngần ngại kêu gào: 

- Đónh đanh nó đi, đóng đanh nó vào cây thập giá. 

Hêrôđê cũng vậy, ông ta muốn gặp Ngài chỉ vì tính hiếu kỳ, chỉ vì óc tò mò, 
mong được xem Ngài biểu diễn những trò ngoạn mục. Thế nhưng, khi thấy 
Ngài giữ thái độ yên lặng, thì ông đã cười nhạo và khoác cho Ngài một chiếc 
áo trắng để nói lên rằng Ngài chỉ là một tên điên khùng, mà trao trả Ngài lại 
cho Philatô. 

Thái độ của Phêrô hôm nay cũng vậy. Trên đỉnh Tabôrê, ông đã say mê ngất 
ngây trướ cảnh tượng huy hoàng và ánh vinh quang của Chúa Giêsu. Thế 
nhưng, khi nghe Ngài nói về cuộc thương khó sắp xảy ra, thi ông đã lấy làm 
bực bội và lên tiếng can ngăn, khiến Ngài đã phải quở trách nặng lời: 

- Hỡi Satan, hãy xéo đi, vì ngươi chỉ biết những việc của người đời, mà 
chẳng biết chi đến những việc của Thiên Chúa. 

Rồi chính Phêrô trong sân nhà thầy cả thượng phẩm đã chối Chúa ba lần. 
Không hiểu trong lúc chối Chúa như vậy, ông có nhớ tới vinh quang Tabôrê 
nữa hay không? 

Từ những điều vừa trình bày, chúng ta nhận thấy cách thức hoạt động của 
Thiên Chúa thật khác xa với cách thức hoạt động của chúng ta, đúng như lời 
Ngài đã nói: 

- Tư tưởng và đường nẻo của Ta không giống với tư tưởng và đường nẻo của 
các ngươi. Như trời cao hơn đất bao nhiêu, thì tư tưởng và đường nẻo của Ta 
cũng cao hơn tư tưởng và đường nẻo của các ngươi bấy nhiêu. 



Thực vậy, đang khi chúng ta đi tìm những sự vinh quang và những việc lạ 
lùng khác thường, thì Chúa lại dùng chính những cái nhỏ bé, những cái tầm 
thường và ngay cả những khổ đau, những thất bại và ngay cả cái chết tủi 
nhục của mình để cứu độ chúng ta. 

Lịch sử đã cho chúng ta hay biết về sự thật này. Có ai tầm thường cho bằng 
Đavít, một cậu bé chăn chiên, thế mà Thiên Chúa đã dùng cậu bé này để thiết 
lập một triều đại mới, dẫn đưa dân Do Thái tới một thời đại hoàng kim và 
phồn vinh. 

Có ai khiêm nhường cho bằng Maria, một thôn nữ âm thầm, thế mà Thiên 
Chúa đã dùng Mẹ để khởi đầu cho chương trình cứu thế. 

Có ai đã thất bại cho bằng Chúa Giêsu với cái chết ê chề và nhục nhã trên 
thập giá, thế mà Ngài lại dùng chính khổ đau của thập giá để cứu chuộc 
chúng ta. 

Và ngày hôm nay, Chúa vẫn còn tiếp tục nói với chúng ta qua những sự việc 
nhỏ bé, tầm thường và khiêm tốn như thế. Tuy nhiên, điều quan trọng đó là 
chúng ta có biết lắng nghe và thực thi ý định của Ngài được tỏ lộ qua những 
sự việc nhỏ bé, tầm thường và khiêm tốn ấy hay không? 

Về Mục lục 

  

 

  

7. Vinh quang Phục Sinh – Radio Veritas Asia 

(Trích trong ‘Mỗi Ngày Một Tin Vui’ của Radio Veritas Asia) 

Tin Mừng được Giáo Hội cho chúng ta suy niệm hôm nay ghi lại biến cố hiển 
dung của Chúa Giêsu trên núi Tabo. Biến cố này diễn ra sáu ngày sau khi 
Chúa loan báo về cuộc tử nạn và sự phục sinh của Ngài. Các môn đệ và ngay 
cả những người môn đệ thân tín nhất là Phêrô, Gioan và Giacôbê, không thể 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


hiểu và không muốn chấp nhận cuộc tử nạn của Ngài. Cho các ông chứng 
kiến sự hiển dung, Chúa Giêsu muốn lặp lại dưới một hình thức khác lời loan 
báo về cuộc tử nạn và phục sinh của Ngài. Lần này Ngài muốn xác quyết với 
các ông rằng để đi vào vinh quang Phục Sinh cần phải đi qua bóng tối của sự 
chết. 

Với những ai đang trải qua bóng tối của thập giá, biến cố hiển dung của Chúa 
Giêsu là một nguồn nâng đỡ vô biên. Dietrick Bonhoffer, vị mục sư người 
Đức đã bị giam tù vì can đảm lên tiếng chống lại chủ trương dã man độc ác 
của Đức Quốc Xã. Trong tám tháng bị giam giữ, ông đã không ngừng suy 
nghĩ về biến cố hiển dung của Chúa Giêsu và tìm thấy được ánh sáng ngay 
giữa những đêm dài vô tận trong một nhà tù ở Berlin. Ngay chính buổi sáng 
bị đem ra hành quyết, ông đã thốt lên: "Thế là hết! Cuộc sống đã khởi đầu đối 
với tôi". Trong bài thơ có tựa đề Những Tiếng Thì Thầm Trong Đêm Tối, ông 
đã kêu gọi: "Hỡi những người anh em, sau những đêm dài, bao lâu ngày của 
chúng ta chưa đến, chúng ta hãy chiến đấu". 

Ba người môn đệ thân tín của Chúa Giêsu đã ngây ngất khi chiêm ngắm vinh 
quang phục sinh của Chúa Giêsu, nhưng ánh sáng phục sinh ấy chỉ kéo dài 
trong giây lát; bóng đêm đã trở lại, nhìn chung quanh, họ thấy lại Chúa Giêsu 
cũng như mọi người và nhất là như một tên tử tội đang tiến ra pháp trường. 
Nhưng chắc chắn ánh sáng phục sinh ấy đang chiếu rọi trong tâm hồn các 
ông. 

Tất cả những ai đang sống trọn cho niềm tin của mình, tất cả những ai đang 
thực thi cho đến cùng sứ mệnh của các ngôn sứ đều có trong mình ánh sáng 
phục sinh ấy. Chính ánh sáng phục sinh ấy mang lại cho họ niềm hy vọng và 
can đảm để tiến tới trong đêm đen của hận thù, dối trá và đặt niềm tin tưởng 
mãnh liệt vào Chúa, họ có đủ lý do để có thể thấy trước sự chiến thắng của 
ánh sáng, của chân lý và tình yêu. 

Nguyện xin Chúa nâng đỡ cho tất cả những ai đang sống cho đến cùng sứ 
mệnh ngôn sứ cho chân lý. 

Về Mục lục 

  

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


 

  

8. Biến Hình để được Hiển Dung 

Hàng năm vào ngày 6 tháng 8, Giáo Hội mừng lễ Kính Chúa Giêsu Hiển 
Dung, còn được gọi là Kính Chúa Giêsu Biến Hình Trên Đỉnh Núi Taborê. 
Trên đỉnh núi Taborê Chúa đã cho ba môn đệ ‘thân tín’ nhất của Ngài là 
Phêrô, Giacôbê và Gioan ‘nếm một chút’ và ‘cảm nghiệm một phần nào’ 
niềm vui sướng và hoan lạc của Nước Chúa Hằng Sống. Mới ‘chỉ nếm một 
chút’ thôi và mới ‘cảm nghiệm một phần nào’ thôi niềm hoan lạc hạnh phúc 
của Nước Chúa Hằng Sống mà Phêrô đã cảm thấy ngất ngây tột đỉnh, đến nỗi 
đã không ngần ngại và cũng không cần phải suy nghĩ lâu gì, và đã thốt lên 
rằng: Lạy Thầy, ở lại trên núi luôn được không? Nếu được, con sẽ dựng ngay 
ba lều: một cho Thầy, một cho Môisen và một cho Êlia. 

Nhưng muốn được hưởng niềm hoan lạc sung sướng của Nước Chúa, chúng 
ta phải ‘hiển dung’, phải ‘biến hình’, phải ‘thay đổi’ nếp sống nên tốt hơn. 
Đó là ý nghĩa chính yếu của Thánh Lễ Kính Chúa Giêsu Hiển Dung mà Hội 
Thánh kêu gọi con cái mừng kính trọng thể hàng năm. 

Như một cây cảnh hay cây ăn trái chúng ta trồng chẳng hạn. Để cây có thể 
lớn lên, lớn lên nữa, lớn lên hơn nữa, cây đó cũng phải ‘thay hình’ và ‘đổi 
dạng’. Phải đau đớn nứt nẻ thân cây, và ngay cả ‘lột xác’, bỏ rơi lại dưới đất 
những vỏ cây khô. Có như thế, cây mới lớn lên cao, lớn lên cao mãi được. 
Cuộc đời chúng ta cũng vậy, muốn lớn lên, lớn lên mãi trong tình nghĩa tử 
làm con cái của Chúa, chúng ta cũng phải như thân cây. Chúng ta phải can 
đảm hy sinh chấp nhận mọi đớn đau trong sự ‘biến hình’ và “đổi dạng” trút 
bỏ lại những cằn cỗi, già nua của những vỏ cây là hiện thân của những tham 
sân si, ghen ghét, hận thù, bất công, vu oan, cáo vạ... 

Hơn nữa, để có thể leo lên tới đỉnh Núi Thánh của Chúa trong niềm vui hoan 
lạc, chúng ta cũng phải bỏ xuống khỏi đôi vai, thân xác và ra khỏi lòng chúng 
ta những cồng kềnh, lỉnh kỉnh của mọi điều gian trá bất nhân. Bằng không 
chúng ta sẽ khó lòng leo lên tới được đỉnh núi Taborê. Mà sợ còn gẫy gánh 



dọc đường khi chỉ mới ngang lưng sườn núi vì bị những cồng kềnh, lỉnh kỉnh 
đó đè bẹp chúng ta ngã quỵ. 

Mừng Kính Lễ Kính Chúa Giêsu Hiển Dung hàng năm, Hội Thánh mời gọi 
chúng ta suy niệm và sống ý nghĩa của sự cần thiết ‘Hiển dung’ và ‘biến đổi’ 
cuộc sống hàng ngày của chúng ta nơi dương thế. Nghĩa là, Chúa thách đố 
chúng ta ‘biến hình’ để rồi được ‘hiển dung’ với Chúa trên Núi Thánh. Ước 
chi mỗi người chúng ta luôn biết cố gắng thanh luyện và biến đổi đời sống 
của chúng ta nên tươi tốt và đẹp đẽ hơn trong mọi hoàn cảnh. Đồng thời trút 
bỏ mọi cồng kềnh và lỉnh kỉnh vô ích hầu chúng ta có thể nhẹ nhõm bước đi 
và lên đến đỉnh Núi Thánh trên Nước Chúa Vĩnh Hằng. 

Về Mục lục 

  

 

  

9. Những sự việc bình thường 

“Này là con Ta yêu dấu, hãy nghe lời Ngài.” 

Vào lúc Chúa Giêsu chịu phép rửa, Ngài đã được giới thiệu như là Người 
Con chí ái và là Đấng cứu độ của nhân loại. Tại nơi chịu phép rửa, Chúa 
Giêsu đã lãnh lấy chức vụ người Tôi Tớ đau khổ, nhưng lại được Thánh Thần 
hướng dẫn. Còn trong cuộc biến hình hôm nay, Ngài đã được giới thiệu trong 
tư cách một vị tiên tri mà mọi người phải vâng nghe. 

Tiếng bởi trời đã tỏ cho các tông đồ và qua các tông đồ, cho mỗi người chúng 
ta nhận biết về Đức Kitô. Thế nhưng sau những giây phút bàng hoàng và sợ 
hãi, các tông đồ chỉ còn thấy Chúa Giêsu trở về với vóc dáng cua một con 
người bình thường, quang cảnh huy hoàng với Môsê và Elia đã biến mất. 
Đấng mà các ông vừa mới được chiêm ngưỡng sự vinh quang, Đấng mà các 
ông vừa mới được kêu gọi vâng phục chính là Chúa Giêsu nhưng trong điều 
kiện làm người của Ngài. 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Chúng ta rất dễ bị lôi cuốn, hấp dẫn bởi những cái ngoạn mục, những cái 
vượt ra ngoài ranh giới thông thường. Trong Tin Mừng chúng ta thấy ông 
Phêrô, sau khi được thấy mặt Thầy chiếu sáng như mặt trời và áo Thầy trở 
nên trắng như ánh sáng, rồi Thầy lại còn đàm đạo cùng Môsê và Elia, đã vội 
vàng đề nghị: Chúng con được ở đây thì tốt lắm, nếu Thầy muốn, chúng con 
xin làm ba lều, một thầy Thầy, một cho Môsê và một cho Elia. 

Nhưng hiện tại vẫn phải là con đường xuống núi, tiếp tục tiến về Giêrusalem, 
đối diện với cái chết. Hiện tại chưa phải là lúc dừng lại trong vinh quang. 
Cuộc sống vẫn phải là cuộc hành trình của niềm tin, của sự gắn bó với Chúa 
Giêsu, dù rằng Ngài đang tiến đến thập giá. Vinh quang chỉ có thể đến ngang 
qua đau khổ. 

Với sự kiện Chúa biến hình trên núi, các tông đồ như được thêm sức mạnh để 
cùng đi với Ngài trong đoạn đường còn lại. Nhiều người trong chúng ta rất dễ 
dàng đón nhận những lời nói của ông thánh này bà thánh nọ phán dạy qua 
những lần hiện ra ở chỗ này, chỗ khác, như những lời nói đáng tin cậy nhất 
với những việc lạ lùng kèm theo. Thế nhưng trong chương trình của Chúa, 
Ngôi Lời đã làm người và ở giữa chúng ta, Ngài đã giảng dạy bằng những 
hình ảnh hết sức bình thường và quen thuộc, chẳng hạn hình ảnh chim trời, 
cây vả, mẻ lưới, tiệc cưới... Chính Ngài cũng đã sống những điều ngài giảng 
dạy một cách thật bình thường, cho dù Ngài đủ khả năng lôi cuốn dân chúng 
bằng những việc lạ lùng. Chẳng hạn như sau khi làm phép lạ cho bánh hoá 
nhiều, thì dân chúng muốn tôn Ngài lên làm vua, nhưng Ngài đã dứt khoát từ 
khước. 

Ngày hôm nay, Chúa vẫn tiếp tục nói với chúng ta qua những sự việc thật 
bình thường của cuộc sống, điều quan trọng là chúng ta có biết lắng nghe và 
vâng phục thánh ý Ngài hay không? 

Về Mục lục 

  

 

  

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


10. Biến hình 

Cách đây vài năm khi đang đi bộ lang thang khu siêu thị, tôi để ý thấy đám 
đông chăm chú nhìn vào một cái gì đó trong tủ kính trưng bày của một cửa 
tiệm. Tò mò, tôi bước tới nhìn xem. Người ta ngắm một bức tranh. Bức tranh 
vẽ đủ mọi màu sắc sáng với những biểu tượng và hình thù chẳng có ý nghĩa 
gì. Ban đầu tôi chợt nghĩ: “Chắc là một loại nghệ thuật trừu tượng. Và mình 
sẽ không bao giờ có thể hiểu được loại nghệ thuật này!” 

Tình cờ, một trong những người khách chỉ vào bức tranh và nói: “Tôi thấy 
Ngài rồi! Tôi thấy Ngài rồi!” “Thấy cái gì? Thấy ai?” một vài người đứng 
đó hỏi. “Thủng thẳng đã, tôi không chắc chắn lắm, và tôi cũng không muốn 
quấy rầy quí vị”. Sau đó một người khác cũng la lên: “Rồi, tôi cũng thấy 
Ngài nữa!” 

Một vài người lắc đầu bỏ đi. Và chỉ còn vài người chúng tôi ráng đứng lại 
nhìn. “Xin lỗi, bà có thể nói lại cho tôi biết cái gì vậy?” Tôi hỏi một trong 
những người đã nói rằng bà trông thấy “Ngài”. Bà cắt nghĩa: “Đây là một 
bức hình ba chiều, nếu nhìn vào bức hình khi có ánh sáng phù hợp vào đúng 
góc cạnh, sẽ nhìn thấy một bức hình ở đó”. Thế hả? Tôi đáp lại nhưng vẫn 
còn nghi ngờ. “Nhưng nó không dễ nhìn thấy đâu!” Bà nói thêm. “Tôi phải 
mất gần ba chục phút mới nhìn ra đấy. Nhưng kìa thấy rồi”. Bà chỉ ngón tay 
vào bức hình: “Bộ không thấy sao?” Bà hỏi. Tôi cố gắng nhìn tập trung vào 
bức tranh muốn chóng cả mặt. “Tôi chẳng trông thấy gì cả”, tôi phải tự thú 
như vậy, “Hay là tưởng tượng đấy?” Bà mỉm cười, rồi quay mặt bước đi, 
nhưng vẫn không quên khích lệ tôi: “Đừng bỏ cuộc! Cố nhìn thêm chút 
nữa!” 

Tôi đã phải nhìn vào bức hình đó hằng chục lần nữa mà cũng không thấy gì. 
Trên đường trở ra bãi đậu xe, tôi quyết định trở lại để thử nhìn thêm một lần 
nữa. Khi tôi nhìn vào bức tranh, hơi cúi khom đầu xuống một chút, những 
đường nét trang trí bắt đầu mờ nhạt, và một khuôn mặt xuất hiện. Một cách 
rất khoan khoái tôi nhận ra đây là khuôn mặt của Chúa Giêsu. “Tôi đã trông 
thấy Ngài! Tôi đã trông thấy Ngài!” Rồi mất thêm một tiếng đồng hồ nữa để 
giúp cho những người xung quanh cũng nhìn thấy Ngài. Thật là thú vị trông 
thấy khuôn mặt của họ tươi sáng hẳn lên khi nhận diện ra khuôn mặt của 
Chúa Giêsu lần đầu tiên sau những nỗ lực vất vả. 



Hôm nay, Lễ Chúa Hiển Dung, bài Phúc âm thánh Matthêu nói về cuộc biến 
hình của Chúa Giêsu trên núi. Phêrô, Giacôbê và Gioan đã nhìn thấy khuôn 
mặt vinh quang của Con Thiên Chúa lần đầu tiên. Họ đã ở với Chúa Giêsu 
hằng ngày trong khoảng thời gian ba năm. Họ đã nhìn thấy Ngài, lắng nghe 
Ngài giảng dạy, chứng kiến những phép lạ Ngài làm, nhưng họ vẫn chưa thực 
sự nhận ra Ngài là ai. 

Trong cuốn “Jésus: A Fait De Moi, Un Témoin”, “Chúa Giêsu Đang Sống 
Qua Nhân Chứng”, cha Emiliano Tardif chia sẻ như sau: “Một sứ giả Tin 
Mừng trước tiên phải là một chứng nhân có một kinh nghiệm cá nhân về sự 
chết và Phục sinh của Chúa Giêsu Kitô và là người truyền đạt cho kẻ khác, 
không chỉ là một đạo lý, mà một Đấng-Vẫn- Sống đang ban sự sống dồi 
dào”. “Không ai có thể trở thành sứ giả đích thực của Tin Mừng, nếu người 
đó không có kinh nghiệm đời sống mới mà Chúa Giêsu ban cho”. 

Chúa Giêsu đã cho ba môn đệ trải qua kinh nghiệm về hình ảnh vinh quang 
của Ngài để giúp họ học hỏi và sống đời sống chứng nhân sau này. 

1. Thiên Chúa nâng chúng ta lên. 

Trong Cựu ước, ngọn núi cao thường là nơi mô tả sự gặp gỡ giữa Thiên Chúa 
và con người. Thiên Chúa đã mời gọi Môsê đi lên núi để lãnh nhận Mười 
điều răn. Phêrô, Giacôbê và Gioan là những người Chúa Giêsu tuyển chọn, 
được đưa lên núi cao để hưởng đặc ân của Thiên Chúa. Họ đã chứng kiến 
một điều sẽ ảnh hưởng sâu xa trong cuộc đời chứng nhân sau này như Phêrô 
đã thú nhận: “Là chứng nhân những đau khổ của Đức Kitô và được dự phần 
vinh quang sắp tỏ hiện trong tương lai”. 

Ngài cũng có chương trình riêng cho mỗi người chúng ta. Bằng những cách 
gọi rất cá nhân và khác nhau, Thiên Chúa đã mời gọi mỗi người và nâng 
chúng ta lên. Chúng ta sẽ cảm nghiệm được điều này nếu biết cầu xin và đón 
nhận với lòng biết ơn. Cha Emiliano Tardif đã chia sẻ kinh nghiệm cá nhân 
của ngài: “Chúng ta có thể gặp được chính Tin Mừng là Chúa Giêsu Kitô, 
Đấng hôm qua và hôm nay vẫn là thế, và hằng sống muôn đời”. 

Sách Giáo lý Công giáo, số 556 cũng đã viết: “Sự biến hình cho ta nếm trước 
ngày quang lâm vinh hiển của Chúa Kitô, “Đấng sẽ biến đổi thân xác khốn 
khổ của chúng ta, để hóa nên giống như thân xác vinh hiển của Ngài”. 



2. Thiên Chúa đem chúng ta xuống. 

Sau kinh nghiệm cực kỳ sung sướng vừa thấy Chúa Giêsu biểu lộ vinh quang 
sáng ngời của Ngài, thì có tiếng từ trong đám mây phán rằng: “Đây là Con Ta 
yêu dấu rất đẹp lòng Ta, các ngươi hãy nghe lời Người”. “Nghe vậy, các môn 
đệ kinh hoàng, ngã sấp mặt xuống đất”. Vừa mới lên cao đến tột đỉnh sáng 
ngời, liền bị hạ sấp mặt xuống đất trong kinh hãi. Thiên Chúa nâng họ lên 
cao và hạ họ xuống thấp. Đây là những chi tiết thú vị của câu chuyện. 

Dân gian Việt Nam gọi cái thăng trầm, và thử thách của cuộc đời là: “Lên voi 
xuống chó”, “Lên bổng xuống trầm”, “Lên ngàn xuống bể”, “Lên thác xuống 
ghềnh”. Những thành ngữ rất gợi hình này nói lên một phần thực tại của cuộc 
sống lữ hành. 

Thánh Kinh cũng thường diễn tả việc Thiên Chúa hạ những kẻ cao sang và 
kiêu căng xuống. Tiên tri Isaia đã viết: “Vì Đức Chúa, các đạo binh đã dành 
sẵn một ngày để trị tất cả những gì kiêu căng ngạo nghễ, trị tất cả những gì tự 
cao tự đại: chúng sẽ bị hạ xuống”. Sách 1 Samuel nói: “Đức Chúa bắt phải 
nghèo và cho giàu có, Người hạ xuống thấp, Người cũng nhấc lên cao”. 
Thánh vịnh 75 nói rằng: “Chỉ Thiên Chúa mới là thẩm phán, Chúa hạ bệ 
người này, cất nhắc kẻ kia”. Trong bài ca “Ngợi Khen”. “Kinh Magnificat” 
xác định: “Chúa hạ bệ những ai quyền thế, Người nâng cao mọi kẻ khiêm 
nhường”. 

Thánh Phaolô đã trải qua kinh nghiệm này, đang “hằm hằm những lời đe dọa 
và giết chóc…” thì “bỗng nhiên có một luồng ánh sáng từ trời chiếu xuống 
bao phủ lấy ông. Ông ngã xuống đất và nghe có tiếng nói…”. Và chính Chúa 
Giêsu cũng đã bước qua những thăng trầm này: “Lạy Cha, sao Cha nỡ bỏ 
con?” 

3. Tin tưởng vào Chúa Giêsu và tiếp tục cuộc sống: 

Thiên Chúa đã đưa ba tông đồ lên núi, làm họ ngã sấp mặt xuống đất, thì 
cũng chính Ngài, qua Đức Giêsu Kitô lại nâng họ lên: “Các con hãy đứng 
dậy, đừng sợ”. Rồi cùng với họ đi xuống núi. Trên đường đi xuống núi lòng 
họ hoang mang, đầy những câu hỏi, nghi vấn, nhưng Chúa Giêsu đã nói với 
họ rằng: “Các con không được nói với ai về việc đã thấy, cho tới khi Con 
Người từ cõi chết sống lại”. Bí mật của cuộc biến hình này tạo nên sự tin 



tưởng cho các tông đồ khi phải đối diện với đau khổ và sự chết của Chúa 
Giêsu trên thập giá và của chính các ông sau này. 

Về Mục lục 

  

 

  

11. Người biến đổi hình dạng 

Suy Niệm 

Trong các hình ảnh người ta vẽ Đức Giêsu, ta thường thấy Ngài có vòng hào 
quang trên đầu. Thật ra Con Thiên Chúa đã nên giống chúng ta. Ngài mang 
khuôn mặt bình thường như ta. Chính nơi khuôn mặt này mà ta thấy Thiên 
Chúa. 

"Ai thấy Ta là thấy Cha" (Ga 14,9). 

Khuôn mặt con người có thể phản ánh khuôn mặt Thiên Chúa. 

Nơi khuôn mặt Đức Giêsu, khuôn mặt như mọi người, ta có thể gặp thấy 
Thiên Chúa vô hình, Đấng ngàn trùng thánh thiện và vô cùng siêu việt. 

Ba môn đệ đã quá quen với khuôn mặt Thầy Giêsu, khuôn mặt dãi dầu mưa 
nắng vì sứ vụ, khuôn mặt chan chứa mọi thứ tình cảm của con người. Chính 
vì thế họ ngây ngất hạnh phúc khi thấy khuôn mặt ấy rực sáng vinh quang. 
Họ muốn dựng lều để ở lại tận hưởng. 

Tiếng từ đám mây phán ra như một lời giới thiệu và nhắn nhủ: "Đây là Con 
yêu dấu của Ta, Ta hài lòng về Người, các ngươi hãy vâng nghe lời Người." 

Thầy Giêsu vừa là Con, vừa là Người Tôi Trung (Is 42,1), vừa là vị ngôn sứ 
đã từng được Môsê loan báo (Đnl 18,15). 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Phêrô không quên được kỷ niệm độc đáo này. Ông viết: "Chúng tôi đã được 
thấy tận mắt vẻ uy phong lẫm liệt của Người... Chúng tôi đã nghe thấy tiếng 
từ trời phán ra khi chúng tôi ở trên núi thánh với Người" (2Pr 1,16-18). 

Đức Giêsu được biến hình sau khi chấp nhận cuộc khổ nạn, sau khi thắng 
được cơn cám dỗ của Phêrô (Mt 16,23), và kiên quyết đi trên con đường Cha 
muốn. 

Biến hình là một bừng sáng ngắn ngủi, bất ngờ, báo trước vinh quang phục 
sinh sắp đến. 

Thân xác Đức Giêsu sẽ được vào vinh quang viên mãn khi thân xác ấy chịu 
lăng nhục và đóng đinh vì yêu Cha và yêu con người đến tột cùng. 

Chúng ta cũng được biến hình, được bừng sáng, nếu chúng ta dám yêu, dám 
từ bỏ cái tôi ích kỷ, để cái tôi đích thực được lộ ra, trong ngần. 

Chúng ta cần có lần lên núi cao, thanh vắng, để nhìn thấy khuôn mặt ngời 
sáng của Đức Giêsu, nhờ đó chúng ta dễ đón nhận khuôn mặt bình thường 
của Ngài khi xuống núi, và khuôn mặt khổ đau của Ngài trên thập tự. 

Thế giới hôm nay không thấy Chúa biến hình sáng láng, nhưng họ có thể cảm 
nghiệm được phần nào khi thấy các Kitô hữu có khuôn mặt vui tươi, chan 
chứa niềm tin, tình thương và hy vọng. 

Sám hối là đổi tâm hồn, đổi khuôn mặt để chính tôi và cả Hội Thánh mang 
một khuôn mặt mới. 

Gợi Ý Chia Sẻ 

Bạn nghĩ gì về khuôn mặt của bạn, đâu là những điểm sáng và điểm tối? Bạn 
có dám xin một người khác góp ý về những điểm bạn chưa rõ về bạn không? 

Bạn nghĩ gì về khuôn mặt giáo xứ của bạn, nhóm của bạn, gia đình của bạn? 
Bạn có thể làm gì để khuôn mặt ấy ngời sáng hơn? 

Cầu Nguyện 

Lạy Chúa Giêsu, xin biến đổi con, xin biến đổi con từ từ qua cầu nguyện. 



Mỗi lần con thấy Chúa, xin biến đổi ánh mắt con. 

Mỗi lần con rước Chúa, xin biến đổi môi miệng con. 

Mỗi lần con nghe lời Chúa, xin biến đổi tai con. 

Xin làm cho khuôn mặt con rạng ngời hơn sau mỗi lần gặp Chúa. 

Ước chi mọi người thấy nét tươi tắn của Chúa trong nụ cười của con, thấy sự 
dịu dàng của Chúa trong lời nói của con. 

Thế giới hôm nay không cần những Kitô hữu có bộ mặt chán nản và thất 
vọng. 

Xin cho con biết nhẫn nại và can đảm cùng đi với Chúa và với tha nhân trên 
những nẻo đường gập ghềnh. Amen. 

Về Mục lục 

  

 

  

12. Đỉnh cao hôm nay – Đỉnh cao ngày mai 

(Suy niệm của Lm. Giuse Nguyễn Cao Luật) 

Bên kia những thực tại hữu hình 

Bản văn của thánh Mát-thêu trình bày một kinh nghiệm thần bí vượt trên 
những thực tại hữu hình, qua những con người và biểu tượng. Bản văn là một 
mặc khải về một mầu nhiệm: căn tính của Đức Giêsu. 

Nơi chốn: "một nơi riêng", "một ngọn núi cao". Đây không phải là một địa 
điểm cụ thể về địa dư. Có thể lấy làm tiếc vì một truyền thống muôn thời đã 
muốn xác định về một nơi rõ ràng, bởi vì việc Tin Mừng không nói rõ nơi 
chốn có thể có nghĩa là mặc khải này sẽ xảy ra ở mọi nơi. 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Đàng khác, "ngọn núi cao" luôn luôn là một nơi đặc biệt; tại đó đất dường 
như nối liền với trời, và cũng tại đó, con người vừa cảm nghiệm được sự bé 
nhỏ của mình, đổng thời vừa muốn vươn mình tới những chiều kích bao la 
của vũ trụ. 

Thời gian: đã được xác định rõ là 6 ngày sau khi Đức Giêsu báo trước cho 
các Tông Đổ về cuộc Khổ Nạn. Tuy nhiên, cuộc Hiển Dung còn có ý nghĩa 
lớn lao hơn: nối kết giữa quá khứ (Môsê + Êlia) và tương lai (Đức Kitô phục 
sinh). Đây là một thời gian vượt-thời-gian. 

Các nhân vật: thái độ của các môn đệ (theo Đức Giêsu, muốn ở lại, sự kinh 
hoàng, ngã sấp mặt xuống đất) cho thấy một sự đảo lộn, một ý thức do một 
nhận biết không thể diễn tả nổi về thực tại nơi Đức Kitô. Con đường này trở 
thành con đường của các môn đệ sau khi Đức Kitô phục sinh, đổng thời cũng 
là con đường của tất cả mọi Kitô hữu. 

Một bức tranh để chiêm ngắm 

Việc Đức Giêsu biến đổi hình dạng không phải chỉ là một trình thuật để nghe, 
nhưng còn là một bức tranh để chiêm ngắm, tựa như hình ảnh ngắn ngủi về 
một thế giới thần thiêng và bí nhiệm, rất gần gũi mà cũng rất xa xăm. Trên 
dung nhan của con người đang bị bóng tối tử thần đe dọa, đã bừng lên ánh 
sáng chói lòa của ngày Phục Sinh. 

Biến cố Hiển Dung xảy ra sau khi Đức Giêsu báo trước cuộc Khổ Nạn của 
Người cũng như việc dự phần của các môn đệ: biến cố này nhằm củng cố 
lòng tin của ba vị tông đổ sẽ có mặt vào những giờ phút cuối cùng của Đức 
Giêsu tại vườn cây Dầu (Mc 14,33). Thật ra, đây không phải là lần đầu tiên 
ba vị này được "đi riêng" với Đức Giêsu; ba vị đã từng được chứng kiến việc 
Đức Giêsu làm cho con gái ông trưởng hội đường sống lại (Mc 5,37). 

Tuy vậy, sự kiện này còn có ý nghĩa quan trọng hơn với mỗi vị. Trước hết, 
với Phêrô, người sẽ được trao quyền lãnh đạo Giáo Hội: từ đây, ông sẽ phải 
học ý nghĩa đau khổ theo Thiên Chúa và thay thế tư tưởng nhân loại bằng tư 
tưởng thần linh. Thứ đến, với Gia-cô-bê, vị tử đạo tiên khởi: ông sẽ hân hoan 
đỗ máu để làm chứng vì ông đã tận mắt nhìn thấy vinh quang Thiên Chúa. 
Cuối cùng, với Gio-an, người môn đệ được Đức Giêsu yêu dấu: ông sẽ phải 
học biết rằng, đau khổ là bằng chứng của tình yêu. 



Như vậy, ba vị cột trụ trong sinh hoạt của Giáo Hội thời đầu, nhờ kinh 
nghiệm sâu xa về vinh quang Thiên Chúa, sẽ làm chứng một cách sống động 
về Đức Giêsu, Đấng đã đi qua con đường đau khổ để bày tỏ lòng yêu mến và 
đem lại ơn cứu độ. 

Thình lình, các ông đã được chứng kiến Đức Giêsu biến đổi hình dạng. Tác 
giả đã dùng thuật ngữ khải huyền để mô tả vinh quang Thiên Chúa xuất hiện 
trên dung nhan Đức Giêsu. Điều đáng nói ở đây là ánh sáng vinh quang mà 
các môn đệ nhìn thấy nơi Đức Kitô, không phải là điều gì đến từ bên ngoài, 
nhưng là sự biểu lộ bình thường của vẻ đẹp vẫn gắn liền với "Đấng từ trời 
xuống". Do đó, điều gây ngạc nhiên không phải là ánh sáng rạng ngời đó đã 
bao phủ Đức Giêsu trong chốc lát, nhưng là sự che giấu ánh sáng đó trong 
những lúc khác. Như vậy, Đức Giêsu đã che giấu vinh quang của Người, và 
giờ đây, trong một khoảng thời gian ngắn, Người rời bỏ nhân tính để con 
người có thể chiêm ngắm vinh quang của Người; và nhờ đó, họ nhận ra căn 
tính đích thực của Đức Giêsu: Con Thiên Chúa. 

Đang khi Đức Giêsu bày tỏ Thiên tính của Người, thì Môsê, vị anh hùng của 
Lề Luật, và Êlia, thủ lãnh các ngôn sứ, đã đến đàm đạo với Người. Sự hiện 
diện của hai chứng nhân thời Cựu Ước cho thấy tính siêu việt của thời đại 
cuối cùng, đổng thời loan báo Vị Ngôn Sứ thiên hạ vẫn mong chờ, nay đã 
xuất hiện. 

Ngoài ra, nội dung cuộc đàm đạo giữa Đức Giêsu với Môsê và Êlia không 
phải là những điều Người đã giảng dạy, nhưng là cuộc Khổ Nạn của Người. 
Đó chính là nhiệm vụ của Người, Đấng hoàn tất Lề Luật và lời loan báo của 
các Ngôn sứ. Việc loan báo đã kết thúc, và Đấng phải đến đã đến để thực 
hiện công cuộc cứu độ. 

Cuối cùng, sự hiện diện của Chúa Cha qua đám mây và tiếng nói là một xác 
nhận rõ ràng và dứt khoát về sứ mệnh của Đức Giêsu. 

Ở đây, cũng như trong biến cố phép Rửa, vẫn là sự giới thiệu sâu sắc về Đấng 
phải đến để thực hiện lời hứa của Thiên Chúa dành cho dân Người. Lời giới 
thiệu này cho thấy mối hiệp thông sâu xa và bất khả phân ly giữa Chúa Cha 
và Chúa Con. Tuy thế, lời giới thiệu trong biến cố Hiển Dung còn thêm lệnh 
truyền "hãy vâng nghe lời Người". Hãy nghe lời Đức Kitô, hãy đón nhận tất 



cả những gì Người sẽ thực hiện, cả vinh quang và đau khổ, cả sức mạnh lẫn 
yếu đuối, cả sự chết lẫn sự phục sinh. Đó là ơn cứu độ. 

Hãy rời ngọn núi, tiếp tục con đường 

Một tuần lễ trước khi xảy ra biến cố này, Phêrô đã thử tìm một con đường 
dẫn đến vinh quang mà không có Thập giá. Giờ đây, ông nghĩ rằng việc Hiển 
Dung có thể là con đường tắt để thực hiện ơn cứu độ. Ông hiểu đôi chút về 
điều đang xảy ra, có một cái gì đó rất lớn lao, và một lần nữa, ông cố gắng 
thuyết phục Đức Giêsu đừng đi Giêrusalem, bằng cách xin dựng lều ở trên 
núi này. Với Đức Giêsu, vinh quang hôm nay chỉ là chốc lát, chỉ là khởi đầu, 
chỉ là lời báo trước cho vinh quang vĩnh cửu sau cuộc Khổ Nạn. Còn với 
Phêrô, đây là vinh quang của ơn cứu độ, và ông phải dấn mình vào: ông 
tưởng rằng không cần có thập giá vẫn có vinh quang. Mãi đến sau này, sau 
biến cố Phục Sinh, ông mới hiểu rõ và thuật lại toàn bộ sự kiện (xem 2 Pr 
1,16-20). 

Bởi vậy, trước khi đạt đến vinh quang đích thực, Đức Giêsu phải rời ngọn núi 
để tiếp tục con đường lên Giêrusalem. Ngài còn phải đến vườn cây Dầu, còn 
phải lên đồi Gôn-gô-tha. Mặc dù bóng tối của đổi Gôn-gô-tha có che khuất 
khuôn mặt vinh quang, như là chẳng còn nhìn thấy gì, chẳng còn chi hi vọng; 
nhưng điều đó chỉ xảy ra trong giây lát, trong một thời gian ngắn. Ánh sáng 
đã một lần bừng lên thì không phải là điều ảo tưởng, điều đã xảy ra trên núi 
không phải là giấc mơ. Biến cố Phục Sinh sẽ cho thấy rằng sự sống có thể 
nảy sinh từ sự chết. 

Biến cố Hiển Dung của Đức Giêsu thực là một kinh nghiệm cho tất cả những 
ai muốn cùng được tham dự vào vinh quang của Người: Chính kinh nghiệm 
này là chìa khóa, là sức mạnh giúp chúng ta dám chấp nhận những hi sinh, 
những từ bỏ để càng lúc càng gắn bó hơn với Đức Kitô. Biến cố này thực là 
một cuộc xuất hành tiến về Đất Hứa, xuyên qua những thử thách. Ai không 
chấp nhận xuất hành, không cùng đi với Đức Giêsu trên con đường lên 
Giêrusalem, người ấy sẽ không được tham dự vào vinh quang vĩnh cửu. Mỗi 
người sẽ có thể có một kinh nghiệm nào đó về Đức Giêsu, nhưng đó chưa 
phải là tất cả. Đỉnh cao này còn chờ một đỉnh cao nữa. 

Về Mục lục 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


  

 

  

13. Biến đổi 

Cuộc sống của con người và vũ trụ vạn vật là một sự biến đổi liên lỉ. Có 
những biến đổi tích cực nhưng cũng có những biến đổi tiêu cực. Những biến 
đổi tích cực là khi con người hay sự vật chuyển từ một tình trạng xấu sang 
một tình trạng tốt hơn do nỗ lực của chính bản thân con người hay do trợ lực 
từ bên ngoài (Ơn Chúa, tha nhân, vũ trụ vạn vật, những biến cố . . . ) Điển 
hình cho sự biến đổi này có thể kể đến hình ảnh của một Giakêu, của Phaolô, 
của các Tông đồ sau ngày lễ Ngũ tuần . . . Nhưng cũng có những biến đổi 
mang tính tiêu cực khi con người chọn lựa cho mình một thái độ sống ích kỷ, 
tham lam và kiêu căng. Khi đó, họ đang chuyển từ một tình trạng tốt sang 
một tình trạng xấu. Đó là hình ảnh của một vua Saul - vị vua đầu tiên của 
Israel, của một Giuđa Iscariot . . .Những cuộc biến đổi thật cần thiết biết bao 
trong cuộc sống dương thế của con người, nhưng phải là những cuộc biến đổi 
tích cực. Khi con người không còn biến đổi nữa thì có thể nói là họ đã chết 
rồi, hay có sống cũng chỉ là một sự hiện hữu vô hồn và không có ích gì cho 
chính mình cũng như cho người khác. 

Bài đọc một hôm nay tường thuật cho chúng ta về việc Ápraham nghe theo 
tiếng Chúa gọi để ra đi đến một miền đất mà Ông không hề biết trước đó. 
Ông đang ở trong một quá trình biến đổi, nói đúng hơn là ông đang được biến 
đổi. Bởi lẽ tác nhân biến đổi cuộc đời của ông chính là Thiên Chúa , nên cuộc 
đời của ôn g và tương lai của ông thật huy hoàng và vững chắc. 

Tin mừng hôm nay cũng tường thuật cho chúng ta nghe về việc Chúa Giêsu 
biến đổi dung mạo của Ngài trên núi trước mặt ba môn đệ thân tín là Phêrô, 
Giacôbê và Gioan. Cuộc biến đổi mà Ngài đang thực hiện mang một ý nghĩa 
tích cực, tiên báo vinh quang phục sinh huy hoàng sau khi Ngài chu toàn 
thánh ý của Chúa Cha trong chương trình cứu chuộc con người sự biến đổi 
tuyệt vời này làm cho các môn đệ ngây ngất trước vẻ đẹp của một Thiên 
Chúa vốn là Chân, Thiện, Mỹ. 



Cuộc biến đổi tích cực nào cũng đòi buộc con người phải hy sinh, phải công 
tác vào phần của mình một cách chủ động vào trong đó. Như hạt lúa muốn 
trở thành cây lúa thì phải chấp nhận một sự biến đổi âm thầm trong đau đớn 
vì sự mục nát và thối đi của mình. Vinh quang phục sinh và phần thưởng 
trọng đại trên thiên quốc cũng dành cho những ai biết hy sinh quên mình, 
biến chấp nhận được biến đổi và thanh lọc bởi Lời của Chúa và giáo huấn 
của Hội thánh. 

Biết trước sự yếu đuối và nhát đảm của các môn đệ, Đức Giêsu đã cho các 
ông thấy và chiêm ngấm trước vinh quang của Ngài, vinh quang mà Ngài sẽ 
lấy lại sau khi đi vào cuộc tử nạn nhằm cứu chuộc con người khỏi vòng nô lệ 
của tội lỗi. Vinh quang đó cũng sẽ dành cho các môn đệ và cho tất cả chúng 
ta nếu chúng ta tích cực và chủ động góp phần vào chương trình cứu chuộc 
mà Thiên Chúa đã và đang thực hiện vì con người và cho con người . 

Chúa Giêsu biến đổi dung nhan của Ngài trước nhằm biểu lộ vinh quang vốn 
có của Ngài trước mặt các môn đệ và cũng là nhằm biến đổi các môn đệ để 
các ông trở nên can đảm hơn tin tưởng hơn và biết tín thác hơn vào Thiên 
Chúa. 

Chúng ta đang sống trong những ngày Chay thánh. Giáo hội tha thiết mời gọi 
chúng ta hãy làm một cuộc biến đổi tích cực cho cuộc đời của mình. Nếu 
chúng ta đang ở trong một tình trạng xấu hay một tình trạng tội lỗi, chúng ta 
hãy can đảm và mạnh dạn biến đổi và cầu xin ơn được biến đổi để cuộc đời 
của chúng ta được nhẹ nhàng thư thái và đảm bảo cho tương lai của chúng ta 
được huy hoàng như tổ phụ Abraham của chúng ta. Hay nếu chúng ta đang ở 
trong một tình trạng không có gì tệ hại cho lắm, thì chúng ta cũng cần làm 
một cuộc biến đổi tích cực để có một tình trạng tốt hơn, và tiếp nhận một sức 
sống tốt hơn. Hãy làm cho cuộc đời của chúng ta trở thành một dòng sông 
không ngừng chảy về Biển cả và tiếp nhận nguồn nước sạch tinh từ Biển cả 
là chính Thiên Chúa của chúng ta. 

Về Mục lục 

  

 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


  

14. Thiên Chúa vẫn còn hiển dung 

(Trích từ ‘Cùng Đọc Tin Mừng’ – Lm. Ignatiô Trần Ngà) 

Nếu bạn là một người từ hành tinh khác vừa mới đáp xuống địa cầu lần đầu 
tiên, ắt bạn sẽ thấy trái đất nầy quá đỗi nhiệm mầu: ngay cả mỗi chiếc lá, mỗi 
chiếc vỏ sò, mỗi cánh bướm, mỗi bông hoa... đều có một sắc thái riêng, một 
vẻ đẹp riêng thật quyến rủ, thật nhiệm mầu và bạn cảm thấy tâm hồn ngây 
ngất vì vẻ đẹp lạ lùng của chúng. 

Thế nhưng trong thực tế, không mấy ai có thể cảm nhận được vẻ đẹp nhiệm 
mầu của những tạo vật như thế. Tại sao? 

Vì mỗi lần nhìn vào những sự vật chung quanh, chúng ta không nhìn chúng 
bằng cặp mắt đầy ngạc nhiên của trẻ thơ, bằng ánh mắt của người mới thấy 
sự vật lần đầu; chúng ta không nhìn chúng y như chúng là, nhưng chúng ta để 
cho những hình ảnh ta có về chúng (vốn có sẵn trong tâm trí ta) phóng hiện 
ra bên ngoài và bao phủ lên những vật đó. 

Thế là vạn vật chung quanh ta trở thành cũ rích và nhàm chán, vẻ đẹp tinh 
khôi nhiệm mầu của chúng đã bị hình ảnh ta có về chúng phóng rọi ra che 
phủ nên không còn hiển dung ra được nữa. Một trong những nổ lực của thiền 
nhân là thanh tẩy cái nhìn mang tính chủ quan của mình về ngoại giới để có 
thể cảm nhận được vạn vật đúng với bản chất của nó. Lúc đó, sự kỳ diệu của 
thế giới sẽ hiện nguyên hình. 

Trong cuốn sách The Golden String, văn sĩ người Anh Bede Griffiths mô tả 
lại một khám phá diệu kỳ của ông khi còn là một cậu học sinh. 

Một buổi chiều hè, Bede Griffiths ung dung thư thái dạo chơi ở bìa rừng. 
Trong lúc thơ thẩn một mình bỗng dưng cậu nhận ra tiếng hót líu lo của đàn 
chim trên tàng cây mới tuyệt vời làm sao! Cậu rất ngạc nhiên vì từ hồi nào 
đến giờ chưa bao giờ được nghe chúng hót hay đến thế. 

Đang lúc tiếp tục bước tới, cậu gặp thấy những đoá hoa của những bụi táo 
gai như đang mỉm cười niềm nở chào đón cậu trông dễ thương lạ lùng và 
đang toả hương trong gió. Bede cũng rất ngạc nhiên vì từ trước tới nay cậu 



đã từng thấy những bông hoa như thế nở rộ cả trăm lần mà không hề nhận ra 
vẻ đẹp tinh khôi và hương thơm dịu dàng của chúng. 

Sau cùng cậu tìm đến một nơi yên tĩnh, đứng tựa vào thân cây, lặng ngắm 
vầng kim ô đang dần dần chìm xuống sau rặng núi lam cuối chân trời. Bỗng 
chốc cậu cảm thấy trời đất vô cùng huyền diệu và bất giác cậu nghiêng mình 
quì gối xuống biểu lộ một niềm cảm xúc rất thánh thiêng: cậu vừa trải 
nghiệm được sự hiện diện rất nhiệm mầu của Thiên Chúa trong tạo vật của 
Ngài. 

Theo Tin Mừng Matthêu được trích đọc hôm nay, chiều hôm ấy trên núi cao, 
ba môn đệ Phêrô, Gioan và Giacôbê cũng có những trải nghiệm tuyệt vời về 
Chúa Giêsu. Cũng vẫn là Chúa Giêsu bằng xương bằng thịt mà các ông vẫn 
thường gặp gỡ tiếp xúc hằng ngày, nhưng lần nầy, các ông lại nhìn thấy Ngài 
dưới một dung mạo mới: thật sáng ngời, thật hấp dẫn và đầy uy nghi, lại có 
cả Môi-sê và tiên tri Êlia hiện ra đàm đạo với Ngài. 

Lòng đầy hoan lạc, các ông không muốn cho giây phút mầu nhiệm đó trôi đi. 
Các ông muốn níu kéo khoảnh khắc thần tiên ấy lại nên Phêrô thay mặt anh 
em thưa với Chúa Giêsu: "Lạy Ngài, chúng con ở đây, thật là hay! Nếu Ngài 
muốn, con xin dựng tại đây ba cái lều, một cho Ngài, một cho ông Môsê, và 
một cho ông Êlia." 

Hôm nay, Thiên Chúa vẫn hiển dung dưới thiên hình vạn trạng nhưng vì đôi 
mắt chúng ta bị che phủ nên không nhận ra Ngài. 

* Vinh quang của Thiên Chúa vẫn được hiển dung (được tỏ bày) trong các 
tạo vật của Ngài, qua bầu trời lung linh ánh sao đêm hay những áng mây rực 
rỡ ban ngày, qua những cánh đồng, những khe suối và rừng cây, qua tiếng 
chim ca, qua bông hoa đang nở, qua mọi tạo vật chung quanh... 

Vua Đavít cảm nhận được vinh quang ấy rạng ngời lên trong vũ trụ nên đã 
thốt lên: 

"Trời xanh tường thuật vinh quang Thiên Chúa. 

Không trung loan báo việc tay Người làm" (Tv 19, 2) 



* Tình yêu của Thiên Chúa được hiển dung (được tỏ bày) rõ nét nơi tình 
thương chan chứa của người cha ngày đêm lao nhọc vì con, qua sự hi sinh 
miệt mài của người mẹ, vắt kiệt sức mình để chăm lo cho đàn con khôn lớn... 

* Mầu nhiệm Ba Ngôi Thiên Chúa cũng được hiển dung nơi các gia đình 
đấm ấm thuận hoà, chan chứa yêu thương hiệp nhất. 

* Và đặc biệt, Thiên Chúa vẫn hiển dung rạng ngời nơi những anh chị em 
cùng sống với ta, nhưng tiếc thay, chúng ta không cảm nhận được, nên bỏ lơ, 
nên thờ ơ và không còn muốn dựng lều chung sống với những hiện thân của 
Chúa chung quanh chúng ta. 

Thông thường, chúng ta nhìn đời, nhìn người qua cặp kính màu đen nên 
chúng ta chỉ thấy được khía cạnh u tối của người đời. Xin Chúa thanh tẩy 
nhãn quan chúng ta để có thể nhận ra mọi người là hiện thân của Thiên Chúa, 
là chi thể của Chúa Giêsu. 

Ba môn đệ nhận ra Thiên Chúa hiển dung nơi thân phận người phàm của Đức 
Giêsu thì chúng ta cũng xin Chúa cho chúng ta được nhận ra Chúa hiển dung 
nơi những anh chị em đang sống chung quanh, nhờ đó, chúng ta sẽ cảm nhận 
được hạnh phúc chan hoà vì được sống cùng, sống bên nhau và có thể nói 
như thánh Phêrô xưa: chúng con được ở chung với nhau nơi đây thì thật là 
hạnh phúc. (Mt 17,4) 

Về Mục lục 

  

 

  

15. Chúa hiển dung – Lm. Ignatiô Trần Ngà 

Người đời thường mang hai bộ mặt: mặt thật và mặt nạ. Khi mặt nạ rơi 
xuống, bộ mặt thật sẽ hiển dung (biểu lộ ra bên ngoài). 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Khi nhập thể làm người, Chúa Giêsu mang dung mạo con người, mang bản 
tính và khuôn mặt con người, hoàn toàn trở nên giống như con người, ngoại 
trừ tội lỗi. Vì thế, người đồng hương Na-da-rét gọi Người là "Bác thợ" 
(Mác-cô 6,3) hay "con Bác thợ Giu-se, con bà Maria" (Lc 4, 22. Mt 13, 55) 

Hầu hết người Do-thái đồng thời với Chúa Giêsu chỉ nhìn thấy khuôn mặt 
nhân loại của Chúa Giêsu mà thôi nên cho rằng Người chỉ là người phàm. Họ 
trách Chúa Giêsu lộng ngôn khi Người tỏ ra Người là Con Thiên Chúa. "Ông 
là người phàm mà tự xưng mình là Con Thiên Chúa." 

Nhưng ngoài bản tính nhân loại, Chúa Giêsu còn có bản tính Thiên Chúa. 

Khi Chúa Giêsu hiển dung 

Trước khi bước vào cuộc khổ nạn, Chúa Giêsu báo trước cho các môn đệ biết 
Người sẽ lên Giê-ru-sa-lem để hiến thân chịu chết. Lời tiên báo nầy làm cho 
tinh thần các môn đồ bấn loạn. 

Để củng cố tinh thần sa sút của các ông, nhằm giúp các ông vượt qua thử 
thách đau thương sắp đến và bền chí theo mình đến cùng, Chúa Giêsu bộc lộ 
cho ba môn đệ thân tín thấy chân tướng của Người: Người là Đấng uy nghi 
sáng láng, là Con yêu dấu của Chúa Cha. Sự kiện nầy được thánh sử 
Mat-thêu thuật lại như sau: "Đức Giêsu đem các ông Phêrô, Giacôbê và 
Gioan … tới một ngọn núi cao. Rồi Người biến đổi hình dạng trước mặt các 
ông. Dung nhan Người chói lọi như mặt trời, và y phục Người trở nên trắng 
tinh như ánh sáng. Và bỗng các ông thấy ông Môsê và ông Êlia hiện ra đàm 
đạo với Người." … "Chợt có đám mây sáng ngời bao phủ các ông, và có 
tiếng từ đám mây phán rằng: "Đây là Con yêu dấu của Ta, Ta hài lòng về 
Người. Các ngươi hãy vâng nghe lời Người!" 

Dung mạo Thiên Chúa được hiển dung nơi Đức Giêsu Na-da-rét trên ngọn 
núi cao đã làm cho tâm hồn ba môn đệ ngất ngây trong niềm hạnh phúc vô 
biên. Vì thế, Phêrô muốn sống mãi giờ khắc tuyệt vời ấy và không muốn rời 
bỏ khung cảnh thần tiên đó. Ông đề nghị dựng lều ở lại lâu dài trên núi: "Bấy 
giờ ông Phêrô thưa với Đức Giêsu rằng: "Lạy Ngài, chúng con ở đây, thật là 
hay! Nếu Ngài muốn, con xin dựng tại đây ba cái lều, một cho Ngài, một cho 
ông Môsê, và một cho ông Êlia." 



Sự hiển dung của Chúa Giêsu trước mặt ba môn đệ đã khiến cho tâm hồn các 
vị tràn ngập niềm vui và hạnh phúc; còn khi chúng ta hiển dung, để lộ chân 
tướng, để lộ khuôn mặt thật của ta ra thì người khác sẽ cảm thấy thế nào? 

Khi chúng ta hiển dung 

Jiddu Krishnamurti, người Ấn-độ (1895- 1986) là một tác giả và nhà diễn 
thuyết nổi tiếng về các vấn đề triết học và tinh thần, cho rằng, trong mỗi con 
người có ba "nhân vật" đang chung sống: 

* Một là "tôi-là". Đây là con người thật của tôi, chân tướng của tôi. Ví dụ: 
bản chất tôi (tôi-là) là người tham lam, ích kỷ, lười biếng…) 

* Hai là "Tôi-muốn-là". Đây không phải là bản chất con người tôi, nhưng là 
con người mà tôi mong muốn trở thành. Ví dụ: Tôi hiện là người tham lam, 
ích kỷ, lười biếng nhưng tôi muốn sống như là người quảng đại, vị tha, năng 
động… 

* Ba là "Tôi-tưởng-tôi-là". Đây cũng không phải là bản chất con người tôi, 
nhưng là ảo tưởng tôi có về mình. Ví dụ: Một số kinh sư và Pha-ri-sêu thời 
Chúa Giêsu thực chất là người tham lam dối trá, nhưng cứ tưởng mình là 
người công chính đạo đức. 

Đây chính là cái mặt nạ đẹp mà tôi đeo lên để che đậy khuôn mặt thật u ám 
của mình. Từ lâu nay tôi tưởng tôi là người đàng hoàng, đạo đức, mẫu mực… 
Tôi nhập vai khá tốt nên những người mới tiếp xúc đều tưởng tôi là người 
đạo đức chân chính và ngay cả bản thân tôi cũng tưởng mình như vậy. Nhưng 
đến một lúc nào đó, ở một nơi nào đó, tôi vô tình đánh rơi mặt nạ khỏi khuôn 
mặt mình; lúc bấy giờ tôi mới "hiển dung", mới hiện nguyên hình là một tên 
đạo đức giả. 

Bài học từ Lời Chúa 

Lời Chúa trong Tin Mừng hôm nay mời gọi tôi nhìn thật sâu vào đáy lòng 
mình, nhìn xuyên qua vai diễn mà tôi đang đóng - vai "tôi-tưởng-tôi-là " - để 
nhận ra bản chất con người tôi (tôi-là) thật là khả ố. Từ đó, tôi mới tự thấy 
xấu hổ về mình. Từ đó tôi mới quyết tâm cải thiện cuộc đời, tô điểm dung 
nhan, trau dồi cho mình những phẩm chất cao đẹp. 



Nhờ thế, khi phải "hiển dung" (tức là bộc lộ chân tướng) trước mặt người 
khác (dù muốn hay không việc nầy cũng phải xảy ra), chân dung tôi không 
đến nỗi u ám, xám xịt, mốc meo… nhưng có được một chút sáng ngời, phần 
nào giống như chân dung chói lọi của Chúa Giêsu khi Người hiển dung trên 
núi với ba môn đệ năm xưa. 

Về Mục lục 

  

 

  

16. Con yêu dấu – Lm. Giuse Trần Việt Hùng 

Mầu nhiệm Ngôi Lời nhập thể đã được tỏa sáng trên đỉnh núi. Chúa Giêsu 
biến hình, mặt Người chiếu sáng như mặt trời. Chúa Giêsu tỏ mình: Bao lâu 
Thầy còn ở thế gian, Thầy là ánh sáng thế gian."(Ga. 9,5). Đây là hình ảnh 
Con Thiên Chúa thật. Thánh Matthêo đã diễn tả sự biến hình một cách ngắn 
gọn nhưng đã nói lên được ý nghĩa và sứ mệnh cứu độ của Chúa Giêsu. Từ 
khi Chúa Giêsu hạ sinh làm người, Chúa đã xuất hiện trước công chúng một 
cách âm thầm như mọi người trong tất cả mọi sinh hoạt. Chúa chấp nhận sự 
phát triển tiệm tiến trong thời gian và không gian tự nhiên.Chúa Giêsu Kitô là 
Ngôi Hai, là Ngôi Lời, là Con Thiên Chúa và là Con yêu dấu của Chúa Cha. 
Từ nguyên thủy đã có Ngôi Lời, Ngôi Lời vẫn hướng về Thiên Chúa. Ngôi 
Lời là Con Thiên Chúa (Ga. 1,1). Khi Ngôi Lời xuống trần, thiên thần đồng 
thanh ca tụng: "Vinh danh Thiên Chúa trên trời, bình an dưới thế cho loài 
người Chúa thương." (Lc.2,14). Khi Chúa Giêsu chịu phép rửa bởi Gioan tại 
sông Giođan: Lại có tiếng từ trời phán rằng: "Con là Con yêu dấu của Cha, 
Cha hài lòng về Con."(Mc. 1,11). Chúa Giêsu biến hình trên núi có tiếng 
Chúa Cha phán: "Đây là Con Ta yêu dấu rất đẹp lòng Ta, các ngươi hãy nghe 
lời Người" (Mt.17,5). Sau khi sống lại từ cõi chết, Chúa Giêsu tiếp tục hiện 
diện với các tông đồ qua nhiều cách và luôn chúc bình an cho các ông: “Các 
ông còn đang nói, thì chính Đức Giêsu đứng giữa các ông và bảo: "Bình an 
cho anh em!" (Lc. 24,36). Chúng ta nhận thấy hình ảnh xuyên suốt qua cuộc 
đời Chúa Cứu Thế. Ngài là Con Thiên Chúa đến đem bình an cho nhân loại. 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Chúa đã chia sẻ cuộc sống với con người một cách cụ thể. Chúa lao động để 
kiếm miếng cơm manh áo như mọi người. Hằng ngày, Chúa muốn học biết 
và trải qua những kinh nghiệm của đời thường. Chúa quan sát mọi việc trong 
nhà ngoài ngõ. Khi ra giảng đạo, Chúa dùng tất cả những câu truyện cụ thể 
kinh nghiệm trong đời sống. Chúa lấy tất cả những ví dụ dễ hiểu để truyền 
rao chân lý Nước Trời. Chúa dùng các tỉ dụ, ngụ ngôn, dụ ngôn hay câu 
truyện rất thật đi đôi với cuộc sống nơi vùng quê thôn dã. Chúa rành rẽ 
những phương thức gieo trồng, nấu nướng, ép nho và ủ rượu. Chúa học biết 
cách xử dụng muối ướp, men trong đấu bột, đèn để trên giá và mang đèn phải 
mang dầu theo. 

Chúa lôi cuốn quần chúng lại gần qua lời giảng dậy đơn sơ, thẳng thắn và đầy 
uy quyền. Chúa không dùng những triết thuyết cao siêu, trừu tượng hay lý 
thuyết khô khan khó hiểu. Lời Chúa thật giản dị và cụ thể dành cho mọi tầng 
lớp. Ai nghe cũng có thể hiểu được ý nghĩa, trừ những người nhắm mắt và bịt 
tai không muốn lắng nghe. Từ những người chài lưới thất học quê mùa đến 
những thầy thông luật cũng đã thấm nhuần đạo lý của Chúa. Lời của Chúa 
thật trong sáng và có sức thuyết phục sâu đậm. 

Chúa còn thực hiện rất nhiều phép lạ để chữa lành nọi thứ bệnh họan tật 
nguyền, cho kẻ mù được thấy, kẻ điếc được nghe, người câm nói được, người 
què đi được, xua đuổi tà thần, hóa bánh ra nhiều để nuôi dân, truyền sóng 
biển im lặng, mẻ cá đầy tràn và cho kẻ chết sống lại... Đây là những phép lạ 
tỏ uy quyền của Chúa trên vạn vật. Chúa biến hình một sự kiện vĩ đại trong 
lịch sử cứu độ, Chúa tỏ mình cho các môn đệ thân tín. Chúa biến hình trở lại 
nguyên dạng đã có từ nguyên thủy. Một mầu nhiệm nhập thể không ai hiểu 
thấu. Chúa mặc lấy xác phàm với thân phận của con người giới hạn trong 
thời gian và không gian. Chính Ngài đã tự nguyện tước bỏ vinh quang và 
chấp nhận thân phận tôi đòi: Người lại còn hạ mình, vâng lời cho đến nỗi 
bằng lòng chịu chết, chết trên cây thập tự (Ph. 2,8) 

Chúa Giêsu có hai bản tính: bản tính Thiên Chúa và bản tính loài người. Một 
Thiên Chúa thật trong thân xác phàm nhân. Chính Thiên Chúa đó bị người 
đời khinh bỉ, tẩy chay, xua đuổi, chối từ, đánh đập, khặc nhổ trên mặt, nhạo 
cười, đội mạo gai, vác thánh giá, bị con người tội lỗi xét xử và kết án tử hình. 
Chính những con người đã từng chịu ơn đã giơ tay xin tha cho Baraba và giết 
Giêsu. Giết Con Thiên Chúa. 



Chúa Giêsu là mặt trời công chính và là ánh sáng thế gian. Chúa Giêsu lại nói 
với người Do-thái: "Tôi là ánh sáng thế gian. Ai theo tôi, sẽ không phải đi 
trong bóng tối, nhưng sẽ nhận được ánh sáng đem lại sự sống."(Ga. 8,12). 
Thiên Chúa cao cả sáng chói như mặt trời vậy mà bị con người vô tâm xô đẩy 
vùi dập, đánh đập tàn nhẫn, máu me dính bết châu thân, nhịn đói nhịn khát, bị 
đóng đinh chân tay vào thánh giá và bị treo lên lơ lửng cho chết dần. Ngài 
chính là Thiên Chúa. Con người phàm hèn mà dám giết chết Thiên Chúa 
trong xác phàm. 

Tiếng từ trời cao: Đây là Con Ta yêu dấu rất đẹp lòng Ta, các ngươi hãy nghe 
lời Người (Mt.17,5). Loài người đã giết người Con yêu dấu của Thiên Chúa 
Cha. Ngày nay nhiều người vẫn tiếp tục hùa nhau giết Con của Thiên Chúa 
và loại trừ Ngài ra khỏi đời sống. Người Con đó bị xét xử như một tội nhân 
và được xếp vào hàng các tội nhân đem đi xử tử. Người Con đẹp lòng Thiên 
Chúa Cha đã hy sinh mạng sống để cứu độ chúng sinh. Chúng ta suy gẫm và 
chăm chú nhìn hình ảnh người Con yêu dấu chết giang tay trên thập giá. Qua 
hơn hai ngàn năm, Ngài vẫn tiếp tục bị người đời tẩy chay, khinh bỉ và xua 
đuổi. Không phải người ta xua đuổi loại trừ một ông Giêsu nào đó, mà là 
đang loại trừ chính Con Một Thiên Chúa. 

Con Ta yêu dấu chiếu sáng như mặt trời và áo Ngài trắng như tuyết. Chúa 
Giêsu là ánh sáng chiếu dọi vào đêm tối, nhưng bóng tối không tiếp nhận ánh 
sáng: Ánh sáng chiếu soi trong bóng tối và bóng tối đã không diệt được ánh 
sáng (Ga. 1,5). Nhìn thấy ánh sáng chói lòa, các môn đệ sợ hãi và ngã sấp 
mình xuống đất. Ánh sáng của Chúa Kitô soi dọi thấu tận tâm can của các 
tông đồ, các ngài thốt lên rằng: Lạy Thầy, chúng con được ở đây thì tốt lắm 
(Mt. 17,4). Thật sung sướng khi được ở bên Chúa. 

Hình ảnh Chúa Giêsu biến hình trên núi đã hé mở một chút vinh quang của 
Ngài cho các tông đồ. Sự vinh quang luôn hiện diện trong Ngài qua lời giảng 
dậy, qua các phép lạ và qua chính con người của Ngài. Chúa Giêsu sẽ trở lại 
với vinh 59 

quang đích thực khi Ngài hoàn tất công trình cứu độ qua con đường thập giá. 
Chúa Giêsu đã đổ tới giọt máu cuối cùng trong thân phận con người. Tình 
yêu trọn vẹn hiến dâng Chúa Cha để đền bù tội lỗi của chúng ta. Ngài yêu 



chúng ta tới cùng: Không có tình thương nào cao cả hơn tình thương của 
người đã hy sinh tính mạng vì bạn hữu của mình (Ga. 15,13). 

Chúng ta được cứu chuộc bằng giá máu của Con Thiên Chúa. Chúa Con đã 
hiến tế một lần là đủ để đền tội thay cho cả thế giới. Chúng ta hưởng nhờ ơn 
cứu độ mang lại nguồn sống. Chỉ nơi Đức Kitô chúng ta sẽ có sự sáng và sự 
sống: Ở nơi Người là sự sống và sự sống là ánh sáng cho nhân loại (Ga. 1,4). 
Chúa Giêsu biến hình mặc khải cho chúng ta về vinh quang ngày sau mà 
chúng ta hy vọng sẽ được chung hưởng ánh sáng ngàn thu với Ngài. 

Trong cuộc lữ hành thế gian còn nhiều bóng tối che phủ và còn nhiều thử 
thách mà chúng ta phải vượt qua. Đừng khi nào chúng ta chán nản bỏ cuộc. 
Hãy nhớ rằng con đường Chúa đã đi qua là con đường thập giá. Phải đi qua 
đau khổ mới tới vinh quang. Nhiều lần Chúa Giêsu đã nhắc nhở chúng ta: 
Thầy đây, đừng sợ. Chúng ta hãy khẩn khoản xin với Chúa như thánh Phêrô: 
Nhưng thấy gió thổi thì ông đâm sợ, và khi bắt đầu chìm, ông la lên: "Thưa 
Ngài, xin cứu con với! (Mt. 14, 30). 

Sau khi biến hình sáng chói, Chúa Giêsu và các tông đồ phải đi xuống núi và 
trở về cuộc sống thực tế hằng ngày. Chúa Giêsu không muốn đi theo con 
đường tắt dễ dàng. Ngài muốn đi trọn con đường và sứ mệnh mà Cha đã trao 
phó. Sứ mệnh cứu độ không chỉ qua sự giảng dạy và thực hành các phép lạ, 
nhưng là chấp nhận đau khổ và cái chết. Không có một hy lễ nào cao trọng 
hơn hy tế của Chúa Giêsu trên thập giá. Con Thiên Chúa đã đi đến cùng tận 
trong tất cả mọi trạng huống của cuộc đời. Từ khi Chúa hạ thân nghèo hèn 
trong máng cỏ cho tới lúc thân trần treo trên thập giá. Không có một con 
người nào dám bươc xuống thẳm sâu như Chúa. Chúa đã bước xuống và cứu 
con người lên. 

Chúng ta không thể đi con đường tắt để đến ơn cứu độ. Chúng ta hãy cố gắng 
sống tốt từng phút giây mà Chúa đã ban. Hoàn tất tốt giây phút hiện tại trong 
yêu thương tha thứ và chia sẻ bác ái. Hãy ngước nhìn lên thập giá của Chúa 
để tìm nguồn ủi an và gắn kết yêu thương. Chúa sẽ dẫn chúng ta đến nguồn 
ơn cứu độ. Chúng ta biết rằng phải qua thánh giá mới đạt tới vinh quang. 

Đây chính là hồng ân cứu độ. Đây chính là tình yêu! Chúa đã chết vì yêu! 
Chúa đã chết vì tội lỗi chúng con. Chúng con dâng lời ngợi khen, cảm tạ và 
tán tụng danh Chúa đến muôn ngàn đời. 



Về Mục lục 

  

 

  

17. Đức Giêsu - Con đường cứu độ duy nhất 

(Suy niệm của Lm. Bùi Quang Tuấn) 

"Ngước mắt lên, các ông thấy chẳng còn ai, trừ ai một mình Chúa 
Giêsu" (Mt 17:8). 

Trong cuốn sách tựa đề "Gương Hiếu Thảo", tác giả Phan Như Huyên có 
thuật lại gương chí hiếu của Công Chúa An Thường như sau: An Thường là 
con gái thứ tư của vua Minh Mạng. Nàng rất thông minh và thảo hiếu. Năm 
lên 9 tuổi, mẹ của công chúa bị bịnh. Lúc đó vào dịp lễ Vạn Thọ, các hoàng 
tử công chúa đều được triệu vào cung để chúc tuổi vua cha. Nhà vua cho các 
hoàng tử được ăn thịt dê. An Thường chỉ ngậm thịt trong miệng chứ không 
nuốt. Vua thấy lạ mới hỏi nguyên do, cô trả lời: "Con nghe nói thịt dê bổ lắm, 
nên con ngậm về cho mẹ đang bị bịnh ăn cho mau khỏe". Nghe vậy, vua cảm 
động quá, mới truyền đem khay lấy thêm thịt để An Thường đưa về cho Mẹ. 
Đến khi Vua Minh Mạng chết, nàng để tang ba năm, sống bên lăng cha cho 
trọn đạo hiếu. 

Khi đề cập đến đạo hiếu trong văn hoá Việt Nam, Đức TGM Stephanô 
Nguyễn Như Thể của TGP Huế tại Thượng Hội Đồng Giám Mục Á Châu, đã 
phát biểu: Người Việt Nam chịu ảnh hưởng sâu đậm của Khổng giáo, Lão 
giáo, Phật giáo. Cả ba tôn giáo đó đều cho lòng hiếu thảo là nhân đức căn bản 
của gia đình và xã hội. Việc sốt sắng tôn kính và phục vụ cha mẹ khi còn 
sống cũng như lúc qua đời là một bổn phận ưu tiên. Luân lý và văn minh đều 
tùy thuộc vào bổn phận này. 

Có lẽ trong những quốc gia mà đạo hiếu bám rễ sâu vào lòng người như Việt 
Nam, Trung Quốc, Thái Lan, Ấn Độ..., nơi mà "tứ đại đồng đường", ba bốn 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


đời vẫn ở chung nhau dưới một mái nhà, thì việc rao giảng hay đón nhận Kitô 
giáo sẽ không phải là một chuyện dễ dàng. Tại sao thế? 

Lý do là vì nhiều người cảm thấy băn khoăn muốn phải kháng khi nghe Đức 
Giêsu nói: "Ai đến với Ta mà không bỏ cha mẹ, vợ con, anh chị em và cả 
mạng sống mình thì không thể làm môn đệ của Ta" (Lc 14:26). 

Vấn đề được đặt ra là: "Trên thế gian này có gì cao đẹp cho bằng tình cảm 
cha mẹ con cái, vợ chồng, anh em, và có gì quí giá cho bằng sự sống, ấy thế 
mà Đức Giêsu nào đó lại bảo người ta phải hy sinh từ bỏ để có thế gắn bó với 
Ngài. Thử hỏi Đức Giêsu là ai mà đòi hỏi người ta một việc làm quá đáng 
như vậy? Phải chăng Đức Giêsu đang dạy con người sống bất hiếu?" 

Điều cần xác minh trước hết, ấy là Chúa Giêsu không hề dạy người ta bất 
hiếu hay bất nghĩa. Ngài đã từng nhắc đi nhắc lại điều răn thứ 4 là giới răn 
dạy người ta thảo kính với mẹ cha. Khi một chàng thanh niên đến hỏi Chúa 
Giêsu làm thế nào để được hạnh phúc đời đời, câu trả lời của Ngài đã có 
phần: "ngươi phải thảo kính cha mẹ". Ngay khi trên thập giá, trước lúc tắt 
hơi, Ngài vẫn quan tâm đến Mẹ Maria và lo liệu để Gioan đón Mẹ về nhà 
chăm nom. Thế nên không thể nào nói Chúa Giêsu bất hiếu hay dạy người ta 
sống bất hiếu được. 

Vậy thì làm sao để lý giải được câu nói trên đây của Chúa Giêsu? 

Thật ra có gì khó hiểu đâu nếu như có những con người đã vì một đất nước 
trần thế, một đất nước nay còn mai mất, nay vào tay chế độ này mai vào tay 
chế độ khác, mà họ còn dám dấn thân và hy sinh cha mẹ anh em cùng sự 
sống, thì với một đất nước vĩnh hằng, một đất nước được thống trị bởi Đức 
Giêsu, vua tình yêu và chân lý, thì có gì là khó hiểu khi có những con người 
dám liều bỏ hết tất cả để đi theo vị vua đó và xây dựng đất nước đó. 

Mấy ai lại không biết một Thomas More dám bỏ vua Henry VIII, chấp nhận 
xa vợ con, và cuối cùng là mất mạng sống để bênh vực cho chân lý trung tín 
yêu thương, một vợ một chồng, mà Vua Giêsu đã truyền dạy. 

Mấy ai lại không biết một Giêrađô Majella trốn nhà ra đi sau khi ghi vội cho 
mẹ mấy lời: "Mẹ ở nhà con đi làm thánh". Hay một Charles Cornay đã can 
đảm bước qua mình song thân, lên đường đi rao truyền chân lý Nước Trời 



cho Việt Nam, chấp nhận biết bao khốn khó nghèo khổ, và rồi cuối cùng chấp 
nhận cái chết lăng trì vì con người có tên Giêsu. 

Nhưng không phải là ai cũng hiểu rõ được bản chất thực sự của Đức Giêsu để 
dám bước theo Ngài cách can đảm và quyết liệt. Lắm khi người ta lại cho 
Ngài chỉ giống như một hiền triết, hay một vĩ nhân, hoặc một nhà sáng lập 
tôn giáo nào đó. Nhưng một hiền triết, một vĩ nhân, hay một người sáng lập 
tôn giáo như Đức Khổng, hay Đức Lão, hoặc Đức Phật, thì cũng chỉ là những 
con người nói về yêu thương và dạy về chân lý, khuyên bảo chúng sinh làm 
lành lánh dữ, chứ các ngài không là yêu thương, hay là chân lý. Nhưng Đức 
Giêsu thì trái lại, Ngài là yêu thương, là Đường, là Sự Thật, và là Sự Sống. 
Quan trọng là chỗ đó! (ĐC Fulton J. Sheen). 

Thế thì, một khi nhận thức và xác tín Đức Giêsu chính là chân lý soi sáng 
đường đi cho con người, là tình yêu đưa đến một sự sống phong phú tràn đầy, 
thì việc bước theo Ngài, làm môn đệ của Ngài sẽ là bước đi tất yếu cho 
những ai muốn sống sự thật, muốn sống yêu thương, và muốn trở nên con 
người toàn vẹn. Ngoài Đức Giêsu Kitô, sẽ không còn ai có thể lấp đầy khát 
vọng đó. 

"Ngước mắt lên, các ông thấy chẳng còn ai, chỉ trừ một mình Chúa Giêsu". 
Hai nhà đại tiên tri và lãnh đạo tôn giáo là Êlia và Môisen biến mất. "Chỉ còn 
một mình Chúa Giêsu". Theo nhận định của một nhà chú giải: rồi đây "mọi 
chủ thuyết triết học, mọi ý thức hệ vang bóng một thời rồi cũng sẽ bị lãng 
quên". Các tinh hoa của mọi nẻo đường cũng chỉ qui về một mối trong Đức 
Giêsu, Đấng là Đường duy nhất dẫn đến Chân Thiện Mỹ của muôn vật muôn 
loài. 

Thật chí lý thay niềm xác tín của Giáo hội: "Không có ơn Cứu Độ ngoài Đức 
Giêsu". 

Về Mục lục 

  

 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


  

18. Ý nghĩa đời sống ta là gì? - Achille Degeest. 

(Trích trong ‘Lương Thực Ngày Chúa Nhật’) 

Có thể nói rằng trong câu chuyện về việc Chúa Biến Hình, Chúa Cha mặc 
khải Chúa Con. Để suy niệm, chúng ta sẽ dừng lại một đôi khía cạnh đảo 
ngược, nghĩa là một ít đường nét trong khuôn mặt của Chúa Giêsu, Đấng mặc 
khải Chúa Cha. Làm như thế, ta sẽ trung thành với phần kết luận của câu 
chuyện, theo đó thì sự chú ý của ta được hướng về cá nhân Chúa Giêsu. 

Việc Chúa Biến Hình là chứng tá của Chúa Cha về Chúa Giêsu. Cả đời Chúa 
Giêsu là một chứng tá về Chúa Cha. Người biết mình bởi đâu đến và đi về 
đâu, Người từ Chúa Cha mà đến và sẽ trở về với Chúa Cha. Đến lượt ta, 
trong Đức Kitô và nhờ Người, ta cũng biết nguồn gốc và cùng đích ta là đâu. 
Sau đây là một vài tỷ dụ về khuôn mặt ‘làm con’ của Đức Kitô. 

1) Một chuyển động nội tâm đem lại ý nghĩa cho đời sống Đức Kitô và 
soi sáng nó. Người biết mình là kẻ được Chúa Cha thánh hiến và gởi vào thế 
gian để đem Tin Mừng Cứu Độ đến người nghèo khó, rao giảng sự giải thoát 
(khỏi tội lỗi) cho người tù đầy, và mở mắt cho kẻ đui mù (Lc 4,18). Là ‘phái 
viên’ của Chúa Cha, Người đặt sự thành tựu con người và đời sống mình 
trong lòng trung tín với ý Cha. Không phải là một sự trung tín an phận trước 
một chuyện chẳng đặng đừng, nhưng là một sự trung tín tích cực, tự phát, 
quyết liệt. Nó là dấu hiệu của Thánh Thần tình yêu hoạt động mãnh liệt trong 
Người. 

Có lẽ đã có lần ta tự hỏi: đời tôi có ý nghĩa gì? Nếu ta sống trong thánh ý 
Chúa và nếu ta tận tình chu toàn thánh ý Chúa Cha, thì đời ta có một ý nghĩa 
và như Chúa Con, chúng ta cũng được biến hình cách thiêng liêng. 

2) Chúa Giêsu muốn để cho Chúa Cha hiện rõ qua con người và đời sống 
mình. Ý chí đó đã quy định mọi hành vi, thái độ của Người. Người nói năng 
thế nào? Hoạt động ra sao? Người dám nói rằng lời Người nói không phải là 
của Người, nhưng của Đấng đã sai Người đến. Người quả quyết Người 
không hành động tự ý mình, nhưng chính Chúa Cha hành động qua Người. 
Nhìn Chúa Giêsu mà không đếm xỉa đến tương quan của Người với Chúa 



Cha, ta sẽ không hiểu nổi Người. Với người Kitô hữu cũng thế. Họ phải để 
cho Thiên Chúa ‘lộ dạng’ qua đời sống mình, bằng cách làm như Chúa 
Giêsu: nghĩa là thỉnh ý Chúa Cha về việc phải làm, phải nói. Thỉnh ý qua lời 
cầu nguyện, qua việc chạy tới Đức Giêsu là Đấng mặc khải Chúa Cha, trong 
niềm tin tưởng ở Chúa Thánh Thần và sự tuân phục đối với Hội Thánh. 

Về Mục lục 

  

 

  

19. Biến hình – Richard Gutzwiller. 

(Trích trong ‘Suy Niệm Tin Mừng Matthêu’) 

Quang cảnh trên núi biến hình tiên báo về Thiên đàng. Đức Kitô đã nói trước 
rằng: Nhiều người sẽ không chết trước khi thấy Con Người trong vinh quang. 
Lời này bây giờ đã hoàn toàn được thực hiện, nhưng chỉ trong khoảnh khắc, 
giống như một tia sáng leo lét của ánh lửa bùng lên rồi mất hút trên bờ vắng. 
Đoạn văn Thánh này chia làm hai phần rõ rệt: 

PHẦN THỨ NHẤT: Đầy vẻ huy hoàng rạng rỡ của Thiên Chúa. Ba môn đệ 
được chiêm ngắm ánh sáng mỹ miều này: Trước hết Phêrô, viên chức đầu 
tiên của Giáo hội, người mà từ đây sẽ phải học ý nghĩa đau khổ theo Thiên 
Chúa và thay thế tư tưởng nhân loại bằng tư tưởng thần linh. Thứ đến 
Giacôbê, người tử đạo tiên khởi, hân hoan đổ máu làm chứng vì đã thấy vinh 
quang Chúa. Và cuối cùng Gioan, môn đệ yêu dấu sẽ phải học biết rằng, đau 
khổ là bằng chứng của tình yêu. 

Họ thấy Chúa biến hình, mặt Ngài rực rỡ như mặt trời, áo Ngài trắng như 
tuyết. Hình dáng buồn tẻ của chân dung nhân loại hoàn toàn bị hủy diệt. Tất 
cả phát huy từ ánh sáng Thiên Chúa. Sau khi xác sống lại con người ta cũng 
mặc lấy xác thể, nhưng theo những luật sinh lý mới. Ánh sáng vẫn là vật chất 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


nhưng chiếu tỏa với tính chất đặc biệt: Ánh sáng làm thân thể rạng ngời như 
người ta đã thấy nơi Đức Kitô vinh quang. 

Môisen và Êlia xuất hiện. Môisen cứu dân khỏi ách nô lệ Ai Cập, hướng dẫn 
họ qua sa mạc, trao truyền cho họ luật pháp và giao ước của Đấng Thánh siêu 
phàm. Tuy nhiên, ông chỉ được phép ngắm nhìn Đất Hứa từ xa. Lúc này ông 
được gần Đức Kitô, chính Ngài sẽ giải thoát không những riêng dân Do Thái, 
nhưng toàn thể nhân loại khỏi ách nô lệ ma quỷ. Chính Ngài hướng dẫn họ 
cách vô ngộ qua sa mạc cuộc đời tạm gửi. Ngài ban cho họ giới răn tình yêu 
tân kỳ trong Giao Ước Mới của Giáo hội. Là Môisen đích thực, Ngài dẫn dắt 
Dân Chúa vào Đất Hứa đích thực, để thực hiện cuộc biến hình muôn thuở. 

Êlia là người thứ nhất trong các đại tiên tri. Người đã cấm không được dành 
cho Baal là thần trái đất những quyền lợi như Thiên Chúa. Chỉ có Thiên Chúa 
mới là Chúa tể của trời cao và vũ trụ. 

Trước hết, người đã thay việc phục vụ các ngẫu tượng bằng việc phục vụ 
Thiên Chúa. Với tư cách là kẻ vô địch của Thiên Chúa, người đã đương đầu 
với dân Do Thái. Rồi đây, Đức Kitô đến để giúp con người khỏi rơi vào thảm 
họa diệt vong của trần tục, vật chất, xác thịt. Ngài đem đến cho họ nước của 
Thiên Chúa, là Cha trên trời. Chính Ngài cũng đã đánh bại Hêrôđê và đại 
diện của đế quốc Rôma. Êlia làm chứng về Ngài vì theo lời Kinh Thánh dạy, 
đại tiên tri được nâng lên trời rồi trở lại dọn đường cho Chúa. Người đây, sẵn 
sàng đóng vai trò dọn đường cho Chúa lên trời, trong cảnh biến hình. Vậy 
luật pháp và các tiên tri cùng hòa hợp làm chứng. Từ nay Phêrô thấy trước 
rằng, tình trạng biến hình như được thiết lập vĩnh viễn nên đã xin dựng lều để 
giây lát vinh hiển được trường tồn. 

Đó là một thái độ dễ hiểu, vì con người đã được tạo dựng để hưởng niềm hân 
hoan. Đau khổ không thể là cùng đích của con người, nhưng đau khổ chỉ là 
một bước đường phải qua. Mỗi lần Chúa nói tiên tri về đau khổ, Chúa đã kết 
thúc bằng một ám chỉ về phục sinh vinh quang. Ở đây cuộc phục sinh vinh 
quang đã được tuyên bố như một yếu tố nền tảng của giáo lý về đau khổ. Ánh 
quang chói sáng của việc biến hình, tình trạng chìm ngập trong ánh sáng, sự 
chiêm ngắm hạnh phúc vĩnh cửu đã truyền trao cho các môn đệ một mãnh lực 
giúp họ cương quyết trên bước đường đau khổ. Họ sẽ nhìn về tương lai và 
chờ ngày Chúa đến giữa lúc sống cuộc đời dương thế. 



PHẦN THỨ HAI: Đám mây bao phủ làm tăng vẻ oai nghiêm rỡ ràng. Trên 
núi Sinai, cảnh trí huyền ảo là dấu hiệu sự hiện diện của Thiên Chúa. Cũng 
như đám mây trước kia bao phủ ngọn núi, lúc này vẻ huy hoàng của Chúa 
bao trùm muôn vật. Các môn đệ phải tự tìm hiểu để cảm nhận trước được vẻ 
uy nghiêm của Thiên Chúa. Trên núi Sinai, phảng phất đám mây giông bão; ở 
đây áng mây rực sáng an bình thanh thoát. Trên núi Sinai vang dội các mệnh 
lệnh thần linh, vì Môisen là tôi tớ Thiên Chúa mà Do Thái phải vâng lời. Còn 
trên núi biến hình cung giọng nhiệm mầu không chỉ thị tôi tớ nhưng là ấm tử. 

Như thế, những đòi hỏi nghiêm khắc được thay thế bằng sứ điệp yêu thương: 
Ở núi Sinai, trước vẻ uy nghiêm Thiên Chúa, dân chúng kinh hoảng rụng rời, 
ở đây, các môn đệ cũng sợ hãi chúi mặt xuống đất. Chúa Giêsu nâng họ dậy, 
và làm cho họ hết sợ. Từ nay họ biết rằng: với Ngài chung cục thời gian đã 
điểm; không phải tất cả sẽ bị hủy diệt, nhưng tất cả sẽ bị vượt qua. Chắc chắn 
giờ cáo chung sẽ điểm, báo hiệu một tai họa: Đau khổ, sự chết, Thánh giá sẽ 
hiện diện. Nhưng đây cũng sẽ là khởi điểm một thời đại mới quyết liệt khai 
mào ánh sáng và biến hình. Đức Kitô hiện đến khai mào thời cánh chung, 
nhưng thời gian ấy còn kéo dài. Trong giây lát, Chúa đã cho thấy vẻ huy 
hoàng của giờ phút hoàn tất với đầy vẻ trang trọng để các môn đệ không bao 
giờ quên. Họ được lệnh phải bảo vệ bí mật về biến cố dị thường vĩ đại này, 
cho tới lúc Con Người phục sinh từ cõi chết. Bấy giờ người đầu tiên trong 
những kẻ chết sẽ thức giấc, sống đời sống mới đích thực. Những người khác 
theo sau và cứ thế bắt đầu viên mãn thời gian chung kết. 

Đức Kitô còn cao trọng hơn ngàn lần những gì các môn đệ, và cả Phêrô đã 
tuyên xưng hay cảm thức về Ngài. Nhưng chỉ có sự cao trọng siêu phàm, siêu 
thời gian và phổ biến thực sự trong cảnh trời mới, đất mới: lúc đó thời gian 
biến thành vĩnh cửu, định mệnh đau thương của con người biến thành hạnh 
phúc; vẻ cao trọng đó đã hiển hiện huy hoàng trên núi biến hình. Từ đỉnh núi 
đó, vẻ cao trọng này soi sáng mọi vực thẳm tối tăm của nhân loại. 

Về Mục lục 

  

 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


  

20. Con yêu dấu 

Này là Con Ta yêu dấu. Đọc lại Phúc âm, chúng ta thấy Chúa Cha đã tuyên 
phong Đức Kitô là con yêu dấu của mình những hai lần. 

Thực vậy, lần thứ nhất là bên bờ sông Giócđan, khi Đức Kitô đến lãnh nhận 
phép rửa của Gioan Tiền hô. Phúc âm đã ghi lại khi Ngài lên khỏi nước, thì 
trời mở ra, Thánh Thần Chúa lấy hình chim bồ câu đổ xuống và từ trời có 
tiếng phán: 

- Này là Con Ta yêu dấu. 

Lần thứ hai là trên đỉnh Taborê như chúng ta vừa nghe đọc. Hôm ấy Chúa 
Giêsu dẫn ba môn đệ thân tín nhất lên đỉnh núi Taborê, tại đây Ngài đã biến 
hình trước mặt các ông, áo Ngài trở nên trắng như tuyết, rồi lại có Môisê và 
Êlia đến đàm đạo với Ngài. Giữa lúc ấy có một đám mây bao phủ rồi từ trong 
đám mây có tiếng phán: 

- Này là Con Ta yêu dấu. 

Thế nhưng, đâu là cái bí quyết làm cho Đức Kitô trở thành người con yêu dấu 
của Chúa Cha. Xin thưa: 

- Cái bí quyết ấy rất đơn giản đó là Đức Kitô luôn làm vui lòng Chúa Cha, 
hay nói một cách khác, Đức Kitô luôn vâng theo thánh ý của Chúa Cha. 

Thực vậy, vì vâng theo thánh ý Chúa Cha mà Đức Kitô đã xuống thế làm 
người, sinh ra giữa đêm đông giá lạnh, lớn lên trong cảnh nghèo túng cơ cực. 
Rồi trong cuộc đời công khai, nỗi băn khoăn số một của Ngài là tìm biết và 
thực thi thánh ý Chúa Cha, như Ngài đã xác quyết với các môn đệ bên bờ 
giếng Giacob: 

- Của ăn của Ta là làm theo thánh ý Cha Ta. 

Đỉnh cao tuyệt vời nhất của sự vâng phục đó là cái chết trên thập giá như lời 
thánh Phaolô đã viết: 



- Ngài đã vâng lời cho đến chết và chết trên thập giá. 

Còn đối với chúng ta thì sao? Khi lãnh nhận bí tích Rửa tội, chúng ta được 
trở nên con Thiên Chúa. Chúng ta giống như Môisê, sau ngày được vớt lên 
khỏi nước. Thực vậy, trước kia Môisê là một người phải chết, và nếu có sống 
thì cũng chỉ sống một kiếp sống nô lệ đọa đầy… Còn sau khi được vớt lên 
khỏi nước, Môisê được nàng công chúa nhận làm con nuôi và có một địa vị 
sáng chói. 

Cũng thế, trước khi được rửa tội chúng ta là những kẻ phải chết do hậu quả 
của tội Adong, nhưng sau khi được vớt lên khỏi nước do bí tích rửa tội chúng 
ta trở thành con cái Thiên Chúa và có quyền thừa hưởng gia nghiệp nước 
trời. 

Bởi đó chúng ta phải cám ơn Thiên Chúa vì đã dành cho chúng ta cái địa vị 
cao cả ấy. Chúng ta hãy suy nghĩ như bà già nhà quê mỗi khi đọc kinh lạy 
Cha: 

- Lạy Chúa, Chúa là ai mà con là ai. Chúa là Đấng tạo hóa quyền năng, còn 
con chỉ là một bà lão già nua xấu xí, thế mà Chúa ban cho con một đặc ân cao 
cả, đó là được gọi Chúa là Cha. 

Cám ơn Chúa mà thôi chưa đủ. Hãnh diện về địa ấy mà thôi chưa đủ. Điều 
quan trọng là chúng ta phải sống đúng cái địa vị cao cả ấy, nghĩa là chúng ta 
phải trở nên là những người con ngoan, là những người con yêu dấu của 
Chúa. 

Muốn được như thế chúng ta hãy noi gương bắt chước Đức Kitô, bằng cách 
luôn vâng theo thánh ý Chúa Cha. Một đứa con ngoan sẽ không phải là một 
đứa con vùng vằng cãi trả mỗi khi cha mẹ sai bảo điều gì. Trái lại, phải là đứa 
con mau mắn vâng nghe những lời chỉ bảo ấy. 

Bởi đó, để trở thành những người con ngoan của Chúa, chúng ta cũng phải 
mau mắn và vui vẻ vâng theo thánh ý Chúa Cha, thánh ý ấy được biểu lộ qua 
tiếng nói lương tâm, qua mười giới răn, qua Tin mừng Phúc âm và qua những 
điều giáo huấn của Hội Thánh. 



Có mau mắn vâng nghe thánh ý Chúa Cha, thì rồi Chúa Cha mới tuyên phong 
chúng ta như đã tuyên phong Đức Kitô trên đỉnh Taborê: 

- Này là Con Ta yêu dấu. 

Về Mục lục 

  

 

  

21. Cõi phúc 

Trong cuộc đời này, có nhiều người đã đi tìm cái chết cho mình. Trong số ấy 
có những người giàu sang quyền quí, và cũng có những người nghèo khổ bần 
cùng. Người giàu sang quyền quý sau khi hưởng thụ mọi thú vui của cõi đời, 
đã chỉ thấy một sự trống rỗng trong tâm hồn, một sự vô vị của cuộc sống nên 
tìm đến cái chết như muốn nói lên rằng họ tuyệt vọng về cuộc đời. Những 
người nghèo khổ bần cùng suốt đời phải làm thân trâu ngựa. Họ không đủ 
sức chịu đựng những nhọc nhằn, những tủi nhục của kiếp tôi mọi nên cũng đã 
tìm đến cái chết như tìm một sự giải thoát cho cuộc đời. Dù chết trong hoàn 
cảnh nào thì cả người giàu lẫn người nghèo kể trên đều có một lý do chung 
và lý do mạnh nhất đã đẩy đưa họ tới chỗ chào thua cuộc đời. Lý do đó là vì 
họ “Sống mà không có lý tưởng để vươn tới, không có niềm tin vào ngày mai 
ở bên kia cuộc đời”. Đối với họ, đời người chỉ thu gọn lại trong những tháng 
năm của cuộc sống này và chết là hết, không còn gì. 

Nhưng người Kitô hữu không thể nghĩ thế. Người Kitô hữu biết rằng mình có 
một cõi phúc để đi về sau khi cuộc đời này chấm dứt. Cõi phúc ấy được báo 
trước qua cuộc biến hình đầy vinh quang huy hoàng của Chúa Giêsu. Cõi 
phúc ấy đã làm cho ba môn đệ của Chúa Giêsu ngây ngất đến độ ông Phêrô 
đã phải thốt lên rằng: “Thầy ơi, chúng con được ở đây thì sướng lắm”. Những 
chưa được. Cõi phúc ấy nằm ở cuối cuộc hành trình đời người, và các tông 
đồ cũng như mỗi người chúng ta chỉ có thể đi vào cõi phúc ấy sau khi đã đi 
hết lộ trình cuộc đời của mình. Khổ một nỗi hành trình cuộc đời của người 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Kitô hữu không phải là xa lộ thênh thang, bằng phẳng, nhưng lại là một con 
đường khúc khuỷu, quanh co, đầy chông gai sỏi đá. Nó giống như con đường 
lên núi Sọ của Chúa Giêsu. Và vì thế mà nhiều người, trong đó có cả chúng 
ta đã không dám bước vào. Thành công nào trong đời cũng có cái giá phải 
trả. Chúa Giêsu chỉ có thể bước vào vinh quang của ngày Phục Sinh sau khi 
đã đi vượt qua con đường đau khổ, con đường thập giá. Người đã can đảm 
vượt qua được con đường ấy và đã đi vào cõi phúc. Người mời gọi và chờ 
đợi chúng ta cùng đi vào cõi phúc ấy với Người: “Ai muốn theo tôi, hãy bỏ 
mình, vác thập giá mình hằng ngày mà theo tôi”. Không có con đường thứ 
hai, không có con đường tắt nào khác dẫn tới cõi phúc ngoài con đường Chúa 
Giêsu đã đi. Bước sang năm mới có lẽ ai trong chúng ta cũng có một kế 
hoạch làm ăn, và chúng ta có thể mường tượng ra những thành công sẽ đến. 
Những thành công ấy sẽ là động lực thúc đẩy chúng ta làm việc, chấp nhận 
mưa nắng dãi dầu, chấp nhận thức khuya dậy sớm v.v… Đạt được cõi phúc 
trường sinh chính là một thành công lớn nhất và chung cuộc của đời sống con 
người, nhưng chẳng biết nó có đủ hấp dẫn để lôi kéo ta, để giúp ta chấp nhận 
những hy sinh, từ bỏ, chấp nhận lấy những thập giá trong đời sống mình hay 
không? Nếu không thì quả là đáng tiếc. 

Về Mục lục 

  

 

  

22. Thập giá 

Anh chị em có biết tại sao khi nghe hai chữ thập giá, chúng ta không thấy sởn 
gai ốc, và có khi còn dửng dưng nữa, trong khi các môn đệ Chúa Giêsu nghe 
nói đến thập giá thì nổi da gà, và ông Phêrô run rẩy can ngăn Chúa đừng đi 
tới đó? Có lẽ vì chúng ta chỉ nhìn thấy những cây thập giá bằng vàng, bằng 
bạc, bằng đồng, bằng gỗ quí nhẵn bóng hay bằng xi măng tô đá rửa, đá mài, 
nên hình ảnh mà hai chữ thập giá gợi lên trong chúng ta không có gì đáng sợ. 
Còn các môn đệ Chúa thì trái lại, các ông chưa bao giờ thấy những cây thập 
giá bằng vàng, bằng bạc… và hai chữ này không chỉ gợi lên một cây khổ giá 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


trần trụi, mà gợi lên hình ảnh một con người quằn quại, tuyệt vọng trong đau 
đớn và nhục nhã ê chề, lơ lửng giữa trời và đất, giữa sống và chết, trước 
những cái nhìn thù ghét và khinh bỉ, trước những con mắt tò mò và dửng 
dưng. Chính vì thế mà các tông đồ rùng mình sợ hãi khi Chúa Giêsu nói đến 
thập giá. 

Nhưng Chúa Giêsu không phải là ông thầy dễ dãi hay nhu nhược. Chúa vẫn 
nói thẳng, nói thật và Chúa đòi ai theo Chúa phải nhìn thẳng vào thập giá và 
chấp nhận nó: “Ai muốn theo Thầy, hãy bỏ mình đi, vác thập giá của mình 
hằng ngày mà đi đằng sau Thầy”. Ông Phêrô vừa thay mặt anh em tuyên 
xưng Ngài là Đức Kitô, Con Thiên Chúa, thì Ngài lại nói đến thập giá. Thập 
giá Chúa nói ở đây như mặt sau của tấm huân chương. Rồi sau đó Chúa lại 
đưa ba môn đệ thân tín lên núi, cho các ông thấy vinh quang chói lòa của 
Ngài và sự có mặt làm chứng của Môisê và Êlia: một vị đã được Chúa dùng 
để giao ước Sinai, còn vị kia thì được Chúa trao nhiệm vụ tái lập giao ước 
Sinai. 

Chúng ta có thể đảo lại thế này: sau khi chỉ cho các môn đệ thấy cây thập giá 
làm cho các ông run sợ, Chúa Giêsu lật cho các ông thấy đằng sau cây thập 
giá có gì. Cũng vậy, sau này, trên đường Emmau, chúng ta thấy Chúa quở 
trách hai môn đệ thất vọng bỏ đi, vì các ông chỉ thấy mặt trước mà không 
thấy mặt sau của cây thập giá: “Chẳng phải là Đức Kitô phải chịu đau khổ để 
vào trong vinh quang của Ngài sao?”. 

Nếu ôm lấy cây thập giá và thỏa mãn với nó thì đúng là một kẻ điên khùng 
hoặc bệnh hoạn. Không, Chúa Giêsu không kêu gọi chúng ta trở nên điên 
khùng, bệnh hoạn. Chúa đã nhận lấy thập giá như đường tới vinh quang. 
Đàng sau thập giá là vinh quang mà chỉ có đức tin mới cho chúng ta thấy 
được. Chúa không gọi chúng ta vác thập giá đi một mình, nhưng là đi theo 
sau Chúa, vì chỉ có đi theo Chúa, chúng ta mới tới được vinh quang ở phía 
sau cây thập giá. 

Cuộc sống có những lúc êm đềm thanh thản, có những ngày tưng bừng hoa 
lá, nhưng cũng lắm khi cảm thấy tất cả nỗi ê chề của cây thập giá sù sì và 
những lời độc địa, chát chúa của khách qua đường. Chúng ta cảm thấy nỗi cô 
đơn của kẻ bị treo lơ lửng giữa trời và đất. Chúng ta khát khô cổ muốn có 
một lời an ủi, một chút cảm thông, nhưng quanh chúng ta chỉ có thờ ơ và 



thinh lặng, hoặc tệ hơn nữa, chỉ có phỉ báng và xua đuổi. Những lúc ấy chúng 
ta mới cảm thấy tất cả sự rùng rợn của cây thập giá. Có khi chúng ta cảm 
thấy chán nản muốn buông xuôi tất cả. Chúng ta cảm thấy như Chúa Giêsu 
đã cảm thấy và phải kêu lên: “Lạy Chúa, nhân sao Chúa bỏ con…”. 

Những lúc ấy chúng ta phải vận dụng sức mạnh của lòng tin, hết ánh sáng 
đức tin, để thấy được đằng sau cây thập giá. Chúng ta hãy nhìn thẳng vào 
Đấng đang vác thập giá đi đằng trước chúng ta, chớ rời mắt xa Ngài. Nhưng 
chúng ta đừng chờ tới lúc đó mới nhìn vào Ngài. Chúng ta phải giữ tầm nhìn 
luôn hướng về Ngài trong mọi nơi, mọi lúc, mọi việc. Chúng ta hãy làm tất 
cả với Ngài, vì Ngài và trong Ngài. Nếu chúng ta biết sống với Ngài trong 
niềm vui, chúng ta cũng biết sống với Ngài trong nỗi buồn. Nếu chúng ta biết 
sống trong Ngài khi hạnh phúc, chúng ta cũng biết sống trong Ngài lúc đau 
khổ. Nếu chúng ta biết sống với Ngài trong ngày hội, chúng ta cũng biết sống 
với Ngài giữa cô đơn. Nếu chúng ta biết sống trong Ngài lúc đầy tiền của, 
chúng ta cũng biết sống trong Ngài khi trắng tay… 

Điều chúng ta cần ghi nhớ là chúng ta đừng mang thập giá một mình. Chúng 
ta sẽ không bước nổi đâu, và nếu chúng ta có đem tất cả sự kiêu hãnh của con 
cái Ađam mà lết đi được thì cũng chẳng ích lợi gì, cây thập giá của chúng ta 
chỉ là cây gỗ chết mà thôi. Bởi vì cây thập giá chỉ trở nên xanh tươi và đầy 
hoa trái khi nó mang con Thiên Chúa, nguồn mạch sự sống: “Nếu chúng ta 
cùng chết với Ngài, chúng ta sẽ sống với Ngài”. 

Như vậy, Chúa Giêsu hiển dung là để củng cố đức tin của các môn đệ. Bởi vì 
Chúa thấy các môn đệ quá sợ các đau khổ, không chấp nhận cuộc khổ nạn 
của Ngài, nên Chúa đã hé mở vinh quang của Nước Thiên Chúa cho các ông 
thấy để đem lại cho các ông một niềm tin và một hy vọng vào ngày mai. Do 
đó, việc Chúa hiển dung cũng dạy bảo cho các môn đệ biết: phải trải qua đau 
khổ rồi mới vào vinh quang. Chính Thầy của các ông là Con Thiên Chúa, mà 
còn phải chịu đau khổ mới bước đến vinh quang thì các ông cũng phải đi theo 
con đường đó: không thể đến cõi hằng sống mà không phải qua đau khổ, thử 
thách. 

Sống ở đời, không ai trong chúng ta tránh được những đau khổ chúng ta gọi 
là những thánh giá mà Chúa muốn chúng ta vác. Dù trong bậc nào vẫn phải 
vác thánh giá của mình. Ngay chính lúc này, mỗi người chúng ta đều cảm 



thấy những lo âu, những buồn phiền, những khổ đau… Tất cả đều là thánh 
giá. Nếu biết vác cho nên, với một thái độ khiêm ngường, với lòng cậy tin, 
thì Chúa sẽ ở bên chúng ta, và sẽ thưởng công cho chúng ta. Những công 
phúc tuy vô hình, chúng ta không trông thấy, nhưng chúng sẽ là những hạt 
men, những hạt giống sẽ nở ra trong đời sau và trong thế hệ con cháu chúng 
ta. 

Về Mục lục 

  

 

  

23. Suy niệm của JKN 

Câu hỏi gợi ý: 

1. Ý nghĩa của những chi tiết trong cuộc hiển dung là gì? Mục đích của cuộc 
hiển dung là gì? 

2. Lời Chúa Cha giới thiệu về Đức Giêsu: “Đây là Con yêu dấu của Ta, Ta 
hài lòng về Người. Các ngươi hãy vâng nghe lời Người!”. Nội dung của lời 
giới thiệu này có mấy điểm? Là những điểm nào? 

3. Vâng nghe lời Đức Giêsu như Chúa Cha khuyên ta thì được lợi ích gì? 

Suy tư gợi ý: 

1. Ý nghĩa thị kiến hiển dung của Đức Giêsu 

Đây là một thị kiến mà ba môn đệ thân tín nhất của Đức Giêsu nhìn thấy. Thị 
kiến này mạc khải cho ba môn đệ thấy thần tính của Đức Giêsu. Những gì 
thấy trong thị kiến đều có một ý nghĩa thần bí: 

– ngọn núi cao: biểu tượng sự siêu việt, thánh thiện, cao cả, thanh thoát, xa 
rời thế tục 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


– chỉ có bốn thầy trò với nhau: sự mạc khải chỉ biểu lộ cho những người thân 
thiết nhất, mang tính riêng tư. 

– sự biến hình đổi dạng: cho thấy một bản chất sâu xa bên trong, một cái gì 
sẽ được tỏ hiện trong tương lai. Người thường không thấy được điều ấy, họ 
chỉ thấy được cái gì hiện ra bên ngoài trong hiện tại. 

– dung nhan chói lọi như mặt trời: biểu tượng của thần tính, hay thiên tính, 
đầy vinh quang, quyền lực. 

– y phục trắng tinh như ánh sáng: biểu tượng sự trong sáng, sự quang minh 
chính đại cực độ, hoàn toàn không lầm lỗi, không khiếm khuyết. 

– Môsê và Êlia hiện ra đàm đạo: đây là hai nhân vật lớn nhất tiêu biểu cho 
Cựu Ước, hay Giao Ước cũ. Môsê, nhà làm luật, tượng trưng cho luật pháp, 
Êlia, ngôn sứ lớn nhất trong Cựu Ước, đại diện các ngôn sứ. Luật pháp và các 
ngôn sứ là cốt tủy, là những thứ biểu trưng và thiêng liêng nhất trong Cựu 
Ước. Hai ông còn là hai người có thế giá nhất đã báo trước sự ra đời của Đức 
Giêsu. Môsê là tác giả của bộ Ngũ Kinh (5 cuốn đầu của Cựu Ước) đã tiên 
báo một đại ngôn sứ sẽ đến (x. Đnl 18,15-19). Còn Êlia là nhân vật mà Thiên 
Chúa sai đến như một dấu chứng báo trước ngày mà chính Thiên Chúa đến 
trần gian (x. Ml 3,23). Trong thị kiến này, hai ông biểu tượng cho hai chứng 
từ sống động nhất làm chứng cho thiên tính của Đức Giêsu. 

– Đám mây sáng ngời bao phủ cả ba người: tượng trưng cả ba người đều đến 
từ Thiên Chúa, và đang sống trong vinh quang của Thiên Chúa. Trong Kinh 
Thánh (cũng như trong các kinh điển của các tôn giáo), đám mây tượng trưng 
cho mầu nhiệm Thiên Chúa đang hiện diện: chẳng hạn cột mây dẫn đường 
dân Do Thái qua biển đỏ (Xh 13,21-24), cột mây trước Lều Tạm (Xh 
33,9-10; 40,34-38), hay Gia-Vê thường hiện ra với Môsê trong đám mây (Xh 
16,10; 19,9; 20,21; 24,15-16). 

– Tiếng phán ra từ đám mây: “Đây là Con yêu dấu của Ta, Ta hài lòng về 
Người. Các ngươi hãy vâng nghe lời Người!”: Đây là dấu chứng mạnh nhất, 
vĩ đại nhất mang tính dứt khoát cho biết Đức Giêsu chính là Con Thiên Chúa, 
mà mọi người có thể tin tưởng và vâng phục. Chính Chúa Cha trực tiếp giới 
thiệu “Con Yêu Dấu” của mình. Còn lời chứng nào giá trị hơn nữa? 



2. Hãy vững tin vào thiên tính của Đức Giêsu 

Qua thị kiến hiển dung này, Thiên Chúa đã trực tiếp củng cố niềm tin cho ba 
môn đệ thân tín nhất của Đức Giêsu vào Ngài, và cũng gián tiếp củng cố 
niềm tin của các môn đệ khác, và cả chúng ta nữa. Thị kiến này các ông đã 
mang theo trong tâm trí suốt cuộc đời như một hành trang quý báu giúp các 
ông tin vững chắc vào Đức Giêsu là Con Thiên Chúa, là Đấng Thiên Sai, 
Đấng Cứu Thế mà mọi người đều trông mong. Nhờ niềm tin vững chắc này, 
các ông rao giảng về Đức Giêsu một cách xác tín, và vượt qua được mọi gian 
lao thử thách do việc rao giảng ấy. Thánh Phêrô đã nhắc lại biến cố này như 
một dấu chứng chắc chắn để mọi người tin vào lời chứng của mình: “Thật 
vậy, khi chúng tôi nói cho anh em biết quyền năng và cuộc quang lâm của 
Đức Giêsu Kitô, Chúa chúng ta, thì không phải chúng tôi dựa theo những 
chuyện hoang đường thêu dệt khéo léo, nhưng là vì chúng tôi đã được thấy 
tận mắt vẻ uy phong lẫm liệt của Người. Quả thế, Người đã được Thiên Chúa 
là Cha ban cho vinh quang và danh dự, khi có tiếng từ Đấng tuyệt vời vinh 
hiển phán với Người: “Đây là Con yêu dấu của Ta, Ta hết lòng quý mến”. 
Tiếng đó, chính chúng tôi đã nghe thấy từ trời phán ra, khi chúng tôi ở trên 
núi thánh với Người” (2Pr 1,16-18). 

Nếu mục đích của sự hiển dung này là để củng cố niềm tin các tông đồ vào 
thiên tính của Đức Giêsu, thì nó cũng có mục đích củng cố niềm tin mỗi 
người chúng ta. Đức tin được càng được xác tín mạnh mẽ từ trong thâm tâm, 
chứ không chỉ tuyên xưng ngoài miệng, sẽ làm cho đời sống Kitô hữu càng 
thêm sâu sắc và phong phú, càng làm tình yêu và nội lực ta thêm dồi dào. 

3. “Hãy vâng nghe lời Người!” 

Qua biến cố hiển dung, Đức Giêsu chẳng những được giới thiệu cho chúng 
ta. Sự giới thiệu có giá trị hay không, và giá trị đến mức nào tùy thuộc vào 
thế giá của người giới thiệu. Còn ai có thế giá trong tôn giáo cho bằng Môsê 
và Êlia, và nhất là còn ai thế giá trong toàn vũ trụ bằng Chúa Cha, Đấng tạo 
dựng nên cả vũ trụ bao la này. Chúa Cha đã giới thiệu Ngài: “Đây là Con yêu 
dấu của Ta, Ta hài lòng về Người. Các ngươi hãy vâng nghe lời Người!”. 

Lời giới thiệu ấy tuy ngắn ngủi nhưng nội dung rất quan trọng, gồm 3 điểm 
sau đây: 



a) Đức Giêsu là Con Thiên Chúa: Đó là một chức vị duy nhất và cao nhất sau 
Chúa Cha trong toàn vũ trụ. Ngài là Con duy nhất của một Thiên Chúa độc 
nhất. Và Ngài cũng là Thiên Chúa, đồng bản tính với Chúa Cha. Ngài đầy uy 
tín và rất đáng tin tưởng do bản chất Thiên Chúa của Ngài. 

b) Đức Giêsu rất đẹp lòng Chúa Cha: Một người đẹp lòng Chúa Cha tất nhiên 
hết sức hoàn hảo, không một khiếm khuyết nào. Vì thế, Ngài đầy uy tín và rất 
đáng tin tưởng do phẩm chất hết sức cao quí của Ngài. 

c) Vì thế, Chúa Cha khuyên chúng ta “hãy vâng nghe lời Người!”. Lời 
khuyên của Thiên Chúa yêu thương chúng ta vô cùng lại đầy khôn ngoan và 
quyền năng ắt phải có một giá trị vô cùng lớn. Không một lời khuyên nào đối 
với ta có thể khôn ngoan và đem lại lợi ích cho ta như vậy. Vậy chúng ta hãy 
vâng nghe lời Đức Giêsu. 

Thánh Phêrô, người đã chứng kiến việc hiển dung của Đức Giêsu và đã nghe 
được lời giới thiệu về Ngài của Chúa Cha, đã phải thốt lên tâm tình của mình: 
“Thưa Thầy, bỏ Thầy thì chúng con biết đến với ai? Thầy mới có những lời 
đem lại sự sống đời đời” (Ga 6,68). Chính Đức Giêsu cũng đã xác nhận: “Ai 
tuân giữ lời tôi, thì sẽ không bao giờ phải chết” (Ga 8,51). “Không bao giờ 
phải chết” ở đây nghĩa là có được sự sống đời đời. 

4. Sự sống đời đời do vâng nghe lời Đức Giêsu 

Lợi ích lớn lao do việc vâng nghe lời Đức Giêsu chính là có được sự sống đời 
đời. Sự sống đời đời ấy không phải là một cái gì xa lạ mà phải qua thế giới 
bên kia mới cảm nghiệm được, mà là một cái gì thực tế và cụ thể, có thể cảm 
nghiệm được ngay ở đời này, thậm chí “tại đây và lúc này” (hic et nunc) một 
cách hết sức hiện sinh. Sự sống ấy đã được Đức Giêsu nói đến trong câu: 
“Tôi đến để cho chiên được sống và sống dồi dào” (Ga 10,10). Ở đời này, sự 
sống đời đời được thể hiện bằng sự sống dồi dào nội lực và sinh khí để có thể 
sống tràn đầy bình an và hạnh phúc, trong tinh thần vị tha, quên mình, biết 
yêu thương và hy sinh cho tha nhân không mệt mỏi. Đó là thứ hạnh phúc 
đích thực của thiên đàng là nơi chỉ có yêu thương, không còn ích kỷ hay thù 
hận. Đó là sự bình an và hạnh phúc vô biên trong nội tâm, thứ hạnh phúc 
không bị lệ thuộc vào hoàn cảnh hay những yếu tố bên ngoài, một thứ hạnh 
phúc không ai lấy mất được. 



Sự sống đời đời ấy ta có được là do vâng nghe lời Đức Giêsu, để chúng ta có 
thể nhìn cuộc đời, quan niệm mọi sự như Đức Giêsu đã nhìn và quan niệm, 
để ta có thể tư tưởng, nói năng và hành xử như Ngài đã từng tư tưởng, nói 
năng và hành xử. Ở đời này, sự sống ấy có thể ví như ở dạng hạt, và nó sẽ 
phát triển thành cây cổ thụ và sinh hoa kết trái ở đời sau. Chỉ khi ta có được 
“hạt giống sự sống đời đời” ở đời này do việc vâng nghe lời Đức Giêsu, ta 
mới có được “cây sự sống đời đời” ấy ở đời sau (x. Kh 22,2.14.19). 

Cầu nguyện 

Lạy Cha, Cha đã giới thiệu Đức Giêsu cho con, đã khuyên con hãy vâng nghe 
lời Ngài. Con biết: sự sống đời đời – là điều con ao ước nhất và có khả năng 
làm thỏa mãn con nhất – con có thể tìm được nhờ vâng nghe lời Ngài một 
cách triệt để và sâu xa. Xin Cha giúp con thực hiện được điều ấy. Amen. 

Về Mục lục 

  

 

  

24. Sống đức tin – Lm. Giacôbê Phạm Văn Phượng 

Trong khi dân chúng còn thắc mắc về Chúa Giêsu, mỗi người nghĩ về Ngài 
một cách, thì ông Phêrô đã thay mặt nhóm môn đệ thân tín của Chúa tuyên 
xưng: "Thầy là Đấng Kitô của Thiên Chúa". Lời tuyên xưng này là thành quả 
của giai đoạn huấn luyện của Chúa. Được theo sát bên Chúa, được chứng 
kiến mọi hoạt động của Chúa, lại được Chúa dạy dỗ riêng nhiều điều, các 
môn đệ được dẫn dắt từng bước để nhận ra Chúa Giêsu là ai. Nhưng cho đến 
lúc này các ông mới chỉ thấy quyền năng của Chúa, còn con đường Ngài phải 
đi thì các ông chưa biết, Chúa Giêsu muốn các ông phải chấp nhận toàn thể 
sứ mạng và thân phận của Ngài. Vì thế, khi ông Phêrô vừa tuyên xưng Ngài 
là Đấng Kitô, Ngài liền nói đến việc Ngài sẽ phải chịu đau khổ, bị xỉ nhục và 
phải chết rồi sống lại. Sau đó Ngài rời miền Galilê tiến lên Giêrusalem. 
Nhưng trước khi đi lên Giêrusalem, Ngài còn cho các ông được thấy vinh 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


quang của Ngài, nghĩa là Ngài tỏ lộ cho các ông thấy phần nào chân dung 
thật của Ngài, mà chúng ta thường gọi là Chúa biến hình. 

Nói rõ hơn, Chúa Giêsu đã đem theo ba môn đệ Phêrô, Giacôbê và Gioan lên 
núi Ta-bo, đang lúc cầu nguyện, Chúa biến hình: sắc diện Ngài biến đổi và có 
một dung mạo khác thường, nghĩa là Chúa tỏa lộ một ánh sáng đặc biệt cho 
các môn đệ thấy chính Ngài là ai, là "vinh quang của Thiên Chúa", là "Chúa 
vinh quang". Trước đây, các môn đệ sống bên Chúa, đã hiểu phần nào về con 
người của Chúa, nhưng hôm nay nơi núi biến hình, các ông mới đích thực 
cung chiêm uy linh vinh quang của Chúa. 

Trong lúc Chúa biến hình có hai người đàm đạo với Chúa, đó là ông Môsê và 
Elia. Đàm đạo về cuộc khổ nạn mà Chúa sắp trải qua ở Giêrusalem, còn ông 
Phêrô và các bạn thì ngây ngất trong ánh sáng siêu linh ấy, nhưng giữa lúc đó 
có một đám mây bay đến phủ rợp các ngài, rồi mất hút hai vị đại ngôn sứ, và 
mọi sự trở lại bình thường. 

Quang cảnh trên cho chúng ta thấy có ánh sáng rồi có bóng mây. Đời là thế. 
Có vinh quang có đau khổ, có vinh có nhục, có buồn vui đắp đổi, có khóc có 
cười, có nước trời có trần gian, có vàng thau lẫn lộn...Vì thế, ngay trong vinh 
quang của Ta-bo, Chúa đã đàm đạo với các ngôn sứ về cuộc khổ nạn của 
Ngài để nhắc nhở và củng cố đức tin của thánh Phêrô và các tông đồ, để giúp 
họ đứng vững giữa những thử thách và trung thành với sứ mệnh nặng nề của 
ngày mai. Thánh Phêrô, trong một khoảnh khắc thời gian, được sống trong 
hai thế giới: trần gian và thiên đàng. Và khi được cung chiêm hạnh phúc 
nước trời, ngài đã sung sướng quá và thốt lên: "Lạy Thầy, được ở lại đây thì 
tốt quá". Nhưng rồi bóng mây bao phủ trên họ, và họ phải xuống núi, trở về 
với nhiệm vụ của mình. 

Bài Tin Mừng hôm nay có nhiều điều đáng ghi nhớ, nhưng chúng ta đặc biệt 
ghi nhớ câu nói của thánh Phêrô trên đây và hình ảnh đám mây bao phủ trên 
các tông đồ lúc ấy làm bài học cho chúng ta. Chúng ta thấy đó, thánh Phêrô 
đã thốt lên như thế khi được thấy hạnh phúc nước trời ngay tại thế, nhưng chỉ 
trong một khoảnh khắc thôi rồi họ lại trở về với cuộc sống cam go và nhiệm 
vụ nặng nề của mình. Lời nói của thánh Phêrô được coi là niềm vui, đám mây 
tượng trưng cho nỗi buồn. 



Chúng ta cũng vậy, có lẽ trong cuộc đời theo Chúa, chúng ta cũng sẽ được 
một số những an ủi, niềm vui, phước lộc. Nhưng chúng ta cần nhớ: bao lâu 
còn sống ở trần gian, niềm vui nào cũng mau qua, như người ta vẫn nói: Vui 
qua sầu tới. Cho nên, chúng ta cần phải có một thái độ đúng trước niềm vui, 
là đừng bao giờ chỉ biết có niềm vui của riêng mình, nhưng phải biết giới hạn 
và san sẻ niềm vui đó, và đừng bao giờ để cho niềm vui của mình trở nên đau 
khổ cho người khác, vì khi chúng ta vui thì còn nhiều người khác đang buồn. 
Cũng đừng bao giờ say sưa trong niềm vui mà quên bổn phận hay nhiệm vụ 
của mình. Lúc có niềm vui thì hãy nhớ tới lúc hết niềm vui. Nếu chúng ta có 
thái độ đúng đắn như thế, chúng ta sẽ không còn ngỡ ngàng, ngạc nhiên trước 
thuận cảnh hay nghịch cảnh, trước niềm vui hay nỗi buồn. Ngược lại, khi 
chúng ta không có được niềm vui như người khác, thì chúng ta cũng đừng 
bao giờ thất vọng, chán nản, buông xuôi. 

Vì thế, chúng ta phải làm chủ được cuộc đời mình, là cuộc đời được đan dệt 
bằng những niềm vui và nỗi buồn. Chúng ta hãy sống với hoàn cảnh thực tại 
của mình, chúng ta hãy chu toàn nhiệm vụ hằng ngày của mình, chúng ta hãy 
lấy nhiệm vụ làm nguồn vui, chúng ta chỉ có quyền hưởng niềm vui khi đã 
làm xong nhiệm vụ. Nhiệm vụ nào cũng là gánh nặng, nhưng gánh nặng được 
chúng ta hoàn thành lại trở nên niềm vui cho chúng ta. Đó là bài học Chúa 
dạy các tông đồ xưa kia và dạy chúng ta hôm nay: "Qua đau khổ sẽ tới vinh 
quang", sau cơn mưa, trời lại sáng. 

Về Mục lục 

  

 

  

25. Vinh quang của Chúa Giêsu 

(Suy niệm của Lm Giuse Nguyễn Hưng Lợi) 

Cuộc biến hình trên núi Taborê là hình ảnh sống động, ấn tượng đã để lại 
trong lòng mọi Kitô hữu những suy nghĩ, những cảm nghiệm sâu xa về sự 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


vinh hiển của Chúa Giêsu sau khi Ngài phải trải qua những cực hình thể xác, 
những đau khổ tinh thần bởi vì hầu như mọi người đã bỏ rơi Ngài. Vinh 
quang trên núi Tabôrê hôm nay xua tan mây mù đen tối về cuộc thương khó 
của Chúa Giêsu mà Ngài đã loan báo cho các tông đồ ở Cêsarê-Philipphê. 
Chúa Giêsu đã cho ba môn đệ thân tín nhất là Phêrô, Giacôbê và Gioan được 
thấy vinh quang của Ngài, và đặc biệt được nghe lời Thiên Chúa Cha từ trời 
giới thiệu Người Con Chí Ái, đồng thời với sự minh chứng của các nhân vật 
Cựu Ước như Ông Môsê và Ông Êlia để các môn đệ an tâm dấn bước theo 
Chúa, nghe lời Chúa dạy và sẵn sàng gánh vác công việc của Chúa sau này... 

Trình thuật của thánh Matthêu trong trích đoạn 17, 1-9 là một áng văn hay và 
là một cuộc miêu tả hết sức đẹp về sự biến hình của Chúa trên núi Tabôrê. Ba 
nhân vật Phêrô, Giacôbê và Gioan là ba tông đồ đã được Chúa Giêsu đem 
theo riêng bên mình, chứng kiến một số sự kiện, biến cố quan trọng trong 
cuộc đời theo Chúa, chẳng hạn biến cố con ông Giairô, hiện diện trong vườn 
Giêt-si-ma-ni. Thánh Phêrô sau này làm đầu Giáo Hội. Phêrô là Đá, Chúa 
xây Giáo Hội trên nền Đá là Phêrô và các tông đồ. Thánh Giacôbê là Giám 
mục đầu tiên ở Giêrusalem và cũng là vị tông đồ được phúc tử đạo đầu tiên. 
Thánh Gioan là người viết Phúc Âm thứ tư, là tông đồ về trời sau cùng và là 
người truyền đạt mạc khải công khai của Chúa. 

Tiếng Chúa Cha phán đã là bảo chứng quan trọng cho mọi người, mọi thế hệ 
biết được Ba ngôi Thiên Chúa, làm ta nhớ lại trên dòng sông Giorđăn, Chúa 
Cha xác nhận: Chúa Giêsu là Con Thiên Chúa, ai tin Thiên Chúa phải nghe 
lời Chúa Giêsu. Các nhân vật Cựu Ước như Môsê và Êlia giúp các tông đồ 
hiểu Chúa Giêsu vừa là Vị giảng huấn, vừa là Tiên tri và thực hiện lời các 
tiên tri.Thánh Phêrô xin dựng lều để muốn mừng lễ Lều Trại vì bây giờ đang 
trong thời kỳ mừng lễ Lều. Đám mây bao phủ làm ta nhớ tới thời Cựu Ước 
về sự hiện diện của Thiên Chúa. Núi và đám mây bao phủ gợi lại hình ảnh 
Môsê trên núi Sinai xưa. 

Chủ đích Tin Mừng hôm nay cho ta hay rằng Thiên Chúa từ trời như đang 
nhắn gửi nhân loại và đặc biệt Dân Do Thái lắng nghe lời của Môsê, và căn 
dặn phải nghe lời Đấng được sai đến hướng dẫn dân, Đấng ấy thi hành ý 
Thiên Chúa Cha, là Con và là tôi tớ, những lời của Đấng ấy dù có khác lạ với 
lối suy nghĩ của nhân loại, của người đời, như thể lời loan báo về cuộc khổ 
nạn, về cái chết và phục sinh. Các môn đệ ngã sấp mặt xuống đất gợi lại sự 



hiện diện của Thiên Chúa thời Cựu Ước, hình ảnh Thiên Chúa trong bụi gai, 
Môsê phải cúi mặt không được nhìn vì nhìn sẽ chết vv...Giữ kín những điều 
đó để khỏi bị người ta hiểu lầm, tranh giành nhau về chính trị, về quyền hành 
vv...Khi Chúa chết sống lại, sự hiểu lầm ấy sẽ hết đi... 

Qua các bài đọc hôm nay, chúng ta nhận ra Đấng Cứu Thế mà Dân Do Thái 
mong đợi đã đến, Ngài đã đến với chúng ta cùng với Giáo lý, Giáo huấn của 
Ngài. Ngài muốn chúng ta sống như Ngài, lắng nghe lời Ngài và thực thi lời 
Ngài. Vinh quang của Chúa Giêsu cũng là vinh quang của chúng ta bởi vì 
Chúa Giêsu đã luôn làm hài lòng Thiên Chúa Cha khi thực hiện thánh ý của 
Chúa Cha: chịu đau khổ, chịu chết và phục sinh để cứu rỗi mọi người, cứu rỗi 
trần gian. Chúng ta thực thi ý Chúa là hoàn tất sứ mạng trần thế trong cuộc 
hành trình đức tin lâu dài. Lắng nghe lời Chúa và thực hiện lời Chúa trong 
đời sống của mình là đem lại hạnh phúc cho chính bản thân mình và đem lại 
hạnh phúc cho những người xung quanh chúng ta trong bất kỳ trạng huống 
thuận hay nghịch của cuộc đời. 

Lạy Chúa Giêsu, ba tông đồ Phêrô, Giacôbê và Gioan đã chìm sâu trong ánh 
sáng vinh của của Chúa. Việc biến hình của Chúa đã làm cho các tông đồ 
quên đi những tang thương, thử thách của cuộc đời để các ngài ý thức về sứ 
mạng cứu thế của Chúa. Hôm nay trên núi cao, các môn đệ được chiêm 
ngắm vinh quang chói ngời của Chúa...Trong vườn Cây Dầu, các môn đệ sẽ 
chứng kiến những giây phút đau buồn, thảm thương của Thầy trước khi bị 
bắt, bị kết án và bị đóng đinh trên Thập giá. Xin cho chúng con luôn tin vào 
lời Chúa, lắng nghe Chúa nói và thực thi những điều Chúa dạy bảo hầu 
chúng con làm hài lòng Thiên Chúa, làm vui lòng anh chị em và làm đẹp 
lòng Chúa. Xin Chúa chúc lành cho chúng con và sứ mạng cứu thế chúng 
con đang thực hiện giữa mọi người. Amen. 

Về Mục lục 

  

 

  

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


26. Con Yêu Dấu của Ta – Lm Augustine 

Khởi sự Tin Mừng Mátthêu nhìn nhận Đức Giêsu là Con Vua Đavít (1,6-16). 
Tên của Người là Giêsu có nghĩa là Thiên Chúa cứu" (1,21) Nhưng người ta 
còn gọi Người là Emmanuel, nghĩa là "Thiên Chúa ở cùng chúng ta" (1,23). 
Chính Người năng tự xưng là Con Người (11,19; 12,8-) 

Mầu nhiệm Đức Kitô phải đánh động ta 

Riêng các môn đệ khi được yêu cầu phát biểu ý kiến, đã tuyên xưng "Thầy là 
Đấng được Xức Dầu Tấn Phong, Con Thiên Chúa hằng sống" (16,16). Điều 
quan trọng là lời ông Phêrô mới tuyên xưng được chính Đức Giêsu xác nhận 
là do Thiên Chúa Cha mạc khải (16,17) 

Tiếp theo liền sau đó, Đức Giêsu tiên báo về cuộc Thương Khó lần thứ nhất. 
Rồi Người nêu điều kiện cho những ai muốn bước theo Người, là họ phải từ 
bỏ chính mình, phải vác thập giá mình mà theo Người (16,24). Kế đến Đức 
Giêsu tiên báo "Con Người sẽ ngự đến trong vinh quang của Cha Người" 
(16,27). Chính Người liền sau đó, đã lên núi và biến đổi hình dạng như được 
kể trong bài Tin Mừng hôm nay (17,1-9) 

Như vậy, điều được hàm ý là không ngôn ngữ loài người nào có thể nói cho 
ta biết Đức Giêsu là ai nếu không có sự can thiệp từ trời cao. 

Với môn đệ Simon Phêrô, sự can thiệp của Thiên Chúa đã đến với ông qua 
lời giới thiệu của ông Gioan Tẩy Giả với hai môn đệ của ông này trong đó có 
người anh ruột của Simon Phêrô, là Anrê. Và ông Anrê này đến lượt đã giới 
thiệu cho em mình khi nói "Chúng tôi đã gặp Đấng được Xức Dầu Tấn 
Phong" (Ga 1,41). Tin Mừng Gioan còn cho biết chính việc Đức Giêsu biến 
nước lã thành rượu ngon tại Cana khiến các môn đệ tin vào Đức Giêsu (Ga 
2,11) 

Một cách nổi bật, quyền năng của Thiên Chúa còn đụng chạm tới ông Simon 
Phêrô cách riêng, khi Đức Giêsu chiếu cố đến nhà ông và đụng vào tay bà mẹ 
vợ của ông, để cho bà ta đang nằm liệt, được chỗi dậy khỏi cơn sốt (8,14) 



Tin Mừng Mátthêu còn cho thấy quyền năng của Đức Giêsu không những 
cứu các môn đệ khỏi chết giữa biển động (8,25) mà còn đặc biệt cứu Phêrô 
khi ông bắt đầu chìm nên kêu xin Đức Giêsu cứu ông (14,30) 

Nhưng tất cả những trường hợp nói trên cũng chỉ giúp Phêrô nhận ra sự bé 
nhỏ của mình trước mầu nhiệm vô song của Thiên Chúa hiện diện nơi Đức 
Giêsu. Phêrô sẽ chẳng bao giờ thấu hiểu được mầu nhiệm đó, mà chỉ được 
ban cho ơn hiểu biết từng chút một về bản thân Đức Giêsu và về chương 
trình cứu độ Ngài đến để thực hiện. Do đó đă xảy ra tình trạng tiền hậu bất 
nhất nơi Phêrô. Ông được Thiên Chúa Cha mạc khải cho biết Đức Giêsu là 
ai; hơn nữa Đức Giêsu còn chúc phúc cho ông và gọi ông bằng danh xưng 
Phêrô do Ngài ban tặng, để ông trở nên Tảng Đá, trên đó Ngài sẽ xây Hội 
Thánh của Ngài (16,18). Thế mà khi Đức Giêsu tiết lộ chương trình Chúa 
Cha giao phó cho Ngài là lên Giêrusalem lãnh lấy nỗi chết, để rồi sẽ sống lại, 
thì Phêrô đã kháng cự lại chương trình đó và đã bị quở trách nặng lời (16,23) 

Vấn đề không phải chỉ là Đức Giêsu thực hiện chương trình đó, mà cả Phêrô 
cũng phải đặt mình để Ngài lãnh đạo theo chương trình đó. 

Thực ra, không riêng Phêrô, mà tất cả những ai muốn làm môn đệ Đức Giêsu 
đều không có con đường nào khác ngoài con đường vác thập giá mình mà 
theo Ngài (16,24). Bởi lẽ trò không trọng hơn Thầy, nếu "Đức Giêsu đã mang 
lấy các tật nguyền của ta và gánh lấy các bệnh hoạn của ta" (x. 8,17), thì làm 
sao ta có quyền từ khước vác lấy cây thập giá Ngài dành cho ta để ta theo 
Ngài? 

Nhưng đường thánh giá theo chân Đức Giêsu là đường đưa ta tới vinh quang 
vì "Con Người sẽ ngự đến trong vinh quang của Cha Người, cùng với các 
thiên thần của Người, và bấy giờ, Người sẽ thưởng phạt ai nấy xứng với việc 
họ làm." (16,27) 

Lời khẳng định tiếp theo của Đức Giêsu khi nói: "Thầy bảo thật anh em: 
trong số người có mặt ở đây, có những kẻ sẽ không phải nếm sự chết trước 
khi thấy Con Người hiển trị" (16,28), lời khẳng định ấy cho thấy Nước Thiên 
Chúa không xa. Nước ấy gắn liền với bản thân Đức Giêsu, Đấng hy sinh chịu 
đau khổ và chịu chết, nhưng đến ngày thứ ba sẽ sống lại. 

Mầu nhiệm ấy phải lôi cuốn ta 



Vậy biến cố Đức Giêsu biến đổi hình dạng (17,1-9) là để giúp các môn đệ 
thấy rõ hơn Ngài là ai theo mầu nhiệm của Thiên Chúa. Ta được đặt đối diện 
với vực thẳm của mầu nhiệm Thiên Chúa nơi Đức Giêsu - mầu nhiệm ấy phải 
đánh động ta, lôi cuốn ta, khiến ta say mê! Nhưng chìa khoá để mở cho ta 
thấy mầu nhiệm lại do chính Đức Giêsu nắm giữ! Một câu chuyện nhỏ có thể 
giúp ta nhận ra vấn đề vừa nêu. 

Tác giả cuốn "Bảy Thói Quen của Những Người Thành Đạt" (The Seven 
Habits of Highly Effective People. Fireside. New York 1989) là ông Trần 
Cao Vọng (Stephen R. Covey). 

Sáng Chúa Nhật hôm ấy, ông Vọng bước vào toa xe điện ngầm ở Nữu Ước. 
Ông đặt mình vào bầu khí yên lặng, trong đó người thì đọc báo, người trầm 
ngâm suy nghĩ, người trầm ngâm suy nghĩ, người lim dim ngủ. Thật là một 
cảnh an bình. 

Bỗng một người đàn ông và các con ông bước vào toa tầu. Bọn trẻ ồn ào, 
khó bảo, làm cho không khí trong toa tầu thay đổi hẳn. 

Ông Vọng kể lại: "Người đàn ông ngồi xuống cạnh tôi, nhắm mắt, hình như 
không chú ý đến những gì đang xảy ra. Bọn trẻ la hét, ném đồ vật, vồ cả mấy 
tờ báo của người khác. Chúng quấy phá quá sức, nhưng người đàn ông ngồi 
cạnh tôi vẫn không làm gì. 

Thật khó mà không nổi cáu. Tôi không thể tin rằng ông ta vô tâm đến thế, để 
cho bọn trẻ chạy loạn lên mà không làm gì cả, choi như không có trách 
nhiệm. Dễ nhìn thấy những người khác trong toa cũng đều nổi giận. Sau 
cùng, không thể chịu đựng được nữa, tôi quay sang ông ta và nói: "Thưa 
ông, bọn trẻ nhà ông quấy đảo quá, ông không bảo chúng được một câu hay 
sao?" 

Người đàn ông ngước mắt như lần đầu tiên biết được tình hình này và nhẹ 
nhàng nói: "Vâng, thưa ông, ông nói phải. Tôi nghĩ rằng tôi phải làm một cái 
gì. Vâng, chúng tôi vừa ở bệnh viện ra, mẹ các cháu vừa mất cách đây 
khoảng một giờ. Tôi không biết nghĩ như thế nào. Tôi cho rằng chúng cũng 
không biết xử trí ra sao." 



Ông Vọng nói tiếp: "Bỗng tôi nhìn sự vật một cách khác và bởi vì tôi nhìn 
khác nên tôi cũng nghĩ khác, cảm thấy khác, hành động khác. Cơn giận của 
tôi biến mất. Tôi không phải lo kiểm soát thái độ hay hành vi của tôi; con tim 
tôi tràn đầy nỗi đau của người đàn ông ấy. Một thiện cảm và lòng thương 
dâng lên trong tôi: "Vợ ông mới mất ư? Ồ, xin lỗi! Ông có thể cho tôi biết 
chuyện được không? Tôi giúp gì được ông đây?" Mọi cái đã thay đổi trong 
chốc lát." (ibd., trang 30-31) 

Mầu nhiệm phải khiến ta say mê 

Cuộc biến đổi hình dạng của Đức Giêsu là một thị kiến như chính Ngài cho 
biết (Mt 17,9). Thị kiến ấy mang lại một nhận thức hoàn toàn mới về nhân 
vật chính trong thị kiến là Đức Giêsu. Trước đó, Ngài chỉ là một người giữa 
muôn người, lại là người Nadarét nên dễ bị coi thường (x.Ga 1,46). Sau thị 
kiến, con người ấy còn gặp phải biết bao nỗi gian truân. Ngài bị phản bội, bị 
bắt, bị vu khống và cuối cùng bị giết chết trơ trụi trên thập giá. Cả sau khi 
Ngài chỗi dậy từ cõi chết, không phải thế giới ùn ùn kéo đến để chấp nhận 
quyền lãnh đạo của Ngài. Nhưng điều quan trọng là từng người phải được 
hoán cải do nhận thức hoàn toàn mới về con người Giêsu làng Nadarét. Nhận 
thức ấy do ơn đức tin có thể được tóm tắt như sau: 

+ Dung nhan chói lọi gợi ý cho thấy Đức Giêsu là Môsê mới đến để kiện toàn 
Lề Luật cho dân mới của Thiên Chúa (Mt 5,17). 

+ Hai nhân vật Môsê và Êlia đàm đạo (Mt 17,3) về điều mà Luca gọi là 
"Cuộc xuất hành Ngài sắp hoàn thành tại Giêrusalem" (Lc 9, 31) vì chính 
Ngài cứu dân Ngài khỏi tội lỗi của họ (Mt 1,21). Điều này phải làm cho 
người có nhận thức mới trào dâng một lòng thống hối và tri ân - Khác với 
ông Vọng chỉ tỏ thiện cảm và lòng thương mà thôi. 

+ "Đây là Con yêu dấu của Ta - Hãy vâng nghe lời Người" (17,5). Tùy ở mức 
lắng nghe Thần Khí của Đức Giêsu nói, ta mới hiểu sâu hơn được về mầu 
nhiệm Thiên Chúa nơi Đức Giêsu và mới được hoán cải để sống hợp với 
nhận thức mới. 

Về Mục lục 

  

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


 

  

27. Tiếp rước Thiên Chúa – J.M 

Đời sống là một kiên nhẫn lâu dài. Những ai đã trải qua cuộc đời lâu dài đều 
biết rõ thế. Thảm cảnh này nhiều khi cho thấy bao nhiêu chỗ rách, bao nhiêu 
vết thương, vết sẹo, nói cho cùng, cho khôn ngoan thì người ta gọi là kiên 
nhẫn, chịu đựng đời sống theo căn ngữ: “Kiên nhẫn” có thể là nghệ thuật 
sống, cũng chính là một cách tin tưởng. Đó là khoa học của Thiên Chúa. 

Biến hình 

Đức Kitô Người đến biến hình toàn diện nhân loại và cho con người bộ mặt 
mới. Người là hình ảnh của Thiên Chúa kiên nhẫn, Người chờ đợi giờ của 
Người, Người tha thứ và hy vọng vào con người dù nó thế nào đi nữa. Những 
lần gặp gỡ Thiên Chúa này mở ra cảnh huy hoàng cho hố sâu của cuộc đời 
lầm lạc, bấp bênh, đôi khi thất vọng, thường sống chịu đựng ngày qua ngày. 
Dạy dỗ trẻ em phải cho thấy những thanh thiếu niên biết đương đầu mãnh liệt 
với cái qúi nhất trong chúng ta, theo đuổi những cuộc chiến đấu không ngừng 
cho công lý, cho hòa bình, dù chỉ nhận được những kết quả mong manh, 
những bấp bênh của tương lai... 

Phải kiên nhẫn bao nhiêu nếu cần! Kiên nhẫn với những người chung quanh 
ta, kiên nhẫn với chính mình. Đời sống là một kiên nhẫn lâu dài mà chúng ta 
không có chìa khóa giải thoát. 

Tin Mừng nói gì với chúng ta? Đó là một tổng cộng của kiên nhẫn và can 
đảm cần để sống. Chính Người đã mang vác nó. Tiếng thở dài của người bị 
mổ, nỗi cô đơn của người già, tiếng kêu của người vợ bị ruồng rẫy. Chính là 
của Người. “Nỗi khốn cùng của chúng tôi, Người đã vác lấy, Người đã chịu 
lấy, Người lãnh mang đi”. (K. Barth). Người vẫn không dứt bỏ con đường 
thập giá của Người. 

Cuộc thương khó là trung tâm của thế giới, là chiếc thang cho thế giới leo 
lên. Hãy tiếp rước Thiên Chúa. 



Chúng ta tiến bước hướng về sự biến hình của chúng ta trong Thiên Chúa, dù 
phải chịu đựng bất cứ cái gì. Thiếu tin tưởng, chúng ta sẽ bị méo mặt trước 
cuộc đời. Thiên Chúa ban cho niềm trông cậy cho chúng ta làm cho chúng ta 
mạnh mẽ hơn những vẻ lôi cuốn bên ngoài. Kiên nhẫn là làm cho nghệ sĩ tạo 
nên tác phẩm tuyệt tác được cưu mang lâu dài. 

Về Mục lục 

  

 

  

28. Chiêm ngưỡng vinh quang của Chúa 

(Trích dẫn từ tập sách ‘Giải Nghĩa Lời Chúa’ của Đức cố Giám Mục 
Bartôlômêô Nguyễn Sơn Lâm) 

Bàn Thờ là Núi Thánh. Và mỗi Thánh lễ là một cuộc Chúa biến hình. Người 
lấy hình bánh rượu để trở nên lễ vật, cho ta được tham dự vào lễ tế của 
Người. Như vậy, việc Chúa biến hình ngày trước tất có tương quan tới Thánh 
lễ chúng ta đang cử hành. Chúng ta hãy tìm hiểu, để Thánh lễ này thêm ý 
nghĩa và đời ta nên tốt đẹp hơn. 

A. Câu chuyện Chúa Biến Hình 

Thánh Matthêô kể câu chuyện này 6 ngày sau khi Phêrô tuyên xưng Đức 
Yêsu là Con Thiên Chúa hằng sống (16,13-20). Hôm ấy Đức Yêsu cũng đã 
tuyên bố lần đầu tiên về cuộc tử nạn của Người; và Người bảo ai muốn theo 
Người cũng phải vác Thập giá. Nhưng để an ủi, Người phán: rồi đây Con 
Người sẽ đến trong vinh quang và có những kẻ đang ở trước mặt Người đây 
sẽ chứng kiến. 

Không biết các môn đệ có hiểu hết những lời ấy không? Nhưng hôm nay, 6 
ngày sau, ba ông Phêrô, Yacôbê và Yoan đã được xem thấy vinh quang của 
Người như chúng ta vừa nghe đọc. 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Xếp lại câu chuyện như vậy, chúng ta thấy ngay việc Chúa biến hình muốn 
thể hiện điều Người đã hứa. Và trước hết nó có ý nghĩa thế mạt. Người đã 
hứa cho mấy người được thấy Con Người đến trong vinh quang của Cha 
Người và đến với Nước của Người. Nên dù chỉ 6 ngày sau Người đã thể hiện 
Lời hứa, cảnh tượng vinh quang mà Người cho họ thấy vẫn thuộc về thời đại 
cánh chung. Và Matthêô đã có những từ ngữ, những hình ảnh làm nổi bật 
khía cạnh này. Ông nói đến một nơi núi cao, riêng biệt ra, tức là tách khỏi đời 
này. Ông diễn tả mặt Người sáng như mặt trời và áo Người trắng như tuyết, 
là những nét tả về con người ở thời cánh chung (Mt 13,40-43). Môsê và nhất 
là Êlya là những nhân vật mà người ta tin rằng sẽ trở lại khi Con Người đến. 
Có tiếng từ trời phán xuống cũng là một nét của thời đại cánh chung. Và việc 
cấm phổ biến những điều vừa xem thấy cũng thuộc loại văn khải huyền về 
thời thế mạt. 

Như vậy, không ai có thể bảo câu chuyện Chúa biến hình đã thuộc về quá 
khứ. Nó là dấu hiệu báo trước tương lai. Nó đưa ta hướng mắt về Ngày Chúa 
trở lại. Nó có thể giúp ta tham dự vào Thánh lễ này sốt sắng hơn. Và Phụng 
vụ đặt nó vào ngày Chúa nhật hôm nay sau Chúa nhật trước nói về Đức Yêsu 
là Con Thiên Chúa, phải chăng không muốn nói rằng ai đã tuyên xưng Đức 
Yêsu là Con Thiên Chúa, như Phêrô, tất sẽ được nhìn thấy vinh quang của 
Người? 

Nhưng những gì sẽ xảy ra trong thời kỳ cánh chung, cũng đã khởi sự trong 
mầu nhiệm Phục sinh. Thế nên bài Tin Mừng hôm nay cũng hướng ta về sự 
kiện Chúa sống lại. Hiển nhiên thánh Matthêô đã muốn cho chúng ta nhìn 
thấy Chúa Phục sinh trong bài Tin Mừng này; vì mặc dù câu chuyện xảy ra 
đang khi Đức Yêsu còn tại thế, nhưng tác giả đã dùng ánh sáng của Chúa 
sống lại để cho chúng ta nhận ra Người. Thánh Phêrô không xưng Người là 
Thầy như mọi khi, nhưng danh từ "Chúa" là từ mà môn đệ chỉ dùng để thưa 
với Chúa Phục sinh. Và cử chỉ của Đức Yêsu tiến lại, giơ tay nâng môn đệ 
dậy, chẳng phải là ơn phục sinh của Chúa cúi xuống đỡ nhân loại sa ngã lên 
đó sao? Nhất là đoạn văn này được viết tiếp ngay vào những lời Đức Yêsu 
tuyên bố lần đầu tiên về cuộc Tử nạn của Người và về việc môn đệ phải vác 
thập giá mà đi theo Người, quả thật có ý nói đến mầu nhiệm Phục sinh. 
Chính ý nghĩa cánh chung cũng phải nhờ viễn tượng Chúa sống lại mới hiểu 
ra được. 



Tuy nhiên cả hai cái nhìn cánh chung và phục sinh vẫn không được làm 
chúng ta quên Đức Yêsu hiện tại. Chúa nhật trước, Phụng vụ giới thiệu 
Người như Con Thiên Chúa sống nơi sa mạc. Hôm nay, cũng dùng Tin Mừng 
thánh Matthêô, Phụng vụ cho ta thấy Người là Môsê mới ở trên núi. Nói 
đúng ra, Chúa nhật trước thánh Matthêô cũng đã muốn nói Người là Môsê 
rồi, nhưng còn kín đáo. Hôm nay rõ ràng tác giả muốn so sánh giữa hai 
Môsê. Cả hai đã lên núi, được mây bao phủ và đưa vào trong một cuộc đàm 
đạo với Thiên Chúa (x. Xh 24,15-18). Và cả hai trường hợp đều xảy ra vào 
ngày thứ 7. Tuy nhiên trong trường hợp của Môsê, chính Thiên Chúa đã có 
bộ mặt sáng láng và đã gọi ông, đang khi ở đây chính Đức Kitô đã biến hình 
và được tiếng Đức Chúa Cha tuyên dương. Môsê mới đã rõ rệt hơn Môsê cũ. 
Môsê cũ giờ đây chỉ đứng bên Môsê mới để tuyên chứng và cũng để được 
ánh sáng Môsê mới soi dọi vào. Nhất là Môsê cũ sẽ biến đi, để lại một Đức 
Kitô là Môsê mới, độc hữu và độc tôn trước mắt các Tông đồ đang còn vẳng 
nghe lời căn dặn: "Hãy nghe Người!". Thánh Matthêô hiểu như vậy, nên đoạn 
18 theo sau đoạn 17 này đã được tác giả dùng để viết lại giáo lý của Đức Kitô 
về Hội Thánh. Như vậy, ở đây muốn giới thiệu Người là Môsê mới của Hội 
Thánh. 

Hội Thánh phải nghe Vị Môsê mới này để được đi tới mầu nhiệm phục sinh, 
bảo chứng của thời đại cánh chung: đó là nội dung bài Tin Mừng hôm nay. 
Chúng ta hãy đến với Đức Kitô biến hình trong mầu nhiệm Thánh lễ hôm nay 
để xin Người dạy dỗ hầu đạt tới vinh quang phục sinh và Nước Trời. 

B. Bài học cụ thể 

Chúa hằng dạy dỗ chúng ta qua Sách Thánh. Bài sách Khởi nguyên hôm nay 
nói đến ơn gọi của Abraham, tổ phụ các tín hữu. Chúa gọi ông bỏ quê hương 
họ hàng ra đi đến nơi Người sẽ chỉ cho để sẽ được thịnh vượng và hạnh phúc. 
Người gọi chúng ta từ bỏ mọi dính bén để đi tới hạnh phúc phục sinh. Ơn gọi 
Abraham báo trước ơn gọi của chúng ta. Và con đường ông đã đi là con 
đường chúng ta phải bước vào... Con đường ấy là hành trình trong đức tin. 
Abraham phải từ bỏ những cái đang có để hy vọng, trông chờ những của vị 
lai. Một cách nào đó ông phải bỏ mồi bắt bóng. Ông đã làm vì ông tin Chúa, 
tin lời Người hứa. Ông ra đi như Chúa truyền. Vào đến đất hứa, ông vẫn chưa 
được chiếm hữu. Chúa sẽ trỏ cho ông thấy đó là đất Chúa sẽ ban cho con 
cháu ông, chứ ông chưa được. Abraham vẫn tin, tin dấu hiệu bảo chứng của 



thực tại. Ông là tổ phụ của chúng ta, là các tín hữu sau ông đã tin vào Chúa. 
Và cũng như ông, chúng ta luôn phải tin Lời Chúa và các Bí tích dấu chỉ ban 
ơn vô hình. Chúng ta có kinh nghiệm, đức tin nhiều khi đòi phải bỏ mồi bắt 
bóng, chịu thiệt thòi về vật chất để trông chờ những của mai sau hay những 
ơn thiêng vô hình. Thường khi hơn nữa, đức tin đòi phải biết nhận ra thời 
triệu, tức là xuyên qua những thực tại hữu hình đạt tới những thực tại vô 
hình; không những nhìn vào các Bí tích để biết nhận ra các ơn thiêng, mà còn 
biết tìm ra Ý Chúa và tiếng Người kêu gọi qua mọi sự kiện hàng ngày và đặc 
biệt qua mầu nhiệm Thập giá: ai muốn theo Chúa phải vác thập giá mình mỗi 
ngày. Thánh Matthêô đã viết rõ như thế. Và thánh Phaolô trong bài thư hôm 
nay cũng bắt đầu bằng câu: hãy chia sẻ lao nhọc của Phúc Âm. 

Phaolô viết cho Timôthê, nhưng cũng dặn dò Hội Thánh và mọi người chúng 
ta: hãy chung phần cam khổ vì Tin Mừng (bản dịch của linh mục Nguyễn 
Thế Thuấn). Người không cần nói vì sao theo Tin Mừng và giảng Tin Mừng 
thì phải gian khổ. Điều ấy quá rõ rồi. Ai cũng có kinh nghiệm. Sống ơn gọi 
Kitô hữu và Tông đồ thật là khó: phải phấn đấu theo gương Chúa Yêsu như 
chúng ta đã thấy trong Chúa nhật trước; phải luôn luôn hành trình trong đức 
tin như gương Abraham còn để lại; phải thống hối cải tạo đời sống. Điều 
Timôthê và chúng ta cần biết hơn là lý do vì sao ta phải lao nhọc và có sức 
nào trợ giúp chúng ta không? Cả bài thư hôm nay muốn cống hiến cho chúng 
ta nhiều tư tưởng để suy nghĩ. 

Một cách vắn tắt, Phaolô mời gọi chúng ta nhìn lên Đức Yêsu Kitô, Đấng đã 
hủy diệt sự chết và đã chiếu sáng ra sự sống. Đó là Đức Yêsu Kitô phục sinh 
mà Matthêô đã giới thiệu trong bài Tin Mừng. Người đang kêu gọi chúng ta 
trong Thánh lễ này, không phải vì sự nghiệp, công trạng riêng gì của ta, 
nhưng chỉ vì ý định và ân sủng của Thiên Chúa yêu thương ta cách lạ lùng 
muốn cho chúng ta được chia sẻ vinh quang phục sinh nơi Đức Yêsu Kitô. 
Nếu chúng ta tin như vậy, thì phải bắt chước Abraham chấp nhận hành trình 
trong đức tin và gian khổ, vì có cùng chịu khổ với Người chúng ta mới được 
cùng Người sống lại. 

Lời Chúa hôm nay muốn khuyến khích chúng ta: Chúng ta được đưa lên Núi 
Thánh để chiêm ngưỡng vinh quang và tham dự vào sự sống của Chúa, để 
khi xuống núi theo gương các Tông đồ chúng ta nghe và giữ Lời Chúa mà 
xây dựng Hội Thánh. 



Chủ yếu việc xây dựng này không phải chỉ là chu toàn hoặc tổ chức những lễ 
nghi bên ngoài, nhưng là kiến tạo Hội Thánh cho thời đại cánh chung mà ai 
cũng biết sẽ là toàn thể nhân loại và tạo dựng được chia sẻ vinh quang Thiên 
Chúa. Thế nên việc xây dựng Nước Trời bao trùm nhiều mặt cụ thể. Tất cả 
những gì giúp cho nhân loại ấm no, hạnh phúc, bình đẳng và huynh đệ đều 
cần thiết cho thời đại cánh chung, cho ơn phục sinh đến với mọi người. Và 
làm những công việc như thế, dĩ nhiên phải phấn đấu, lao nhọc... nhưng đó là 
chung phần cam khổ vì Tin Mừng. Và chúng ta có Thánh lễ này để kết hợp 
với Đức Kitô biến hình, Đấng đã hủy diệt sự chết và đã chiếu sáng ra sự 
sống. Chính Người sẽ chia sẻ sự sống và thần lực của Người cho ta để giúp ta 
hành trình trong đức tin và lao nhọc. 

Chúng ta hãy tin như vậy và tham dự Thánh lễ này sốt sắng để tích cực và 
hiệu lực xây dựng hạnh phú Nước Trời ngay từ đời này cho vinh quang Thiên 
Chúa và hạnh phúc muôn người. 

Về Mục lục 

  

 

  

29. Khuôn mặt ngời sáng – Thiên Phúc 

Một vị ẩn sĩ nọ suy niệm và chay tịnh đến độ suốt ngày không động đến thức 
ăn, ai ai cũng thấy có một ngôi sao xuất hiện giữa ban ngày, đó là dấu hiệu 
trời cao chấp nhận lễ hy sinh của ông. 

Ngày nọ, vị ẩn sĩ quyết định leo lên núi cao. Ông muốn vươn lên cao hơn 
trong sự khổ chế. Vừa lúc ông đang leo núi, thì một cô bé trong làng chạy tới 
xin đi theo. Không thể từ chối được, vị ẩn sĩ đành để cho cô bé đi cùng. Họ 
ra đi khi mặt trời vừa lên. Nhưng không mấy chốc, ánh nắng mỗi lúc một 
chói chang, cả vị ẩn sĩ lẫn cô bé đều cảm thấy khát nước. Vị ẩn sĩ vẫn cố 
gắng khắc phục cơn khát của mình, nhưng ông lại giục cô bé hãy uống nước. 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


Cuối cùng, không ai chạm đến nước. Vị ẩn sĩ không uống nước vì lời thề của 
mình, còn cô gái không nỡ uống một mình. 

Họ càng đi, cơn khát càng dằn vặt. Đến một lúc vị ẩn sĩ không nỡ nhẫn tâm 
nhìn thấy cô bé phải quằn quại trong cơn khát. Ông đàng lỗi lời thề. Ông 
cầm lấy nước đưa lên miệng và cô bé cũng mỉn cười uống nước với ông. 

Sau khi đã uống nước, vị ẩn sĩ không dám nhìn lên trời cao nữa. Ông cứ đinh 
ninh rằng vì sao hiện ra mỗi ngày như một chứng giám cho sự khổ chế của 
ông, giờ đây có lẽ đã biến mất. Thế nhưng, khi ông ngước mắt nhìn lên đỉnh 
núi. Ngạc nhiên biết chừng nào, hai vì sao đang chiếu sáng như mỉm cười với 
ông. 

Sau khi đã chay tịnh nhiều ngày và chấp nhận vươn lên cao trong sự khổ 
chết, vị ẩn sĩ đã được trời cao chứng giám bừng cách cho một vì sao ngời 
sáng giữa ban ngày. 

Đức Giêsu sau khi chấp nhận cuộc khổ nạn, quyết tâm thi hành thánh ý Chúa, 
liền được “biến hình đổi dạng” trên núi cao. “Dung nhan Người chói lọi như 
mặt trời, và y phục Người trở nên trắng tinh như ánh sáng” (Mt 17,2). Người 
còn được Chúa Cha chứng giám cho việc Người chấp nhận khổ giá vì yêu 
Cha và vì yêu nhân loại tội lỗi, bằng một lời ngợi khen long trọng: “Đây là 
con yêu dấu của Ta, Ta hài lòng về Người. Các ngươi hãy vâng nghe lời 
Người” (Mt 17,5). 

Đức Giêsu biến hình sáng láng trước mặt ba môn đệ thân tín, là để các ông 
cảm nghiệm trước vinh quang Phục Sinh của Người. Cũng là để dọn lòng trí 
các ông dễ dàng đón nhận cuộc khổ nạn và cái chết thương đau của Người 
trên thập giá sau này. Vì qua đau khổ mới tới vinh quang. Có khổ nhục chiều 
thứ Sáu Tuần Thánh, mới rạng rỡ sáng Chúa nhật Phục Sinh. 

Người Kitô hữu chỉ có thể biến hình đổi dạng khi họ sẵn lòng cùng với thánh 
giá lên đồi Canvê với Đức Ktiô. 

Người Kitô hữu chỉ có thể bừng sáng rạng ngời khi họ dám hy sinh bản thân 
để hiến dâng cho Thiên Chúa và tha nhân bằng một tình yêu trao ban vô vị 
lợi. 



Chúng ta sẽ nhận ra khuôn mặt ngời sáng của Đức Kitô khi chúng ta đón 
nhận khuôn mặt đau khổ của anh em. 

Chúng ta sẽ minh họa được khuôn mặt sáng láng của Đức Kitô khi chúng ta 
luôn mang khuôn mặt vui tươi, an bình và hạnh phúc. 

Người tín hữu thưởng nếm vinh quang Tabo chẳng bao nhiêu, nhưng đón 
nhận gian nan Núi Sọ lại rất nhiều. Tuy thế họ vẫn vui tươi và thanh thản, an 
bình và hạnh phúc? Phải chăng họ đã cảm nghiệm được khuôn mặt người 
sáng của Đức Kitô trong cuộc đời mình. Như người lực sĩ điền kinh nhắm 
chiếc huy chương vàng mà gắng sức về đích để giành phần thắng, thì người 
tín hữu Kitô cũng phấn đấu vượt qua những chặng đường thánh giá cuộc đời, 
để đạt được phần thương vô giá là vinh quang Phục Sinh rạng ngời. 

Hãy sám hối và canh tân. Sám hối – Canh Tân là bỏ đi con người tự mãn tự 
kiêu để mặc vào con người nhu mì khiêm tốn, là tháo gỡ khuôn mặt u mê tội 
lỗi để nhận lại khuôn mặt ngời sáng thánh thiện, là tẩy chay tâm địa ích kỷ để 
đón nhận tinh thần phục vụ yêu thương. 

Nước mắt sám hối khép lại quá khứ để mở cửa tương lai. Nước mắt Sám hối 
luôn tẩy sạch tội lỗi. Nước mắt Sám hối bao giờ cũng có giá trị trong sự tha 
thứ. 

Canh tân là lao mình về phía trước, trong niềm vui đổi mới. Lúc đó, chúng ta 
không cần đi tìm mùa xuân, vì chính chúng ta đang làm nên mùa xuân cho 
cuộc đời. 

Lạy Chúa, xin cho những lần chúng con gặp Chúa trong cầu nguyện, trong 
mỗi thánh lễ, là mỗi lần khuôn mặt chúng con lại được bừng sáng lên nièm 
an vui, hạnh phúc. 

Ước gì người ta nhận ra được khuôn mặt người sáng, dịu dàng và yêu 
thương của Chúa trong nét mặt hân hoan, khả ái của chúng con. Amen. 

Về Mục lục 

  

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0


 

  

30. Chúa biến hình 

Tại sao Chúa Giêsu chỉ mang có ba môn đệ thân tín lên đỉnh Taborê? 

Ngay từ đầu đoạn Tin Mừng, thánh Matthêu đã ghi rõ: Chúa Giêsu đem ông 
Phêrô cùng hai anh em ông Giacôbê và Gioan đi riêng với mình. Đồng thời 
trong Phúc Âm chúng ta cũng thấy không thiếu gì những trường hợp chỉ có 
ba ông này được chứng kiến một số hành động của Chúa Giêsu. Ngoài việc 
làm chứng nhân cho cuộc biến hình, các ông còn được độc quyền đi theo 
Ngài trong những giây phút hấp hối cuối cùng nơi vườn cây dầu. Độc quyền 
chứng kiến việc Chúa Giêsu làm cho con gái ông Giairô sống lại. Các ông 
cũng là những người đã hỏi riêng Chúa Giêsu về những dấu hiệu báo trước 
ngày sụp đổ của đền thờ. 

Có thể nói: Phêrô, Giacôbê và Gioan tượng trưng cho hàng ngũ lãnh đạo 
trong Gháo Hội. Việc Chúa Giêsu đem những người có nhiệm vụ lãnh đạo 
Giáo Hội để các ông chứng kiến cho sự biến hình không phải là không có ý 
nghĩa cho sự sinh hoạt của Giáo Hội ngày hôm nay. 

Như chúng ta đã biến vấn đề quyền hành là vấn đề then chốt trong Giáo Hội 
bởi vì chính Ngài đã xác quyết trước mặt Philatô: 

- Nếu từ trên chẳng ban cho ông, thì ông chẳng có quyền hành gì trên tôi. 

Thế nhưng quan niệm về quyền hành của Chúa Giêsu hoàn toàn khác biệt với 
quan niệm về quyền hành của thế gian. Bởi vì theo Ngài, quyền hành là để 
phục vụ chứ không phải là để hống hách, chèn ép và hưởng thụ: 

- Thủ lãnh các dân ngoại thì cai trị và chuyên chế, còn giữa các ngươi thì 
không được như vậy, ai muốn làm lớn thì hãy trở nên rốt hết và trở nên đầy 
tớ cho mọi người. 

Chính Ngài, trong bữa tiệc ly cũng đã nói với các môn đệ: 



- Mặc dầu các con gọi Ta là Thầy và là Chúa thì phải lắm. Nhưng nếu Ta là 
Thầy và là Chúa mà còn quỳ gối rửa chân cho các con, thì các con cũng phải 
rửa chân cho nhau. 

Cũng trong chiều hướng đó mà các vị Giáo hoàng vốn tự xưng mình là 
“servus servorum”, đầy tớ của các đầy tớ. Ba vị cột trụ của Giáo Hội được 
chứng kiến việc Chúa biến hình, không phải là để các ông được hưởng một 
kinh nghiệm lý thú như Phêrô đã tưởng: Lạy Thầy, chúng con ở đây thì thật 
là hay quá, nhưng là để các ông sau này biết vận dụng quyền hành theo một ý 
nghĩa mới mà Ngài đã đề ra đó là phục vụ. 

Còn chúng ta thì sao? Liệu chúng ta đã đổi mới quan niệm của chúng ta theo 
quan niệm của Chúa Giêsu hay chưa? Liệu chúng ta đã đổi mới cái nhìn của 
chúng ta theo cái nhìn của Chúa Giêsu hay chưa? Có nghĩa là chúng ta đã 
thực thi giới luật yêu thương, đã sống tinh thần phục vụ, đã có được những 
hành động bác ái an ủi, khích lệ và giúp đỡ những người chung quanh hay 
chưa? 

Bởi vì trong ngày sau hết chúng ta sẽ không bị xét xử về địa vị xã hội, mà sẽ 
bị xét xử về những hành động bác ái yêu thương mà chúng ta đã làm hay 
không làm cho những người chung quanh. Có như vậy chúng ta mới xứng 
đáng được tham dự vào cuộc biến hình vinh quang trong ngày sau hết. 

Về Mục lục 

  

 

https://giaophanthaibinh.org/cac-bai-suy-niem-le-chua-hien-dung-nam-a.html#0

