Bodhipakkhiya
Dipam

o Manual sobre Los
Factores que Conducen
a la Iluminacién

por Mahathera Ledi Sayadaw, Aggamahapandita, D. Litt

Vipassana Research Institute



El Bodhipakkhiya Dipani o

Manual sobre Los Factores que Conducen a la Iluminacion

por Mahathera Ledi Sayadaw, Aggamahapandita, D. Litt
traducido del birmano al inglés por U Sein Nyo Tun.
Traducido del Birmano al Inglés por U Sein Nyo Tun,
fallecido en el Servicio Civil a la India

Namo tassa bhagavato arahato sammasambuddhassa

Veneracioén al Excelso, al Honorable, al Ominisciente.

Prélogo del Traductor (al inglés)

Los trabajos del venerable Ledi Sayadaw son bastante
reconocidos Estos estan ampliamente
difundidos debido a que representan claras exposiciones
sobre el Buddha-Dhamma, plasmadas en un lenguaje
facilmente asequible para cualquier Birmano instruido. Adn
asi, los trabajos del venerable Sayadaw no estdn dirigidos
para principiantes en el estudio del Buddhismo. Hay
muchos términos técnicos Buddhistas que requieren como
base una previa y considerable suma de conocimientos en
teoria y practica en la tradicién Buddhista.

en Birmania.

La exposicién del Venerable Sayadaw contiene muchos
términos técnicos en Pali los cuales son usados por él como
si fueran palabras ordinarias del Birmano. Muchas de estas
palabras han sido incorporadas al lenguaje Birmano en su
forma original Pali, con ligeras variaciones de acuerdo a la
eufonia Birmana. Estas son palabras que han utilizado los
Birmanos sin intencién de traducirlas y, en su lugar, han
preferido absorberlas en el uso normal de su lengua nativa.
No he tenido, similarmente, la intencién de traducir
muchas de estas palabras al inglés en la presente
traduccién. He utilizado estas palabras en su forma original
Pali, sin embargo, en tales casos he anadido breves
referencias con el objeto de facilitar la continuidad de la
lectura.

Cuatro Clases de Individuos

En el Puggala-Paiiiiatti [1] (el libro de la Clasificacién de
Indiviuos) y en el Anguttara-Nikaya[2] se afirma que existen

Aln asi, la traduccién no es literal, y se ha intentado en lo
posible realizar una cuidadosa traduccién lo més fiel posible
segln las circunstancias, respetando las diferencias en la
construccién de oraciones entre el inglés y el Birmano, las
diferencias en la forma de la presentacidn, y la tendencia
del Sayadaw de
oraciones extremadamente largas.

Venerable utilizar frecuentemente

El venerable Sayadaw fue un prolifico escritor. Sus trabajos
son contados por cientos. Cada uno de esos trabajos fueron
escritos a solicitud explicita de uno o mdis de sus
innumerables discipulos, ya sea como respuestas a ciertas
preguntas que se le hacian, o como en este caso, para
exponer determinados puntos o aspectos de considerable
importancia sobre el Buddha-Dhamma.

Sein Nyo Tun.
135, University Avenue, Rangiin.

Introduccién

En cumplimiento a la solicitud de Pyinmana Myo-ok Maung
Po Mya yel comerciante Maung Hla, durante el mes de
Nayon, afio 1266 de la era Birmana (Junio de 1904 D.c)
Explicaré concisamente los significados y las finalidades de
los treinta y siete bodhipakkhiya-dhammas (factores que
conducen a la Iluminacién)

cuatro clases de individuos entre todos los seres que se
encuentran con los Sasanas (Era de las Enseflanzas del
Buddha) y son los siguientes:

1. Ugghatitaiiiiu



2. Vipaficitaniii

3.  Neyyay

4.  Padaparama.
De estas cuatro clases de seres, un Ugghatitaniii es un
individuo quien encuentra al Buddha en persona, y es capaz
de alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos a través de la
simple audicién de un corto discurso.

Un Vipaiicitaiiiia es un individuo que no tiene la capacidad
de alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos escuchando un
corto discurso, pero es alguien que todavia es capaz de
alcanzar el Sendero y sus Frutos cuando los cortos discursos
le son expuestos en mayor extension.

Un Neyya es un individuo quien no tiene la capacidad de
alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos escuchando un corto
discurso, o cuando se le expone el Dhamma mais
extensamente, sin embargo, es alguien a quien le es
necesario estudiar e investigar cuidadosamente los
sermones y su exposicién y luego practicar las ensefianzas
contenidas en él por dias, meses y afios, en virtud de poder

alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos.

Esta clase de individuos Neyya puede nuevamente
subdividirse en muchas otras clases de acuerdo al periodo
de prictica que a cada individuo le sea necesario realizar
antes de alcanzar el Sendero y sus Frutos, y los cuales
dependen ademis de sus paramis (perfecciones), los cuales
han sido previamente adquiridos, y del kilesa (las
impurezas) que se haya erradicado previamente. Esta clase
de individuos incluye, por un lado, a aquellos para quienes
el periodo de practica es de siete dias, y por otro lado, a
aquellos para quienes es necesario un periodo de prictica
que pueden extenderse por treinta o sesenta afos. Hay
también clases adicionales, como por ejemplo, el caso de
individuos para quienes les es necesario un periodo de
practica de siete dias y para quienes el estado de Arahat
puede ser alcanzado en el primer o segundo periodo de
vida, [3] como aquellos que alcanzarin estados inferiores
del Sendero y sus Frutos mediante el esfuerzo solamente en
el tercer periodo de vida.

Entonces y nuevamente, el esfuerzo invertido por siete dias
significa ejercidos con tanto poder como uno pueda. Si el
esfuerzo no es de gran orden, el periodo de esfuerzo
necesario se extiende de acuerdo a la laxitud de dicho
esfuerzo, y los siete dias pueden convertirse en siete afios o
mas.

Si el esfuerzo durante esta vida no es lo suficientemente
intenso como para poder alcanzar el Sendero y sus Frutos,
entonces la liberacidn de las vicisitudes mundanas no podra

obtenerse durante el presente Buddha Sasana; en cuanto a
la liberacién durante futuros Buddha Sasanas, éste puede
alcanzarse tnicamente si el individuo se encuentra con
ellas. No puede obtenerse ninguna liberacién si este tipo de
ser no encuentra un Buddha Sasana. Es sélo en el caso de
individuos quienes han recibido niyata-vyakarana
(inequivoca prediccién hecha por un Buddha) cuando un
encuentro con un Buddha Sasana y la liberacién de las
vicisitudes mundanas se da inexorablemente. Un individuo
que no ha recibido niyata-vyakarana no puede con certeza ya
sea encontrar un Buddha Sasana o conseguir liberarse de las
vicisitudes mundanas, aunque haya acumulado suficientes

paramis para hacer ambos logros posibles.

Estas son consideraciones respecto a aquellos individuos
que poseen la capacidad de alcanzar el Sendero y sus Frutos
invirtiendo esfuerzo durante siete dias, pero que no han
obtenido niyata-vyakarana.

Similares condiciones se aplican a los casos de aquellos
individuos que poseen la potencialidad de alcanzar el Noble
Sendero y sus Frutos mediante el esfuerzo por quince dias o
por periodos mas largos.

Un Padaparama es un individuo que, habiendo encontrado
un Buddha Sasana, y mediante la inversién del més extremo
esfuerzo posible en ambos aspectos, de teoria y prictica en
el Dhamma, no puede alcanzar el Noble Sendero y sus
Frutos en este periodo de vida. Todo lo que puede hacer es
acumular habitos y potenciales.

Estas personas no pueden liberarse de las vicisitudes
mundanas durante esta vida. Si éstos mueren mientras se
encuentran practicando samatha (calma) o vipassana
(sabiduria) y consiguen renacer ya sea como un ser humano
0 deva en su proxima existencia, éstos podran liberarse de
las vicisitudes mundanas en esa existencia dentro del
presente Buddha Sasana.

Eso fue lo que el Buddha dijo respecto a las cuatro clases de
individuos.

Tres Tipos de Individuos

En los mismos Pitakas referidos anteriormente, el Buddha
expuso otra clasificacién de seres, dividiéndolos en tres
clases de acuerdo a una semajanza con tres tipos de
personas enfermas. Los tres tipos de personas enfermas
son:

1. Una persona que ciertamente estd recobrandose de una
enfermedad en su debido tiempo a pesar de que no esté
tomando sus medicinas ni siguiendo algin tratamiento.



2. Una persona que esta fracasando en recobrarse, y estd
muriendo de la enfermedad, sin importar cuan
correctamente tome sus medicinas y siga el tratamiento.

3. Una persona que se recobrard si toma la medicinas
correctas y sigue el tratamiento adecuado, pero que, si
no lo hace, no conseguira recobrarse y morira.

Estas son las tres clases de personas enfermas.

Las personas que han recibido niyata-vyakarana (inequivoca
prediccién hecha por un Buddha) a través de Buddhas del
pasado, y quienes como tales consiguen liberarse de las
vicisitudes mundanas en esta vida, se asemejan al primer
tipo de persona enferma.

Un individuo de la clase Padaparama se asemeja a la segunda
clase de persona enferma. Asi como la segunda clase de
persona enferma no tiene oportunidad de sanarse de su
enfermedad, un individuo de la clase Padaparama no tiene
oportunidad de liberarse de las vicisitudes mundanas en
esta vida. Sin embargo, en el futuro, éste podrd liberarse ya
sea dentro del presente Buddha Sasana, o dentro de futuros
Buddha Sasanas. La historia del Joven Chattamanava [5], o
de la rana que se convirtid en deva [6] o del asceta Saccaka[7]
son ilustraciones de personas que pudieron liberarse de las
vicisitudes mundanas en las siguientes existencias dentro
del presente Buddha Sasana.

Un individuo de la clase Neyya se parece al tercer tipo de
enfermo; asi como este tipo de enfermo estd relacionado
con las dos alternativas, la de recobrarse o morir de su
enfermedad, asi mismo, un neyya se relaciona con dos
eventualidades en las que se libera de las vicisitudes
mundanas en esta vida, o falla en lograr tal liberacién. Si
este neyya, sabiendo lo que es bueno para él de acuerdo a su
edad, se deshace de lo que deberia ser desechado, busca un
buen maestro, obtiene la guia adecuada de él e invierte
suficiente esfuerzo, este podra liberarse de las vicisitudes
mundanas en la presente vida. Si, de otro modo, este se
convierte en adicto a visiones incorrectas y erradas formas
de conducta, si se encuentra incapaz de deshacerse de
placeres sensuales, y si a pesar de desechar los placeres
sensuales no consigue un buen maestro o no es capaz de
invertir suficiente esfuerzo, si esforzdndose bien es incapaz
de hacerlo debido a la edad avanzada, o si joven es propenso
a enfermarse, éste no podrd liberarse de las vicisitudes
mundanas en esta presente vida. El rey Ajatasattu,[8] el hijo
de millonario Mahadhana,[9] el Bikkhu Suddina,[10] fueron
casos de personas que pudieron haberse librado del
sufrimiento en su presente existencia.

El rey fracasé en liberarse debido a que habia cometido

parricidio. Esto ha generado que él esté atado a un futuro
samsara (ciclo de renacimientos) de dos asankheyyas (una
unidad seguida de 140 cifras) de ciclos estelares, después de
los cuales se convertird en un paccekabuddha (Un Buddha
Solitario).

El hijo del millonario Mahadhana fue tan autoindulgente en
los placeres sensuales durante su juventud que era inclusive
incapaz de obtener tranquilidad mental cuando maduré.
Lejos de poder liberarse de las vicisitudes mundanas, éste
no podia inclusive obtener la oportunidad de asociarse con
los Ti-Ratanas.[11] En tal circunstancia y apreciando su
situacién, el Buddha le hizo el siguiente comentario a
Ananda: “Anand3, si el hijo de este millonario se hubiera
convertido en un bhikkhu durante su juventud o en el primer
periodo de su vida, él se hubiera convertido en Arahat y
hubiera podido alcanzar el parinibbana [12] en la presente
vida. Si, de otra manera, se hubiera convertido en bhikkhu
durante el segundo periodo de su vida se hubiera convertido
en un Andagami, [13] y en su muerte hubiera renacido en el
Suddhavasabrahma loka, [14]en donde hubiera podido
alcanzar el parinibbana. En la siguiente alternativa, si él se
hubiera convertido en bhikkhu durante el tercer periodo de
su vida durante mi Sasana se hubiera convertido ya sea en
un Sakadagami [16] o un Sotapanna [16] y hubiese podido
liberarse de renacimientos en los apaya lokas.” [17]. Eso fue
lo que le dijo el Buddha a Ananda. Asi que, aunque él (el hijo
del millonario Mahadhana) poseia paramis maduros
suficientes para hacer de su presente existencia su Gltima
existencia, no siendo una persona que habia logrado
niyata-vyakarana, fallo6 en obtener la liberacién de las
vicisitudes mundanas en la presente vida debido a la
conmocién causada por las impurezas internas. Y esto a
pesar del hecho que él habia conseguido la oportunidad de
encontrarse con un Buddha Sasana. Si ademds, su periodo
de existencia en los apaya lokas es prolongado por sus
acciones malignas realizadas en dicha existencia, él no seria
capaz de aparecer otra vez y emerger fuera de esos apaya
lokas a tiempo para el Sasana del futuro Buddha Metteyya. Y
después de ello, se le suma el gran nimero de periodos
estelares que le siguen, que son periodos estelares donde no
hay Buddhas, [18] no habra periodos estelares dentro de la
vecindad del presente mundo donde los Buddhas estin
destinados a aparecer. jAlas! Lejos estaba por cierto este hijo
del millonario Mahadhana de liberarse de las vicisitudes
mundanas atn en el caso de ser poseedor de paramis
maduros y suficientes para hacer de su presente existencia
su ultima existencia.

La opinidn corriente en la actualidad es ésta: si los paramis



estan completos, uno no puede perder el encuentro con un
Buddha Sasana atin si uno no lo deseara, y la liberacién de
las vicisitudes mundanas estid asegurada adn asi uno no
deseara tal liberacién. Estas personas fallan en poner
atencion a la existencia de niyata (aquel que ha obtenido una
inequivoca prediccién hecha por un Buddha) y aniyata
(aquel que no ha obtenido una segura prediccién efectuada
por un Buddha).

Considerando los dos textos de los Pitakas mencionados
anteriormente, y la historia del hijo del millonario
Mahadhana, deberia recordarse que un individuo aniyata
neyya puede liberarse de las vicisitudes mundanas sélo si
pone suficiente esfuerzo, inclusive si posee suficientes
paramis para obtener tal liberacién. Si el trabajo y el
esfuerzo son insuficientes el Sendero y sus Frutos no
pueden obtenerse dentro del presente Buddha Sasana.

Aparte de esta clase de personas, existen también un
infinito nimero de seres adicionales que, como los ascetas
Alara y Uddaka, [19] poseen suficientes paramis para
liberarse de la vicisitudes mundanas, pero quienes no
pueden obtener la oportunidad de conseguirlo, debido a
que ellos han pasado a estar en uno de los ocho inoportunos
lugares (atthakkhanas)[20] donde no es posible alcanzar el
Sendero y sus Frutos.

(Aqui termina la parte sobre la clasificacion de seres segin
las tres y cuatro clases de individuos de acuerdo con el
Puggala-Paiiiatti  del ~ Abhidhamma
Anguttara-Nikaya del Suttanta Pitaka).

Pitaka 'y el

Condiciones Necesarias para la Practica de
los Neyya y los Padaparama

De las cuatro clases de individuos mencionados, las clases
Ugghatitaiiia 'y Vipaiicitaiiia  puede  acceder  al
Sotapatti-magga (sendero de quien ha entrado en la
corriente) y otros grados mas elevados de sabiduria — Como
Visakha y Anathapindika[21]- por medio de simplemente la
audicién de un discurso. No es necesario para dichos
individuos practicar el Dhamma de acuerdo a aspectos tales
como sila-visuddhi (purificacién de virtud), citta-visuddhi
(puricacién de conciencia), etc. Debe recordarse que éste es
también el caso de los devas y los brahmas que se liberan de
las vicisitudes mundanas.

Por lo tanto, debe tenerse en cuenta que los cursos de
practica, tales como sila-visuddhi y citta-visuddhi, que se
encuentran en el canon Pali, son sélo para las clases de

individuos neyya y padaparama hasta que se alcance el
estado de Sotapatti-magga. Estos cursos de prictica son
también para las tres primeras clases de individuos
anteriores hasta alcanzar estados mas elevado del Sendero y
sus Frutos. En el periodo después de la obtencién del estado
de Arahat, también estos cursos de prictica son usados con
el propésito de dittha-dhamma-sukhavihara [22] (reposo en el
bienestar de la presente existencia), puesto que los Arahats
ya se han liberado a través de ellos.

Después de pasar los primeros mil afios (del presente
Buddha Sasana), el cual constituye los tiempos del
Patisambhidhapatta ~ Avahat  (Arahat  poseedores de
conocimientos analiticos), el periodo del presente Buddha
Sasana es la era de individuos de las clases neyya y
padaparama solamente. En estos tiempos sélo estas dos
clases de individuos quedan.

Respecto a Estas Dos clases de Individuos

Neyya-puggala:

De estas dos clases de individuos, la clase neyya puede
convertirse en un Sotdpanna en la presente vida si practica
devocionalmente el bodhipakkhiya-dhamma el cual estd
comprendido por los satipatthanas (los cuatro fundamentos
de la atencién), sammapadhanas (esfuerzo correcto), etc. Si
se relajan en esta practica, éstos se podrin convertir en
Sotapannas solamente en su préxima existencia en la esfera
de los devas. Si estos mueren mientras se encuentran ain
lejos (bodhipakkhiya) Dhammas,
satipatthanas, etc. se convertirds en verdaderos perdedores
en cuanto al presente Buddha Sasana se refiere; sin

de estos como los

embargo, éstos pueden todavia liberarse de las vicisitudes
mundanas si encuentran el Sasana del Préximo Buddha.

Padaparama-Puggala Existente:

Un individuo de la clase padaparama puede conseguir
liberarse dentro del presente Buddha Sasana después de
renacer en los planos existenciales como deva, si puede
practicar devotamente estos (bodhipakhiya) dhammas en su
presente existencia.

La Era Vigente de los Ariyas (Los Nobles):

Los cinco mil afios del presente Buddha Sasana, todos,
constituyen la era de los Ariyas. Esta era de Ariyas
continuard existiendo tanto tiempo como se mantengan a
salvo los Tipitakas en el mundo. El individuo de la clase
padaparama tiene que utilizar la oportunidad permitida de



encontrarse con el presente Buddha Sasana para acumular
tantas semillas de paramis como sea posible en la presente
vida. Tienen que acumular las semillas de sila (moralidad).
que
(concentracidn). Tienen que acumular las semillas de paiiiia
(sabiduria).

Tienen acumular las semillas de samadhi

Sila:

De estos tres tipos de acumulacién, sila (moralidad),
samadhi (concentracién), paniia (sabiduria), las semillas de
sila significan: pafica-sila [23], Ajivatthamaka-sila [24],
Atthavga Uposatha Sila [25], Dasanga-sila [26] en relacién al
ordinario seglar, ya sea mujer u hombre, y el Bhikkhu Sila
[27] en relacidn a los bhikkhus.

Samadhi:

Estas semillas de samadhi significan esfuerzo para lograr
parikamma-samadhi (Concentracién Preparatoria) a través
de uno u otro de los cuarenta objetos de meditacidn, tales
como los diez kasinas (instrumentos de meditacidén), o, se
puede evocar mayor esfuerzo, esfuerzo por obtener
upacara-samadhi (concentracién de acceso), o, puede
evocarse aun mdas esfuezo, el esfuerzo por lograr
appana-samadhi (concentracién completa).

Pannia

Las semillas de paiifia significa el cultivo de la habilidad para
analizar las caracteristicas y las cualidades de ripa
(fenémeno material), nama (fenémeno mental), khandha
(agregado de la existencia), dayatana (Bases), dhatu
(Elementos), sacca (Verdad), y paticcasamuppada (el proceso
de originacién dependiente), y el cultivo del entendimiento
dentro de la tres caracteristicas de la existencia (lakkhana),

(impermanencia), dukkha
(sufrimiento) y anattd (impersonalidad).

conocidos como anicca

De estas tres clases de semillas del magga-niana y
phala-iiana,[28] sila y samadhi son como los ornamentos que
pemanentemente adornan el mundo, y existen inclusive en
los ciclos estelares suiifia, periodos en los que no aparecen
Buddhas. Estas semillas de sila y samddhi pueden y podran
ser obtenidas en cualquier momento. Sin embargo, las
semillas de paiiiia, las cuales estin relacionadas con ripa,
nama, khanda, ayatana, dhatu, sacca y paticcasamuppada,
pueden obtenerse solamente durante el encuentro con un
Buddha Sasana. Fuera de un Buddha Sasana, nadie puede
obtener la oportunidad de inclusive escuchar la mera
mencién de palabras asociadas con pafiiia a través de

infinitos nimeros de ciclos estelares “sufing”. Por lo tanto,
aquellas personas en la actualidad que son afortunadas de
nacer dentro de este mundo durante el florecimiento de un
Buddha Sasana, si ellos intentan acumular las semillas de
magga-iiana y phala-iapa con el propdsito de asegurar la
liberacién de las vicisitudes mundanas en futuras
existencias dentro de un futuro Buddha Sasana, deberian
prestar especial atencién a los conocimientos de paramattha
[29] (realidades tltimas), las cuales son extremadamente
dificiles de encontrar, mis que el intento de acumular
semillas de sila y samadhi. Al menos, deberian intentar
obtener un conocimiento de cdmo se constituyen el cuerpo
mediante los cuatros elementos primarios (mahabhuta)
pathavi apo, tejo y vayo. Si ellos adquiriesen un buen
entendimiento de estos cuatro elementos, entonces pueden
obtener una buena coleccién de semillas de panna, las cuales
son las mas dificiles de conseguir, y esto mientras no
puedan obtenerse mis conocimientos de otras partes del
Abhidhamma. Puede decirse que la dificultad de obtener un
renacimiento dentro de un Buddha Sasana ha sido hecha

para que valga la pena.

Vijja (Sabiduria) y Carana (conducta):

Sila y samadhi constituyen Carapa, mientras que paiiiia
constituye vijja. Asi estan vijja-carana (sabiduria y conducta)
constituidos. Vijja se parece a los ojos de un ser humano,
mientras que carana se asemeja a sus piernas. Vijja es como
los ojos de un ave mientras que carana son como las alas.
Una persona que estd dotada de moralidad y concentracién,
pero carece de sabiduria, es como alguien que posee las dos
piernas en buen estado, pero es ciego de ambos ojos. Una
persona que estd dotada de vijja (sabiduria), pero carece de
carana (conducta), es como alguien quien tiene buena vista,
pero cuyas piernas son defectuosas. Una persona que estd
dotada de vijja y carapa es parecida a una persona
completamente normal con buena vista y saludables
piernas. Una persona que carece de ambas, de vijja y carana
es como una persona que padece de ceguera y también
carencia de extremidades, alguien no acreedor de llamarse
un ser completamente humano.

Consecuencias de poseer solo Carana:

Entre las personas que estin vivas durante el presente
Buddha Sasana, hay algunas que estan totalmente dotadas
de moralidad y concentracién, pero no poseen semillas de
vijja (sabiduria), como por ejemplo, el entendimiento de la
naturaleza de las cualidades de la materia, las cualidades de
la mente y los agregados que constituyen la existencia.



Debido a que son fuertes en carana, estin probablemente
destinados a encontrar un Buddha Sasana, pero debido a
que carecen de vijja, no pueden lograr la iluminacién atn
asi puedan escuchar un discurso del préximo Buddha en
persona. Estos se parecen a Laludayi Thera, [30] Upananda
Thera, [31] a los Bhikkhus Chabbaggiya. [32] y al Rey de
Kosala, [33] durante la vida del Buddha omnisciente.
Debido a que estaban dotadas de una acumulacién previa
de carapa, como la generosidad y la moralidad, éstos
tuvieron la oportunidad de asociarse con el Buddha
supremo, pero como carecian de una acumulacién previa de
vijja, los discursos del Buddha, los cuales frecuen-temente
escucharon durante todas sus vidas, fueron como palabras
que hubiesen llegado a oidos sordos.

Del Tener Solamente Vijja:

Existen otros seres dotados de vijja, como por ejemplo el
conocimiento sobre las cualidades de la materia y la mente y
los agregados que consituyen la existencia, y sin embargo
carecen de carapa, como por ejemplo dana, nicca-sila
(moralidad permanente) y uposatha-sila  (preceptos
observados en dias de luna llena). Estas personas deberian
poseer la oportunidad de conocer o escuchar las ensefianzas
del Buddha, y asi lograr la iluminacién, debido a que poseen
Vijja; pero como no poseen carand, serd extrema-damente
dificil para ellos lograr la oportunidad de encontrarse con el
préximo Buddha. Esto es debido a que hay un antara-kappa
(ciclo estelar intermedio) entre el presente Buddha Sasanay
el préximo.

En el caso de estos seres, éstos vagan a través de la esfera
sensorial durante ese periodo; esto significa una sucesion
de un infinito nimero de existencias y renacimientos, y la
oportunidad de conocer al préximo Buddha puede darse
Unicamente si todos estos renacimientos son confinados en
el curso de una existencia feliz. Si en el interin, ocurre un
renacimiento en una de las cuatro regiones inferiores de la
existencia, la oportunidad de encontrarse con el préximo
Buddha estaria irremediablemente perdida; para alguien
que renace en uno de los cuatro mundos inferiores esto es
frecuentemente seguido por un infinito nimero de
renacimientos en otros de estos planos.

Aquellas personas que realizan dana (caridad) en esta vida
son pocos, quienes estin manteniendo mala voluntad en su
comportamiento, con un lenguaje irresponsable y sucio, de
pensamientos insanos y quienes asi son deficientes en
carana (conducta), poseen una fuerte tendencia a renacer
en los cuatro mundos inferiores y cuando ellos mueren,
debido a su previa carencia de carana, como dana,

probablemente  serin  deficientes en
probablemente se encontrarin con penurias, procesos y
tribulaciones en el curso de su vida encontrando asi

tendencias de renacer en los apaya lokas.

riqueza, y

Debido a que carecen de carana , de nicca-sila y uposatha-sila,
ellos se con disputas,
discusiones, ira en su relacién con otras personas, ademds
de ser susceptibles a padecer enfermedades y dolencias, y
asi encontrardn tendencias de renacer en los apaya lokas. Es
asi que se encuentran con experiencias dolorosas en toda
existencia, tendencias,
conduciéndose hacia el acortamiento del periodo de vida en
el curso de la felicidad y generando renacimientos en los

encontrardn probablemente

acumulando indeseables

cuatro niveles inferiores de la existencia.

El punto esencial:

En resumen, el hecho esencial es que solamente cuando uno
estd dotado con semillas de vijja y carana se puede obtener la
liberacién de las visicitudes mundanas en la préxima
existencia. Si uno posee semillas de vijja
carece de la semillas de carana como dana y sila, uno fallara
en el logro de encontrar el préximo Buddha Sasana. Si, de

solamente, y

otro lado, uno posee las semillas de caranpa, pero carece de
las semillas de vijja, uno no podra lograr la liberacién de las
visicitudes mundanas ain asi se encuentre con el préximo
Buddha Sasana. Entonces, aquellos individuos padaparama
de hoy en dia, ya sean hombres o mujeres, que buscan
encontrarse con el préximo Buddha Sasana, deberian
intentar acumular en el presente Buddha Sasana la semillas
de carana
samatha-bhavana (practica de la calma), y deberian también,
por ultimo, con respecto a vijja tratar de entender los
cuatro grandes primarios y asegurar asi el encuentro con el
préximo Buddha Sasana, y obteniendo este encuentro,
obtener la liberacion de las vicisitudes mundanas.

mediante la prictica de dana, sila y

Cuando se dice que dana es carapa, esto proviene bajo la
categoria de saddha (fe), el cual es uno de los saddhammas o
conductas pricticas de las buenas personas, que proviene a
su vez de los quince carapa- dhammas. Los quince carana-
dhammas son:

1. Sila (moralidad)

2. Indriya-samvara (alerta en el umbral de los
sentidos)

3. Bhojanemattaniiuta (moderacién en la
alimentacidn)

4. Jagariyanuyoga (alerta, despierto, atento)

5-11 Saddhamma (los siete atributos de una bueny

virtuoso seglar)



12-15  Los cuatro Jhanas- el primer Jhana, el segundo

Jhana, el tecer Jhana, y el cuarto Jhana.

Estos quince dhammas son de propiedad de los mds
elevados jhanalabhis (beneficiarios de los jhanas). En
relacién a los individuos sukkhavipassakas (desarrollando
sabiduria), ellos deberian poseer los once
carana-dhammas, esto es, sin los cuatro jhanas.

sélo la

Para aquellas personas que estin buscando un encuentro
con el préximo Buddha Sasana, dana, uposatha sila, y los
once sadhammas son esenciales.

Aquellas personas que desean alcanzar el Sendero y sus
Frutos en esta presente vida deben cumplir con los once
carana-dhammas, esto es, sila,
bhojanemattaiiiiuta, jagariyanuyoga, y los siete saddhammas.
Aqui significa  gjivatthamaka-nicca-sila  (practica
permanente de moralidad terminando con una correcta
sustentacién); indriya-samvara significa vigilar las seis
puertas de los sentidos —ojos, oidos, olfato, gusto, tactoy
mente. Bhojanemattaiiiuta significa tomar la suficiente
alimentacién para preservar el balance de los grupos
corporales del organismo y estar satisfecho con ello.
Jagariyanuyogo significa no dormir durante el dia, y dormir
solamente durante el primer periodo de la noche ( de los
tres periodos) practicando Bhavana (concentracién mental)
durante los otros dos periodos.

indriya-samvara,

stla

Saddhama significa:
1. Saddha (fé)
2.. Sati (atencidn)

3. Hiri (modestia, vergiienza de saber que se estd
haciendo mal)

4. Ottappa (temor por hacer el mal)
5. Bahusacca (gran aprendizaje)

6. viriya (energia; diligencia)

7. Panfia (sabiduria).

Para aquellos que desean convertirse en Sotapannas durante
esta vida, no hay necesidad especial de practicar dana
(caridad, donacién). Pero aquellos que se encuentren
incapaces de evocar suficiente esfuerzo para adquirir la
habilidad de liberarse de las vicisitudes mundanas durante
el presente Buddha Sasana deben poner especial atencién a
la prictica de dana (caridad y donacién) y uposatha (los
preceptos observados en dias de ayuno).

Preceptos de Practica y Aquellos que
esperan al proximo Buddha

Desde que el trabajo en el caso de aquellos que dependen o
estin a la espera del préximo Buddha consiste en no otra
cosa mds que acumular paramis, no es estrictamente
necesario para ellos adherirse en orden a los estatutos de
practica establecidos en los textos Pali: sila, samadhi y paiiiia.
Ellos no deberian postergar la practica de samadhi. De
acuerdo con el orden de los otros siete visuddhis
(purificacién), ejemplo (1)
(purificacién de virtud), (2) Citta-visuddhi (purificacién de la
Consciencia), (3) Ditthi-visuddhi (purificacién de visién), (4)
Kankhavitarana-visudhi (purificacién de dudas recurrentes),
(5)Maggamaggaiana-dassana-visudhi (purificacién mediante

como  por stla-visudhi

el conocimiento y la visién sobre cudl es y cudl no es el
sendero), (6) Patipadanianadassana-visudhi
mediante el conocimiento y visién del la direccién correcta),
y (7) Nanadassana-visudhi (purificacién de conocimiento y la
visién), ellos no deberian postergar la practica de ninguna
etapa de los visudhis hasta la conclusién del respectivo y

(purificacién

previo curso. Como estas personas estin comprometidas en
la acumulacién de tantas semillas de paramis como sea
posible, éstas deberian proponerse acumular la mis grande
cantidad de sila, samadhi y paiiia que tengan en su poder.

Adhesiones Innecesarias a los Preceptos
Prescritos de Practica

Cuando se establece en los Textos Pali que citta-visudhi
deberia ser practicado solamente después de la conclusion
de la practicas de sila-visuddhi, y que ditthi-visuddhi deberia
practicarse solamente después de la conclusiéon de
citta-visuddhi, que
practicarse sélo despues de la conclusién de la prictica de
ditthi-visuddhi, que el trabajo de anicca, dukkha, y
anatta-bhavana (realizacién de la impermanencia, el
sufrimiento e la impersonalidad) deberia ser emprendido
despues de la conclusién de la prictica de
kavkhavitarana-visuddhi, los preceptos de practica prescritos
estin destinados para aquellos que intenten un rdpido
alcance en el Sendero y sus Frutos en la presente vida. Ya

kankhavitarana-visudhi ~ deberia

sélo

que aquellos que se encuentren incapaces de realizar tal
comprometidos
acumulacién de paramis son personas orientadas a aferrarse

esfuerzo, y estin solamente a la
a lo que se pueda, no deberia decirse es sus casos que el
trabajo de samatha manasikara cittavisuddhi (la practica de la
Purificacidn de la Consciencia consistente en la advertencia

de la mente hacia la tranquilidad) no deberia ser



emprendido antes de la consumacién de sila-visuddhi.

Inclusive en el caso de cazadores y pescadores, no deberia
decirse que ellos no practiquen samatha vipassana (calma y
conocimiento), manasikara (advertencia de la mente hacia la
calma y la sabiduria) a menos que se deshagan de sus
oficios. Esto es para aquellos que digan que asi se genera
dhamma antaraya (peligro del dhamma). Cazadores y
pescadores deberian, por el contrario, ser alentados a
contemplar las nobles cualidades del Buddha, el Dhamma, y
el Sangha. Deberian ser inducidos a comtemplar, segiin sus
facultades, las caracteristicas de la repugnancia en el propio
cuerpo. Deberia ser impulsados a contemplar el perjuicio de
uno mismo y de todas las criaturas para con la muerte. Me
he detenido en el caso del pescador porque, como resultado
de tal estimulo, éste pudo repetir fluidamente de memoria
los textos Pali y “nissaya” (palabra para traduccién de
palabras) del Abhidhammatha Sangaha, y de Paccaya Niddesa
del Patthana (Libro de las Relaciones), mientras todavia
continuaba con su profesién como pescador. Este logro
contituye una muy buena fundacién para la adquisicién de
vijja (conocimiento).

En la actualidad, siempre que me retino con mis dayaka
uppasakas (discipulos seglares que contribuyen a mantener
la orden de bhikkhus), les digo, que en la auténtica tradicién
de un bhikkhu, aun asi encuentren cazadores y pescadores
de profesién, deberian estar siempre conscientes de las
cualidades de las tres joyas y las tres caracteristicas de la
existencia. Ser conscientes que las nobles cualidades del
Ti-Ratana (La Triple Gema) constituyen las semillas de
carana. Ser conscientes de la tres caracteriticas de la
existencia que constituyen las semillas de vijja . Inclusive
los cazadores y los pescadores deberian ser alentados a la
practica de la atencién mental. No deberia decirceles que es
impropio para cazadores y pescadores la practica de
samatha (calma) y vipassana (visién interior). Por otro lado,
ellos deberian ser ayudados hacia un mejor entendimiento
si se encontraran en dificultades. Deberian ser motivadosy
alentados a mantener la prictica. Ellos estin en el estado en
el que inclusive el trabajo por la acumulacién de paramis y
buenas tendencias han de ser exaltadas.

Pérdida de la Oportunidad de obtener
semillas de Vijja debido a la Ignorancia
sobre el Valor de la Presente Era

Algunos maestros que son conscientes unicamente de la
existencia sobre afirmaciones directas e inequivocas en los
textos Pali relacionados con los preceptos de practica de los
siete visuddhis (purificaciones), pero que no toman en
cuenta el valor de los tiempos presentes, dicen que la
practica de samatha y vipassana (calma y sabiduria) no
pueden obtener ningin resultado a menos que sila-visuddhi
(purificacién de virtud) sea antes consumada, cualquiera
que sea la intensidad del esfuerzo. Algunas de estas
personas, desinformadas,
desorientadas por dichas apreciaciones. Asi es que ocurre
dhammantaraya (el peligro del Dhamma)

corrientemente estan

Estas personas, debido a que no conocen la naturaleza de la
presente era, perderdn la oportunidad de obtener semillas
de vijja, las cuales son accesibles solamente cuando se
encuentra un Buddha Sasana. En realidad, estas pesonas no
se han liberado todavia de las vicisitudes mundanas y se
encuentran todavia arrastradas por la corriente del samsara
(ciclo de renacimientos), ya que sin embargo, habiendo
encontrado muchos Buddha Sasanas en un pasado
inconcebible y extenso samsara en el que los Buddha Sasanas
que han aparecido son mas numerosos como los granos de
arena de las riberas del Ganges, no adquirieron los
cimientos de las semillas de vijja.

Cuando se habla de las semillas, éstas son semillas
fructiferas o suficientemente maduras para brotar en ellas
un saludable y fuerte arbol, y existen muchos grados de
madurez y preparacién. Existen también semillas que son
inmaduras o no fructiferas. Gente que desconoce el
significado de los pasajes citados o que no conocen los
métodos de practica correcta o ain conociendo su
significado, ya sea por costumbres o lecturas tradicionales,
recitan y cuentan sus rosarios mientras asumen el trabajo
de contemplacién de las nobles cualidades del Buddha, de
anicca, dukkha y anatta, poseen semillas que estin todavia
inmaduras y no brotan. Estas semillas pueden madurar y
brotar mediante la continuacién de dichos trabajos en la
existencias que le sigan, si la oportunidad de continuar
dicho trabajo ocurre.

La Prictica de samatha hasta la aparicién de
parikamma-wnimitta, [34] y la practica de vipassana hasta la
obtencién de la comprensién de ripa y nama (materia y

mente) aunque sea por una vez, son semillas maduras llenas



de consistencia y sustancia. La practica de samatha hastala
aparicion de uggaha-nimita y la practica de vipassana hasta la
adquisicién de sammasanaiiana [35] aunque sea una vez, son
semillas que estin todavia maduras. La prictica de samatha
hata la aparicién de patibhaga-nimitta, y la practica de
vipassana hasta la ocurrencia de udayabbayaiiana [36] aunque
sea por una vez, son semillas que estin inclusive mas
extremamente maduras. Si un mayor esfuerzo puede ain
ser realizado en ambos, en samatha y vipassana, se puede
obtener atin mas semillas trayendo grandes resultados.

Adhikara (Practica Asidua y Exitosa)

Cuando se dice en los textos Pali que solamente cuando ha
habido adhikara (practica asidua y exitosa) en previos
Buddha Sasanas, jhana, el Sendero y sus Frutos pueden ser
obtenidos en los siguientes Buddha Sasanas, el término
“adhikara” significa “semillas exitosas”. En la actualidad
aquellos que pasan sus vidas en pricticas tradicionales pero
que son imitacién de samatha o vipassana, no obtienen los
resultados con la sustancia de las personas que poseen
semillas de samatha y vijja las cuales pueden ser llamadas
adhikara.

De estos dos tipos de semillas, aquellos que encuentran un
Buddha Sasana, pero fallan en obtener semillas de vijja
sufren una gran pérdida. Esto se debe a que las semillas de
vijja las cuales estin relacionadas con ripa y nama dhamma
pueden obtenerse solamente durante un Buddha Sasana, y
ello, solo cuando uno es suficientemente sensible para
obtenerlos. Consecuentemente, en la actualidad, aquellos
hombres y mujeres que se encuentran incapaces de
contemplar e investigar en toda su extensién la naturaleza
de ripa y nama dhamma, deberian, a través de sus vidas,
emprender la tarea de realizar los cuatro grandes primarios
de memoria, luego la contemplacién de su significado y
discutirlo, y finalmente buscar como su significado estd
constituido en sus propios cuerpos.

Aqui termina la exposicién, mediante la discusién de las
cuatro clases de individuos y los tres tipos de individuos tal
como se da en el Sutta y Abhidhamma Pitaka, segtn la cual 1)
aquellas personas que dentro de un Buddha Sasana no
practican samatha y vipassana pero dejan que pase el tiempo
con imitaciones, sufren una gran pérdida tal asi, como que
fallan en utilizar la Gnica oportunidad de aparacer es sus
existencias como seres humanos dentro de un Buddha
Sasana, 2) son tiempos de seres tipo padaparama y neyya, si
ellos invierten atentamente recto esfuerzo, éstos pueden
obtener semillas maduras y fructiferas de samatha y
y  facilmente beneficios

vipassana, alcanzar los

supramundanos de los cuales se beneficiardn ya sea en esta
vida o en el deva loka (lugar de devas) en su préxima vida
dentro de este Buddha Sasana o con el préximo Buddha, 3)
ellos pueden proveerse de un inmenso beneficio en sus
existencias como seres humanos durante el presente
Buddha Sasana.

Aqui termina la exposicién de los tres y cuatro tipos de
individuos.

Miccha-Dhammas en la  actualidad:

Consejos y advertencias

Si el Tipitaka en el cual se encuentran los discursos que el
Buddha ofreci6 durante cuarenta y cinco vassas (estaciones
de lluvias) fueran condensado y la esencia extraida, se
obtendria los treinta y siete bodhipakkhiya-dhammas. Estos
treinta y siete bodhipakkhiya-dhammas consituyen la esencia
del Tipitaka. Si estos fueras ademas condensados entonces
se obtendrian los siete visuddhis (purificaciones). Si
nuevamente los siete visuddhis fueran condensados, ellos se
convertirian en sila (moralidad), samadhi (concentracién) y
paniia (sabiduria). Estos son llamados adhistla-Sasana
(ensefianza de moralidad elevada),
(ensefianza de mentalidad elevada), y addhipafiiia-Sasana
(ensefianza de elevada sabiduria). Estos son llamados los

addhicitta-Sasana

tres sikhas (entrenamientos).

Cuando sila es mencionado, lo esencial para un seglar es
nicca-sila. Aquellas personas que cumplen nicca-sila se
enriquecen con carana el cual, con vijja, los habilita para
alcanzar el Sendero y sus Frutos. Si estas personas pueden
afadir el refinamiento de uposatha-sila sobre nicca-sila, es
mejor. laicos, significa
ajivatthamaka-sila. Ese sila [37] debe ser apropiada y
devotamente mantenido. Si se trata de un puthujjana

mucho Para nicca-sila

(mundano) que rompe el sila, éste puede reestablecerse
inmediatamente por medio de emprenderse nuevamente
en mantener el sila por el resto de su vida. Si en alguna
ocasién futura, el sila es nuevamente roto, puede
nuevamente ser limpiado, y cada vez que esta limpieza
ocurra, la persona involucrada se dota de sila otra vez. En
estos dias personas dotadas de sila abundan en gran
cantidad.

Sin embargo, personas que han alcanzado perfecta
concentracién en uno o mas de los ejercicios kasinas (objeto
de meditacién), o en la prictica de asubha-bhavana
(meditacién de aversidén), etc., como personas que han
conocimiento

obtenido en uno u otro momento

relacionados con los fenémenos fisicos, mentales, con las



caracteriticas de anicca, dukkha, etc., son bastante raros.
Esto se debe a que en estos tiempos los miccha-dhamma (o
dhammas incorrectos), que son probablemente la causa de
dhammantaraya (peligro del Dhamma), son comunes.

Dhammantaraya

Por miccha-dhamma que es probablemente la causa de
dhammantaraya  se practicas 'y
limitaciones como por ejemplo la incapacidad de apreciar el
peligro del samsara, la creencia de que estos son tiempos en
los cuales el Sendero y sus Frutos no pueden alcanzarse
mas, la tendencia de postergar el esfuerzo hasta que los
parami maduren, la creencia que personas de los presentes
dias son dvi-hetuka. [38] la creencia que los grandes
maestros del pasado nunca existieron, etc.

entiende visiones,

Aunque no se alcance lo @ltimo, ningan kusala kamma (sana
accién volitiva) es jamis realizado en vano. Si el esfuerzo es
hecho, kusala kamma (actos volitivos sanos) es un
instrumento para la produccién de paramis en aquellas
personas que no poseen paramis. Si ningin esfuerzo es
hecho, la oportunidad de acumular paramis es perdida. Si
aquellas personas cuyos paramis son inmaduros ponen
esfuerzo, sus paramis madurarin y se hardn fructiferos.
Estas personas pueden alcanzar el sendero y sus frutos en
las préximas existencias dentro de un Buddha Sasana. Si
ningn esfuerzo es realizado, se pierde la oportunidad de
madurar dichos paramis. Si aquellos cuyos paramis son
maduros y fructiferos ponen esfuerzo, pueden alcanzar el
sendero en esta vida. Si ningun esfuerzo es realizado, la
oportunidad de alcanzar el sendero y sus frutos estard
perdida.

Si las personas que son dvi-hetuka ponen esfuerzo, pueden
convertirse en tihetuka [39] en sus proximas existencias. Si
no invierten esfuerzo, ellas no pueden ascender del estado
de dvi-hetuka y resbalaran hacia el estado de aketuka. [40]

En este mundo hay un tipo de persona que planea
convertirse en bhikkhu. Si otra persona le dice, “asume tal
resolucién sélo si puedes mantenerte como bhikkhu toda tu

vida, de otro modo no te hagas a la idea”, esto si se suma a
dhammantaraya.

“Cittuppadamattam  pi  kusalesu  dhammesu
bahupakaram vadami.”

(Declaro que el sélo hecho de tener la intencién de
realizar actos meritorios esproductivo y de

grandes beneficios). [41]

Esto fue lo que dijo el Buddha.

Menospreciar ya sea los actos de dana (caridad, donacién), o
al actor del dana puede invocar puiiantardya [42] en uno
mismo. Si los actos de moralidad, concentracién y
sabiduria, o aquellas personas que los realizan son
menospreciadas,  dhammantaraya  es
puiifiantardya es invocado, uno estd sujeto a ser privado de
poder e influencia, de propiedad y riqueza, y serd vilmente
pobre en las existencias que le sigan. Si dhammantaraya es
invocado, uno estd sujeto a padecer de conducta, y padecer
de sentido, y asi ser totalmente bajo y degradado en las
existencias o vidas que le sigan. jSeamos todos conscientes!

invocado.  Si

Aqui termina la exposicién de como la rara oportunidad de
renacer como ser humano puede valer la pena, evitando en
uno mismo micchd-dhamma mencionados arriba, o
poniendo esfuerzo es esta vida por cerrar las puertas de los
apaya-lokas (los cuatro mundos inferiores) en el futuro
samsara (ciclo de renacimientos), o en su defecto acumular
semillas que permitirin obtener la liberacién de las
vicisitudes mundanas en la préxima vida, o dentro del
préximo Buddha Sasana, por medio de la prictica de la

calma y la atencién con resolucién, intencién y trabajo.

Notas:

1. Abhidhamma Pitaka, Puggalaiiiiatti, 6th syn. Edn.
2. Suttanta Pitaka, Anguttara-Nikaya, Catukka-Nipata. Pag

452, 6th Syn. Edn

3. Los Tres Periodos de la Vida conocidos como : juventud,
madurez, y vejez. Por favor ver Pag. 721, Visuddhimagga
de Nanamoli.

. Vasana: habitos y potenciales.

. Vimana Vatthu, p. 76, 6th Syn. Edn.

. Vimana Vatthu, p. 73, 6th Syn. Edn.

. Suttanta Pitaka, Majjhima-Nikaya, Mila-pannasa, pp,
288-299, 6th Syn. Edn.

8. Samanfaphala Sutta publicado por The Union Buddha
Sasana council. Por favor ver The Light of the Dhamma,
Vol.V-No 1.

9. Dhammapada Commentary, Libro 11, Historia 9, Ver
también Khuddaka-Nikdaya, Peta Vatthu, Pag. 216, 6th
Syn. Edn.

10. Vinaya Pitaka, Parajika, p. 13. 6th Syn. Edn.

11. Ti-Ratana: Las Tres Joyas: el Buddha, el Dhamma, el
Sangha.

12.. El Nibbana Total. La muerte de un Arahat es conocida

N o it N

como la obtencién del Parinibbana.

13. Alguien que “No regresard” al kama-loka.

14. Los 'Habitats Puros' son los grupos de 5 esfereas
celestiales perteneciente a la esfera de las formaciones,



donde renacen sélo los que “No regresaran’, y en el cual
logran el estado de Arahaty el Nibbana.

15. El'Que regresara una vez mas.'

16. El'Que ha entrado en la corriente ' Ver Pag. 53 Ibid.

17. Apaya loka: Las cuatro Regiones Inferiores. Estos son: el
mundo animal, el mundo de los fantasmas, el mundo de
los demonios y el infierno.

18. Suiiia-kappa: Ciclos Estelares 'Cero’ .

19. Suttanta Pitaka, Majjhima Nikdya, Mulasa, Pasarasi Sutta,

p. 220, 6th Syn, Edn.

20. Digha-Nikaya Pathika-vagga, Dasuttara Sutta, Pag. 248,
6th Syn. Edn., Anguttara-Nikaya 111 Atthaka.nipata,
Akkhana Sutta, Pag. 60, 6th Syn. Edn. i) paccantaro — un
distrito contiguo donde no florece el Buddha Sasana; ii)
arupino —los cuatros planos Brahma de la esfera
inmaterial; iii) vitalingo — personas con defectos
congénitos como la idiotez, etc. iv) asannasatta—plano
brahma de la esfera material de la no-percepcién. v)
micchaditthi — nacimientos entres gente con visiones
incorrectas, vi) peta —el mundo peta; vii) tiracchana — el
mundo animal, y viii) niraya — el infierno.

21. Dhammapada Commentary, historias relacionadas a los
versos 1y 18.

22.. En una arahat surge el conocimiento de la libertad, y
llega a la comprension: “No hay mas renacimiento, He
vivido la vida pura; He hecho lo que tenia que hacerse;
No tengo nada mds que hacer para la obtencién del
estado de arahat.” Asi vive él, en el bienestar de dicha
existencia.

23. Los Cinco Preceptos. Estos son los basicos y constituyen
lo minimo que un hombre o una mujer deben observar.
Estos consisten en la abstencién de matar, robar,
mantener una conducta sexual inadecuada, decir
mentiras y consumir intoxicantes.

24.Cuando los tres constituyentes del grupo de la
moralidad del Noble Octuple Sendero son considerados
en detalle se convierten en Ajivatthamaka-sila (moralidad
consistente de un correcto sustento) de la siguiente
forma: 1. Me abstendré de atentar contra la vida. 2. Me
abstendré de robar. 3. Me abstendré de ser indulgente
en relaciones sexuales impropias y consumir drogas
intoxicantes. 4. Me abstendré de decir mentiras. 5. Me
abstendré de poner a una persona en contra de otra. 6.
Me abstendré de utilizar palabras rudas y dsperas. 7. Me
abstendré de conversaciones frivolas. 8. Me abstendré
de un sustento de vida incorrecto.

25. Los ocho preceptos son: abstenerse de (1) matar, (2)
robar, (3) no mantener la castidad, (4) consumir
intoxicantes, (6) comer después del medio dia, (7) bailar,

cantar, escuchar musica y asistir a espectaculos, lucir
guirnaldas, perfumes, cosméticos y adornos, etc., (8)
abstenerse de camas altas y lujosas.
26. Los Diez Preceptos. Este es una forma refinada del Attha
sila. El séptimo precepto de los Ocho Preceptos se divide
ou

en dos y el ntumero 10
plata”.

abstenerse de recibir oroy

27. Bhikkhu stla: Los cuatro tipos de Parisuddhi-sila son:-
1) Restriccién en relacién a las 227 Reglas del Vinaya.
2) Restriccién de los sentidos.

3) Restriccién en relacién a la forma de vida.
4) Moralidad respecto a los cuatro requisitos.

28. Magga-iiana — conocimiento del Noble Sendero.
Phala-#ana — conocimiento de sus Frutos.

29. Paramattha—verdad en el sentido altimo. El
Abhidhammattha Sangaha lista cuatro paramattha
dhammas conocidos como Citta (consciencia), Cetasika
(Factor mental), Ripa, (Cualidades materiales) y
Nibbana.

Pathavi (el elemento de la extensién), Apo (Elemento de
cohesién o caracteristica liquida), Tejo (Elemento de la
Energia Cinética) y Vayo (Elemento del movimiento o
soporte).

30. Dhammapada-atthakatha, verso, 64, (La Historia del
Sabio Tonto).

31. Dhammapada commentary, la historia relacionada con el
verso 158 “El Monje Codicioso.”

32. Vinaya Pitaka, Mahavagga, p. 191, 6th Syn. Edn.

33. Dhammapada commentary, historia relacionada con el
verso 60-Bala-vagga.

34. Nimitta es la imagen mental que surge en la mente a
través de la prictica exitosa de un determinado tipo de
concentracién. La imagen percibida fisicamente en el
comienzo de la concentracién es conocida como imagen
preparatoria o parikamma-nimitta. La imagen inestable y
no clara que surge después que la mente ha alcanzado
un determinado grado de concentracién es conocida
como Imagen Adquirida o Uggaha-nimitta . Esta es una
imagen mental. La imagen totalmente clara y firme que
surge después de un elevado grado de concentracién es
conocida como como Imagen Expuesta o
Patibhaga-nimitta. Esta es también una imagen mental.

35.0bservacién, exploracién, comprensidn, determinacion,
de todos los fenémenos de la existencia como
impermanentes, miserables, e impersonales, que
preceden la iluminacién intermitente del claro
entendimiento.

36. Conocimiento surgido de la contemplacién del surgiry
desaparecer. Es el primero de los nueve conocimientos



que constituyen el Patipada-iianadassana-Visuddhi (la
purificacién mediante el Conocimiento y la Visién de la
Direccién Correcta, {the Way, creo que se refiere al
mismo “sendero” , parece que le han cambiado de
nombre para no confudirlo con el otro “conocimiento”,
el “Magga-magga-iianadassana-visuddhi (Purificacién
mediante el conocimiento y la visién respecto a Cudl es y
Cudl No es el sendero)” ya que parecen ser casi
sin6nimos; me parece que éste ultimo se refiere a
identificar lo bueno y lo malo, y lo primero se refiere a
identificar lo que es bueno y lo que es mejor.}.

37. Ajvatthamaka-sila — moralidad que culmina con un

correcto sustento como el octavo precepto.

38. Dvi-hetuka-patisandhi— Seres que renacen con sélo dos

condiciones raices: alobha (desapego) y adosa
(cordialidad)

Los individuos Dvi-hetuka-patisandhi no pueden alcanzar
del Sendero y sus Frutos en la presente vida.

39. Ti-hetuka-patisandhi - Seres renacidos con las tres

condiciones raices, conocidas como alobha, adosa y
amoha (sabiduria).

40. A-hetuka — Un ser renacicod sin ninguna condicién raiz.
41. Suttanta Pitaka, Majjhima-Nikaya Mulapannasa, Samlekha

Sutta, p. 48, 6th Syn. Edn.

42.. El Peligro para la realizacién de Sanas Acciones

Volitivas.



Capitulo I
El Bodhipakkhiya Dhamma

Mostraré de manera concisa los treinta y siete Bodhipakkhiya
dhammas, los cuales son dhammas que deben ser atendidos
con energia y determinacién por aquellas personas que
desean practicar samatha (calma) y vipassana (sabiduria), y
asi hacer posible que valga la pena esta singular
oportunidad de renacer como un ser humano dentro del
presente Buddha Sasana.

Los bodhipakkhiya dhammas consisten brevemente, de siete
aspectos, conocidos como:

Satipatthana
Sammappadhana
Iddhipada
Indriya

Bala

Bhojjhanga
Magganga.

Noowew oo

De acuerdo a la definicién 'Bodhiya pakkhe bhavati
bodhipakkhiya, estos dhammas son llamados bodhipakkiyas
debido a que forman parte, o estin asociados a magga-viana
(Conocimiento del Noble Sendero). Estos dhammas son
padatthana (causa préxima), sambhara (ingrediente
requeridos), y upanissaya (condiciones bésicas y suficientes)

del magga-iiana (conocimiento del Noble Sendero).

Capitulo II
Los Cuatro Satipatthanas

La definici6n de Satipatthana es:

'‘Bhusam titthatiti patthanam; sati eva pattanam
satipatthanam’.

Significa atencién u observacién que se encuentra

firmemente establecida. Existen cuatro satipafthanas

(practicas de la atencién). Ellos son:

1.  Kayanupassana-satipatthana

2. Vedananupassana-satipatthana

3.  Cittanupassand-satipatthana

4.  Dhammanupassana-satipatthana.

1. Kayanupassand-satipatthana significa atencién que es
firmemente establecida sobre un fenémeno fisico, como la
exhalacién o la inhalacién.

2 Vedananupassana-satipatthana  significa  atencidn
firmemente establecida sobre las sensaciones.
3. Cittanupassand-satipatthana  significa  atencidon

firmemente establecida en pensamientos o procesos
mentales, tales como pensamientos asociados a la pasién o
no asociados con la pasién.

4. Dhammanupassand-satipatthana  significa  atencién
firmemente establecida en fendmenos como los nivaranas

(los impedimientos, los obstaculos) etc.

De los cuatro, sila atencién o la conciencia es firmemente
establecida en una parte del cuerpo, como la respiracién, el
aire que entra y el aire que sale, es equivalente a que la
atencién esta siendo firmemente establecida en todas. Esto
es debido a que la habilidad de localizar la atencién en algin
objeto por medio de la voluntad ha sido realizada.

“Firmemente establecido” significa que si uno desea
localizar la atencién en la exhalacion e inhalacién por una
hora, la atencién de uno se mantiene firmemente constante
en ello por ese periodo. Si uno desea hacerlo por dos horas
la atencién de uno se mantendrd firmemente constante en
ello durante dos horas. No hay ocasién en la cual la atencién
se libere de su objeto debido a la inestabilidad de la
concepcién mental (vitakkha).

(Para una informacién mas detallada del satipatthana, ver el
Mabhasatipatthana Sutta. [43])

¢Por qué nos interesa establecer firmemente la mente sin
fallar en algin objeto como la exhalacién y la inhalacién?
Porque es necesario para nosotros congregar y controlar los
seis vinnianas, [44] los cuales han sido arrastrados
tempestuosa e irrefrenablemente a través del pasado e
(ciclo de
renacimientos). Lo haré claro. La mente estd acostumbrada
a fluctuar de uno a otro de los seis objetos de los sentidos los
cuales viven en las proximidades de la puerta de los seis
sentidos.[45]

inconcebiblemente extenso samsara

Como un ejemplo, témese el caso de un hombre demente
que no tiene control sobre su mente. Este nisiquiera sabe la
hora de la comida, y vaga por caridad de lugar en lugar. Sus
padres lo buscan y le dan comida. Después de comer cinco
o seis trozos de ella, este vuelca el plato y se va. Este falla asi
de obtener una plaza de comida permanente. En esta



dimensidn, él ha perdido el control de su mente. No puede
controlar su mente nisiquiera en la dimensién de terminar
el asunto de la comida. En una conversacion, éste no puede
controlar su mente en el sentido de terminar o completar
una frase. Ni el comienzo, ni el medio y ni el final estin de
acuerdo el uno con el otro. Su conversacién no tiene
significado. No puede de utilidad en ningtn
emprendimiento en esta vida. Es incapaz de realizar
cualquier tarea. Tal persona no puede clasificarse como ser

ser

humano, y tiene que ser ignorada.

Este hombre trastornado puede volverse una persona sanay
normal nuevamente, si encuentra un buen doctor y el
doctor aplica tal estrictos métodos de cura como para
confinarlo y ponerlo en cautiverio. Curado en esta forma, el
puede recobrar el control sobre su mente en aspectos como
tomar alimentos, y puede
satisfactoriamente. Este entonces recobra el control sobre

sus ahora  comer
su mente en otros aspectos de alguna forma. Puede realizar
sus tareas hasta que sean completadas. Asi como cualquier

persona completa sus tareas.
Este es el ejemplo.

En este mundo, personas que no son dementes, a pesar de
que son normales y tienen control sobre su mente, se
asemejan a una persona que no tiene control sobre su
mente en cuanto samatha y vipassana se refiere. Asi como el
hombre se deshace del plato de comida y se va por ahi
después de cinco o seis trozos en vez de intentar comer toda
la comida, estas personas normalmente sanas encuentran
su atencién vagando debido a que no tienen control sobre
sus mentes: Cada vez que rinden sus respetos al Buddha y
contemplan sus nobles cualidades, no logran hacerlo ya que
no pueden mantener su mentes en estas nobles cualidades,
sino que encuentran divertido que su atencién se oriente
muchas veces a otros objetos de la mente, y asi fallan en
siquiera terminar el verso ‘itipiso’. [46]

Es como si un hombre que sufre de hidrofobia buscara agua
fervientemente con los labios sedientos y sin embargo se
corriese de ella con miedo cuando ve un lago con
refrescante y cdlida agua. Es también como un enfermo a
quien cuando le dan una dieta de comida repleta de
cualidades medicinales, encuentra la comida amarga para
su gusto y se ve obligada a vomitarla. Justo de la misma
forma, estas personas se encuentran a si mismas incapaces
de aproximarse a la contemplacién de las nobles cualidades
de un Buddha y no pueden mantenerse segtn ellas.

Si en la recitacion del verso ‘itipiso’, la recitaciéon de ésta
fuera interrumpida cada momento que la mente vagase, y

si los que lo recitaran tendrian que empezar nuevamente
desde el principio en cada momento que la interrupcién
ocurriese, jamds llegarian a terminar el verso ain asi se
mantengan recitindolo todo el dia, o todo el mes, o todo el
afio. En la actualidad ellos pueden lograr llegar hasta el final
debido a que se mantienen recitindolo de memoria
mientras que sus mentes vagan en otros asuntos.

De la misma forma, aquellas personas que, en dias
uposatha, planean ir a lugares tranquilos con el objeto de
contemplar los treinta y dos partes del cuerpo, como por
ejemplo kesa (cabellos de la cabeza), loma (cabellos del
cuerpo), etc., nobles cualidades del Buddha,
tltimamente terminan en compafiia de amigos y colegas
debido a que no tienen control sobre sus mentes, aunque
tenga como intencién orientar sus mentes hacia samatha
(calma) o hacia el trabajo del brahma-vihara (estados
sublimes), [48] como recitar las férmulas de transmicién de
metta (amor bondadoso), debido a que no tienen control
sobre sus mentes, debido a que sus pensamientos no estin
concentrados pero si confusamente dispersos, terminan

o las

inicamente con la manifestacién visible de la recitacién.

Estos hechos son suficientes para mostrar como muchas
personas se asemejan a un demente mientras realizan
kusala kammas (méritos).

“Papasmim ramate mano”.
La mente se complace en lo perjudicial. [49]

Asi como el agua naturalmente fluye desde las altas colinas
hacia los lugares llanos, la mente de los seres, si estin fuera
de control, se orientan hacia lo perjudicial. Esa es la
tendencia de la mente.

Mostraré, con ejemplos, una comparacion entre aquellos
que no ejercen ningin control sobre sus mentes y las
personas dementes mencionadas anteriormente.

Suponer un rio con una corriente veloz. Un navegador no
instruido en el control de la direccién del bote, es arrastrado
por la corriente. Su bote estd cargado de mercancia valiosa
para comerciar y vender en las ciudades que quedan rio
abajo. Mientras flota, pasa los trechos del curso del rio
entre montafasy bosques donde no hay puertos ni anclajes
para su bote. Continda asi a la deriva sin parar. Cuando la
noche asciende, éste pasa por la ciudad y las aldeas con
muelles y anclajes, pero él no los ve en la oscuridad de la
noche, y asi forzosamente continta a la deriva hasta llegar
al gran océano.

La infinita extension del samsara (ciclo de renacimientos) es
como la ripida corriente del rio. Seres que no poseen



control sobre sus mentes son como el balsero que es incapaz
de guiar el bote. La mente es como el bote. Seres que han
sido arratrados de existencia en existencia en ciclos
estelares “suiifia”, ciclos donde no han aparecido ningin
Buddha Sasana, son como los botes arrastrados en aquellos
trechos del rio entre montafas y bosques, donde no existen
puertos ni anclajes. Cuando estos seres nacen en aquellos
ciclos estelares donde florece un Buddha Sasana, pero son
ignorados porque ello ocurre en uno de los ocho
atthakkhanas (lugares inoportunos), se asemejan al balsero
que es arrastrado por el rio a través de la ciudades y las
aldeas con puertos y anclajes pero no los ve debido a la
oscuridad de la noche. En otras oportunidades, estos
naceran como seres humanos, devas o brahmas, dentro de un
Buddha Sdsana, pero fallaran en alcanzar el sendero y sus
Frutos debido a que son incapaces de controlar sus mentes e
invertir esfuerzo suficiente para pricticar vipassana
(entendimiento), los ejercicios de satipatthana (los cuatros
objetos de la atencién) y asi continuarin todavia
arrastrados por el samsara, se parecen al balsero que ve las
orillas de las ciudades y las aldeas con puertos y anclajes
pero que no es capaz de guiar el bote hacia ellos debido a su
incapacidad para controlar el timén, y por lo tanto contintia
siendo arrastrado hacia el gran océano. En el infinito
samsara, aquellos seres que pueden liberarse de las
vicisitudes mundanas dentro de los Sasanas de los Buddhas
que han aparecido, quienes en nimero exceden los granos
de los bancos de arena del rio Ganges, son seres que tenian
control sobre sus mentes y que poseian la habilidad de
retener la atencién en algin objeto deseado mediante la

practica de satipatthana.

Esto muestra la tendencia de vagar o “el curso de la
existencia’ de aquellos seres que no practican satipatthana,
aln asi siendo conscientes del hecho que no tienen control
sobre sus mentes cuando se les presenta una practica de
samatha y vipassana (calma y entendimiento).

Comparaciones pueden también hacerse con el
domesticamiento y entrenamiento del ganado con el
propdsito de sujetarlos mediante un yugo y arrastrar el
arado, y el domesticamiento de elefantes para emplearlos al

servicio de un reino, o en los campos de batalla.

En el caso del ganado, el joven ternero tiene que estar
regularmente con el ganado, luego una argolla nasal es
pasada por su nariz y es atado a un poste y es entrenado a
reponder al control de la soga. Luego es entrenado a
someterse al yugo, y solamente cuando se vuelve receptivo
al peso de éste es llevado para el uso del arado y arrastrar
carros y asi efectivamente emplearse para un negocio y

generar ingresos. Este es el ejemplo de un vacuno.

En este ejemplo, tanto las ganancias como el éxito del duefio
dependen del empleo que obtenga el animal para arrastrar
el arado o los carros después del entrenamiento para que
sea sensible al yugo, de esta misma forma el generar
verdaderos beneficios en los seglares o los bhikkhus del
presente Buddha Sasana depende del entrenamiento en
samatha y vipassana (calma y visién). En el presente Buddha
Sasana, la practica de sila-visuddhi (purificacién de virtud) se
parece al entrenamiento del joven ternero amarrandolo y
manteniéndolo junto al ganado. De igual forma como el
joven ternero no fuera amarrado y mantenido con el
ganado, éste dafiaria y destrozaria la propiedad de terceros
acarreandole responsabilidades al duefio, si una persona
carece de sila-visuddhi, los tres kammas [50] generarian una
estampida y dicha persona estaria sujeta a las impurezas
mundanas y los negativos resultados sefialados en el
Dhamma.

El esfuerzo en desarrollar kayagata-satipatthana [51] se
parece a la argolla nasal que se sujeta en la nariz y entrena al
ternero a responder a la soga despues de atarlo al poste. Asi
como el ternero cuando es atado al poste puede ser
mantenido donde sea que el duefio lo desee, y no puede
escaparse, asi mismo, cuando la mente es atada al cuerpo
con la soga llamada satipatthana, dicha mente no podra
vagar sino que estard obligada a quedarse donde sea que el
duefio lo designe. El hibito de una mente desequilibrada y
distraida adquirida durante una inconcebible duracién del
samsara se torna finalmente sosegada.

Una persona que cumple la prictica de samatha y vipassana
(calma y entendimiento) intentar
kayagatd-satipatthana (atencién en referencia al cuerpo), se
parece al duefio que ata al
adiestramiento al carro o al yugo sin la argolla nasal. Esta
persona encontrariase incapaz de manejar al animal segin
su voluntad.

sin  primero

animal todavia sin

Debido a que el vacuno es todavia salvaje, y debido a que no
tiene argolla nasal, ni siquiera correria por el camino, e
intentaria huir rompiendo el yugo.

Por otro lado, en una persona que primero tranquiliza y

entrena su mente con kayagata-satipatthana-bhavana
(contemplacién del cuerpo) antes de dirigir la mente a la
practica de samatha y vipassana (clama y entendimiento),

mantendrd su atencién firme y su trabajo serd exitoso.

En el caso del elefante, el elefante salvaje tiene que ser
traido primero desde la jungla hacia un campo cerrado para

su domesticacién y entrenamiento. Despues es



inmovilizado y atado de forma segura hasta que sea
domesticado. Cuando este se vuelve absolutamente
domesticado y quieto, es entrenado en varias formas de
trabajo en los cuales éste serd empleado para el servicio del

rey.

El reino de los placeres sensuales se asemeja a la jungla
donde el elefante salvaje goza de si mismo. El Buddha
Sasana se parece al campo cercado al cual el animal salvaje
es traido por vez primera. La mente se asemeja al elefante
salvaje. La fe (saddha) y el deseo (chanda) en el
Sasana-dhamma se asemejan al elefante domesticado que
inicialmente era salvaje y que posteriormente es atado y
traido al campo, respectivamente. sila-visuddhi (purificacién
de la virtud) se asemeja a la cerca. El cuerpo, o las partes del
cuerpo, como la exhalacién y la inhalacién se asemejan al
poste en la cerca al cual el elefante es atado. Kayagata-sati se
parece a la soga mediante la cual el elefante salvaje es atado
al poste. Los trabajos preparatorios destinados a samatha y
vipassana se asemejan al entrenamiento preparatorio del
elefante. El trabajo de samatha y vipassana se asemejan al
desfile o al batallén del Rey.

Otros puntos de comparacién pueden ser ahora ficilmente
reconocidos.

Asi es como he mostrado mediante los ejemplos del hombre
demente, el balsero, el vacuno, y el elefante, los principales
puntos en relacidén a kayagata-sati, el cual es por antigua
tradicién el primer paso que deber ser emprendido en el
trabajo de poder desarrollarse en sila-visuddhi dentro del
Sasana de todos los Buddhas que han aparecido en el pasado
e inconcebiblemente extenso samsara.

El punto principal es, que ya sea mediante la exhalacién o la
iriyapatha (cuatro posturas:
caminando, parado, sentado, o tendido) o mediante
sampajaiiiia,  (clara
dhatu-manasikara (advertencia
elementos), o mediante atthika-saiiiia (contemplacion de los
huesos), uno debe invertir esfuerzo con el objeto de adquirir
la habilidad de localizar la atencién en el cuerpo y sus
posturas tanto como sea posible durante dia y noche y
durante todos los instantes al caminar. Si uno puede

inhalacién, o mediante

comprension), o} mediante
en la mente de los

mantener la atencién firme tanto como uno desee, entonces
la maestria de la mente ha sido adquirida. Asi es como uno
puede liberarse del estado del hombre demente. Y ahora se
semeja al balsero que puede maniobrar la direccién de su
balsa, o al duefio del vacuno domesticado y entrenado, o al
rey que emplea a sus elefantes domesticados y entrenados.

Existen muchos grados de maestria sobre nuestra mente.

La practica exitosa de kayagata-sati es, en el Buddha Sasana,
el primer estado de maestria sobre la mente.

Aquellos que no deseen seguir la senda de samatha (calma),
pero deseen aspirar al sendero de la vipassana pura, el cual
es la forma de trabajo del individuo sukkha-vipassaka [52],
deberian proceder justamente después del establecimiento
exitoso de kayagata-sati.

Si ellos no desean practicar kayagata-sati separadamente y si
ellos desean practicar vipassana con tal trabajo que puedan
conllevar kayagata-sati en él, seran exitosos, asumiendo que
ellos realmente tienen la sabiduria y la energia necesarias.
El kayagata-sati que estd asociado con udayabbhaya-iiana
(conocimiento vinculado con el surgir y desaparecer de los
fenémenos fisicos y mentales), el cual aprecia claramente el
surgir y desaparecer de su existencia, es muy valioso de por
si.

En el método de samatha (calma) mediante la prictica de
kayagata-sati de la exhalacién y la inhalacién, uno puede
alcanzar rapavacara-catuttha-jhana (el cuarto jhana en la
esfera de las formaciones); mediante la prictica de
vanna-manasikara [53] de kayagatd-sati de las treinta y dos
partes del cuerpo, como kesa (cabello de la cabeza) loma
(cabellos del cuerpo), etc., uno puede alzanzar los ocho

[54] [55]
patikila-manasikara del mismo kayagata-sati uno puede

samapatti y mediante la practica de
alcanzar el primer jhana. Si vipassana [entendimiento] es
alcanzado en el proceso, uno puede lograr el Sendero y sus
Frutos. Inclusive si el logro no es alcanzado en la practica
de samatha y vipassana (calma y entendimiento), y si el
estado cuando uno obtiene el control sobre la mente y la
habilidad de mantener la atencién firme donde uno desee
es alcanzado, ha sido dicho por el Buddha que tal persona es

aquella que ha gozado del sabor de amata . [56]

Amatam tesam paribhuttam,

Yesam kayagata sati paribhutta.[57]

Aquellos que gozan de kayagati-sati, gozan de
amata.

Aqui, amata significa gran tranquilidad y paz mental. [58]

La mente es, en su estado original y natural, altamente
inestable en su atencidn, y asi es de asada y caliente en su
propia naturaleza. Asi como un insecto que vive en un
pimiento no es consciente de su calor, asi son los seres
aspirantes al reino de tapha (de la avidez) y no son
conscientes del calor de tanha; estos seres sujetos a lairayal
orgullo no son conscientes del calor del orgullo y la ira, asi
que son seres inconscientes del calor de sus inestables



mentes. Solamente cuando se establece kayagata-sati, es que
la inestabilidad de sus mentes desaparece, entonces se
hacen conscientes del calor de una mente inestable.
Habiendo alcanzado la extincién de ello, ellos desarrollan el
temor a una recaida en dicho calor. El caso de quien ha
alcanzado el primer jhana, o udayabbaya-iiana, a través de
kayagata-satipatthana no requiere mayor explicacion.

Por lo tanto, cuanto mas elevados niveles uno alcance mas
dificil se hace para uno estar apartado de kayagata-sati. El
Ariya Puggala (el noble individuo) usa los cuatro satipatthana
como alimento mental hasta llegar al parinibbana.

La habilidad de mantener la atencién firme en las partes de
cuerpo, como la inhalacién y la exhalacién, por una o dos
horas requiere de un trabajo de siete dias, o quince dias, o
un mes, o dos meses o tres meses, 0 Cuatro meses, o cinco
meses, o seis meses, o un afio, o dos, de acuerdo a la
intensidad del esfuerzo. Para los métodos de practica de
respiracién ver mi ‘Anapana Dipani”.

Hay muchos libros de maestros del pasado sobre el método
de los treinta y dos partes del cuerpo. En este método, kesa
(cabello de la cabeza), loma (cabello del cuerpo), nakha
(ufias), danta (dientes), taco (piel) son conocidos como
taca-paiicaka (grupos que concluyen con taco como el
quinto). Si la atencién puede ser firmemente enfocada en
estos cinco, el trabajo de kayagati-sati esta consumado.

Para catu dhatu vavatthana (analisis de los cuatro elementos

primarios),  ripa-vipassana  (contemplacion de los
fenémenos fisicos), nama-vipassana (contemplacién de los
fenémenos mentales), consultar mi Lakkhapa Dipani,

Vijia-magga Dipani, Ahara Dipani, y Anatta Dipani.

Aqui termina la concisa
kayagatasati-Bhavand, el cual es uno de los cuatro
satipatthanas, y que tiene que estar establecido primero
antes del trabajo de bhavana (contemplacién mental) por
individuos Neyya y Padaparama con el propésito de alcanzar

el Sendero y sus Frutos dentro del Buddha Sasana.

explicacién de

Aqui termina satipatthana

Notas:

43. Por favor consultar The Light of the Dhamma, Vol. III, No. 4,
Digha-Nikaya Maha-Vagga, Mahasatipatthana Sutta, p. 231, 6th
Syn. Edn.

44. Consciencia Visual, consciencia auditiva, consciencia olfativa,
consciencia gustativa, consciencia corporal, y consciencia
mental.

45. La puerta de la vista, la puerta del oido, la puerta del gusto, la
puerta de la sensacién corporal y la puerta de la mente.

46. Verso relacionado con las nueve cualidades inherentes del
Buddha. Por favor consultar Brahmajala Sutta y Samaiiiiaphala
Sutta publicado por The Union Buddha Sasana Council.

47. Conocido como 'wut' en Birmano.

48. Los Cuatro Estados Sublimes, conocidos como, mettd (amor
benevolente), karuna (compasién), mudita (alegria altruista), y
upekkha (ecuanimidad).

49. Dhammapada, verso 116.

50. Las diez acciones insanas:

Kayakamma — las tres acciones fisicas: matar, robar, conducta
sexual impropia;

Vactkamma — cuatro acciones verbales — mentir, calumniar,
hablar de forma ruda, conversar frivolamente.

Manokamma - tres acciones mentales — avaricia, mala
voluntad, visiones incorrectas.

51. Atencién en relacién al cuerpo.

52. Alguien que practica s6lo Vipassana.

53.Advertencia de la mente hacia el color o la apariencia. Parte del
ejercicio de reflexion en las treinta y dos parte del cuerpo.

54. Ocho consciencias sostenidas — Ocho trances de la Esfera
Material e Inmaterial.

55. Contemplacion de la repugnancia.

56. Inmortalidad..

57. Anguttara-Nikaya, Ekaka-Nipata, 20 Amata-Vagga Sutta, p. 47,
6th Syn. Edn.

58. Esto significa Kilesa Nibbana.

Capitulo III
Los Cuatro Sammappadhanas

La definicién de sammappadhana es:

Bhusam dhahati vahatiti padhanam,
Sammadevapadhanam sammappadhanam.

(Pueda continuar lo miximo que sea posible: de aqui
que se llame padhana. Son Dhammas que pueden
sostenerse apropiada y extensamente: de aqui que se
llame sammappadhana).

El esfuerzo que no posee ningin elemento de mala voluntad
sammappadhana. Es
atapa-viripa. Es un esfuerzo que puede ser invocado
mediante la trascendencia de grandes dolores fisicos y

es llamado también llamado

mentales. Es un esfuezo que posee cuatro caracteristicas.

Estas cuatro caracteristicas son:

Kamam taco ca nharu ca,

atthi ca avasissatu.

sarire upasussatu mamsalohitam,

yam tam purisathdmena purisaviriyena



purisaparakkamena pattabbam,
na tam apapunitva viriyassa santhanam bhavissati.
[59]

(Que queden sélo mi piel, tendones y huesos, y que
mi carne y mi sangre se sequen. No permitiré que
el curso de mi esfuerzo se detenga hasta que
consiga aquello que sélo puede ser logrado por la
habilidad humana, mediante el esfuerzo y la
voluntad humana)

Estas caracteristicas pueden resumirse como sigue:

1 Que quede la piel

2 Que queden los tendones

3. Que queden los huesos

4.  Que lacarneylasangre se sequen

Es el esfuerzo llamado determinacion “Si el fin es obtenible
por el esfuerzo humano, no desistiré ni me relajaré hasta
haberlo alcanzado, hasta que el fin sea logrado y obtenido.”
Este es el esfuerzo que fue puesto por el Venerable Bikkhu
Sona [60] y el Venerable Cakkhupala. [61]

Es solamente cuando el jhana, el sendero, y sus frutos no
son conseguidos que el esfuerzo debe invertirse en esta
escala, como lo prescribi6 el Buddha a través de toda la vida.
Puede decirse que la causa (del fracaso) yace en la
naturaleza de los tiempos actuales, o que los seres son
dvi-hetuka (nacidos sélo con dos condicionamientos raices),
o que se carece de suficientes paramis acumulados.

En este mundo, algunas personas, lejos de invertir esfuerzo
a plena escala como el esfuerzo prescrito por el Buddha,
nisiquiera kayagata-sati
efectivamente en virtud de curar sus mentes del deambular

tratan de  implementar
a la deriva, y todavia dicen que sus fracasos de alcanzar el
sendero y sus frutos son debidos al hecho de que éstos son
tiempos que excluyen tales logros. Hay otras personas de la
misma clase, que dicen que las mujeres y hombres de la
actualidad no tienen la necesidad de acumular paramis para
conseguir llegar al Sendero y sus Frutos. Hay todavia otros
de la misma clase, que dicen que los hombres y las mujeres
del presente son dvi-hetuka. Todas esas personas dicen ello
porque no saben que estos son tiempos de individuos de la
clase neyya que fallan en alcanzar el Sendero y sus Frutos
debido que carecen de un esfuerzo del tipo sammappadhana.

Si un adecuado esfuerzo sammappadhana es puesto con una
intencién del tipo pahitatta, donde mil inviertan esfuerzo
tres cientos, cuatro cientos o quinientos de éstos podran
alcanzar el objetivo supremo; si cien pusieran esfuerzo,
treinta, cuarenta, o cincuenta de ellos podrian alcanzar el

objetivo supremo. Aqui, intencién pahitatta significa
“determinacién de adherirse al esfuerzo a través de la vida
hasta la muerte, durante la cual se haria todavia mayor
esfuerzo, si fuera necesario.

El esfuerzo de venerable Thera Sona consistia en
mantenerse consciente durante los tres meses de cada vasa
(estacién de lluvias), las inicas posturas que adoptadaba era
el estar sentado o caminando. El esfuerzo del Venerable
Cakkupala fue del mismo tipo. El Venerable Thera
Phussadeva [62] llegd a alcanzar el Sendero y sus Frutos
solamente después de veinticinco afios con el mismo tipo de
esfuerzo. En el caso del venerable Thera Mahasiva [63], el

esfuerzo durd treinta afios.

En el presente, hay una gran necesidad de tal calidad y
cantidad de esfuerzo sammappadhana. Sucede que aquellos
que invierten el esfuerzo no poseen suficientes bases en
pariyatti (aprendizaje de la doctrina), mientras que aquellos
que poseen suficiente bases en pariyatti viven envueltos en
Palibodhas (obstaculos) vinculados con oficios de bikkhus,
como vivir en ciudades o aldeas, participar en discusiones
sobre el Dhamma, impartiendo sermones y ensefanzas,
escribiendo libros sobre el Dhamma. Estas personas son
incapaces de poner suficiente esfuerzo durante largos
periodos sin pausa.

Algunas personas estan acostumbradas a decir que cuando
sus paramis maduren y los tiempos se vuelvan fructiferos
para lograr liberarse de las vicisitudes mundanas entonces
podrin obtener tales logros; estas personas no ponen
esfuerzo ahora que es cuando no pueden tener certeza si
con tales esfuezos logrardn la liberacién. Estas personas
parecen no poder comparar el sufrimiento ocasionado por
treinta afios de esfuerzo ahora con los que se encontraran,
si en el interin antes de alcanzar tal liberacién, son
lanzados en la regién de los infiernos durante quinientos
mil afios. Estos no parecen entender que el sufrimiento
ocasionado por el esfuerzo de treinta afios no es tan malo
como el sufrimieno causado por tan sélo tres horas en la
regién de los infiernos.

Ellos pueden decir que la situacién serd la misma si no
logran liberarse después de treinta afios de esfuerzo. Pero si
una persona es lo suficientemente madura para liberarse,
ésta lograra liberarse por medio de ese esfuerzo. Y si no es
lo suficientemente madura, lo conseguird en la préxima
vida. Inclusive si falla en liberarse dentro de este Buddha
Sasana, bhavana-acipna-kamma (el kamma del esfuero
repetitivo en el desarrollo mental) es un kamma poderoso.
Por medio de él eludira la regién apaya y podra encontrarse
con el préoximo Buddha después de continuar renaciendo en



las existencias sugati (el curso de una existencia feliz). En el
caso de aquellas personas que no ponen el esfuerzo
perderan la oportunidad de liberarse inclusive asi estén
suficientemente maduros para obtener la liberacién
durante treinta afios de esfuerzo. Por falta de esfuerzo ellos
no tienen nada que ganary todo que perder. Que todos, por
lo tanto, adquieran el ojo de la sabiduia y sean conscientes
del peligro.

Existen cuatro clases de sammappadhana, [64] llamados:

1. Uppannanam akusalanam dhammanam pahanaya
vayamo,

2. Anuppannanam akusalanam dhammanam
anuppadaya vayamo,

3. Anuppannanam kusalanam dhammanam uppadaya
vayamo,

4. Uppannanam kusalanam dhammanam bhiyyobhavaya
vayamo.
1. Esfuerzo de dominar o evitar comportamientos

negativos que han aparecido, o estan en el curso de
su aparicién

2. Esfuerzo por evitar (no sélo en esta vida sino en la
vidas que sigan) el surgimiento de comportamientos
negativos que todavia no han aparecido;

3. Esfuerzo de despertar el surgimiento de actos
beneficiosos que todavia no han surgido:

4. Esfuerzo de incrementar y perpetuar aquellos
actos nobles que han surgido o estin en el curso
de su aparicién.

Upanna y Anupanna Akusala Kamma

En la personalidad de cada ser que deambula en el samsara
(ciclo de renacimientos) existen dos tipos de akusala kamma
(actos volitivos perjudiciales), llamados:

1. Upanna akusala kamma
2. Anupanna akusala kamma.

Upanna akusala kamma significa pasados y presentes akusala
kammas.

Estos comprenden los actos volitivos negativos cometidos
en una serie de ciclos estelares y vidas pasadas. Entre estos
akusala kammas, hay algunos que tienen que ser agotados
por medio de renacimientos en apaya-loka. Hay otros que
esperan la oportunidad de producir renacimientos en el

apaya-loka, 'y asi constituir potencialidades para
renacimientos adicionales en el apaya-loka que acompafien

a los seres de ciclo a ciclo estelar y de vida en vida.

Todo ser en quien resida sakkaya-ditthi (creencia en la
personalidad), ya sea humano, o deva, o brahma, posee un
infinito y extenso almacenamiento de tales débitos pasados,
es decir, consistentes de akusala kammas (actos volitivos
perjudiciales) y tienen la potencialidad de producir
renacimientos en los infiernos mdis bajos del Avici.
Similarmente hay una infinita cantidad de otros kammas
capaces de producir renacimientos en otros apaya-lokas.
Estos kammas del pasado que esperan por una oportunidad
favorable para producir renacimientos resultantes y que
acompafian a los seres de vida en vida hasta que sean
consumados, son llamados upanna.

Estos upanna akusala kammas tienen sus raices en
sakkaya-ditthi (creencia en la personalidad). Mientras exista
sakkaya-ditthi no seran consumidos sin producir resultados.
No existe el caso de kammas pasados que sean consumados
por si mismos sin producir resultados adeudados. Sin
embargo, cuando, a través de la observacién dentro de
anatta-lakkhana (caracteristicas de impersonalidad), uno
erradica en uno mismo sakkaya-difthi (creencia en la
personalidad), desde ese instante todo el uppanna akusala
pierde su potencialidad y desaparece del
almacenamiento de los pasados akusala kammas. Desde esa
existencia, uno no serd sujeto de renacer nuevamente en los
apaya-lokas en el futuro samsara, nisiquiera en suefios.

kamma

Anuppana akusala kamma significa akusala kamma futuros.
Comenzando con la préxima existencia desde esta vida,
todos los actos perjudiciales nuevos que una cometa, en
cualquier oportunidad que ocurra en el curso de esta
presente vida y en las sucesivas son llamados anuppana.
Estos nuevos akusala duccarita kammas (actos volitivos
perjudiciales y negativos) que una cometa inclusive durante
una sola vida puede ser infinitos en nimero. Todas estos
anuppanna akusala kammas tienen su origen en sakkaya-ditthi

Si en cualquier momento sakkaya-ditthi desaparece, todos
los nuevos anuppanna
desapareceran inclusive en ese instante, de lo que concernia
a la personalidad del ser, no quedard residuos. Aqui,
“desapacer” significa que no habrd ocasién, comenzando
desde el préximo instante, en la futura sucesién de vidas y
estelares, donde nuevos akusala kammas sean
perpetuados. En todo el futuro anamatagga-samsara
(interminable ciclos de renacimientos), aquellos seres no
cometeran, inclusive ni en suefios, ningan akusala kamma

akusala  kammas también

ciclos



(actos volitivos negativos) como panatipata (asesinato de un
ser).

Si se mantiene sakkaya-difthi , aunque se trate de un ser
como un Monarca Universal y que ejerza poder sobre todo el
universo, éste es como si fuera un sandwich entre el el fuego
del infierno por delante y el fuego del infierno por detrds, y
serd cercado entonces por sus dos akusala kammas de
uppanna y anuppanna. Por lo tanto es una criatura
puramente del calor de los infiernos. Similarmente, el rey
de los deva lokas, Sakka, el rey del Tavatimsa-deva-loka, los
brahmas de rupa y ariipa brahma-loka, son todas criaturas
simplemente del calor del infierno. Son criaturas que estin
atadas a las cadenas del infierno de la region de los apaya.
En el gran vértice del samsara, estas son criaturas que
simplemente son arrastradas o hundidas por éste.

En la infinita extensidon del samsara, los seres tienen que
cultivar el deseo de encontrarse con un Buddha Sasana, el
cual es extremadamente dificil de conseguir. Atrapados
como estdn, por delante y por detrds, por los fuegos del
infierno de upanna y anuppanna akusala kamma, estos tienen
que cultivar seriamente el deseo de extinguir esos fuegos
integramente.

De aqui, aquellos seres que encuentran un Buddha Sasana
tienen que hacer de la extincién de los fuegos infernales de
uppanna y anuppanna su tnica tarea para su propio beneficio
futuro.

La tarea de extinguir el akusala kamma de uppanna y
anuppanna consiste en erradicar de si mismo sakkaya-ditthi
y nada mas. Si sakkaya-ditthi es erradicado, los dos akusala
kammas (actos volitivos perjudiciales) serin enteramente
erradicados.

“Bon-sin-san”  [65]  Sotapannas, Visakha y

Anathapindika, quienes fueron infinitamente numerosos

como

entre humanos, devas y brahmas, eran seres que habian
obtenido la liberacién del estado de hundirse y errar en el
gran remolino del samsara (ciclo de renacimientos) desde el
momento que sakkaya-difthi fue erradicado. Estos son seres
que han alcanzado el primer estado del Nibbana llamado
sa-uppadisesa-nibbana (Nibbana los cinco grupos
constituyentes de existencia residuales). Aunque son
propensos a deambular en el ciclo de renacimientos por
muchas vidas y muchos ciclos estelares, estos no son més
seres mundanos. Habiéndose convertido en “Bon-sin-san”

con

Ariyas (Nobles) son seres del Ilokuttara (de la esfera
supramundana).

Aqui termina la exposicién de uppanna y anuppanna akusala
kamma de los cuales se han liberado los Sotapannas .

Uppanna y Anuppanna Kusala Kamma

Expondré a cotinuacién la divisién de kusala kamma (actos
volitivos beneficiosos) en uppanna y anuppanna, primero
referente a los tres Sasanas de sila (moralidad), samadhi
(concentracién) y panna (sabiduria), y la segunda con
referencia a los siete visuddhis de stla-visuddhi, citta-visuddhi,
ditthi-visuddhi,
maggamagga-viana-dassana-visuddhi,

patipada-iiana-dassana-visuddhi y
lokuttara-iiana-dassana-visuddhi. [66]

kankha-vitarana-visuddhi,

Cuando se dice que el samsara (ciclo de renacimientos) es
muy terrible, se debe a duccarita (actos negativos) de
uppanna 'y anuppanna, los cuales tienen a ditthi
(entendimiento incorrecto) como raiz. Cuando se dice que
no hay ningun lugar para esconderse, ningun cielo, ningun
lugar del cual uno dependa, se debe a duccarita y ditthi por si

mismos.

Cuando ditthi es extinguido, ambos duccaritas, antiguos y
nuevos, son tambien extinguidos, y solamente los estados
excelsos de humanos, devas y brahmas permanecen. Desde
que los seres tienen que cultivar el deseo por encontrarse
con un Buddha Sasana con el propésito de asegurarse la
liberaciéon del apaya samsara junto con los viejos y nuevos
duccaritas, hasta ahora que se han encontrado con un
Buddha Sasana, en esta existencia les corresponde efectuar
laintencidn de extinguir el gran mal de ditthi .

Ditthi es establecido en seres en tres capas:

1. Vitikkama

2. Pariyuttthana

3. Anusaya. [67]
Estas tres capas representan el reino de sakkaya-ditthi.
Pueden ser llamados grueso, mediano y fino difthi
(respectivamente). Mostraré ahora como los descendientes
de ditthi, los diez duccaritas, estin inmersos dentro de ditthi.

Los gruesos ditthi de vitikkama comprenden los akusala
kammas cometidos por medio de actos perjudicales y
palabras evidentes. Los ditthi medianos de pariyuttthana
comprenden las que
pensamiento. Anusaya-difthi es la negatividad que yace
latente en la personalidad de los seres a través de

negatividades ocurren en

anamatagga-samsara asi que no puede resultar como
manifestaciones de las acciones, del lenguaje o los
pensamientos.

Puede decirse que existen tres tipos de fuego en una caja de
fosforos. El primero es el fuego que yace latente en toda la
caja de fésforos. El segundo es el fuego que se enciende



cuando un fésforo es raspado. El tercero es el fuego que es
transferido a otro objeto cuando éste es traido en contacto
con la flama del palillo de fésforo. Tal fuego es el que prende
basura, depdsitos, prendas, monasterios y aldeas.

Este fuego, el fuego que es transferido a otro objeto, se
asemeja a los gruesos vitakkama-ditthi. El fuego que quema
un fosforo se asemeja al mediano pariyutithana-ditthi el cual
se manifiesta en la mente cada vez que éste entra en
contacto con los objetos de la mente. El fuego que estd
latente en la caja de fésforos se asemeja al fino
anusaya-ditthi el cual reside en la personalidad de los seres
a través de la sucesion de vidas del anamatagga-samsara.

Este fuego que yace latente en la caja de f6sforos no quema,
mientras la cabeza del fésforo no sea frotada con la
superficie nitrosa de la caja de f6sforos, no causard ningn
dafio adn asi fuera puesto en contacto con articulos
altamente inflamables como la pdlvora. De la misma forma,
el anusaya-ditthi yace latente en la personalidad y no se
manifiesta en si mientras no entre en contacto con los
objetos de la mente negativos u otras causas nocivas.
Cuando, embargo, los perjudiciales de
pensamiento u otras causas afectan en la puerta de los seis
sentidos, el anusaya-dithi es desequilibrado y comienza a
manifestarse en la puerta de la mente, o en el plano
pariyuttthana a través de la funcién de la volicién.

sin actos

Si en ese momento las manifestaciones pueden ser
suprimidas por una buena prictica, desaparece del plano
pariyutithana y regresa al plano anusaya y reside ahi como
una latente tendencia natural .

Si no puede ser suprimido, contintia desarrollindose a si
mismo como volicién en desarrollo. Si estos estin mas
perturbados (en el plano pariyutithana) entonces se
manifiestan a si mismas en el plano vitikkama en forma de
lenguaje o acto insano o negativo.

En este mundo, si una persona puede controlarse a si
misma en los planos vitikkama y pariyuttthana, y si mediante
esos actos, el lenguaje, y los pensamientos estan, por decir,
limpios e inmaculados, esa persona puede llamarse buena,
pia, o moral. Sin embargo, esta persona no es consciente
del plano anusaya. Si el plano anusaya no es destruido,
inclusive si se ejerce un control perfecto sobre los planos
vitikkama y pariyuttthana, estos controles sélo pueden darse
en forma natural temporalmente. Si la persona es fuerte en
la observacién de sus buenos principios, el control sélo
puede subsistir durante ese periodo de vida. Sin embargo,
no puede haber certeza sobre la préxima vida, cuando el
levantamiento en estos dos planos pueda repetirse.

Lobha (codicia), dosa (odio), y moha (ilusién) tienen también
cada uno de ellos tres planos.

En virtud de extinguir estos tres planos de difthi
completamente, los hombres pueden poner esfuerzo en los
tres sikkhas (entrenamientos) de sila (moralidad), samadhi
(concentracidon) y paiiia  (sabiduria). Estos tienen que
practicar los siete visuddhis (purificaciones).

refiere, sila

ellos es

En cuanto a un seglar se
Ajivatthamaka-sila  que para
Atthanga-uposatha-sila y Dasanga-sila se suman refinando
Nicca-sila. Es muy bueno ser capaz de observarlos, pero no
hay mucho problema si no se puede. Para aquellos
individuos que asumen el traje amarillo de Isis [68]
Ajivatthamaka-sila 'y Dasanga-sila constituyen sila. El
Atthanga-uposatha-sila estd incluido en Dasanga-sila. Para
los bhikkhus, el Catuparisuddhi-sila [69] constituye sila.

significa
nicca-sila. El

El parikamma-bhavana, upacara-bhavand, y appand bhavana
(también llamados los ocho samapattis [70]) el cual surge con
la conciencia del cuerpo (como la respiracién que entra y
que sale), y en los huesos del cuerpo, constituyen samadhi.

Los cuatro lokiyas (mundano) visuddhis [71] comensando con
ditthi-visuddhi, conjuntamente
(supramundano) #anadassana-visuddhi contituyen paiiiia.

con lokuttara

Entre los tres planos de difthi, sila puede destruir el plano
vitikkama. Esto significa que si uno posee sila-visuddhi,
levantamiento de acto y palabra no puede ocurrir. Samadhi
puede destruir el ditthi en el plano pariyuttthana. Esto
significa que si bhavana manasikara (concentracién en los
objetos de meditacién) estd firmemente establecido, no
puede ocurrir levantamiento en pensamiento. Paiiiia
destruye el difthi del plano anusaya. Esto significa que el
entendimiento es obtenido dentro de todo el cuerpo como
simples grupos de nama y ripa 'y como grupos de anicca,
dukkha y anatta, el latente almacenamiento de ditthi que
puede manifestarse en la visién de la “personalidad”
(puggala), (satta), “permanente” (micca),
“placentero” (sukha), “yo” (atta) desaparecen. Mientras este
ditthi-anusaya exista, la destruccién del plano vitikkama por
medio de sila, y del plano pariyuttthana por medio de
samadhi, pueden ser no mas que temporales.

“ser viviente”

En la divisién de uppanna y anuppanna hay dos métodos:
1. Divisién basado en esta vida como punto de partida, y

2. Divisién basado en el infinito pasado samsara como
punto de partida

Mostraré ahora el método de divisién basado en esta vida



como punto de partida. En aquellos que jamis han
emprendido el desarrollo de sila en esta vida, no existe
uppanna sila. En aquellos que en alguna u otra oportunidad
de esta vida han emprendido el desarrollo de sila, tal sila es
uppanna. De la misma forma, todo samadhi y paiiiia, que ha
sido desarrollados en el pasado, son uppanna, y los que
nunca han sido obtenidos en el pasado son anuppanna.

En el método de divisién basado en el pasado samsara como
punto de partida hay dos tipos de sila: lokiya-sila y
lokkutara-sila. Lokiya-sila es uppanna, ya que no hay seres
que en alguna y otra oportunidad en el pasado samsara no
hayan emprendido mantener lokiya-sila. Lokuttara-sila, en
cuanto a puthujjana respecta, es anuppanna.

Samadhi es tambien de dos tipos: lokiya y lokkutara. Desde
que lokiya-samadhi habia sido alcanzado en muchas
ocasiones por seres en el pasado samsara, es uppanna.
Lokuttara-samadhi, en cuanto a puthujjana se refiere, es
anuppanna.

Panind, también puede ser de dos tipos: lokiya y lokuttara.
Ditthi-visuddhi,
magga-magga-iana-dasana-visuddhi, ¥
patipada-iiana-dassana-visuddhi lokiya-paiinia.
lokiya- pania  son uppanna para aquellos que se han
encontrado con un Buddha Sasana en el pasado, y
anuppanna para aquellos que jaméis se han encontrado con
ningtn Buddha Sasana. Lokuttara-iianpa-dassana-visuddhi es
lokuttara-paiiia. En cuanto a un puthujjana se refiere,
lokuttara-paiiid es anuppanna, ya que nunca habia sido
desarollado en algiin momento del pasado samsara.

kankhavitarana-visuddhi,

son Estos

Mostraré ahora los cuatro puntos de viriya (esfuerzo).

La oportunidad de liberarse completamente de los antiguos
uppanna-akusala-kammas aparece solamente cuando uno se
encuentra con un Buddha Sasana. La oportunidad de
prevenir la aparicién de nuevos akusala kammas en el ciclo
de existencias que estin por venir, es también algo que
puede aparecer sélo cuando uno se encuentra con un
Buddha Sasana. A pesar que el samsara de un indivduo sea
infinitamente largo, si uno no encuentra un Buddha Sasana,
no se puede obtener ninguna oportunidad para liberarse de
esas dos clases de akusala kammas. Esto es debido a que la
tarea de erradicar en uno mismo estos akusala kammas es
idéntica al asunto de destruir el plano anusaya de
sakkaya-ditthi. Y la destruccién del plano anusaya de ditthi es
el trabajo de anatta-bhavana, el cual aparece solamente
durante un Buddha Sasana.

Aquellos seres que estan destinados a ser Pacceka-Buddhas
(Buddhas solitarios) han obtenido primero la semilla de

anatta-bhavana durante el encuentro con un Buddha Sasana.
Cuando no hay Buddha Sasana en el mundo, ni el mero
sonido de la palabra anatta es escuchado. Y por el “sonido de
anatta” se reflere a ripa, khanda, ayatana, dhatu, y
paticca-samuppada. Todo el Abhidhamma Pitaka estd repleto
con los sonidos de anatta. Asi es la totalidad del

Abhidhamma-sangaha.

El trabajo de anatta-bhavana consiste, primero, en el
desarrollo de sila visuddhi, luego en el desarollo de
kayagata-sati, y luego en tranquilizar y controlar la
intempestuosa e inestable mente de uno, poniendo
esfuerzo en el trabajo de samatha y vipassana. Es solamente
cuando el plano de ditthi-anusaya es destruido a través de
este esfuerzo que todo el uppanna y anuppanna miccha-ditthi
y ducarita desaparecen.

El esfuerzo por propiciar la aparicién de kusala kammas en la
personalidad que no ha aparecido antes, y el esfuerzo por
establecer kusala kammas que ya ha aparecido, consiste en
lograr exitosamente la realizacién de anatta-bhavana
después del establecimiento de kayagata-sati.

Uppanna 'y Anuppanna Sila

Anuppanna-sila, que jamds ha ocurrido en un puthujjana en
el pasado e infinito samsara, consiste de sammavaca,
sammakammanta, y
comprendidos en el Sotapatti-magga y los cuales tienen al
Nibbana como su objetivo final Este sila destruye los actos
negativos manifestados en ellos mismos en accién, lenguaje
y formas incorrectas de sustentarse. Desde el momento que
se da dicha destruccién, las apariciones negativas en forma

samma-djiva, los cuales estin

de acto, palabra y sustento no aparecerd nuevamente
inclusive a través de la sucesién de muchas vidas y muchos
ciclos estelares por venir

Esta clase de lokuttara-sila es alcanzado solamente cuando
anatta-bhavana es satisfactoriamente practicado. Se debe
intentar alcanzar este anuppana-sila mientras uno se
encuentre en un Buddha Sasana. Se quiere decir con esto
que desde el momento de activar sila-visuddhi (junto con
kayagata-sati)
anatta-bhavand, se debe intentar (sin relajacién) practicar
los treinta y siete bodhipakkhiya- dhammas.

hasta la consumacién exitosa de

Uppanna-sila, el cual ha aparecido frecuentemente en el
pasado significa  lokiya-sila o
kamavacara-sila. [72]. Cuando se dice que el intento debe
ser realizado hasta alcanzar el estado de fijacién de sila,
debe ser entendidio que existen dos planos de lokiya-sila:
niyama y aniyama. [73] El estado de un ariya es del plano

infinito  samsara,



niyama, mientras que el estado de un puthujjana es del plano
aniyama.

El kamavacara-lokiya-sila alcanza el plano niyama en la
personalidad de los Sotapannas. Ariyas que son Sotapannas
no transgreden el Ajivatthamaka sila nisiquiera en su suefios
a través de las series de vidas y los ciclos estelares por venir
hasta que logran la obtencién final del parinibbana.

Sin embargo en el caso de los putthujanas
kamavacara-lokiya-sila se encuentra en el plano aniyama.
Estos seres han sido individuos seglares, virtuosos y
morales en un infinito niimero de ocasiones en el pasado.
Ellos han sufrido en los apaya lokas un incontable ntimero de
veces. Estos han sido virtuosos Isis y bhikkhus en otro
ndmero infinito de ocasiones. En todas sus existencias del
pasado, sin embargo, nunca han estado libre del peligro de
estar sometido a renacer en los apaya lokas. Inclusive en este
momento, el nimero de seres en los apaya lokas es infinito y
el nimero de humanos, devas, y Brahmas, al borde del

nacimiento en los apaya lokas es también infinito.

Por lo tanto, aquellos que  posean
kamavacara-lokiya-sila, el cual es todavia aniyama, y que por
decirlo de alguna forma, reside en aquellos por un
momento temporal, deberian intentar, mientras que haya la
oportunidad de estar en un Buddha Sasana, transformar en
niyama lo que es todavia aniyama. Deberian implementar
kayagata-sati, y hecho esto,

bodhipakkhiya-dhamma  hasta

seres

deberian practicar el
que la funcién de

anatta-bhavana sea satisfactoriamente consumada.

Esto completa los dos Sila kusala kamma.

Uppanna y Anuppanna Samadhi

Samadhi tiene también dos planos: niyama y aniyama.
Similarmente, existen dos planos de paiiia : niyama y
aniyama.

Uppana-samadhi el cual es idéntico a los ocho o nueve
samapattis [74] segin el caso, se vuelve niyama s6lo cuando
uno alcanza el estado de Anagami. El pafiia que conllevala
cualidad de tadi [75] se vuelve niyama s6lo cuando uno logra
el estado de un Arahant.

Mostraré ahora el samadhi y el pania que obtienen los
Sotapannas.

De acuerdo con el discurso en el Maha Vedalla Sutta, [76]
donde se dice:

‘Yo ca Visakha samma-vayamo ya ca samma-sati yo ca

samma-samadhi, ime dhamma samadhikkhandhe

sangahita.’

Samma-vayama (recto esfuerzo), Samma-sati (recta atencion)
(recta
comprenden el Sotapatti-magga (el sendero del que entra en

y  Samma-samadhi concentracién), los cuales
la corriente) teniendo al Nibbana como objetivo, son

llamados lokuttara-samadhi (concentracién supramundana).

Estos tres samadhis pueden extinguirse, todos de una sola
vez, por medio de samuccheda-pahana, [77] que son las
negatividades mentales de abhijjha (codicia) y byapada (mala
voluntad), los cuales tienen a miccha-vayama (esfuerzo

incorrecto), miccha-sati  (atencién  incorrecta), y
miccha-samadhi (concentracién incorrecta), como raiz.
Desde el instante que éstos son extinguidos, las

negatividades mentales de abhijjha y byapada no apareceran
en muchas vidas y ciclos estelares que puedan seguirle. Es el
tipo de samadhi que puede ser alcanzado sélo en un Buddha
Sasana, que es cuando Gnicamente existe anatta-bhavana.
Por lo tanto, ahora que se ha encontrado un Buddha Sasana,
los seres deberian esforzarse en alcanzar sin fallar
anuppanna-samadhi, antes que sean apartados del Sasana.

Esto significa que, comenzando con kayagati-sati, ellos
deberian practicar el bodhipakkhiya-dhamma hasta que
alcancen la culminacion exitosa de anatta-bhavana.

Uppanna-samadhi, el cual ha ocurrido en un incontable
numero de veces en el pasado e infinito samsara, consiste de
kamavacara-samadhi, ripavacara-samadhi y
arupavacara-samadhi. Cuando se dice que esa intencién debe
ser realizada para hacer de uppanna-samadhi niyama, debe
entenderse que exiten dos planos en lokiya-samadhi : niyama
y aniyama. El samma-sati 'y

samma-samadhi, con los cuales estin dotados los Ariyas,

lokiya-samma-vayama,

estin establecidos en el plano niyama. Los duccaritas como
abhijja y byapada no aparecen en ellos ni siquiera en suefios
a través de toda la sucesién de vidas y ciclos estelares que le
sigan hastaque finalmente alcanzan el Parinibbana.

El grupo de lokiya-samadhi con los cuales estin dotados los
puthujjanas se encuentra en el plano aniyama. En el pasado e
infinito samsara, estas personas han sido hombres de
samadhi, Isis de samadhi, y bhikkhus de samadhi, dotados con
jhana y poderes tales como la habilidad de volar por el aire o
atravesar la tierra, durante un infinito ndmero de
existencias. En el periodo de todo el sistema estelar, existen
cuatro kappas (ciclos estelares), cada uno de una infinita
duracién. En tres de estos kappas, estos puthujjanas han sido
Brahmas en los brahma-lokas. En cada uno de estos sistemas
solares, han aparecido también en los apaya-lokas. Estos
apaya-lokas ha estado lleno de estos seres brahmas y no

otros. Estos putthujjanas han sido Brahmas, petas, seres del



infierno, animales y asuras. En la infinita extensién del
samsara, el periodo de vida de cada uno de estos sistemas
estelares es parecido, sin embargo, al parpadeo de un ojo.

Asi, nos compete a todos esforzarnos en transformar el
aniyama lokiya samma-vayama, samma-sati y samma-samadhi
(que hemos adquirido temporalmente en el pasado en
muchas e incontables ocasiones) a niyama, mientras haya
todavia la oportunidad, ahora, que estamos en medio de un
Buddha Sasana.
kayagata-sati, practicar los bodhipakkhiya-dhammas hasta
que la conclusién de anatta-bhavana sea exitosa .

Debemos inmediatamente consumar

Aqui termina los dos samadhi kusala kammas.

Unapanna y anuppanna Panna

De acuero a los discursos del Maha Vedalla Sutta, donde se
dice:

“Ya ca Visakha sammaditthi yo ca samma-sankappo ime
dhamma paiinakkhandhe sangahita.”

Samma-ditthi  (recto entendimiento) y samma-sankappa
(recto  pensamiento), comprendido en el
Sotapatti-magga teniendo al Nibbana como objetivo, son
Este  destruye el plano anusaya de
sakkaya-ditthi completamente, y disipa por medio de
samuccheda-pahina todo vestigio de miccha-ditthi 'y
miccha-sankappa, ambos con duccarita y durajiva [78] todos de
una sola vez. El viejo almacenamiento de duccaritas
desaparece también completamente. La liberacién es
obtenida del apaya samsara. Desde ese instante, toda la
nocividad de miccha-ditthi y duccarita no hardn aparicién

estan

llamados Panina.

en ningin momento en las futuras existenciasy los futuros
ciclos estelares por venir.

Este pannia aparece solamente durante un Buddha Sasana
que es cuando anatta-bhavana aparece. Por lo tanto, ahora
que se ha encontrado un Buddha Sasana, los seres deberian
esforzarse por alcanzar este anuppanna-paiiiia antes que
vuelvan a separarse del Sasana.
comenzando con kayagata-sati, ellos deberian practicar el
bodhipakkhiya-dhamma hasta obtener la culminacién exitosa
de anatta-bhavana.

Esto significa que,

Los tipos de pafiiia que han ocurrido frecuentemente en el
pasado e infinito samsara son kammassakata-samma-ditthi,
estos son todos los tipos de conocimiento kamavacara y
sabiduria, y Abhinfias, [79]1 como dibba-cakkhu (la visién
celestial) y dibba-sota (el oido celestial).

Cuando se dice que el esfuerzo debe hacerse para
transformar Paiiia en niyama, debe entenderse que existen
dos planos de lokiya-paiiiia: niyama y aniyama.

El lokiya samma-ditthi y el samma-sankapa de los Ariyas estan
establecidos en el plano niyama. Desde el momento que
estan establecidos, y durante la serie de vidas que le sigan
hasta alcanzar el parinibbana ellos estin en posesién de
kammassakata-samma-ditthi-iana  (Entendimiento de la
visidén recta sobre el hecho de que todos los seres tienen
como propiedad unica y exlcusivamente personal al
kamma), pariyatti-iana (conocimiento de la doctrina),
patipatti-iiana (conocimiento de las practicas del dhamma), y
el Conocimiento de las Cuatro Noble Verdades.

El lokiya paiiiia poseido por los puthujjanas es, sin embargo,
establecido en el plano aniyama. En la serie de existencias
que estos puthujjanas deambulan en el infinito samsara, han
estado aprendiendo el Dhamma algunas veces, y otras han
adquirido reputacién en su aprendizaje, otras han sido
grandes theras o grandes médicos, mientras que en otras
han sido también aves, serpientes, gusanos, sanguijuelas,
insectos, etc. Criaturas que tan sélo podria decirse que
estan vivas.

Por lo tanto, mientras la oportunidad de encontrarse con
una Buddha Sasana esté vigente, deberia hacerse el esfuerzo
por transformar el aniyama-paiiiia (el cual es no mis que
una adquisicién temporal 0 momentanea) a niyama-pania.
Esto significa que, comenzando con kayagati-sati, los
bodhipakkiya-dhmmas deberian ser practicados hasta la
consumacioén de anatta-bhavana.

Aqui termina los dos paiiiia kusala kammas.

Mientras que el reino de sakkaya-ditthi (creencia en la
personalidad), el cual ha sido continuamente establecido en
nuestra personalidad a través de un pasado e infinito
samsara, no sea destruido, las contaminaciones como lobha
(codicia), dosa (odio) y moha (ilusién), se mantendrin
agudas, abundantes y fuertes. Puede decirse que tales
cuerpos. En
circunstancias, sila (moralidad), samadhi (concentracién) y
paiiiia  (sabiduria), los cuales son enemigos de tales
contaminaciones, son como visitantes foraneos. Su visita se
parece a la invasién de un enemigo extranjero dentro del
reino del ogro Alavaka, [80] habitado por salvajes y
poderosos ogros. Antes,
(moralidad, concentracién y sabiduria) se convierten en el
alimento de estos ogros, y su establecimiento es consumido.
En una ocasién, quinientos Isis con posesién de los jhanas

habitantes residen en nuestros tales

estos visitantes invasores



llegaron a la regién de los Himalayas a la mansién de
Alavaka, pero sus ogros los agarraron a uno por uno de las
piernas y los lanzaron al rio Ganges. Y asi los quinientos Isis
fueron destruidos.

Por lo tanto, aquellos seglares, Isis y Bhikkhus, que hayan
encontrado un Buddha Sasana en esta vida y que deseen
erradicar las negatividades de si mismos en sus futuras
existencias y que desean desarrollar el Dhamma, como
stla-visuddhi (purificacién de la virtud) permanentemente de
sus personalidades deberian practicar el satipatthana
apropiadamente con esfuerzo sammappadhana en orden de
destruir el plano anusaya de sakkaya-ditthi.

Si estas personas desean librarse de una mente insana y
salvaje como aquella que poseia el hombre demente, el
balsero inexperto, el hombre afligido con hidrofobia, o el
hombre enfermo que vomitaba sus medicinas (en las
instrucciones dadas en el satipatthana), si ellos tratan de
desarrollar su samadhi o transformarlo en niyama y asi
ejercitarse en mantener su mente en una atencién
tranquila, firme, y establecida en algiin objeto kammatthana
a voluntad, entonces deberian practicar el satipatthana
apropiadamente con energia sammappadhiana con el objeto
de destruir el plano anusaya de sakkaya-ditthi.

Si ellos desean liberarse a si mismos de sammoha-dhamma
(de la ilusién) el cual puede lanzarlos a la mis completa
oscuridad de ausencia de sabiduria, y que puede extirpar
todos lo sentimientos de respeto y reverencia que han
abrigado las infinitas y nobles cualidades del Buddha, el
Dhamma y el Ariya Sangha asi como al establecimiento del
Sasana, sin vivir ningdn vestigio de existencia que venga; si
quieren erradicar de si mismos el gran miccha-dhamma que
los ha atado al pasado e infinito samsara, conduciéndolos a
rendir homenaje y respeto a todas las formas de Buddhas
espurios, ya que como putthujjanas no habrian estado en
posicién de reconocer al verdadero Buddha, al verdadero
Dhamma, y al verdadero Sangha; si ellos desean alcanzar en
la serie de existencias y ciclos estelares comenzando con el
presente, esa fe conocida como adhigama-saddha, [81] y esa
sabiduria conocida como adhigama-paiivia, [82] en virtud de
poder seguir respeto y
contrariedad al verdadero Buddha, al verdadero Dhamma,

rindiendo reverencia sin
y al verdadero Sangha; y si ellos desean transformarlos al
plano niyama, entonces deben practicar el satipatthana
apropiadamente con energia sammappadhana, que significa
energia asociada a la determinacién que evoca la siguiente

volicién: “Que quede sdlo la piel, los huesos ..; etc

”

Aqui termina sammappadhana.

Notas:

59. Anguttara-Nikaya, Duka-Nipata, 9 Upaniiiata Sutta p. 53, 6th
Syn.Edn.

60. Vinaya Pitaka, Mahavagga, V 13, 1-10. 267, 6th Syn. Edn.
Sammohavinodani Atthakatha, Pag. 262, 6th Syn. Edn.

61. Dhammapada, p. 2., 6th. Syn. Edn.

62. Stlakkhandha-vagga Atthakatha p. 159, 6th Syn. Edn.

Maulapannasa Atthakatha, Satipatthana Sutta Vappand, p. 262, 6th
Syn. Edn.

63. Digha-Nikaya, Mahavagga Atthakatha, Saka Paiiha Sutta, p 319,
6th Syn. End.

64. Khuddaka-Nikaya, Patisamhbhidda-Magga, Mahavagga, p.214,
6th Syn. Edn. Anguttara-Nikaya, Catukka-Nipata, Padhana
Sutta, p. 322, 6th Syn. Edn. Abhidhammattha Sangaha,
Samuccaya-Kanda Padhana.

65. Seres que estan destinados a lograr estados de santidad cada
vez masy més elevados.

66. Por favor consultar The Light of Dhamma, Vol. VII-No. 1. p. 18

67. Por favor consultar The Light of the Dhammna Vol. VI-No. 4,
p.17.

68. Hermitafios, reclusos, rishis

69. Lo mismo que el bhikkhu-sila. Por favor consultar The Light of
the Dhamma. Vol. VII No. 1. p. 15.

70. Consciencia sostenida en la esfera material e inmaterial.

71. 1. Ditthi-visuddhi (purificacién de la visién);

2. Kahkhavitarana-visuddhi (purificacién de las dudas
recurrentes);

3. Magga-magga-iianadassana-visuddhi (Purificacién
mediante el conocimiento y la visién respecto a Cudl es el
senderoy Cudl No es el sendero);

4. Patipadananadassana-visuddhi (purificacién mediante el
conocimiento y la Visidn de la Direccién Correcta{the Way,
aqui, el mismo comentario escrito anteriorente}).

72.. Moralidad vinculada con la esfera sensorial.

73. niyama: estable, intransformable.

aniyama: inestable; cambiante.

74. Los ocho samapatti son las ocho consciencias de la esfera
material y la esfera inmaterial. Nueve samapattis son los ocho
samapattis anteriores y nirodha samapatti (la suspensién total
de la mente).

75. Tadi: Que no puede ser influenciado por al altibajos de la vida.

76. Suttanta Pitaka, Majjhima-Nikaya, Mulapannasa-Maha Vedalla
Sutta, p. 365 Synod Edition.

77. Logro a través de la destruccidn; erradicacién.

78. Sustento de vida incorrecto.

79. Elevados poderes Psiquicos.

80. Samyutta Atthakatha Yakkha Samyutta, Alavaka Sutta Vannana,
p. 289. 6th Syn. Edn.

81. Saddha firmemente establecido (fé).

82. Sabiduria firmemente establecida.



Capitulo IV
Los Cuatro Iddhipaddas

Mostraré ahora una breve descripcion de los Iddhipaddas.
Iijhanam iddhi,

(ifjhanam: cumplimiento; iddhi: éxito) (El estado de
haber logrado la plenitud o la perfeccién).

(Nota .— El Diccionario del PTS dice: “No existe una simple
palabra para iddhi ya que la idea es deconocida en Europa.
El principal sentido parecer ser 'potencia’.” — Traductor .)

En el Buddha Sasana existen cinco iddhis. Estos son:

3. Pahatabbesu dhammesu pahanasiddhi
4. Sacchikatabbesu dhammesu sacchikiriyasiddhi
5. Bhavetabbesu dhammesu bhavanasiddhi.

1. Consumacién de, o perfeccibn en, la
adquisicidn del conocimiento en aquellas cosas en las
cuales especial conocimiento deberia ser requerido,
ripa (fenémeno material),

(fenémeno mental);

cosas como nama

2. Consumacién de, o perfeccién en, la
adquisicion de total entendimiento en aquellas cosas
en las cuales total comprensién deberia ser
adquirida, cosas como dukkha-sacca (la Noble Verdad

del Sufrimiento);

3. Consumacion, o perfeccién, alcanzada en tarea
de abandonar todas la cosas que deberia ser
abandonadas, como samudaya-sacca (la Noble Verdad
de la Causa del Sufrimiento);

4. Consumacién, o perfeccién, alcanzada en la
tarea de realizar aquellas cosas que deberian ser
realizadas, cosas como nirodha-sacca (la Noble

Verdad de la cesacién del Sufrimiento)

5. Consumacién, o perfeccidon, alcanzada en al
tarea de desarrollar o cultivar aquellas cosas que
deberian ser cultivadas, cosas como magga-sacca (la
Noble Verdad del Sendero que Conduce a la Cesacién
de Sufrimiento).

Estas son los cinco iddhis esenciales dentro de un Buddha
Sasana.

analiticamente el nimero y el significado de los paramattha
dhammas (realidades tltimas) de lo cual no se tenia
conocimiento, y que seria inaceptable desaprovecharlo
durante un Buddha Sasana. Un minucioso conocimiento del
abhidhammattha Sangaha (un resumen de todas las doctrinas

total entendimiento de dukkha sacca, (la Noble Verdad del
Sufrimiento) ya sea a través del conocimiento de su
lakkhana (caracteristicas), rasa (funciones), paccupatthana
(manifestacion), y padatthana (causa préxima), o a través del
conocimiento de la tres caracteristicas de
(impermanente),  dukkha  (sufrimiento) vy
(impersonalidad), las cuales poseen.

anicca
anatta

Pahanasiddhi significa: consumacién de la tarea de destruir
los kilesas (las impurezas) que son samudaya sacca (la Noble
Verdad de la Causa del Sufrimiento). En este libro, siendo
que el principal énfasis yace en la obtencién del menor
grado de Sotapannas,
Sotapannas, y no en los mis elevados estados Ariyas (nobles),
la consumacién de la tarea de destruir sakkaya-ditthi
(creencia en la personalidad) es pahanasiddhi. La tarea de
disipar vicikiccha (las dudas escépticas) estd comprendida
dentro de las tareas de destruir sakkaya-ditthi.

conocidos como ‘bon-sin-san’

Sacchikiriyasiddhi significa: consumacién de la tarea de
experimentar nirodha sacca (la Noble Verdad de la Cesacién
del Sufrimiento) ambos, corporal y mentalmente. Esta tarea
consiste en la supresién y destruccién de los kilesas (las
impurezas).

Bhavanasiddhi significa: desarrollo de los tres sikkhas
(entrenamientos) de (moralidad),
(concentracién mental) y paiid (sabiduria), hasta la
obtencién de lokuttara-magga-sacca
Supramundano que conduce a la cesacién del sufrimiento).

stla samadhi

(Sendero

visuddhis, el
catuparisuddhi-sila en  stla-visuddhi
constituye los iddhis. En citta-visuddhi, el
cumplimiento de los ocho samapattis conjuntamente con
parikamma-samdadhi ~ (concentracién  preparatoria) y
upacara-samadhi (concentracién en la vecindad), segin el
caso, constituyen los ocho iddhis. El cumplimiento de los
cinco lokiya abhifiiias (altos poderes espirituales mundanos),

Si los iddhis fueran clasificados segin los
establecimiento de
cuatro



como los iddhividha-abhiivias (poderes supernormales),
constituyen los cinco iddhis. En paiiiia-visuddhis la plenitud
de ditthi-visuddhi contituye un iddhi. De esta forma, otros
iddhi pueden ser reconocidos.

Aqui termina la discusién de los iddhis dentro del Sasana.

1ddhipada

Iddhiya pado iddhipado (iddhiya: de logro alcanzado o
perfeccidon; pado: raiz o base. La raiz o base del logro
alcanzado o la perfeccién alcanzada .
Iddhipada)

Por eso se llama

Existen cuatro tipos de Iddhipada. Estos son:
1.  Chandiddhipado-chanda
2. Viryaddhipado-viriya
3.  Cittiddhipado-citta
4. Vimamsiddhipado-vimamsa o paiiiia.

Por chanda se entiende deseo de obtener, deseo de alcanzar,
deseo de lograr, deseo de cumplir, deseo de terminar. El
deseo indicado aqui es un deseo extremo o un deseo
excesivo. No hay nada dentro o fuera de la personalidad de
uno que pueda obstruir ese deseo. Es el tipo de deseo que
evoca el siguiente pensamiento, “Si no puedo alcanzar este
logro en esta vida, no descansaré. Es mejor que muera antes
que no alcanzarlo.”

Es el tipo de deseo desarrollado por el Rey
Dhammasonda[83] de Banarasa durante la era de Buddha
Kassapa, [84] cuando el Rey se dijo a si mismo, “;Que
finalidad existe en mi, como Rey de Banarasa. si no puedo
obtener la oportunidad de escuchar los discursos del
Buddha Kassapa?” El Rey, por lo tanto, abandoné su trono y
sali6 en busca de quien pudiera repetirle un discurso del
Buddha Kassapa, sin importar que el discurso consistiera

Gnicamente de una estrofa.

Deseos como éstos son apaciguados si son cumplidos como
fue el caso del Rey Bimbisara [85], Visakha y Anathapindika.
Es sélo cuando existe débiles indicadores que el deseo
puede cumplirse, pero si no se cumple la mente se agita, y
surgen pensamientos como que es mejor morir que vivir si
lograr ese deseo.

Ejemplo de semejantes anhelos existieron también en el Rey
Temiya, [86] el Rey Hatthipala, [87] los reyes, nobles y ricos
hombres durante los tiempos del Buddha que abandonaron
sus palacios, séquitos y otros lujos para vivir sus vidas como

bhikkhus durante el Buddha Sasana.

Viriya significa sammappadhana viviya junto con sus cuatro
caracteristicas. Una persona con este viriya estd inspirada
con el pensamiento de que el objetivo puede ser alcanzado
con energia y esfuerzo. No es desalentado aunque se le diga
que deba someterse a grandes penurias. Este no es
desalentado atin asi se le diga que debe invertir esfuerzo por
muchos dias, meses, y afios. Este no es desalentado atn
tenga que invertir esfuerzo por tal periodo de tiempo.

Aquellos que son débiles de viriya se retiran de sus tareas
cuando confrontan trabajos que requieren gran energia y
esfuerzo. Se acongojan cuando se les dice que tendrin que
estar apartados de
atemorizan de las perspectiva de la necesidad de ser frugal
en el suefo y la alimentacién. Se atemorizan ante la visién
de grandes periodos de concentracién. Se parecen a
aquellos "perros blancos que no se atreven a aventurarse en
la espesura de un bosque'. A estos perros blancos les
atemoriza la idea de entrar en la maleza de juncos que no

sus amigos y compaferos. Se

son de mds de un "cubit" de altura debido a que en ella
podrian haber leopardos, tigres y elefantes.

Citta significa: apego a los iddhis cuando uno entra en
contacto con el Sasana y escucha el Dhamma. Es un apego
que es extremadamente fuerte y ardiente.

Aunque uno viva en medio de bellezas y lujos en este
mundo, entre el poder y la fortuna, entre santas escrituras y
el estudio de ellas, no es posible encontrarse tan fascinado,
y la mente siempre se dirige hacia iddhi. Uno obtiene
satisfaccién y tranquilidad sélo cuando su mente es
absorbida en asuntos relacionados con iddhi. Es como la
del comprometida en la
transmutacién del metal al oro o la plata. Este alquimista
no tendrd interés en ninguna otra cosa que la alquimia. Se
olvida de dormir o si ya ha dormido o comido. No nota nada
cuando sale a caminar. Citta es una gran absorcién o un
gran apego y de esta naturaleza.

absorcién alquimista

Vimamsa significa: conocimiento o sabiduria que puede
claramente percibir la grandeza del sufrimiento del infierno
y del sufrimiento involucrado en el ciclo de renacimientos.
Es un conocimiento que puede claramente percibir las
ventajas y los beneficios de iddhi. Es un conocimiento que
puede ampliamente extenderse en la profundidad, la
dificultad del dhamma y su naturaleza. Una persona que
posee estos conocimientos no puede encontrar placer en
ninguna aspiracién mundana excepto en la aspiracién por
iddhi. Encuentra gratificacién solamente en la adquisicién
de profundos y penetrantes iddhis. Cuanto mdis profundo y



penetrante es el dhamma mas grande es el deseo por
obtenerlos.

Aquellos que estin dotados con alguno de estos iddhipada no
pueden permanecer mdis durante esta vida sin invertir
mayor esfuerzo en el establecimiento de kayagata-sati, y los
altos estados de Sasana como citta-visuddhi, ditthi-visuddhi,
etc. Aquellos que jamds poseyeron algunos de estos
iddhipada, y que no pueden diferenciar entre la profundidad
y la superficialidad de la vida, entre la trivialidad y la
esencia del dhamma, son los que renuncian al trabajo o los
que justifican alguna incapacidad y terminan sin invertir

ningan esfuerzo.

Una persona dotada con alguno de estos cuatro iddhipadas
puede alcanzar, de acuerdo a sus paramis, los iddhis hasta
lograr el lokuttara (supramundana) iddhi, ya sea en esta vida
0 como deva en la préxima existencia. El caso de aquellos
dotados con dos o tres iddhis no se requiere mayor
explicacién.

En el caso de aquellas personas que (lejos de poseer iddhis)
no posean siquiera ninguno de los iddhipada, deberian
intentar adquirir uno u otro de estos pada. Estos renuncian
al trabajo o justifican alguna incapacidad sélo porque no
tienen el deseo de adquirir los elevados beneficios del
Sasana, como el satipatthana. Estos deberian considerar esta
cesién e incapacidad como una autopista directa hacia los
Apayalokas. Por lo tanto, deberian estudiar, pensar y
ponderar sobre los discursos Suttanta que pueden hacer
despertar chanda (intencién, deseo). Deberian acercarse a
un maestro que pueda ayudarlos a despertar dicho chanda y
poder contar con él.

Al respecto el Buddha dijo:

Chandiddhipadam bhaveti,
Viriyiddhipadam bhaveti,
Cittiddhipadam bhaveti,
Vimamsiddhipadam bhaveti.[87]

(uno deberia invertir esfuerzo en desarrollar
chanda; uno deberia invertir esfuerzo en desarrollar
viriya; uno deberia invertir esfuerzo en desarrollar
citta; y uno deberia invertir esfuerzo en desarrollar
vimamsa).

Algunas personas, lejos de obtener los iddhis, nisiquiera
tratan de obtener los iddhipadas. Si no poseen chanda no
saben nisiquiera que es necesario adquirir chanda. Son
personas que renuncian al trabajo y justifican alguna
incapacidad y finalmente fracasan. Lo mismo es cierto en el
caso de viriya, citta y vimamsa.

Firme aplicacion de la mente en kayagata-sati contribuye a
establecer pada. Estudiar las anécdotas que inspiran el
surgimiento de samvega, [88] aplicindose uno mismo en
dhutanga [89] y otras practicas similares del dhamma, es
establecerse en viriya. Aplicindose en los dhammas
profundos, como los cuatro primarios [90] contribuye al
establecerse en vimamsa.

Si algtin pada es establecido, entonces es consecuentemente
seguro que se alcance el respectivo iddhi de acuerdo a los
paramis que uno posea. Por lo tanto, es una declaracién en
los comentarios que personas que no poseen ninguno de los
iddhipada se asemejan a los hijos de candala, [91] mientras
que personas que poseen uno de los padas se parecen a un
emperador. Los hijos de los capdalas nunca aspiran a
convertirse en un emperador debido a que no tienen bases
para lograr tales aspiraciones. Los hijos de un emperador,
sin embargo, siempre estin motivados a ser emperadores
debido a que estin dotados con las bases para asumir
dichos emprendimientos.

Por lo tanto, la personas sabias de la actualidad deberian
intentar adquirir los cuatro iddhipadas de tal manera de
poder destruir el gran establecimiento de sakkaya-ditthi (la
creencia en la personalidad), y obtener, dentro de este
Sasana, los beneficios de los elevados logros que pueden ser
consumados segtn los parami que uno posea.

Notas:

83. Rasavahini (Jambudipuppatti-katha)

84. Predecesor del Buddha Gotama.

85. Khuddaka-patha, 7. Tirokutta Sutta, p. 8 6th Syn. Edn.

Khuddaka-patha Atthakatha, Tivokutta Sutta Vanppand p 168. é6th

Syn. Edn. Visakhay Anathapindika — Dhammapada
Commentary Story relacionado al Verso 1.

86. Khuddaka-Nikaya. Jataka Pali libro 11; Mugapakkha Jataka, p. 149
6th Syn. Edn.

87. Khuddaka-Nikaya, Jataka Pali libro 1. Hatthipala Jataka, p 351,
6th Syn. Edn.

88. Samyutta-Nikaya, Capala-vagga, Samatta. p.224, 6th Syn. Edn.

89. Samvega: Temor surgido debido a la contemplacién de las
miserias de este mundo.

90. Dhutanga: pricticas ascetas.

91. Samyutta-Nikaya, Mahavagga Samyutta. 7. 1ddhipada Samyutta, 1.
Capala-vagga, 6. Samatta, p 224, 6th Syn. Edn.

92. Un hombre de clase baja.



CapituloV
Los Cinco Indriya

Indiriya significa:
Indassa Kammam indriyam.

(Indassa — de los monarcas, gobernantes, o emperadores;
kammam — acto; es decir, acto de gobernar, controlar, regir;
indriyam—en adelante llamado indriya)

(El acto de controlar por medio de reglas. De aqui que se
llame Indriya)

“El acto de controlar por medio de reglas” significa, que en
cualquier situacién en la que el gobernador de una orden
nadie podrd ir en contra de ella.

En este aspecto, el control o regla que uno ejerce sobre su
mente es un factor esencial.

Hay cinco Indriyas. Estos son:

1. Saddhindriya

2. Viviyindriya

3. Satindriya

4. Samadhindriya

5. Paiiiindriya.
Saddhindriya es saddha (fé). Existen dos tipos de saddha,
llamados:

1. Pakati-saddha
2.. Bhavana-saddha.

El saddha (fé o confianza) que conduce a un hombre
ordinario o mujer a realizar un acto de dana (donacién,
caridad), sila (moralidad), y alguna imitacién de bhavana
(concentracién mental) se llama pakati-saddha. Aqui, como
fue mostrado en el caso del hombre demente, aunque se
diga que saddha es un factor de control, el control no se
extiende hasta la dimensién de controlar una mente
inestable en una persona ordinaria en el trabajo de bhavana.
El control es ejercido sobre la inestabilidad dnicamente en

la dimensién que conduce a realizar actos de dana.

La mente nunca se orienta hacia los kusala kammas (actos
volitivos de beneficio) sin saddha, ya que ordinariamente se
complace sélo en acciones negativos. Esto es cierto también
en el caso del esfuerzo por alcanzar sila-visuddhi
(purificacién de virtud), y en el estudio de los textos
sagrados. Asi es cdmo se producen pakati kusala kamma por
medio del control del pakati saddhd que no ha sido
desarrollado.

En el trabajo de kammatthana (prictica de la calma y el
entendimiento), pakati saddha no tiene control sobre la
mente, para la mente es apropiado reaccionar y rebotar
desde ese saddha y proceder hacia otro objeto. En el trabajo
de kammatthana, pakati-saddha no es suficiente.

Bhavana-saddha prepara el lecho para la siembra de las
semillas, es decir, para la adquisicién de gran fortaleza y
poder a través de la prictica de bhavana, como lo ejercicios
de kammatthana, la respiracién que entra y que sale, etc.

En cuanto a los bodhipakkhiya-dhammas respecta, es este
bhavana-saddha al que se le llama saddhindriya. En relacién a
los ejercicios kammatthana, éste representa la desaparicién
de la inestable y oscilante atencién mental y la aparicién de
una mente clara y firme. La atencién de la mente puede ser
firmemente establecida sélo en aquellos objetos en los
cuales se encuentra claridad y lucidez. La prictica de
kayagata-sati, como anapana (la respiracion que entray que
sale), es la preparacién del lecho para las semillas de
bhavana-saddha. Si la
kayagata-sati, como la respiracién que entray que sale, esto

mente estd establecida en
se suma a la obtencién de bhavand-saddha. Si luego el
trabajo es continuado en el campo de samatha y vipassana, la
habilidad de destruir los tres planos de sakkaya-ditthi puede
ser obtenida inclusive en esta presente vida. El trabajo de
samatha y vipassana requiere, para su apropiada realizacién,
la confianza en un profesor muy experimentado en el

Dhamma.

Viriyindriya es viriya. Hay dos tipos, llamados:
1. Pakati-viriya
2. Bhavana-viriya.

Otra clasificacién es:

1. Kayika-viriya
2.. Cetasika-viriya

Pakati-viriya puede ser facilmente reconocida. Personas que
poseen excesivo pakati-viriya en materia mundanas pueden
alcanzar ficilmente bhavana-viriya. Los dhutangas de
pindapatikanga (la practica asceta de mendigar los
alimentos) nesajjikanga (el modelo de practica asceta),
rukkhamulikanga (la prctica asceta de las tres raices de un
morador), abbhokasikarnga (la prictica asceta de morar al
aire libre ), sosanikanga, (la practica asceta de morar en un
cementerio) son kayika-viriya-bhavana.

Si, después de establecer kayika-viriya-bhavana como
dormir sélo durante cortos periodos de tiempo 7y estar



alerta y enérgico, no existiera cetasika-viripa, como el
entusiasmo en bhavana manasikara, entonces no puede
conseguirse una firme aplicacién o concentracién en los
objetos kammatthana, como la respiracién que entra y que
sale, y adicionalmente el periodo de trabajo se torna
indebidamante prolongado sin alcanzar claridez mental o
percepcion.

Cualquier tipo de trabajo, es correcto y dnicamente
apropiado cuando la persona que lo realiza obtiene un
rapido dominio sobre él. Es indebido si el trabajo consigue
dominar a la persona. Por “el trabajo consigue dominarala
persona’ se entiende aquel trabajo realizado sin una
energia real, que da como resultado ningin beneficio
concreto , y que hace que los dias y los meses lo arrastren,
surgiendo en el cuerpo tedio y aversién, conduciéndolo
hacia la pereza. Con la aparicién de la pereza, el progreso en
el trabajo disminuye, y con la reduccién en el progreso, se
desarrolla mas pereza. La idea comienza a parecer que es
mejor cambiar la forma del trabajo. Asi ocurren constantes
cambios en la forma de trabajo, y asi es cémo el trabajo
consigue dominar a la persona que carece de viriya.

En el trabajo kammatthana, un éxito rapido se obtiene
Unicamente por medio de la dotacién de kayika-viriya y
cetasika-viriya. Desde que se establece kayagata-sati, el viriya
que se desarrolla dia a dia en el bhavana-viriya, es llamado
en los bodhipakkhiya-dhammas, viriyindriya. Representa la
desaparicién de la pereza y la modorra en el trabajo de
kammatthana y el surgimiento de estusiasmo y energia. La
mente se complace en detenerse en objetos en los cuales su
atencién es fuerte.
bhavana-viriya, y desarrollarla gradualmente, es idéntico al
caso de saddhindriya.

Por esto la tarea de establecer

Satindriya  significa, en el contexto de los
bodhipakkhiya-dhammas el establecimiento de kayagata-sati
en la partes del cuerpo, como la respiracién que entray que
sale, y el desarrollo de bhavana-sati (llamado satipatthana)
hasta la obtencién del Ilokuttara-samma-magga (recta

atencion supramundana).

Samadhindriya 'y  paniindripa  pueden ser definidos
similarmente. Samadhindriya disipa la inquietud de la
mente cuando es aplicada en el trabajo de satipafthana en
algin objeto como la respiracién que entra y que sale;

paniiindriya disipa la confusién y la apatia.

Saddhindriya, viriyindriya, y satindriya, los cuales preceden
samadhindriya, son parecidos a quienes se educan para un
reinado. Ellos se preparan hasta el final, hasta que la més
alta excelencia es alcanzada.

Despues de establecerse kayagatd-sati y la obtencién del
dominio sobre la mente, si el camino de samatha es tomado,
samadhindriya se convierte en los ocho samapattis, mientras
que pannindriya se convierte en los cinco abhininias [93] (altos
poderes espirituales), como por ejemplo iddhividha
(poderes supernormales); si se toma el camino de la
vipassana, samadhindriya se convierte en suiifiata - samadhi
(concentracién en el vacio), animitta-samadhi (concentracién
en lo incondicionado), appanihita-samadhi (concentracién
en el anti-deseo), y paiiiindriya se convierte en los cinco -
visuddhi comenzando con ditthi-visuddhi, [94] los tres
anupassand-iianas, [95] los diez vipassana-iianas, [96]los
cuatro magga-iianas, [97] los cuatro phala-vianas, [98] y los
diecinueve paccavekkhana-iianas [99]

Asi se muestra cémo los cinco indripa ocurren

conjuntamente.

Se propone ahora mostrar donde cada uno de estos indriya
conforman un factor predominante.

Catii saddindriyam datthabam?

Catiusu  sotapattiyangesu  ettha  saddindriyam

datthabbam [100]

(;Dénde deberia uno buscar saddhindriya? Uno
deberia buscarlos en los cuatro constituyentes del
Sotapatti).

Esto significa que saddhindriya predomina en los cuatro
contituyentes de Sotapatti. Estos cuatro constituyentes son:

1. Fé imperturbable en las nobles cualidades del
Buddha, araham,
sammasambuddho, etc.

cualidades como

2. Fé imperturbable en las nobles cualidades del
Dhamma, cualidades como svakhata, etc.

3. Fé imperturbable en las nobles cualidades de
Sangha, cualidades como suppatipanna, etc.

4. Completa o dotado con
padatthana (causa préxima) del lokuttara-samadhi,

es decir, stla visuddhi (purificacidn de virtud).

perfectamente

Estos son los cuatro factores que aseguran la obtencién de
Sotapanna atti-magga-iiana (conocimiento perteneciente al
sendero del que ha entrado en la corriente) como una
brijula en esta vida.

En el pasaje “Buddhe aveccapasadena sammandagato “ [101] de
los Textos Pali en cuestién “aveccapasadena” significa “fé
inconmovible”. Es el saddha de aquellos que han alcanzado
upacara-samadhi (concentracién de acceso) mientras se



refleja las nobles cualidades de un Buddha.
“Upacara-samadhi” significa atencién firme y estable lograda
mientras se refleja las nobles cualidades de un Buddha
(como por ejemplo araham) tal como es el caso de los que
han logrado los samapattis en los jhanas. Cuando uno ve
semejante atencién firme y estable, uno debe saber que el
control de saddha es predominante. Una persona asi logra el
dominio sobre su mente en virtud de la fe en las nobles
cualidades del Buddha. Lo mismo es cierto en relacién a las

nobles cualidades del Dhamma y el Sangha.

"El fundamento de lokuttara samadhi, es decir, stla-visuddhi ",
significa ajivatthamaka-sila (moralidad que termina con un
correcto sustento de vida como el octavo precepto) el cual
puede posibilitar a uno a alcanzar lokuttara-samadhi en esta
vida. Cuando ese sila es incorruptible y puro, esta libre de
contaminaciones de tapha (sed), mana (presuncion) y ditthi
(visidn incorrecta) y como uno debe entender, ese saddha es
predominante en ese sila. Incapacidad para observar los
requerimientos de sila se llama “romperlos™. Aunque el sila
puede ser técnicamente inquebrantable, si se observa entre
las condiciones ordinarias mundanas, se le dice que es
impuro. De acuerdo con el dicho “el valor de un bifalo
puede ser conocido tinicamente en la subida del lecho de la
corriente de un rio hasta su orilla”, las personas laicas y los
bikkhus que profesan seguir las ensefanzas del Buddha
pueden saber si las turbulencia y las distracciones latentes
en sus mentes han desaparecido o no , es decir, siono han
obtenido dominio sobre sus mentes, tinicamente cuando
hayan llegado a estos cuatros componentes.

Kattha viriyindriyam datthabbam?
Catusu sammappadhanesu ettha viviyindriyam
datthabbam.[102]

(;D6nde deberia uno buscar viriyindriyam? Uno
deberia buscarlo en los cuatro componentes de
sammappadhana.)

Seglares y Bikkhus que profesan seguir las ensefianzas del
Buddha pueden saber si han desaparecido o no las
turbulencias y los desarreglos de sus mentes en relacién a
viriya, pueden saber si son personas que han alcanzado el
dominio sobre sus mentes sélo cuando llegan a los cuatro
componentes de sammappadhana.

“Que quede mi piel, que queden mis tendones, que queden
mis huesos, que se sequen mi sangre, No descansaré hasta
que el reino de sakkaya-ditthi, el reino de duccarita, y el
apayasamsara que estin en mi personalidad,
Esta es la singularidad de la
determinacién y el esfuerzo de sammapadhana. Es el

sean
destruidas en esta vida’.

esfuerzo del mismo orden que del venerable Cakkhupa. [103]
Cuando uno encuentra tal determinacién y esfuerzo uno
debe reconocer en él el control predominante de viriya sobre
la mente. En estos casos y en materia de viriya, el desorden y
la turbulencia sobre la mente ha desaparecido en dicha
persona, y es alguien que dentro del Buddha Sasana ha
obtenido el dominio sobre su mente.

Kattha satindriyam datthabbam?
Catiisu satipatthanesa ettha satindriyam
datthabbam.[104]

(;Dénde deberia buscar satindriya?
Uno deberia buscar satindriya en los cuatro
satipatthana).

Seglares y Bikkhus que profesan ser seguidores del Buddha
pueden saber si han desaparecido o no el desorden y la
turbulencia en sus mente en cuanto a safi (atencién) se
refiere, y si son personas que han obtenido o no el dominio
sobre sus mentes Gnicamente cuando ellos entran en
contacto con los cuatro componentes del satipatthana. Si la
atencién puede ser mantenida estable en alguna parte del
cuerpo, como la respiracién que entra y que sale, por medio
de la préctica satisfactoria de kayagatd-sati tanto como se
desee, entonces debe reconocerse como el control ejercido
por sati. El desorden y la turbulencia de la mente en tales
personas ha desaparecido. Una persona asi es alguien que
ha obtenido el control sobre su mente.

Kattha samadhindriyam datthabbam?
Catusu jhanesu ettha samadhindriyam
datthabbam.[105]

(;D6nde deberia buscar samadhindriya? Uno
deberia buscarlo en los cuatro jhana)

Si en el trabajo de samatha, como la respiracién que entray
que sale, se logra la consumacién de por lo menos
upacara-samadhi-bhavana (contemplacién de la
concentracién de acceso) , y por medio de ello se eliminan
los nivaranas como por ejemplo kamachanda (deseo sensual),
byapada (mala voluntad), etc., los cuales han generado
continuamente desorden en la mente durante el pasado
samsdra, la atencién de la mente en un objeto de samatha se
Esto debe

reconocerse como el surgimiento de la funcién del control

vuelve especialmente firme y tranquila.

predominante ejercido por samadhi.

El desorden y la turbulencia de la mente en materia de
samadhi ha desaparecido en un individuo asi. Es alguien
que ha obtenido el control sobre su mente.



Kattha paniiindriyam datthabbam?
Catiisu ariyasaccesu ettha paiiiindriyam
datthabbam.[106]

(;:Donde deberia buscar panindriya? Uno deberia
buscarlo en las Cuatro Nobles Verdades).

Entre las personas que encuentran un Buddha Sasana, el
conocimiento de las Cuatro Nobles Verdades es de valor
supremo. Solamente cuando este conocimiento es
adquirido puede uno liberarse del reino de sakkaya-ditthi, de
los duccaritas, y del apaya samsara. Por lo tanto, en orden de
adquirir un conocimiento de las Cuatro Nobles Verdades,
ellos intentan al menos obtener el conocimiento de los seis
dhatus (o elementos constituyentes basicos) de pathavi, apo,
tejo, vayo, akdsa y viiiiana, [107] o el entendimiento de su
inestable y breve naturaleza—c6émo no duran mds que el
parpadeo de un ojo en un momento (por decirlo de alguna
forma) y cémo estdn continuamente siendo destruidos —a
métodos de practica como por ejemplo
estudiando, = memorizando, meditando,
escuchando, discutiendo, preguntando, practicando los
ejercicios de entendimiento, y contemplando. Si un claro
entendimiento es obtenido en estos seis elementos, no hay
necesidad por especial prictica relacionada con el resto de
los dhammas. [108] Si se puede apreciar la naturaleza de
(impermanencia) la

(impersonalidad) se manifiesta consecuentemente. [109]

través de
recitando,

anicca realizacién de anatta

La realizacién de la naturaleza de dukkha puede ser
consumada en su totalidad dnicamente cuando uno alcanza
el estado de arattha-phala (el Fruto de la Santidad).

Asi, después de invertir esfuerzo por largos periodos,
cuando el entendimiento es conseguido dentro de la
naturaleza de los seis elementos tanto exterior como
interiormente en uno mismo, o dentro de la naturaleza de
su impermanencia, el establecimiento de la atencién en
ellos es alcanzada. Esto debe ser reconocido como el
surgimiento del control predominante ejercido por pania.
La infiabilidad que habia sido un rasgo de la mente a través

de un pasado e infinito samsara gradualmente desaparece.

Aqui, “infiabilidad de la mente” significa la percepcién de
permanencia en cosas que son impermanentes, la
percepcién de felicidad en el sufrimiento, de placer en la
repugnancia, de ego en el no-ego, de individuo en el
no-individuo, del ser en el no-ser, de lo humano en lo
no-humano, de devas, sakka y brahmas, de mujeres,
hombres, toros, bifalos, elefantes, caballos en no devas, no
sakkhas , no brahmas, no-hombres, no toros, no bufalos no
elefantes, no caballos. Libertad de tal infiabilidad significa

percibir la verdadera realidad después de haber obtenido el
dominio sobre la mente dentro del Buddha Sasana.

Si dukkha-sacca o la Noble Verdad del Sufrimiento, puede
claramente percibirse, entonces se puede percibir también,
consecuente y claramente, la percepcion de los otros tres
saccas. En la percepcién de estas Cuatro Noble Verdades, la
forma en que un puthujjana las percibe se llama anubodha,
mientras que la forma en que un ariya lo hace es conocido
como pativedha. El conocimiento anubodha es como ver una
luz en la noche pero no el fuego. Aunque el fuego no puede
ser visto directamente viendo el reflejo de la luz uno puede
saber sin duda que el fuego existe. Ver el fuego
directamente es parecido al conocimiento pativedha.

Saddhinridyam bhaveti,
Viriyindriyam bhaveti,
Satindriyam bhaveti,
Samadhindriyam bhaveti,
Pafiiiindriyam bhaveti. [110]

El significado de este pasaje en Pali emitido por el Buddha
es que los cinco indriya (facultades metales) deberian
practicarse y desarrollarse en virtud de facilitar el gran
trabajo de samatha y vipassana.

El agregado que puede llamarse cuerpo (khandha) en un
persona que no ha desarrollado estos cinco indriya es como
un pais sin monarca o rey. Es como los bosques y las
habitadas  por donde
administracién existe.

montafias tribus ninguna

En un pais sin rey o monarca no existe ley. En estos
escenarios la gente es desmesurada. Como en el caso de los
animales, los fuertes priman sobre los débiles. De la misma
forma, la mente de una persona que no ha desarrollado los
cinco indriya es distraida y genera desorden con las
impurezas. De igual forma que una persona poseida por un
espiritu maligno no puede soportar escuchar el sonido de
los versos de "itipiso” o "hetu paccayo”, igualmente, cuando las
personas sin el desarrollo de indriya hablan conectadas con
la causa de la felicidad (paccaya satosa) o con la prictica de
desarrollo (bhavanarambha), ripidamente se
encuentran en criticas adversas. En ellos nunca surge el

mental

deseo de desarrollar el trabajo de samatha y vipassana.

Por otro lado, el cuerpo de una persona que desarrolla los
cinco indriya se asemeja al pais controlado por un justoy
licito rey. Se parece a las ciudades y aldeas del majjhima-desa
(pais central) donde administracién
gubernamental. Esta persona no estd disturbada por las
abigarradas teorias de varias personas. Se conforma con la

existe una



Unica forma de las ensefianzas del Buddha. Cuando estas
personas se les escucha conversar conectadas con la causa
de la felicidad, o las practicas del desarrollo mental, su
mente es clara y pura. Estin conformes en el deseo de
ejercerse en el trabajo de samatha y vipassana.

De esta forma, el surgimiento de los dos tipos de deseo en
este mundo no representa el trabajo de seres o individuos,
sino de la existencia o del desarrollo de los cinco indriyas. Si
no hay desarrollo de indriyas, un tipo de deseo surge. Si
existe algiun desarrollo de los indriyas, ese deseo
desaparece y surge un nuevo tipo de deseo. Cuanto mas se
desarrolle los indriyas este deseo se incrementard mis y se
fortalecerd. Cuando los cinco indriyas estin establecidos, el
deseo por el Noble Sendero y sus Frutos aparecerd
inmediatamente. Asi los seres deben desarrollar los cinco
indriyaas en virtud de incrementar pakati-saddha, viriya, sati,
samadhi y paiiiia  (los cuales son insignificantes) hacia los
niveles mas elevados.

Notas:
93. Los Cinco abhififias are:
1. Iddhividha (poderes supernormales),
2. Dibba-sota (el oido celestial),
3. Paracitta-vijanana (conocimiento de la mente de otros),
4. Pubbenivasa (conocimiento de existencias previas, y
5. Dibba-cakkhu (el oido celestial).

94. 1) Purificacién de la visidn, 2) purificacién de la dudas
recurrentes, 3) purificacién mediante el Conocimientoy la
Visién sobre Cudl y Cudl No es el sendero, 4) purificacién
mediante el conocimiento y la visién de Direecién Correcta
5) Purificacién mediante el conocimiento y la visién.

95. 1) aniccanupassand (contemplacién de la impermanencia).

2) dukkhanupassana (contemplacién del sufrimiento).
3) anattanupassana (contemplacién de la impersonalidad)

96. Los Diez Conocimientos son:

1) Sammasana-nana (entendimiento de las tres caracteristicas
de la existencia).

2) Udayabbayanupassana-iiana (entendimiento del surgir y
desaparecer de un fenémeno).

3) Bhanganupassana-iiana (entendimiento de la desaparicién).

4) Bhayanupassana-iiana (entendimiento de la temerosa
condicién).

5) Adinavanupassana-iiana (entendimiento sobre la defectuosa
condicién).

6) Nibbidanupassana-nana (entendimiento sobre la fatigable
condicién).

7) Muccitu-kamyata-iiana (entendimiento surgido del deseo de
escape).

8) Patisankhanupassana-iiana (entendimiento surgido para una
mayor contemplacién).

9) Sankharupekkha-iiana (entendimiento surgido de la
ecuanimidad).

10) Anuloma-fiana (conocimiento adaptable).

98. Conocimiento de los Cuatro Nobles Senderos.

98. Conocimiento de los Cuatro Nobles Frutos.

99. Paccavekkhana-iiana: conocimiento retrospectivo.

El revisa el Sendero en esta forma: “Este es el sendero que Yo
he recorrido”. Luego revisa los Frutos que ha obtenido:
“Estos son los Frutos después de haber andado de esta
forma”. Luego revisa las contaminaciones que han sido
abandonadas: “Estas son las impurezas abandonadas por
mi”. Luego revisa las contaminaciones que todavia faltan
eliminar a través de los tres senderos mas elevados: “Estas
son las impurezas todavia remanentes en mi.” Finalmente él
revisa el Nibbana inmortal de esta forma: “Este es el estado
(Dhamma) que ha sido penetrado por mi como objeto.” Asi es
cémo el noble discipulo que ha entrado en la corriente posee
estos cinco tipos de autoreflexién. Y asi como en el caso del
que ha entrado en la corriente, asi lo es en el caso del que
retornard una vez y del que no retornara. El Arahat no posee
ninguna contaminacién que reflexionar. Entonces en total
son diecinueve todos los tipos autoreflexién. Visuddhimagga
(Vol. I1), p. 316, 6th Syn. Edn.
Visuddhiinagga de Nanamoli , p. 790.

100. Samyutta-Nikaya Mahavagga, 4. Indviya Samyutta, 8. Datthabba

Sutta, p. 172, 6th Syn Edn.

101. Samyutta-Nikaya, Mahavagga 11, Sotapatti Samyutta,
Dhammadinna Sutta. p. 356. 6th Syn Edn.

102. Samyutta-Nikaya, Mahavagga, 4. Indrviya Samyutta, 8.
Datthabba Sutta, p. 172, 6th Syn Edn.

103. Consultar The Light of the Dhamma. Vol. I-No. 2, p. 13.

104. Samyutta-Nikaya, Datthabba Sutta, p. 176, 6th Syn. Edn.

105. Samyutta Nikaya, Mahavagga Samyutta, 8. Datthabba Sutta, p.
172, 7th Syn Edn.

106. Samyutta Nikaya, Mahavagga Samyutta, 8. Datthabba Sutta, p.
172, 6th Syn Edn.

107. 1) Elemento de la extencién, 2) elemento liquido o cohesivo,
3) elemento de la energia cinética, 4) elemento del
movimiento o soporte. 5) elemento del espacio, 6) el
elemento de la consciencia.

Por favor consultar el

108. Como por ejemplo khanday Ayatana, etc.

109. Khuddaka-Nikaya, Udana Pili, Meghiya-vagga, Meghiya Sutta, p
120, 6th Syn Edn.

110. Samyutta-Nikaya, Mahavagga Indriya Samyutta, 6.
Sukarakhatid-vagga, 8 Siukarakhatd Sutta, p. 205. 6th Syn. Edn.

Capitulo VI
Los Cinco Balas (o Balanis)

Bala es definido como -
Patipakkha dhamme baliyantiti baviani. [111]

(Suprecién de oposicién. De aqui llamado bala.) Los
Textos Pali dicen: Akamanatthena balani. [112] (donde se



encuentre oposicién, exite firmeza intrépida. De aqui
que se llame bala.)

Como en el caso de los Indriyas, existen cinco balas:

1. Saddha

2. Viriya

3. Sati

4. Samadhi

5. Paninia
Exiten cinco generales o cinco comandantes en el propédsito
de destruir el reino de sakkaya-difthi (creencia en la
personalidad). Estos son las cinco fuerzas que sirven como
aliados de bhikkhus y seglares en el Buddha Sasana.

Como en el caso de saddhindriya, saddha es de dos tipos:

1. Pakati-saddha
2.. Bhavana-saddha

Pakati-saddha, el cual no tiene desarrollo mediante una
practica especifica, estd asociado con tapha de acuerdo a las
circunstancias, y puede asi producir
pakati-kusala-kamas de dana, sila, etc. No puede vencer a
tanha con fuerza. Por el contrario, es taphd quien mantiene
a pakati-saddha bajo su poder.

sélo los

Es asi como taphda mantiene a pakati-saddha bajo su
dominio. Los Textos Pali mencioanan (tan claro como que
existen el sol y la cielos)
ariya-vamsa-dhammas [112] Estos son:

luna en los cuatro

1.  Estar facilmente satisfecho con la comida

2. Estar facilmente satisfecho con la ropa

3. Estar facilmente satisfecho con morar en un lugar

4. Encontrar placery goce en el trabajo de bhavana
Estos constituyen el reino de saddha. En los presentes dias
de este mundo, este gran reino de saddha yace escondido y
sumergido. Hoy, los seres adoptan placeres y goces en
objetos materiales (paccayamisa); toman placer y gozan de
rangos mundanos, dignidad, y honor (lokamisa); gozan y se
deleitan con el logro de una vida placentera, en la riqueza
mundana, en el poder y el dominio (vattamisa); y asi este
gran reino de tapha se establece tan claramente como el
gran océano que rodea a una isla. Asi se muestra la
debilidad de pakati-saddha en este mundo.

Es bhavana-saddha, el cual tiene su génesis en la practica
exitosa de kayagata-sati, como la respiracion que entray que
sale, hasta la desaparicién del desorden y la distraccién de
la mente, la que disipa tapha quien se deleita y complace con
los tres tipos de amisa. Es bhavana-saddha el que puede
salvar a los bhikkhus y a los laicos que estén en el curso de ser

ahogados y sumergidos en el océano de tanhd, y el que
puede capacitarlos a alcanzar refugio en las islas del reino
de saddha consistentes de los cuatro ariyavamsa-dhammas.
En relacién a los bohipakkhiya-dhammas, es este saddha el
que deberia ser obtenido.

De estos dos tipos de viriya, pakati-viriya el cual no tiene
practica de desarrollo, se asocia con kosajja (la pereza) de
acuerdo a la ocasién y produce el pakati-kusala-kamma de
dana, el estudio de los textos sagrados, etc. Este
pakati-viripa no puede disipar kosajja y en su lugar éste
somete a pakati-viripa. Es asi como pakati-viriya estd
dominado por kosajja .

Cuando los seres encuentran un Buddha Sasana, adquieren
el conocimiento que en el infinito pasado samsara ellos han
sido los aliados de sakkaya-ditthi, los duccaritas, y los apaya
lokas. Los sagrados Textos Pali claramente prescriben el
método del ariyavamsa, el cual consiste de disipar a kosajja
(la pereza) y dedicar la totalidad del tiempo a Bhavanarama
(goce en la meditacidn) hasta que la liberacién de tal estado
sea conseguido.

Es necesario describir el acto de disipar kosajja. Habiéndose
equipado uno mismo con los sikkhdas ( los entrenamientos
—que representan la herencia del Buddha) y que uno
emprendié en el sima (en la sala de ordenacién) al momento
de convertirse en bhikkhu, sikkhds como el emprendimiento

rukkhamiulasenaanam nissaya pabbajja,
tattha te yavajivam ussaho karaniyo.[114]

conforme a estos sikkhas, si uno hace de arboles y
matorrales en el bosque el hogar de hibitat, vive solamente
de la caridad, no se asocia con otras personas, observa los
dhutangas (practicas ascetas) constantemente y practica
kayagata-sati escrupulosamente, entonces estos actos son
actos de viriya que disipan los akusala kammas (actos
volitivos perjudiciales) extinguiendo kosajja. Estos son actos
comprendidos en el reino de viriya.

Este reino de viripa se mantiene obscuro y es desconocido
en el mundo moderno. Hoy, aunque los bhikkhus son
conscientes que pertenecen a una clase de seres poseidos
por sakkaya-ditthi, los duccaritas, y estan sujetos a renacer en
los apaya lokas, viven permanentemente habitando lugares
construidos dentro de las ciudades y las aldeas por los
dayakas (o donantes), gozan y se deleitan en la recpcién de
grandes ofrecimientos y beneficios, son incapaces de
desechar la asociacién con otras personas, etc. Todos estos
actos estan comprendidos en el reino de kosajja y este reino



de kosajja es tan conspicuo como el gran océano que rodea a
una isla. Asi se muestra la debilidad de pakati-viriya.

Es solamente bhavana-viriya, como por ejmeplo estar
satisfecho con un tiempo minimo para dormir, siendo
siempre alerta y activo, siendo intrépido, siendo audaz y
firme viviendo sélo, siendo constante en la advertencia
mental, que se puede disipar kosajja. En relacién a los
bodhipakkhiya-dhammas, es bhavana-viriya lo que deberia
lograrse.

El significado detallado de los balas de sati, samadhi, y
paiiiid pueden ser conocidos por medio de los parrafos
explicativos sefialados atenriormente. A continuacién daré
una concisa explicacion.

La antitesis de sati es el akusala kamma llamado mutthasacca.
Mutthasacca significa incapacidad de volverse absorto en el
trabajo de como por ejemplo
kayagata-sati—o en el trabajo de vipassasa-bhavana —
incapacidad de concentrarse, incapacidad de controlar la
mente y vagar entre pensamientos vinculados con otros
objetos que el objeto de la concentracién. El pakati-sati que
uno posee en su estado natal desde el nacimiento no puede
disipar mutthasacca. Es solamente bhavana-sati el que puede
disiparlo

samatha-bhavana -

La antitesis de samadhi es el akusala kamma de vikkhepa [115]
(la inquietud de la mente). Consiste en la incapacidad de
concentrarse, y de tranquilizar y calmar la mente en el
trabajo de bhavana manasikara. Es el surgimiento de
pensamientos en otros objetos que el objeto de la atencién.
Es la incapacidad de controlar la mente y mantener la
atencién firme en un objeto. Pakati-samadhi no puede
disipar el akusala-kamma de vikkhepa.
bhavana-samadhi puede disiparlo.

Unicamente

La antitesis de paniia es el akusala kamma de sammoha. [116]
Consiste de ignorancia, carencia de claridad, nebulosidad y
ausencia de luz en la mente. Es la oscuridad que rodea la
mente. Este sammoha no puede ser  disipado por
pakati-paiiiia, ni por pariyatti-paiiia el cual puede estar
comprendido por el conocimiento de la totalidad de los
Ti-pitakas. Es solamente bhavana-paiiia el que puede
establecer a kayagatd-sati quien disipa gradualmente a
sammoha.

Esto muestra el significado de los cinco patipakkha akusala
dhammas emparejados con sus respectivos balas.

Los cincos patipakkha akusala dhammas son: 1) taphd, 2)
kosajja o pereza o incapacidad de asumir dolores, o carecer
de intrepidez en el trabajo de patipati, 3) mutthasacca, 4)

vikkhepa, y 5) sammoha. Los cinco dhammas que pueden
contrarestar y disipar estos akusala dhammas son llamados
balas. Si alguno de estos cinco balas es débil e incapaz de
disipar su respectivo patipakkha dhamma, [117] el trabajo de
samatha y vipassana no puede ser muy exitoso en cuanto a
un individuo neyya se refiere.

Por lo tanto, en los presentes dias, algunas personas pueden
emerger de los reinos de taphd debido a su fortaleza en
saddhd-bala. Estin libres de apegos a paccaya amisa,
dignidades y honores mundanos. Pero como son deficientes
en los otros cuatro balas, son incapaces de surgir al estado
de santutthi (estado de sentirse feliz).

Algunas personas pueden emerger del reino de tapha y
kosajja debido a que son fuertes en saddha-bala y viriya-bala.
Estos son constantes en la observacién de los santosa
dhammas [118] con residencia entre montafias y bosques, y
en la prictica de los dhutangas (pricticas ascetas). Pero
debido a que son débiles en los otros tres balas, son
incapaces de practicar kayagata.-sati, o realizar el trabajo de
samatha y vipassana.

Algunas personas son fuertes en los tres primeros balas y asi
pueden surgir en el trabajo de kayagatd-sati. Consiguen
concentracién en la respiracién , o en los huesos del cuerpo.
Pero como son deficientes en los otros dos balas, no pueden
surgir en el trabajo de los Jhanas y la vipassana.

Algunas personas pueden obtener el logro de los jhana
samapattis debido a que son fuertes en los cuatro primeros
balas, pero como son débiles en paiifia-bala, no pueden
surgir en el trabajo de la vipassana.

Algunas personas son fuertes en paiiiid-bala. Estos son
conocedores del Dhamma y los Pitakas. Son sabios en los
paramatha dhammas (en las realidades tltimas). Pero debido
a que el respaldo es débil en los otros cuatro balas, no
pueden emerger del reino de tapha, kosajja, mutthasacca y
vikkhepa. Viven y mueren dentro de los confines de estos
akusalas. Por eso, cuando uno es deficiente en algin bala, no
puede emerger del reino de su respectivo patipakkha.

De estos cinco balas, viripa-bala y paniiia-bala son también
iddhipada. Por lo tanto, si estos dos balas son fuertes y
co-ordinados, no puede suceder que uno no logre surgir en
el trabajo de la vipassana debido a la debilidad en los otros
tres balas. Como ilustracién, considerar el caso de los cinco
crores y cinco lakhs de los seglares de la ciudad de Savatthi
durante los tiempos del Buddha que se liberaron de la
vicisitudes mundanas.

La gente que desconoce la funcién de los iddhipadas, los



indriyas, y los balas, no saben por qué sus deseos son
débiles, y qué patipakkha los asalta. No saben qué dhamma
tienen que activar, y el deseo de activarlos nunca surge. Es
asi cémo los ariyavamsa-dhammas estin el borde de
desaparecer en los presentes dias.

Daré una explicacién. Existe una especie de bufalo llamado
usabha. Es un bifalo que vale mis de mil o diez mil
ordinarios bufalos. Si las caracteristicas y los signos
distintivos de este bufalo son reconocidos, serd criado y
alimentado apropiadamente, es asi que sus miembros y sus
marcas distintivas se desarrollaridn, y su fortaleza y su
poder se incrementarin. Puede cuidar inclusive a cien
ganados delgados de las incursiones de leones y leopardos.
El ganado en el drea donde semejantes bufalos existen esta
libre de mayores enfermedades y epidemias. La gente que
vive en las casas alrededor del cerco, mas alla de la sétima
libre
enfermedades y epidemias. A igual que el bifalo de Nandi
Visala, [118] puede arrastrar inclusive quinientas carretas a
lavez.

casa en cada direccién, estard de mayores

Si el duefio de un bufalo asi es ignorante de todo ello, y por
lo tanto no lo cria y lo alimenta apropiadamente y en
cambio lo mantiene y atiende como si se tratara de un
bufalo ordinario, si lo emplea en el arado o para arrastrar
carros en compaiia de otros bufalos, entonces sus marcas
distintivas y sus miembros no lograran desarrollarse, y su
fortaleza y poder se mantendran dormidos. Vivird y morird
como cualquier otro bufalo.

Un duefio conocedor, sin embargo, separard a este bufalo
del resto del ganado y lo mantendrd en un cobertizo
especialmente construido para él. Cubrird el piso del
covertizo con arena limpia y compondra el cielo raso del
techo. Mantendrd el cobertizo limpio de orines y
excremento,
apropiado para el consumo humano. Lo limpiard y lo
bafard, y le aplicard cosméticos y ungiientos. En estos
casos, las

lo alimentard con arroz y nutrimento

marcas distinivas y sus miembros se

desarrollardn, y su poder y fortaleza también se

desarrollaran enormemente.

En este Buddha Sasana, los individuos Neyya se parecen al
duefio de este tipo de bifalo. Los cinco balas de estos
individuos Neyya se parecen al bufalo usabha . El
Satipatthana Vibhanga, Sammappadhana Vibhanga, Iddhipada
Vibhanga, Indriya Vibhanga, Bojjhanga Vibhanga y Magganga
Vibhanga, del Abhidhamma Pitaka y el Mahasatipatthana Sutta,
Satipatthana Samyutta, Sammapadhana Samyutta Iddhipada
Samyutta, Indriya Samyutta, Bala Samyutta, y Bojjhanga
samyutta del Sutta Pitaka, se parecen a los manuales

mundanos en los cuales se exponen los signos distintivos,
marcas, y caracteriticas de un bafalo usabha, donde se
muestran los métodos de cémo tales bufalos deben ser
alimentados y criados, y la fortaleza y el poder que estos
bufalos pueden lograr si se les alimenta y cria
apropiadamente.

Aquellos individuos Neyya que por ignorancia no intentan
desarollar los cinco balas a través del trabajo de bhavana, y
que asi se satisfacen con logros inferiores dentro del
Sansana, como por ejemplo el dana, sila, y los estudios de
pariyatti-dhamma, se parecen a los duefios ignorantes de la
posesién de un bufalo usabha que no lo crian y lo alimentan
apropiadamente.

En este mundo existen muchos tipos de emprendimientos
mundanos. Existen emprendimientos que pueden ser
establecidos por medio de la fortaleza de la riqueza, y
existen emprendimientos que pueden ser establecidos por
medio de la fortaleza del conocimiento. Inclusive en al caso
del cultivo de la tierra, muchos tipos de fortalezas son
necesarios para su desarrollo. A veces la fortaleza de la
riqueza tiene que ser almacenada primero, otras veces la
fortaleza del conocimiento. La educacién preparatoriay los
estudios constituyen el almacenamiento de la fortaleza del
conocimiento.

Similarmente, en el Buddha Sasana, existen cinco tipos de
balas necesarios para el trabajo de samatha, vipassana y el
logro del Noble Sendero, sus Frutos y el Nibbana. Es s6lo
cuando estos balas son primeros acumulados que el gran
trabajo mencionado puede ser emprendido. Aquellas
personas que no posean siquiera uno de estos cinco balas no
pueden evocar el deseo de emprender esta gran tarea. No se
les ocurre que esas grandes tareas pueden establecerse en
esta vida. Estos viven desmemoriadamente y sin
determinacién. Si se les indicara que las tareas pueden
desarrollarse entonces ellos no desean escuchar. No saben
que tales pensamiento adversos ocurren en ellos debido a
que estan totalmente carentes de balas. Le echan la culpa a
los paramis, o a la concepcién de dvi-hetuka, o a los tiempos
presente. [120]

Si, sin embargo, estas personas se establecen en trabajar en
uno de los satipatthana, como por ejemplo anapana-sati, y
por medio de ello activaran los tres balas de saddha, viviya, y
sati, entonces estos pensamientos adversos ciertamente
desapareceran. Es inevitable que nuevos pensamientos
saludables surjan. Esto se debe a que han desarrollado su
fortaleza.

Es asi cdmo la fortaleza se desarrolla. Aunque tales



personas no pueden todavia alcanzar el entendimiento de
riapa y nama, el débil saddha se desarrolla a través del control
ejercido por paccayamisa-tapha y lokamisa-tapha. El débil
viriya se desarrolla a través del control de kosajja. El débil sati
se desarrolla a través del control de mutthasacca. Samadhi y
paniid también suman fortaleza controlando a vikkhepa y
sammoha. Cuando estos balas se desarrollan, es inevitable
que se manfieste una transformacién en la mente. Una
persona que esta afligida con una efermedad mayor, como
la lepra, no tiene ningiin deseo para tomar interés en un
romance ordinario o cualquier emprendimiento en este
mundo. Después de tomar apropiadamente sus medicinas
la gran enfermedad es gradualmente curaday despierta asi
de su apatia. Esto es inevitable. El grupo de los cinco akusala
kammas de tanha, kosajja mutthasacca, vikkhepa y sammoha, se
parecen a las cinco mayores enfermedades. [121] En el
Sasana, el trabajo de samatha y vipassana-bhavana se
asemejan al romance y a los emprendimientos en el mundo.
El trabajo de satipatthana, como por ejemplo anapana-sati, se
parece a tomar apropiadamente las medicinas y seguir un
tratamiento. El resto de la comparacién puede ser
facilmente reconocido.

Por eso el Buddha dijo: [121]

Saddhabalam bhaveti
Viripabalam bhaveti
Satibalam bhaveti
Samadhibalam bhaveti
Paiiiabalam bhaveti.

En este mundo, la fortaleza de un constructor yace en sus
herramientas, como por ejemplo sus punzones, cinceles,
navajas, cierras, etc. S6lamente cuando uno se equipa a si
mismo con este tipo de fortalezas se puede emprender la
construccién de monasterios, viviendas, etc. En el trabajo
de los carpinteros, los herreros, los orfebres, los artistas, los
escultorres, etc., también, cada uno tiene sus respectivas
fortalezas. Sus fortalezas consisten de buenas herramientas
e implementos. Sélo con ellas uno puede establecer su
trabajo.

Similarmente, en el Sasana, las herramientas de samatha y
vipassana propdsito de alcanzar magga-iiapa y
phala-iiana consisten de Bhavana-sadha, Bhavana-viriya,
Bhavana-sati, Bhavana-samadhi ~ y
desarrolladas a través del satipatthana, como por ejemplo el
anapana-sati. Estos, los cinco balas, son las fortalezas de los
yogavacaras. [123] Por lo tanto, estos cinco balas deben
desarrollarse en virtud de emprender exitosamente el

trabajo de samatha y vipassana dentro del Budhha Sasana.

con

Bhavana-Paiina,

Este es el significado de “bhaveti” en la estrofa citada
anteriormente.

Notas:

111. Paramattha Dipani, Sangha Maha-Ttka por Ledi Sayadaw, Pag.
299, Kawimyethman Press, Rangoon.

112. Anguttara-Nikaya, Ekaka Nipatatthakatha, 18. Apara

Accharasanghata-vagga-vappana, p. 388, 6th Syn. Edn.

113. La Practica Tradicional de los Seres Nobles. Anguttara-Nikaya,
Catukka Nipata. 1. Pathama-saka, 8 Ariyavamsa Sutta, p. 336
6th Syn. Edn.

114. La renunciacién que depende de vivir en los pies de un drbol;
asi se emprende la prictica de vivir bajo un drbol durante
todas sus vidas — Vinaya Pitaka, Vol. 1. Mahakhandhaka, 64.
Cattaro Nissayd, p. 133, 6th Syn. Edn.

115. Pensamientos vagabundos o imaginaciones ociosas.

116. Sammoha — Ilusién

117. Patipakkha . opuesto.

118. Existen cuatro tipos de santosa-dhamma. Estos son:

1. Civara-santosa: satisfacién con las ropas;
2. Pindapata-santosa: satisfaccién con la comida;
3. Sendsana-santosa: saisfaccion con la vivienda, y
4. Gilana paccaya bhesajja parikkhara santosa: satisfaccién con las
medicinas.
Nota — Santosa y santutthi poseen el mismo
significado.

119. Khuddaka-Nikaya Jataka Pali, Ekaka Nipata, Kurunga-Vagga, 28,
Nandi Visala Jataka, p. 7, 6th Syn Edn.

120. Algunos creen que estos son tiempos en los que no puede
lograrse mas el Noble Sendero y sus Frutos, y tienden a
postergar el esfuerzo hasta que sus paramis maduren.
Algunas personas piensan que la gente de la actualidad es
dvi-hetuka (seres renacidos con dos condiciones raices, como
el desapego y la cordialidad) y como tales no pueden alcanzar
el noble sendero y sus Frutos en la presente vida.

121. Las cinco enfermedades principales: 1. la lepra, 2. los
foranculos, 3. la tuberculosis, 4.la apoplegia, 5. los excemas,

122. Idha, bhikkhave, bhikkhu (En este Sasana, el bhikkhu)

Saddhabalam bhaveti (desarrolla saddhabala),
Viriyabalam bhaveti (desarrolla viriyabala),
Satibalam bhaveti (desarrolla satibala),
Samddhibalam bhaveti (desarrolla samadhibala) y
Balam bhaveti (desarrolla paffiabala).

— Suttanta Pitaka, Samyutta-Nikaya Mahavagga Samyutta Pali, 6
Bala Samyutta Gangapeyyalavagga, 1-12, Baladi Sutta, Pag.
218, 6th Syn Edn.
123. Yogavacara: alguien que practica samatha o vipassana o ambos..



Capitulo VII
Los Siete Sambojjhangas

Catusaccadhamme sutthu bujjhatiti sambodhi. Sambodhiya
ango sambojjhango.

(Puede percibir claramente las Cuatro Nobles Verdades.
Por lo tanto es conocido como sambodhi. N.B. Este es
lokuttara- magga-niana. Factor componente de
magga-iiana. Por eso es llamado sambojjhanga.)

Las aves son primero liberadas de la matriz de sus madres
en forma de un huevo. Luego éstas son liberadas por
segunda vez a través de la fractura de dicho huevo.
Finalmente, cuando se llenan de plumas vuelan, se liberan
de sus nidos y entonces pueden volar adonde les plazca. De
la misma forma, en el caso de individuos yogavacaras, estos
son liberados primero de las distracciones de la mente que
los han acompafiado durante el infinito samsara hasta que
se establecen exitosamente en kayagatd-sati o logran realizar
el trabajo de samatha. En segundo lugar, cuando logran la
comprensién de la vipassana de rupa, nama-khanda, etc., se
liberan de las formas groseras de la ignorancia. Finalmente,
cuando los siete bojjhanga se desarrollan y maduran, se
vuelven completamente emplumados en
lokuttara-magga-iiana, y logran el magga-iiana conocido
como sambodhi, y se liberan asi de la condicién mundana. Se
liberan del estado de putthujjana y alcanzan el estado de
ariya—el estado lokuttara o el Nibbana.

Existen siete bojjhanga:

Sati-sambojjhanga
. Dhammavicaya-sambojjhanga
. Viriya-sambojjhanga
. Piti-sambojjhanga
. Passaddhi- sambojjhanga
. Samadhi-sambojjhanga
7. Upekkha-sambojjhanga .
El sati-cetasika (factor mental) satipatthana,
satindriya, samma-sati-magganga,  es
sati-sambojjhanga.

LY, W R VU OO

llamado

sati bala,

El  paiiia-cetasika  conocido como  vimamsiddhipada,
paniiindriya, paiia-bala, samaditthi-magganga todos son
dhammavicaya-sambojjhanga. Alternativamente, los cinco
paniiia-visuddhis [124] comenzando con difthi-visuddhi, los
tres anupassana-iana, los diez vipassana-nana, son llamados
dhammavicaya-sambojjhanga. Asi como las semillas de
algodén son apifiadas, cardadas, etc., para producir hilos de

algodén, el proceso de revisar repetidamente los cinco

khandhas con las funciones de vipassana-iiana es llamado
damavicaya.

Los viriya-cetasikas conocidos
viriyiddhipada,

samma-vayama-magganga son llamados viriya-sambojjhanga.

como sammappadhana,
viriryindriya, viriya-bala, y
El arrobamiento y la felicidad que aparecen durante el
proceso de observar y conocer que se incrementa después
de establecimiento del satipatthana, como por ejemplo
kayagata-sati, es llamado piti-sambojjhanga.

El proceso de calmarse y tranquilizarse en ambos, en mente
y en cuerpo, en cuanto a las distracciones mentales, reflejos
y reduccién de auxilio, es
passaddhi-sambojjhanga. Es el cetasika de kaya-passaddhi y
citta-passaddhi.

ideas de llamado

Los samadhi-dhammas conocidos como sammadhindriya,
samadhi-bala, 'y
samadhi-sambojjhanga. Alternativamente, el
parikamma-samadhi,  upacara-samadhi, o los
sammapattis, asociados con los trabajos de samatha y
citta-visuddhi, 'y
appanihita-samadhi, asociados con paiiia-visuddhi, son
llamados samadhi-sambojjhanga. El samadhi que acompafa
vipassana-iiana, o magga-nana y phala-iana, son conocidos
con los nombres de suiifiata-samadhi, animitta-samadhi y
appanihita-samadhi.

samadhi- magganga, son llamados

ocho

suninata-samadhi,  animitta-samadhi,

Cuando el trabajo de kammatthana es como si no fuera
todavia metddico o sistematico, parece como si debiera
ejercerse mucho esfuerzo en ambos aspectos, en mente y en
cuerpo, pero cuando el trabajo se hace metddico y
sistemdtico, uno estd libre de este tipo de esfuerzos. Esta
libertad es llamada tatramajjhatatta-cetasika (factor mental
de ecuanimidad). Este es upekkha-sambojjhanga.

Cuando un yogavacara se dota con estas siete caracteristicas
de sambodhi equilibradamente, se disfruta el placer y el
arrobamiento de samatha dentro del Sasana—arrobamiento
y placer que son inigualables e incomparables con alguno
de los placeres mundanos— como por ejemplo el del rey
universal cakka, [125] sefior de los cuatro grandes
continentes y poseedor de las siete joyas, de arrobamiento
incomparable y un bienestar y confort tnicos.

Asi estd escrito en el Dhammapada:

Suiiiiagaram pavitthassa

santacittassa bhikkhuno

Amanust rati hoti

samma dhammam vipassato.
--Verso 373.



Yato yato sammasati
khandhanam udayabbayam,
labhati pitipamojjam
amatam tam vijanatam.

--Verso 374.
(E1 Bhikkhu que se retira a lugares solitarios y tiene
calma mental, experimenta el arrobamiento que
trasciende lo humano, ya que percibe claramente
el dhamma.

En la formacién y la desintegracién de cualquier
parte del cuerpo que el Yogi contempla, él
experimenta placer y felicidad ya que puede
percibir a través de él el estado inmortal (Nibbana).)

Si el placer y el arrobamiento experimentado en un
vipassana-sukha, el cual esta completamente dotado con las
siete caracteristicas de sambodhi, se divide en 256 partes,
una parte de ese placer y arrobamiento excede los placeres
mudanos y los goces de los reyes de hombres, devas, y
Brahmas—tan grandioso asi es el placer y arrobamiento
inherente en el sambodhi. Por ello también el Buddha dijo:

“Sabbarasam dhammaraso jinati” [126]
(El sabor del dhamma excede todos los sabores.)

Existen historias en las cuales se relatan que enfermedades
mayores y afecciones han sido curadas por la simple
audicién [127] de la recitacién de estas siete caracteristicas
de sambodhi. Pero, estas enfermedades y afecciones pueden
ser curadas sélo cuando el que las escucha estd totalmente
consciente de su significado y cuando surge un grany claro
saddha.

Cuando estas siete caracteristicas de sambodhi son
adquiridas en forma equilibrada, el yogavacara puede
descansar seguro en el hecho de que no hay deficiencia en
su kayagata-sati. Puede descansar seguro que no hay
deficiencia en su percepcién de anicca o anatta, y en su
energia mental y corporal. Debido a que su mente esta
vinculada al descanso relativo a estos tres factores,
experimenta arrobamiento en el conocimiento de poder
percibir ahora la luz del Nibbana el cual jamas habia surgido
en él en el pasado e infinito samsara, nisiquiera en suefios.
Debido a ese arrobamiento y bienestar de la mente, su
objetos  kammatthana se
extremadamente calmo y firme y upekkha (ecudnime), el
cual estd libre de ansiedades y esfuerzo por la atencién, por
la percepcién de anmicca y anatta, y surge la necesidad por
evocar mas energia.

atencién en los vuelve

Todas las oraciones anteriores son hechas con referencia al
estado en el cual los sambojjhangas, que estan al unisono uno
con otro en sus respectivas funciones, son especialmente
claras. En cuanto al sambojjhanga ordinario concierne,
desde el momento que es establecido kayagata-sati, los
dhammas como sati son conocidos como sambojjhanga.

Cuando el Buddha dijo que los siete sambojjhanga deben ser

practicados, como: Satisambojjhangam bhaveti,
vivekanissitam, virdg nissitam, nirodhanissitam,
vossaggaparvinamim...  upekkha  sambojjhangam  bhavet,
vivekanissitam,  viraga  wissitamp,  nirodha  wissitam,

vossaggaparinamim', [128] se quiere decir que en el curso
ordinario, el proceso de establecer kayagata-sati (como la
respiracién que entra y que sale) se suma al establecimiento
de los siete bojjhanga. Para un establecimiento especifico y
distintivo de los bojjhangas, ver los Comentarios sobre
Bojjhanga Vibhanga. [129]

El significado del pasaje Pali de arriba es: ‘Uno deberia
practicar sati-sambojjhanga el cual es dependiente de la
ausencia de todo tipo de actividades y ansiedades, de
conscupisciencia y codicia, o sufrimiento por el ciclo de
renacimientos, y por el abandono de los substratos de
upadhi’. [130]

Vivekanisita, viraganissita, nirodhanissita, significa “no tener
inclinacién hacia bhava-sampati [131] y bhoga-sampati, [132]
intentando destruir el gran reino latente de sakkaya-ditthi
en esta presente vida, y asi estar libre del yugo del ciclo de
renacimientos.” Vivatta nissita significa liberarse a si mismo
dia a dia de los apegos a pasiones sensoriales, el significado
de bojjhanga, sambojjhnaga, y sambodhi anga son idénticos.

Notas:
124. Por favor consultar el pie de pagina del capitulo V, ibid.
125. Monarca Universal Por favor consultar The Light of the
Dhamma, Vol. VII, No. 1, p. 28.
126. Dhammapada verso 354
127. Por favor consultar The Light of the Dhamma, Vol. VII, No. 1,
p.9
128. Abhidhamma Pitaka, Vibhanga Pali, 10 Bojjanga Vibhanga, p. 238
6th Syn. Edn.
129. Sammohavinodani Atthakatha, 1. Suttanta-bhajaniya-vannpana p.
296, 6th Syn. Edn.
130. Existen cuatro tipos de upadhi. Estos son:
1. Kamupadhi: apego a los placeres sensuales;
2. Kilesupadhi: apego a las pasiones impuras de la mente;
3. Abhisankaripadhi: apego a realizar méritos, etc.
4. Khandipadhi: apego a los cinco grupos constituyentes del
cuerpo.
131. Obtencién de un plano feliz de la existencia.
132. Obtencién de riqueza.



Capitulo VIII
Los Ocho Magganga

La definicién de magga es:
Kilese marenta nibbanam gacchanti etenati maggo.

(Estos Dhammas disipan las impurezas como
sakkaya-ditthi y asi, lo habilita a uno a alcanzar el
Nibbana—el fin del apaya dukkha y vatta dukkha. De
aqui que se llame magga)

Existen ocho ingredientes de Magga , conocidos como:

1. Samma-ditthi— Visién Recta

2. Samma-sankappa— Pensamiento Recto
3. Samma-vacd— Lenguaje Recto

. Samma-kammanta— Accién Recta

. Samma-ajiva— Sustento Recto

. Samma-vayama— Esfuerzo Recto

. Samma-sati— Atencion Recta

o N O V1 p

Samma-samadhi— Concentracién Recta.

Todos estos ocho ingredientes estin presentes en
lokuttara-nanadassana-visuddhi (purificacién supramundana
por medio del conocimiento y el entendimiento). En los
precedentes lokiya-visuddhis (purificacién supramundana),
samma-vac, samma kammanta y samma Gjiva estan presentes
tinicamente en sila-visuddhi (purificacién de virtud). Estos
no estan presentes en citta-visuddhi (purificacién de la

consciencia), etc.

Por lo tanto, en materia de los bodhipakkhiya-dhammas,
stla-visuddhi significa vivekanissita y viraganissita sila de
acuerdo a:

Sammavacam bhaveti, viveka nissitam,

virdga nissitam, nirodha nissitam, vossaggaparinamim.
Samma-kammantam bhaveti, vivekanissitam, viraga
nissitam, nivodha nissitam,

V0SSaggaparinamim.

Samma-ajivam bhaveti, vivekanissitam,

viraga nissitam, nirodha nissitam,

vossaggaparinamim .[133]

Esto no se refiere al sila que tiene inclinacién hacia
bhava-sampati y dependiente del ciclo de renacimientos. El
stla-visuddhi de aquellos que conscientemente se han

rendido a intentar alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos
en esta vida no es el genuino adibrahmacariya-sila [134] y asi
no es la genuina clase de bodhipakkhiya. Si el esfuerzo es
realizado, sin embargo, hacia el logro del Nibbana en la
préxima vida, puede ser parami-sila el cual es una parte de
vivatta nissita-sila.

Samma-vaca, samma-kammanta, y samma-ajiva magganga son
puramente de la clase sila y por tanto constituyen el genuino
stla-visuddhi. Estos son conocidos también como los tres
virati cetasikas. [135]

Samma-sankappa es vitakka-cetasika. Desde que representa al
procursor de painid, estd incluido en la categoria de paiiiia.
Estos tres tipos de sankappas, son conocidos como
nekkhama-sankapa, abyapada-sankappa, y avihimsa-sankappa.
Asi como una persona encarcelada en una prisién, o una
persona rodeada por tropas enemigas, o una persona
cercada por un incendio forestal, o un pez atrapado en una
red, o un tanque, o un pajaro en una jaula, son absorvidos
(sin ser capaz de dormir o alimentarse) por un dnico
que es el intentar escapar de estos
confinamientos, el intento de estas personas que idean
sammappadhana-viriya  de  los

pensamiento,
escapar a  través
confinamientos de los antiguos e infinitamente numerosos
akusala kammas y el nuevo infinitamente numeroso
annupana akusala kammas que estin destinados a surgir,
este tipo de pensamiento es llamado nekkhama-sankappa
paggangas. Es el tipo de sankappa que sirve como una via de
escape de esta vida sujeta a vattadukkha (ciclo de

renacimientos).

El sankappa que estd asociado con metta jhana es conocidos
como abyapada-sankapa. El sankappa que estd asociado con
karuna jhana es llamado avihimsa-sankappa. El sankappa que
estd asociado con los otros jhanas restantes es llamado
nekkhama-sankappa.

Los cuatro maggangas de samma-ditthi, samma-vayama,
samma-sati, y samma-samddhi, han sido tratados en los
bojjhangas.

Samma-ditthi y samma-sankappa son paniiakkhandha. Estos
constituyen el grupo de paiiiia. Khandha significa grupo o
agregado. Samma-vaca, samma-kammanta, samma-viriya son
llamados silakkhandha. Estos constituyen el grupo de sila.
Samma-vayama, samma-sati, y samma-samadhi son llamados
samadhikkhandha. Estos constituyen el grupo de samadhi.

El ajivatthamaka-sila que es observado y mantenido con el
propésito de destruir el reino de ditthi-anusaya es
lokiya-silakkhandha-magganga. Es sila visuddhi.



Hay dos tipos de ajivatthamaka-sila, conocidos como el sila
para seglares y el sila para el sangha. La abstencién de los
tres kaya-duccaritas 'y los cuatro vaci-duccaritas [136]
comprenden el gjivatthamaka-sila para seglares. El
atthanga-uposatha-sila y el dasanga-sila son silas que refinan
o pulen el gjivatthamaka-sila.

La observacién de los 227 sikkhas asentados en el Vinaya
Pitaka comprenden el djivatthamaka-sila para el sangha.
Estos 227 sikkhas cubren los kaya-kammasy los vaci-kammas,
y estan asi clasificados en los comentarios. Los grupos de
stla restantes asentados en el Vinaya Pitaka constituyen
refinamientos al gjivatthamaka-sila.

Asi como los arboles crecen en el suelo, los seis visuddhis
comienzan con citta-visuddhi desarrollados en el suelo de
stla-visuddhi. En particular, stla-visuddhi, no se mezcla con
los cinco visuddhis medios comenzando con citta-visuddhi,
pero los sostiene aseguridndoles pureza precedente. En el
caso de lokuttara-viannadassana-visuddhi, sila-visuddhi opera
en conjuncién con éste como tres constituyentes de
stlakkhandha-magganga. La razdén es que el objeto de
atencién de sila-visuddhi esta en diferente orden de aquellos
cinco visuddhis medios, mientras que estos son idénticos
con los lokuttara-visuddhis, operando conjuntamente con él
como sahajata (co-existen)

Aqui termina silakkhandha-magganga.

Con respecto a samadhikkhandha-magganga existen dos

cursos de accidén, conocidos como, la forma de
suddhavippassana-yanika (quien practica Gnica y puramente
entendimiento), y la forma de samatha-vipassana-yanika (uno
que practica ambos calma y entendimiento). Después del
cumplimiento de sila-visuddhi y de establecido kayagata-sati,
sin seguir la forma samatha, pero siguiendo la forma de
como los ditthi-visuddhi, etc., es la forma del
suddhavipassana-yanika . Si, sin embargo, la forma de
samatha es seguida, como el logro de los tres jhana
samapattis, etc., y por tanto siguiendo la forma de vipassana

como los ditthi-visudhi, etc., ésta es llamada la forma de

vipassana

samatha-vipassana-yanika.
De estas dos formas,

1) En el caso de tres
samadhi-maggangas cumplen las funciones de samatha- y
citta-visuddhi a través de los tres tipos de samadhi
conocidos como sufniata-samadhi, animitta-samadhi y

appanihita-samadhi;

suddhavipassana-yanika, los

2) En el caso de samatha-vipassana-yanika, sin embargo, los

tres samadhi-magganga cumplen las funciones de
samatha y citta-visuddhi bajo el nombre de los tres
samadhis—parikamma-samadhi,
appana-samadhi; y de alli en adelante en el estado de
vipassana, las funciones de samatha y citta-visuddhi son
realizadas por medio de los tres samadhis conocidos

uparaca-samadhi, y

como sunnata-samadhi, animitta-samadhi, y

appanihita-samadhi.

Durante el periodo de los sila-visuddhi y kayagata-sati
precedentes, sin embargo, los tres samadhi-magganga
cumplen la funcién de khanika (momentaneo) samadhi.

Aqui termina samadhikkhandha- magganga.

Los dos kkhandha-maggangas camplen la funcién de paiiiia
en ambss senderos, el del suddhavipassana-yanika y el del
samatha-vipassana-yanika,  después  de
stla-visuddhi 'y kayagata-sati.
relacionan con el lokiya-magganga y el lokuttara-magganga.

establecidos

Estas observaciones se

Ahora mostraré la forma del sotapatti-magga en el
lokuttara-magganga. Deberia recordarse que este libro estd
orientado al mas bajo grado de los ariyas, conocidos como
‘bon-sin-san’  sukkhavipassaka-sotapannas. En los presentes
tiempos existe un infinito ndmero de seres como por
ejemplo Visakha, Anathapindika, Saka el rey deva,
Cularatha Deva [137], Maharatha Deva, [138] Anekavanna
Deva, [139] los cuatro Catumaharajika [140] Reyes Devas, y
los devas guardianes del sol y de la luna [141] quienes todavia
contintan derivando en el placer y los frutos dentro del ciclo
de renacimientos —éstos son habitantes de catumaharajika
deva loka, el tavatimsa deva loka y los superiores deva lokas.
Estos son seres que les restan siete renacimientos mas en el
kama-loka, un renacimiento en cada uno de los seis Cuartos
jhana lokas o Vehapphala brahma loka. El ndmero de
renacimiento en el primer, segundo y tercer jhana brahma
loka es indeterminado.

¢Por qué son llamados sotapannas? Los cinco grandes rios y
los quinientos rios menores que posee en sus cauces los
Himalayas, no suben si no van rio abajo continuamente
hasta el océano. Por lo tanto son llamados sotas.
Similarmente, el ariya no regresa al estado de puthujjana (el
estado mundano) sino es quien por otro lado, asciende
(como
anupadisesa-nibbana. En el caso de un puthujjana, aunque
puedan renacer en los mds altos brahma loka, estin sujetos a
descender hacia los mas bajos infiernos del Avici, pero en el
caso del ariya, donde sea que renazca, no desciende y no
renace en algin loka inferior, mas bien, posee la tendencia

continuamente ariya) hasta  alcanzar el



continua de renacer en un loka superior. Aunque un
putthujana puede lograr el estado tihetuka-brahma en el rupa
y ariipa loka, estd sujeto a renacer como ahetuka-dugati, en
criaturas como perros o cerdos, mientras que en el caso de
los ariyas, no regresan nunca al estado de putthujana, sino
que ascienden en cada renacimiento a un estado ariya mas

elevado.

Asi que ya sea el loka donde el renacimiento tome lugar, o el
status alcanzado en cada renacimiento, el ariya no regresa,
y sin embargo prosigue cada vez mas y mds alto de un loka a
otro, de un status a otro, hasta que después de muchos
renacimientos y muchos lapsos estelares alcanzan el mis
alto loka y el més alto status, donde se desace de los cinco
agregados khandhas 'y
anupadisesa-Nibbana. El proceso mediante el cual el simple
sendero de ascenso es recorrido es llamado dhamma-sota.

llamados pasan  al

Estos comprenden samma-ditthi-sota, samma-sankapa-sota,
samma-vaca-sota, samma-kammanta-sota, samma-ajva-sota,
samma-vayama-sota, samma-sati-sota, y samma-samadhi-sota.

Samma-ditthi-sota significa el establecimiento del gran reino
de samma-ditthi el cual puede percibir la luz de las Cuatro
Noble Verdades. Este gran reino de samma-ditthi es
establecido en lugar del gran reino anusaya de sakaya-ditthi.
Se parece al nacimiento del sol después que la noche
termina, cuando la oscuridad es disipada y la luz
establecida. De la misma manera, el gran reino de luz de
samma-ditthi permanece establecido durante muchas vidas
y  muchos
anupddisesa-nibbana. La luz se incrementa y se vuelve cada
vez mds y mis firmemente estable de un renacimiento a
otro. Se parece también al nacimiento de una persona de la
matriz materna sin vista por las cataratas que le cubren
ambos ojos, quien, después de asignado buenas medicinas,
es curado de las cataratas y otra vez ve. Desde el momento
que desaparecen las cataratas, la visién de la tierra, las
montafas, el cielo, el sol, la luna, las estrellas etc., estd
abierta para él y de alli en adelante para toda su vida. De

ciclos estelares hasta alcanzar el

igual forma, el sotapanna-ariya posee la comprension de las
tres caracteristicas (ti-lakkhana) y las Cuatro Nobles
Verdades. Asi como el ciego en la ilustracién de arriba
puede ver el cielo, el sol y la luna, estos ariyas pueden
percibir el dhamma mencionado a su voluntad. Es asi como
samma-ditthi magga es establecido.
Samma-ditthassa samma-sankapo pahoti. [142]

establecido,

(Cuando samma-ditthi es

samma-sankapa progresa.)

De acuerdo con esto, si samma-ditthi es establecido,

samma-sankapa, el cual consiste en la intencién y el
planeamiento por escapar de las vicisitudes mundanas, y
preservar a otros de la destruccién y el sufrimiento,
también se establece y prospera de un renacimiento a otro
hasta alcanzar el estado de anupadisesa-nibbana. Asi es como
samma-sankappa es establecido. El comentario dice “Pahotiti
vaddhati” (Pahoti significa vaddhati, incrementa)

Sammasankappassa sammavaca pahoti

Si la intencién y el designio por escapar de las
vicisitudes mundanas, y el ver a otros en placer y
felicidad, es establecido, surge el lenguaje libre de
duccaritas, 'y progresivamente
establecido. Asi es cdmo samma vaca es establecido.

vact éste es

Sammavacassa, sammakammanto pahoti.

Si el lenguaje libre de vact duccaritas es establecido,
surgen acciones libres de kaya-duccaritas y éstos son
progresivamente cémo

establecidos. Asi es

samma-kammanta es establecido.
Samma-kammantasa samma-ajivo pahoti.

Cuando la visién, la intencidn, el lenguaje y las
acciones se hacen puros, las formas de vida
también se hacen puras, y uno estd libre
permanentemente de inferiores y basicas formas
devida. Asi es como se establece samma-ajiva .

Samma-ajivassa samma-vayamo pahoti.

Cuando la visi6én, la intencién, el lenguaje, las
acciones y el sustento se hacen puros, la energia y
el esfuerzo libre de duccaritas [143] se establecen
permanentemente. Es asi como samma-vayama es
establecido.

Samma-vayamassa samma-sati pahoti.

Asi también samma-sati-magganga que tiene sus
raices en el trabajo de sila, samadhi, y paiiia, se
hacen estables de un renacimiento a otro. Asi es
cOmo samma-sati es establecido.

Samma-satisa samma-samadhi pahoti [143]

Asi también lo hace samma-samadhi, el cual tiene
sus raices en el mundo de sila, samadhi'y paiiiia y
posee gran control sobre la mentes, se hace estable.
Asi es cdmo se establece samma-samadhi.

Es asi cémo los ocho magganga conocidos como

dhamma-sota se establecen progresivamente a través de
muchas vidas y muchos mundos desde el momento que un

ser alcanza el estado de sotapanna hasta que finalmente



logra anupaddisesa-nibbana.

Aunque desde el momento que se establece kayagata-sati
existe un progreso como ha sido mostrado anteriormente,
tanto como no se logre el estado de niyama en ese ser no es
todavia un ariya. Sotapatti-magga es el punto de partida del
ariya-sota. Tan pronto como un ser alcanza el grado de
sotapatti-magga, entra en el dominio de los ariyas. Por ello se
dice:

Sotam aditopajjimsu papunimsuti sotapanna.

Ellos son llamados sotapanna, en cuanto alcanzan el
grado de ariya-sota por primera vez.

Aqui termina la respuesta a la pregunta, ‘sPor qué son
llamados sotapannas?’

Los seres trascienden el estado de putthujjana tan pronto
como alcanzan el estado de ariya. A partir de aqui éstos no
son mis mundanos o seres del mundo. Se han convertido en
seres del lokuttara. Estos no estin mds sujetos a sufrir
dentro del ciclo de renacimientos (vatfa-dukkha), se han
convertido en seres del Nibbana. Durante la serie de muchas
y muchos mundos, no emergen
nuevamente del primer estado del Nibbana.
permanentemente establecidos en la primera fase de

existencias estos

Estan

sa-upadisesa-nibbana, y a través de muchas vidas disfrutan
del arrobamiento a voluntad y de los placeres humanos,
devas, y brahmds. Para una exposicién mas detalladas ver mi
“Catu Sacca Dipani”y “Paramatha Sankhitta”.

Estos ocho maggangas ocurren simultineamente a aquellos
ariyas Gnicamente en el instante que alcanzan el Sendero o
referencia, embargo, a los
lokiya-kusala-kammas (actos volitivos positivos mundanos),
los tres silakkhandha-maggangas se asocian solamente con
sila-kusala-kamma. Los tres samadhikkhandha-maggangas y
los dos kkhandha-maggangas, sin embargo, se asocian con
muchos tipos de kusala kammas.

sus Frutos. Con sin

tres silakkhandha-maggangas se asocian
estin firmemente
ariya avitikkama ~ (sin
incumplimiento) a través de muchas vidas y muchos

mundos.

Aunque los
Gnicamente con sila-kusala-kamma,

establecidos en el como

Aqui termina los ocho maggangas.

El dhamma puro envuelto en los treinta y siete
bodhipakkhiya dhammas son : chanda, citta, tatra-majjhattata,
saddha, passadhi, paiiia, vitakka, viriya, los tres viratis, sati,
piti'y ekaggata, y son catorce [146] en nimero.

Notas:

133. Sammohavinodani Attthakatha, 1. Suttanta-bhajaniya-vappand. p.
305, 6th Syn. Edn.

134. Moralidad perteneciente a los principios o los fundamenos de
una vida moral.

135. Los tres virati cetasika con— samma-vaca, samma-kammanta,
samma-ajva.

136. Por favor consultar The Light of the Dhamma Vol. VII. No. 2,
p.10

137. Vimana Vatthu, p. 87, 6th Syn. Edn.

138. Vimana Vatthu, p. 90, 6th Syn. Edn.

139. Vimana Vatthu, p. 112, 6th Syn. Edn.

140. Digha Nikaya, Mahavagga, Mahagovinda Sutta, p. 178, 6th Syn
Edn

141. Los Devas Guarduanes del sol y de la luna. Samyutta Nikaya,
Sagatha- vagga, Samyutta, p. 48, 6th Syn Edn.

142.. Samyutta Nikaya, Mahavagga Samyutta Pali,
1. Magga-samyutta, 1. Avijjavagga. 1. Avijja—Sutta p. 2, 6th
Syn Edn.

143. Accién Incorrecta.

144. Sustento de Vida Incorrecto

145. Samyutta Nikaya, Mahavagga Samyutta Pali,
1. Magga Samyutta, 1. Avijja-vagga, 1. Avijja Sutta, p. 2 6th Syn
Edn.

146. 1. chanda (deseo), 2.citta (consciencia),
3. tatramajjhattata (acuanimidad), 4.saddha (é),
5. passadhi (tranquilidad), 6. paiina (sabiduria),
7. vitakka (pensamiento conceptual), 8. viriya (esfuerzo), 9.
samma-vaca (Lenguaje correcto),
10. samma-kammanta (Accién Correcta), 11. Samma-ajiva
(Sustento Correcto),
12.. sati (atencidn), 13. piti (arrobamiento),
14. ekaggata (atencién mental focalizada en un punto)

Capitulo IX
Como practicar el
Bodhipakkhiya- Dhamma

Los seres que encuentran un Buddha Sasana deben primero
establecerse en sila-visuddhi y practicar los bodhipakkhiya
dhammas con el objeto de alcanzar el status de ariya-sota.
Daré ahora una breve descripcién de cémo debe ser
emprendida esta practica. La prictica de los siete-visuddhi se
suman a la practica de los bodhipakkhiya-dhammas. En
particular, citta-visuddhi concierne Ginicamente a personas



que siguen la forma de  samatha-yanika.
Maggamagga-iianadassana-visuddhi concierne Gnicamente a
aquellas personas adhimanika [147] que piensan que han
alcanzado el Noble Sendero y su Frutos aunque éstos no lo

hayan alcanzado.

Sila-visuddhi, kankhavitarana-visuddhi,
patipada-iianadassana-visuddhi, y
lokuttara-iianadassana-visuddhi, se relaciona a muchos tipos
de personas.

De estos cinco visuddhis, stla-visuddhi ha sido tratado en
base a silakkhandha-magganga. Este consiste en mantener el
ajivatthamaka-sila.

Citta-visuddhi, en consiste en establecer
kayagata-sati. Algunas personas implementan kayagati-sati
a través de la respiracién que entra y que sale. Puede decirse
en general que si la atencién de uno reside en la respiracién
que entra y que sale, cuando uno lo quiera, sin importar
cudl sea la postura del cuerpo, kayagatd-sati ha sido
establecido. Algunas personas establecen kayagatd-sati a
través de las cuatro posturas segin las indicaciones de los
textos [148]: “gaccanto gacchamiti pajanati” mientras que otros
lo establecen mediante sati-sampajaiiia (claridad de la
atencién) o los movimientos del cuerpo. Aqui, el cabello de
la cabeza, el cabello del cuerpo, las ufias, los dientes y la
piel, son llamados tacaparicaka [149]. Si la atencién de estas
partes puede establecerse firme e imperturbablemente
localizandolo a voluntad, cual sea la postura, kayagata-sati
esta establecido. La atencién pueden también estar dirigida
hacia los huesos del cuerpo. kayagata-sati esta establecido si
la atencién puede ser firme y establemente ubicada en los
huesos de la cabeza. Si, desde el comienzo, los grupos de
rapa 'y nama del cuerpo pueden ser analiticamente
diferenciados, y la atencidn en tal trabajo es firme y estable,
Esto

general,

el trabajo de estd consumado.

proporciona concisamente el método de kayagata-sati.

kayagata-sati

En el trabajo de ditthi-visuddhi, si los seis elementos (dhatu)
de pathavi, apo, tejo, vayo, akdasa, y viiiiapa, pueden
percibirse analiticamente entonces estd establecido.

En el trabajo de khankkha-vitarana visuddhi, si las causas del
surgimiento de los dhatu mencionados arriba pueden
percibirse claramente, entonces estd establecido. Debe ser
claramente percibido que las causas para la aparicién de
pathavi, apo, tejo, vayoy akasa, son kamma, citta, uttu y ahara'y
que las causas para la aparicion de los seis vifiiianas son los
seis objetos de percepcién.

Por patipada-nianadassana-visuddhi se refiere a anicca, dukkha,
y anatta. Si estas tres caractreristicas pueden ser claramente

percibidas en los seis dhatus mencionados arriba, entonces
patipada-nanadassana visuddhi ha sido logrado.

Lokuttara-iianadassana-visuddhi cuatro
magga-nanas.

visuddhis.

significa  las

Esto muestra concisamente los cinco

Para una explicacién mas detallada ver mi “Lakkhanpa
Dipani”, “Vijjamagga Dipani”y “Ajara Dipani”.

Estos teinta y siete bodhipakkhiya-dhammas representan la
herencia del Buddha. Estas representan la herencia del
Sasana. Constituyen las gemas del Sasana las cuales son
preciosas e invaluables.

Notas:

147. Personas de grandes presunciones.

148. Digha Nikaya, Maha-vagga, Mahasatipatthana Sutta, p.
231, 6th Syn Edn.

149. Anguttara-Nikaya, Duka-nipata, 9. Upanaata Sutta, p. 53,
6th Syn Edn.

Capitulo X
La Herencia del Sasana

Examinaré ahora como se constituye Sasanadayajja.
Sasanadayajja significa el acto de recibir la herencia del
Sasana.

“Databanti dayam”
(Lo que es dado como herencia es llamado daya).

Lo que propiamente deberia darse de padres a hijos como
herencia.

*Dayam adadatiti dayado.”
(Digno de recibir la herencia. Por tanto llamado
dayado).

Los hijos o los herederos que son dignos de recibir la
herencia.

*Dayadassa kammam dayajjam.”

(El acto de recibir la herencia a cargo de los
herederos por lo tanto llamado dayajjam)

“Sasana dayajjam Sasanadayajjam.”

(El acto de recibir la herencia del Sasana. Por ello se
llama Sasanadayajjam .)



Es también llamado Buddhadayajja (el acto de recibir la
herencia del Buddha.)

Primero, mostraré la naturaleza de la herencia. En el Sasana
hay dos clases de herencia, conocidas como Amisa y
Dhamma.

Los cuatro requisitos de un bhikkhu, conocidos como, la
caridad del alimento, la ropa, morar un lugar, y las
medicinas, son llamados herencias amisa. Los tres sikkhas de
stla, samadhi y paiiia, los siete visuddhis, como stla-visuddhi,
citta-visuddhi,
bonhipakkhiya-dhammas, como los cuatro satipatthanas, los
cuatro sammappadhanas, etc., son conocidos como la
herencia del Dhamma.

etc., los treinta y siete

Existen dos tipos de herencia del Dhamma, conocidos
como:

1. Herencia lokiya dhamma
2. Herencia lokkuttara dhamma

El lokiya-sikkha de sila, samadhi y paiiiia, los seis
lokiya-visuddhis y los teinta y siete bodhipakkhiya-dhammas
asociados con el lokiya-visuddhi, son llamados la herencia
lokiya dhamma. El sikkha asociado con el noble sendero y sus
frutos, el lokuttara-iianadassana-visuddhi, y los treinta y siete
bodhipakkhiya-dhammas son conocidos como la herencia
lokuttara dhamma.

La herencia de lokiya dhamma puede dividirse en:
1. Herencia vatta nissita dhamma
2.. Herencia vivatta nissita dhamma.
Oen:
1. Herencia niyata dhamma
2. Herencia aniyata dhamma

La préctica de sila, samadhiy panina orientada a la obtencién
de posiciones mundanas como mentor o maestro de reyes;
o hacia la adquisicién de poder, séquitos, y propiedades; o
hacia el logro en el samsara de renacer como noble y
elevadas existencias humanas y devas, es llamada la
herencia vatta nissita dhamma.

Existen tres formas de ciclo de renacimientos (vatta),
conocidos como, kilesa-vatta, kamma-vatta y vipaka-vatta.
[150] Vivafta significa Nibbana el cual es el fin de estos ciclos
de renacimientos. La practica de sila, samadhi y paiiiia
orientado a la culminacién de las tres formas de ciclo de
renacimientos es llamada la herencia vivatta nissita dhamma.

La practica de kusala kammas orientada al logro de las

realidades dltimas del nibbana, como de beneficios
mundanos y placenteros de renacimientos en el interin
antes de ser alcanzado el Nibbana, estan vinculados a
ambos, a vatta y a vivatta, y por lo tanto son conocidos como
ubhaya-nissita. En los Textos Pali, sin embargo, tnicamente
vatta y vivatta son mencionados. Aquellos que estin mdis
inclinados a la obtencién de los resultados vivatta puede

decirse que realizan vivatta nissita kusala kammas.

Con referencia a la clasificacién de niyata y aniyata, el gran
reino de sakkaya-ditthi
(mundanos) poseen es como un gran, ancho y profundo
océano de brasas calientes y ardientes. El sila, samadhi y
paiiiid que ocasionalmente ocurren en un puthujjana puede
ser comparado con las gotas de lluvia que caen en el gran
océano de brasas ardientes. “Yo cumplo el sila. Poseo sila.
Desarrollo stla. Desarrollo samadhi. Soy conocedor. Soy

anusaya que los puthujjanas

sabio. Soy habil. Percibo ripa y nama. Contemplo ripa y
nama” son declaraciones de actos de sila, samadhi y paiina
que giran alrededor de sakkaya-ditthi que es “Yo” y es asi que
se parece a las gotas de lluvia que caen sobre el océano de
brasas ardientes. Asi como este gran océano de brasas
ardientes evapora y gotas de lluvia y
extinguiéndolas, asi mismo el gran reino de sakkaya-ditthi
generan la desaparicién de sila, samadhi y paiiiia. Por lo
tanto, el sila, samadhi y paiinia que surgen en un puthujjana
son de la clase aniyata. Aunque el puthujjana puede poseer
sila, samadhi'y panna la posesion es tadanga o temporal.

seca las

El ajivatthamaka lokiya sila de los sotapannas, su lokiya

samadhi el cual reside firmemente en las nobles e
incomparables cualidades del Buddha, el Dhamma y el
Sangha, y su lokiya paiiiia los cuales perciben las Cuatro
Noble Verdades, son de la clase niyata. Como gotas de agua
en el gran lago de Anavatatta, estos lokiya sila, samadhi y

paniia no desaparecen en muchas vidas y ciclos estelares.

visudhi, y los treinta y siete bodhipakkhiya dhammas, que
acompafian los ocho tipos de consciencia lokkuttara son
vivatta nissita. Estos son niyata. Sila, samadhi'y paiiiia, lokiyas,
que se manifiestan en los ariyas que han logrado sila,
samadhi y paiia,, también adoptan el estado niyata. En
dichas personas no existe ninguna posibilidad de el volverse
dussila (inmorales), asamahita (descompuestos) dupaiiiia
(ignorantes) y andhabala (necios)

Esto muestra la naturaleza de la herencia lokiya dhamma.
Los herederos del Sasana son :

1. Bhikkhu
2.  Bhikkhuni



Samanera

Samaneri

Sikkhamana (femenino)
Upasaka

Upasika

N oo oW

Aqui, Sikkhamana significa “embrién bhikkhuni”

De estos siete herederos, los primeros cinco son conocidos
como los “compafieros de trabajo o los colegas del sasana”.
Hombres, devas y Brahmas que no son “compafieros de
trabajo o colegas dentro del
establecidos en el Ti-ratana, estin incluidos en Updsaka y
Upasika

Sasana” pero que estin

Entre los siete tipos de herederos, la herencia amisa de los
cuatro requisitos pueden ser recibidos Gnicamente por “los
compafieros o colegas dentro del Sasana” la herencia lokiya y
lokuttara dhamma, pueden, sin embargo, ser recibidos por
los siete. En la recepcién de esta herencia, existen
especificas consideraciones respecto a la herencia de lokiya
stla. Existen especiales consideraciones con respecto a la
herencias de lokuttara sila, lokiya y lokuttara samadhi, y lokiya
y lokuttara paiina.

Las consideraciones especiales con respecto a lokiya sila
surgen debido a que los cinco “compafieros o colegas,
dentro del Buddha Sasana” reciben la herencia de ambas,
del vinaya-sila y de suttanta-sila, mientras que los Upasakas y
las Upasikas reciben solamente el suttanta-sila.

Suttanta sila significa

1. Respecto a los cinco “compafieros o colegas
dentro del Sasana” el sila enumerado en el
Brahmajala Sutta (Digha Nikaya) [150]

2. En relaciéon a los ‘Upasakas’ y la ‘Upasikas
ajvatthamaka-sila y dasanga sila

Dhutanga-sila y paccayasannissita-sila son también Suttanta
stlas.

Samma-vaca, samma kammanta y samma dajiva, comprendidos
en lokuttara-magganga, son conocidos como lokuttara-sila.
Este sila puede ser recibido por los cinco “compafieros o
colegas dentro del Sasana” como también por los Upasakasy
las Upasikas. De esto niguna especial consideracién surge
respecto a lokuttara sila. Lo mismo es el caso de los tipos de
herencia de samadhi y paiiiia. Los siete visuddhiy los treinta
y siete bodhipakkhiya dhammas estin incluidos dentro de
stla, samadhiy paiiiia.

De estos siete herederos del Sasana, los “cinco compaferos o

colegas del Sasana” que estan al servicio del Sasana, son
herederos de sus propios beneficios y también son
herederos de la funcién de protectores de la herencia del
Sasana en virtud de que el Tipitaka y los otros requisitos del
Sasana puedan extenderse por una duracién de 5000 afios.
Los dos herederos restantes del Sasana lo son solamente por
su propio beneficio.

El status de protector del Sasana, en cuyos hombros
descansan la responsabilidades del Sasana, es mucho més
elevado que el status de ser simplemente un heredero. Por
lo tanto, un seglar que ha sido ariya por sesenta anos debe
rendir respeto y reverencia hacia un joven samanera
puthujjana de siete afios de edad que ha sido iniciado
tinicamente por un dia. Asi también un bhikkhu que es un
arahat deber rendir respeto y reverencia a un bhikkhu
putthujjana que ha sido ordenado tan sé6lo una hora antes
que él.

Asi se muestra los herederos del Sasana.

Los tres sikkhas, los siete visuddhis, y los treinta y siete
bodhipakkhiya dhammas,
consonancia con los nueve lokuttara dhammas, [152] y por lo
tanto son llamados dhammanudhamma-patipatti. Los siete
herederos del Sasana que practican estos dhammas
correctamente son llamados individuos suppatipanna. Son
también llamados individuos wujuppatipanna, individuos
iiayappatipanna e individuos samicippatinna. [153] Aunque
puedan ser puthujjanas, estan incluidos entre los individuos
sotapatti-magatthassekhas (personas en la preparacion del
sotapatti magga) quienes constituyen el primer grupo (o el
grupo de la primera fase) de los ocho ariyas. Estos
constituyen dhammanudhammapatipanna ariya. Desde que
todavia son puthujjanas, no son todavia paramattha ariyas
(Nobles Puros).

son practicas que estin en

Justificaré lo que digo. En el Sekhappatipada-Sutta, [154] el
Buddha dijo:

'Tmind ariyena silakkhandhena samannagato hoti,' refiriéndose
por ello que la prictica que estin comprendidas en los
bodhipakkhiya  dhammas, ajivatthamaka-sila,
constituyen ariya sila, ariya samadhi, y ariya paiiiia. Por lo
tanto, en el Buddha Sasana, los Upasakas y las Upasikas que
estan

como

permanentemente confirmados en el
ajivatthamaka-sila y en el Ti-sarana, son personas que estin
parcialmente dotadas con la cualidad suppatipanna, y la
cualidad  samicippatipanna 'y por lo

dhammanudhamappatipanna ariyas.

tanto son

Cuando las cualidades son enumeradas acopladas al
nombre de sangha, entonces :



Sangham saranaram gacchami.

Suppatippanno bhagavato savaka sangho, etc, Gnicamente los
bhikkhus y bhikkhunis que son silavanta kalyana puthujjanas
(mundanos que son moralmente buenos y virtuosos)
deberia darse por entendidos. En materia del vinaya, todas
las otras personas upasampanna sangha (orden sangha), es
decir, samanera, samaneri, sikkhamana, upasakas y upasikas,
estan excluidos.

Una persona que practica el dhammanudhamma-patipatti, el
cual puede también ser llamado bodhipakkhiya dhammas, es
llamada samanpa y brahmana en los discursos Suttanta,
aunque él o ella puedan ser solamente updasakas y upasikas.

Asi estd referido en el Dhammapada:

Alanikato ce pi samam careyya

santo danto niyato brahmacari,

sabbesu bhiitesu nidhaya dandam,

so brahmano, so samano, sa bhikkhu.
--Dhammapada l42.

[Aunque vestido en alegres y festivas ropas, si €l
practica con una mente constante, si sus pasiones
estan suprimidas, si sus sentidos estin controlados,
si é] estd confirmado en los cuatro senderos, si él
permanentemente observa una conducta casta y
pura, esa persona es un ermitaflo (samana), éste es un
ariya (brahmana), éste es un bhikkhu.]

Este pasaje muestra cémo un ser que practica el
bodhiakkhiya
dhammas y que vive con mente y cuerpo puros, puede ser
llamado un bhikkhu inclusive asi luciera atuendos de un

dhammanudhammapatipatti, que son los

ordinario seglar. Asi se muestra la nobleza y el elevado
status de los herederos de Sasana.

En relacién a la herencia del Sasana son dos los tipos de
herencia, conocidos como la buena herencia y la mala
herencia. Existen también dos tipos de herederos,
conocidos como los buenos herederos y los malos

herederos.

Mostraré aqui la esencia del Dhamma Dayada Sutta, [154]
Mala Pannasa, Majjhiina Nikaya.

Dhamma dayada me bhikkhave bhavattha,

ma amisadayada. Atthi me tumhesu anukampa. Kinti
me savaka dhammadayada

bhaveyyum no amisa dayada ti.

(Bhikkhus: Sean herederos del Dhamma. No sean

herederos de necesidades materiales. Tengo

compasién por ustedes. ;COmo es que tengo esta
compasién por ustedes?, ;Cémo pueden mis
discipulos volverse herederos del Dhamma? ;Cémo
convertirse en herederos de
poseo

van a evadir

necesidades materiales? Es asi que

compasidn por ustedes.)

El significado de este pasaje es como sigue: La herencia del
Buddha consiste de dos tipos: la herencia amisa y la herencia
del dhamma. La herencia amisa es de tres tipos, conocidas
como: paccayamisa, lokamisa y vattamisa. Los beneficios
consistentes de la caridad de los alimentos, las ropas, la
residencia y las medicinas, son llamados paccayamisa. Gran
renombre, magnificencia, dignidad, poder, posiciones
mundanas, como por ejemplo ser profesor y mentor de
reyes, ministros, personas de riqueza, de influencia estar
en posesién de seguidores y séquitos, son llamados
lokamisa. Renacimientos placenteros como por ejemplo
renacer en altas posiciones, renacer en familias influyentes,
o renacer en circunstancias donde los deseos de uno son
cumplidos, son llamados vattamisa.. Acabo de exponer
dhammamisa.

El Budhha previ6 que después de alcanzar el parinibbanna el
Sasana estaria subyugado por el incremento excesivo de
estas tres categorias de herencia amisa, justo de la misma
manera como las islas en medio del océano son movidas y
sumergidas por los tsunamis. Por lo tanto él enunci6 la
siguente exhortacion:

‘Dhammadayada me bhikkhave bhavatha, ma

amisadayada’.
“Anukampa” significa la compasién o la preocupacién
concerniente al Buddha. La preocupacién del Buddha fue
que, justo cuando surjan los tsunamis en el océano, las
personas que habitan dichas islas estarian sumergidasy ala
deriva, sus discipulos en el Sasana estarian sumergidos por
el surgimiento y la expansién de la herencia amisa,
apartandolos asi de la invaluable herencia del dhamma. Por
los tanto el dejé la siguiente exhortacién:

Kinti me savaka dhammadayada bhaveyyum, No amisa dayada

Las tres herencias amisa son por lo tanto herencias que
causan compasién y preocupacién en el Buddha, y estas son
las herencias que el Buddha desalenté. Por lo tanto, esta tres
herencias amisa son malas herencias. Por otro lado, los
treinta y siete bodhipakkhiya dhammas, como el satipatthana,
son la herencias que el Buddha ensalzé con la mente claray
libre de preocupaciones y éstas representan las buenas
herencias.



Habiendo mostrado las buenas y las malas herencias, los
malos y los buenos herederos deberian también ser
examinados.

En particular, debe ser recordado que existen cierta
herencias en la categoria amisa que el Buddha ensalzd. Estas
son: alimento proveniente de la caridad pindiyalopa (trozo),
ropas pamsikula (ropas hechas de trapos y desechos), morar
lugares rukkhamila (lugares construidos en zonas solitarias
ubicadas al pie de un arbol), y medicinas putimitta (orina de
fuerte olor de ganado usada como medicina). Este cuarteto
es llamado Buddhadayajja. Estas son las cuatro grandes
herencias (tipo amisa) laa cuales el Buddha aprobé.

Si ese es el caso, se requiere explicar por qué el Buddha
permitia la aceptacién de atireka labha (adquisicién en
exceso) entregados por donadores laicos, tal como estd
escrito:

Atireka lobho viharo addhayogo, etc,.
(monasterios en exceso, residencias, etc.)

El pariyatti Sasana [155] comprendida por el Tipitaka es la
base -la fundacién- del patipatti (practica del dhamma) y el
pativedha (realizacién) Sdsana. Unicamente cuando el
pariyatti Sasana queda firmemente establecido pueden los
otros dos Sasanas también estar firmemente establecidos.
El periodos de preservacién del pariyatti Sasana de 5000
afios es por cierto grande, desde que estos son tiempos de
un kappa de declinacién (ciclo estelar) en el que el periodo
de vida del hombre estd también en reduccién. Los
fortalezas fisicas y mentales de los miembros del sangha,
que son los sirvientes y protectores del Sasana, estin como
resultado también debilitindose. El Buddha previ6 que asi
no seria posible para estos sirvientes y protectores, en el
futuro, mantener el periodo de preservacién del pariyatti y
al mismo tiempo vivir en lugares solitarios bajo los
arboles—sin la concesién de atireka labha. Esta es una
razon.

En el caso de aquellas personas en quienes los parami son
todavia inmaduros, el Buddha previé que la oportunidad les
permitia practicar el trabajo consistentes en adquirir
pariyatti, dana, observando  sila,
proporcionando  paccayanuggaha  (apoyo bondadoso)
extensivamente, y asi lograrian escapar de los apaya lokas en

desarrollando

el préximo renacimiento, y los habilitaria para liberarse de
las vicisitudes mundanas durante el préximo Buddha
Sasana. Esta es otra razén.

Se puede argumentar aqui que si lo que se ha dicho es
cierto, entonces el Buddha mismo habria contribuido a

sumergir a los seres y llevarlos a la deriva en la herencia
amisa. Sobre este particular, se puede indicar que el Buddha
prescribid y dejé la prictica de paccavekkhana-suddhi (pureza
de contemplacién o pureza de
‘patisankhayoniso civaram patisevati’, el cual deberia ser
observado y practicado con apropiada atencién y cuidado,
en virtud que los sirvientes y protectores del Sasana que
tienen que asosciarse a si mismos inevitablemente con
paccayamisa y lokamisa no puedan subyugarse y sumergirse
en amisa tapha. Por lo tanto, si estas personas emprenden el
viaje que surgida de
paccayasannissita sila cetand de acuerdo con la prescripcién
de paccavekkhana suddhi que esta libre de la asociacién con
los dos tipos de taphd, no pueden sumergirse ni estar a la
deriva en el océano de amisa aunque estén obligados a vivir
en asociacién con amisa tanha.

revisién), este

consiste en la sabiduria

El significado de la expresién ‘sumergido’y ‘ala deriva es lo
siguiente. El no surgimiento de adinava-nana (la conciencia
de haber hecho mal) en los tres amisa de paccayamisa,
lokamisa, vattamisa, es lo que significa ‘sumergido’. No ser
consciente de dichos actos perjudiciales por largos
periodos, y derivar en placeres y delicias en los tres amisa a
través de toda la vida, es lo que se entiende por ‘ala deriva.
Por lo tanto, en orden de prevenir estar ‘sumergidos’y ‘ala
deriva, el Buddha dijo en el Dhammpada:

Tinnam aniiataram yamam

patijaggeyya pandito.
Dhammapada, verse 157.

(El hombre sabio debiera purificarse en alguno de
los tres periodos de su vida.)

Esto siginifca que si uno estd “sumergido” y “a la deriva’ en
el primer periodo de la vida, deberia intentar purificarse
durante el segundo periodo de vida. Si uno continua
manteniéndose “sumergido” y “a la deriva’ durante el
segundo periodo de vida, deberia intentar purificarse en el
tercer periodo de la vida.

Aqui “purificarse” significa establecerse en los bodhipakkhiya
dhammas para después erradicar el apego a la herencia
amisa. Esto significa establecerse una vez, si es posible, en
las cuatro ariyavamsa dhammas (prictica de la noble familia
ariya) los cuale son:

Civarasantosa-estar facilmente contento con las ropas

Pindapatasantosa- estar facilmente contento con el
alimento obtenido

Senasanasantosa-estar facilmente contento en morar un
lugar



Bhavanarama-desarrollar placer en la meditacién.

El Buddha dijo que si uno se mantenia “sumergido”’y “ala
deriva’ dentro de la herencia de amisa durante todos los tres
periodos de una vida, uno estaria a la deriva en los apaya
lokas. En el Dhammapada, asi lo mencioné:

Ayasava malam samutthaya

tadutthaya tameva khadati.

evam atidhonacarinam,

sani kammani nayanti duggatim.
--Dhammapada, verse 240.

(De igual forma como el oxido surge del propio
acero y lo corroe, las acciones que surgen de amisa
tanha en una persona que vive sin reflexién la
conducen hacia los apaya lokas).

Los discursos [156] fueron pronunciados por el Buddha en
conexién con un bhikkhu que murié en el Monasterio de
Jetavana, y que renaci6 en el piojo de sus atiguas prendas
de bhikkhu, debido a que este se abrigd en apego hacia sus
propias ropas antes de morir. Si el apego ejercido sobre las
prendas puede llevar a uno a la deriva hasta los apaya lokas,
¢qué mas serfa necesario mencionar en relacién hacia
apegos mds grandes?.

Las prendas fueron recibidas como propiedad sanghika (
propiedad que pertenece a la orden del Sangha), y por lo
tanto fueron propiedades dhammika (propiedades legales y
correctamente recibidas). El bhikkhu en cuestion era alguien
que también observaba escrupulosamente los 227 sikkhas
del Vinaya. Puede decirse que el establecerse en prendas
legitimas lanzé al bhikkhu con los 227 sikkhas hacia los apaya
lokas. ;Qué mis es necesario decir respecto a las
propiedades adquiridas con concupiscencia y codicia por un
seglar ordinario dotado con sélo cinco sikkhas ? Es de esta
forma que uno deberia contemplar y desarrollar el sentido
de urgencia (samvega) [157] Ahora daré una ilustracion.

Habia una vez un hombre rico que poseia muchos crores
(decenas de miles) en objetos valiosos de plata, muchos
objetos valiosos de oro, y muchos objetos valiosos de perlas.
Con intencién de que esta propiedad no pueda perderse
durante los tiempos de apremio, enterrd todo en un bulto
bajo la tierra, y se quedd sélo con sesenta mil unidades de
dinero, arroz, arrozales, ropas y ornamentos para uso
inmediatoy oportuno.

Este hombre rico tuvo seis hijos. Después de su muerte, los
seis herederos dividieron la propiedad entre ellos en seis
partes iguales. La propiedad enterrada bajo la tierra fue
también asignada. propiedades

similarmente Estas

enterradas pudieron ser conseguidas sélo si los duefios
personalmente las excavaban bajo la tierra.

Uno de los hijos estaba lleno de codicia. No estaba contento
con la propiedad que inmediatamente podia utilizar. Estaba
saciado con los deseos de la propiedad enterrada y no podia
mantener la espera hasta conseguirlo. Por lo tanto se
esforzé y extrajo la propiedad, y asi se convirtié en un
hombre rico.

Uno de los hijos estaba lleno de energia. No vio como
oneroso el hecho de tener que ejercitarse por dias y meses.
Puso por lo tanto mucho esfuerzo y se aplicé en el trabajo de
desenterrar el tesoro escondido. Convirtiéndose asi en un
hombre rico.

Uno de sus hijos era fuerte en su apego. Desde el momento
que recibi6 la herencia, su mente derivaba siempre en la
propiedad. El dormir y la comida no tenian efecto, asi de
grande era el apego de su mente a dicha propiedad. Asi
puso esfuerzo y cavé la propiedad enterrada, convirtiéndose
en un hombre rico.

Uno de los hijos era inteligente y astuto. Consiguid
maquinaria de contruccién y cavéd la propiedad enterrada,
convirtiéndose también asi en un hombre rico.

Uno de los hijos carecia de codicia. El imginaba su bienestar

inclusive con los diez mil recibidos valorado en
propiedades. No tenia ningin deseo de adquirir la
propiedad enterrada. Estaba satisfecho con la propiedad

que recibid para su uso inmediato.

Uno de los hijos era un derrochador. Este malgasté toda su
propiedad, sin dejar siquiera un poco destinado a la compra
de palas para la exhumacién de la propiedad enterrada. Se
abandoné por cursos incorrectos y fue eventualmente
desterrado de su tierra natal.

En esta ilustracién, el Buddha se asemeja al padre rico.
Sila-visuddhi y el pariyatti dhamma se parece al tesoro
disponible para uso inmediato. Los Jhanas y los abhhifivids,
los cuales constituyen citta-visuddhi, se asemeja al tesoro de
plata enterrado. Los cuatro lokiya -visuddhi,
ditthi-visuddhi, se parecen al tesoro de oro enterrado. El
lokuttara-iiana-dassana-visuddhi se asemeja al tesoro de

como

perlas enterrado. Los seglares y bhikkhus se asemejan a los
seis herederos.

Aquellas personas dentro del Sasana que estin llenas de
iddhipada de chanda (deseo) se parecen al primer hijo que
estd lleno de codicia. Las personas llenas de iddhipada de
chanda no estin satisfechas con la mera adquisicién de
sila-visuddhi y el pariyatti dhamma. Estos no piensan que por



estas adquisiciones han encontrado el Buddha Sasana, o que
se han convertido en herederos del Sasana. Alimentan gran
deseo por alcanzar elevados visuddhis y no descansarin
hasta alcanzarlos.

Aquellas personas que poseen el iddhipada de viriya
(esfuerzo) se asemejan al segundo hijo que estaba lleno de
esfuerzo. Estas personas son felices y confortables en mente
Unicamente cuando estin comprometidas en la intencién
de adquirir mas elevados logros los cuales todavia no
poseen.

Aquellas personas que poseen el iddhipada de citta (apego) se
parecen al tercer hijo que poseia un fuerte apego. Donde sea
que estas personas encuentren trabajos productivos que
proporcionen beneficios, estos invocan gran apego hacia
ello, y sus mentes no vagan en otra materia que esa.

Aquellas personas que poseen el iddhipada de (sabiduria) se
parece al cuarto hijo que era inteligente y astuto. Tales
personas alcanzan la felicidad y el bienestar de la mente
cuando estin comprometidos con la intencién de obtener
algin gran conocimiento que es dificil de adquirir,
conocimientos profundos, productivos y de grandes
beneficios.

Aquellas personas que no poseen ningin iddhipada, que
poseen Unicamente inferiores chanda, viriya, citta, y pania,
se parecen al quinto de los hijos que estaba ficilmente
complacido con la propiedad desenterrada. Estas personas
que carecen de saddha y chanda no poseen siquiera la idea de
otros elevados logros de visuddhis que representan la
herencia que puede adquirirse en esta presente vida.
Debido a que carecen de viriya, son renuentes a invertir
esfuerzo que encuentro
privaciones. Estan limitados a considerar dichos esfuerzos
como imposibles. Debido a que son débiles en su volicién,
sus mentes no se establecen en estos tipos de trabajo. Sus

requieren del con algunas

mentes cambian cuando escuchan varias teorias, carecen de
conocimiento y sabiduria, rehusan estos trabajos como si
estuvieran mds alla de sus capacidades. Fue debido a estas
personas que el Buddha dijo:

Chandiddhipadam bhaveti
Viriyidipadam bhaveti
Cittiddhipadam bhaveti
Vimamsiddhipadam bhaveti.

En estas palabras el Buddha impulsa a todos los seres a
fortalecer sus débiles iddhipada, como por ejemplo chanda,
etc. Sélo entonces se puede desear y pueden surgir nuevos
pensamietos.

En el Buddha Sasana, seglares y bhikkhus que son deficientes
en su conducta moral se parecen al sexto hijo. Entre
seglares, aquellas personas que son deficientes en el
establecimiento en el Ti- sarapa, y en nicca-sila de pafica-sila y
ajivatthamaka-sila, no poseen las cualidades de un upasaka o
un upasika, que son los tnicos herederos del Sasana. Entre
bhikkhus y samaneras, aquellos que cometen ofensas parajika
[159] no poseen las cualidades de un buen bhikkhu o un buen
samanera, quienes son los Gnicos herederos del Sasana. Si un
seglar juramenta que mantendrd el paiica-sila o el
ajivatthamaka-sila desde hoy, estos pueden convertirse
inmediatamente en updsakas y upasikas quienes son los
tnicos herederos del Sasana.

Esta ilustracién muestra cémo entre muchos tipos de
personas que estan realmente en la linea de la herencia de
un padre (el Buddha), dnicamente aquellos que poseen uno
u otro de los cuatro iddhipadas como su cimiento, pueden
disfrutar los completos beneficios de la herencia. Personas
que no poseen uno u otro de estos cuatro iddhipadas
obtienen el placer tdnicamente de los beneficios
superficiales de la herencia. No obtienen la oportunidad de
disfrutar de la real esencia de la herencia. Algunas personas
no obtienen siquiera el provecho de disfrutar de los
beneficios superficiales debido a que malgastan su herencia

y asi se privan de la herencia del Buddha y el Sasana.
Los herederos del Sasana pueden ser clasificados en :
1.  Herederos Niyata

2. Herederos Aniyata

Gente que nunca antes ha obtenido anicca-iana y
anatta-nana dentro de si mismos son llamados herederos
aniyata. Anmiyata significa que pueden ser discipulos del
Sabbanniuta Buddha (el Buddha Omnisciente)—o los
herederos de sabbaiiiuta Buddha —hoy, pero pueden
convertirse en discipulos y herederos de otros profesores
mafiana. Pueden inclusive despreciar y destruir el Sasana
del Sabbaniiiuta Buddha. Inclusive en el mundo presente
existen personas que han cambiado su fe del Buddha Sasana
al Cristianismo, y quienes han despreciado y socavado el
Buddha Sasana. Puede imaginarse cuan ficil puede ser
cambiar después de la muerte y en otra vida.

Uno puede ser discipulo del Sabbafiiiuta Buddha este mes, y
discipulo de otro maestro el préximo mes. Uno puede ser
discipulo del Sabbafiiiuta Buddha este afio, y discipulo de
otro maestro el proximo. Uno puede ser discipulo de
Sabbaniuta Buddha en el primer periodo de vida y discipulo
de otro maestro el segundo periodo. Uno puede ser
discipulo de Sabbafiiiuta Buddha en el segundo periodo de



vida y discipulo de otro maestro en el tercer periodo de
vida. Uno puede ser discipulo del Sabbaniiuta Buddha esta
viday ser discipulo de otro maestro en la préxima.

Fue por ello que el Budddha dijo en el Patisambhidha Magga -
Nanasattaranam mukham ullokentiti puthujjana. [160]

(un puthujjana es llamado asi porque ha consultado
los rostros de muchos maestros)

El significado de este pasaje es que en el pasado e infinito
samsara, un puthujjana nunca ha sido constante en la
elecciéon de un maestro en el que ha tomado refugio. Ha
tenido un maestro ahora y otro después. Un maestro este
mes y otro el siguiente. Un maestro este afo y otro el
siguiente. Un maestro esta vida y otro la siguiente. El
nimero de ocasiones en los cuales se ha aproximado y ha
tomado refugio en el Sabbaniniuta Buddha durante el pasado
e infinito samsara es muy pequefio por cierto. Algunas veces
ha tomado refugio en el Brahma, algunas en Sakka, otra en
varios devas, otras en el sol, otra vez en la luna, otras en los
planetas, otras veces en los espiritus de la tierra y otras en
los ogros, y lo ha hecho como si los refugios fueran
todopoderosos.

En el mundo, el nimero de falsos maestros es muy
ndmeroso. El nimero de existencias en los cuales los
puthujjanas se han aproximado y han tomado refugio en
esos falsos maestros son muy numerosos. Algunas veces
estos han tomado refugio en los nagas, otra en garulas, otras
en rios, otras en montafias, otras en bosques, otras en
arboles, otras veces en altares, otras en el fuego y otras en el
agua. [161] Asi, por naturaleza, el nimero de tipos de
maestros que los puthujjanas, afligidos con sakkaya-ditthi,
adoptando 'y tomando ellos,
extremadamente numerosos. Cuanto mds tomaban refugio
en estos falsos maestros, mas se hundian dentro de los

refugio en son

apayay niraya lokas.

Adicionalmente, comenzando esta vida,
putthujanas contintan vagando y arrastrados en el samsara
apegos a sakkaya-ditthi,
continuardn cambiando de profesores a quienes se
aproximardn y en quienes tomardn refugio.
espantoso, terrible y desagradable es el estado de un

putthujjana.

con estos

colmados de falsos ellos

Cuan

Este es el significado del pasaje, “Nanasattaranam mukham
ullokentiti puthujjana.”

En cada ocasién que un puthujjana cambia de maestro y
refugio, otro cambio ocurre también en la doctrina y en los
principios de los cuales depende como su guia. Ha habido

veces que el puthujjana ha dependido del adhisadhisila (la
purificacién de moralidad) expuesto por Sabbaniiuta
Buddha, otras veces de gosila govata dhamma o las pricticas
del ganado; otras de las practicas de los perros, otras de las
practicas de los caballos; y otras de las practicas de los
elefantes. Asi, la practica moral que ellos ha n adoptado y de
las cuales han dependido son muy numerosas. En materia
de ditthi (visién), el nimero de existencias en la que han
adoptado y dependido de samma-ditthi (visién correcta) son
extremadamente reducidas. Por otro lado, el nimero de
existencias en las cuales han adoptado y dependido de
miccha-ditthi  (visiébn incorrecta)
numerosas. Cuanto mas dependian y adoptaban estas

son extremadamente

visiones y practicas incorrectas, mis se han hundido, masy
mds profundo, en los apayas y niraya lokas.

De los incontables e infinitos niimeros de errores y
perversidades poseidas por un puthujjana que ha vagado y
ha sido arrastrado por el samsara, el error de buscar refugio
en protectores incorrectos (maestros) es uno de los més
grandes errores que le ha generado y lo ha conducido a
grandes perjuicios. Esto es debido al error de buscar refugio
en maestros que llevan principios y pricticas morales
incorrectos, y también a la dificil obtencién del
renacimiento como un ser humano (manusatta dullabha), el
cual puede ser comparado con el gran arbol padesa [162] que
de producir frutos y buenos renacimientos, se convierte en
su integridad en un 4rbol que solo produce frutos malignos

de renacimientos en la regién niraya.

Asi se muestra el futuro sendero de los herederos aniyata de
los Sasanas.

Aquellas personas que perciben las caracteristicas de anicca
y anattd en si mismos estan libres del reino de sakkaya-ditthi.
Se convierten en los herederos niyata del Sasana. Niyata
significa que estin libres de la susceptibilidad de
aproximarse y buscar refugio en maestros incorrectos en el
futuro e infinito samsara. Se convierten en los verdaderos
hijos del Sabbaiiiuta Buddha a través de la futura sucesién
de renacimientos. Se convierten en miembros de la familia
“bon-sin-san” 'y aunque puedan pasar a través de muchos
renacimientos y muchos ciclos estelares en el samsara, su
visién de las ilimitadas e incomparables cualidades del
Budda, el Dhamma y el Sangha se hacen cada vez mds
claras y brillantes de un renacimiento a otro.

Los tres Sasanas de sila, samadhi'y paniia |, los siete visuddhis,
como por ejemplo sila visuddhi, y los treinta y siete
bodhipakkhiya dhammas de satipatthana, sammappadhana,
iddhipada, indriya, bala, bojjhanga y magganga, son herencias
de dhamma que prosperan y se incrementan en sus mentes



de un renacimiento a otro. Los tres Sasana de pariyatti,
patipatti, y el pativedha se vuelven permanentemente
estables en ellos durantes los futuros renacimientos y ciclos
estelares.

Aunque ellos puedan continuar vagando en el samsara
disfrutando de placeres y goces humanos, de devas y
brahmas, no son mds seres mundanos que cambian de
maestros y refugios de una existencia a otra. Estos
continuan vagando en el samsara como seres del lokuttara,
en la regién ariya. No son mis seres del samsara que estin
sometidos a las miserias inminentes del ciclo de
renacimientos, y quienes asi estin sujetos a estar
sumergidos, sofocados, exhaustos, hundidos en el gran
vortice del samsara. Se han convertido en los verdaderos
del  primer del  Nibbana
sa-upadisesa-nibbana. seres que
ascenderan a anupadisea-nibbana a través de existencias “bon

sin-san” de goce y placer.

seres estado llamado

Son invariablemente

En el infinito samsara, todos los seres sabios, humanos,
devas, y brahmas, desean convertirse solo en seres que
formen parte de los hijos de Sabbafiiiuta Buddhas, y asi
esperan y buscan encontrarse con el Buddha, el Dhammay
el Sangha. Han realizado muchos actos de dana y se ha
establecido en ellos el deseo de que tales actos los
conduzcan a tal encuentro. Han realizado mucho actos de
stla y han establecido el deseo de que tales actos pueda
conducirlos a tal encuentro. Han realizado muchos actos de
bhavand y han establecido el deseo de que tales acciones los
conduzcan a tal encuentro.

Asi se muestra el indesviable sendero niyata del Sasana.

Este sendero que fue mencionado por el Buddha se revela
en muchas partes del Suttanta y Abhidhamma Pitakas:

Tinpam samyojanam parikkhaya
sotapanno hoti,
avinipatodhammo niyato sambodhiparayano. [162]

(Debido a las tres cesaciones samyojanas, la persona se
en un Sotapanna. Se libera de los
renacimientos en estados de sufrimiento. Se confirma

convierte

como heredero de los bodhipakkhiya-dhammas.
Encuentra descanso y soporte en el elevado Sendero y

sus Frutos)

[Nota: los tres samyojanas son sakkaya-ditthi, vicikiccha y
stlabbataparamasa. De estos sakaya-difthi es el factor

esencial y decisivo]

Asi termina la parte que expone
los herederos niyata y aniyata.

Personas buenas y vituosas que perciban qué consituye una
buena y qué una mala herencia, qué es una herencia firme o
niyata y qué es una herencia inestable o aniyata, que
distinguen quiénes son los buenos y lo malos herederos,
quiénes son herederos de una firme herencia y quiénes de
una inestable, estas personas buenas y virtuosas no
invirtieron esfuerzo en las pasadasy sucesivas existenciasy
ciclos estelares debido a que desearon volverse herederos de
las malas herencias del Buddha Sasana. Invirtieron esfuerzo
debido a que su deseo era convertirse en herederos de la
buena herencia. No practicaron dana, sila y bhavana debido
a que desearon convertirse en herederos de la inestable
herencia temporal, pero si lo hicieron debido a que sus
deseos eran convertirse en herederos de la herencia niyata.

Tomando estos factores en cuenta, y tomando
consideracién del hecho que el Buddha desaprobé las malas
herencias del Sasana, aquellas personas que en esta
existencia se han convertido en discipulos y herederos del
Buddha no deberian permitirse convertirse en malos
herederos. No deberian permitirse convertirse en herederos
temporales e inestables. Deberia intentar convertirse en los
herederos de una buena herencia que son los bodhipakkhiya
dhammas. convertirse en heredeos

Deberia intentar

estables.

En el largo periodo de la serie de renacimientos conocido
como el samsara, cuando se practica dana, silay bhavana, se
debe usualmente a que estos seres desean por medio de la
virtud de la buenas acciones encontrarse en una futura
existencia como seres humanos con un Buddha y lograr
liberarse de la vicisitudes mundanas, o alcanzar el
conocimiento del sendero, el conocimiento de los Frutos y el
Nibbana. De esta forma es usual para ellos desear la
herencia del Dhamma. No es usual para ellos desear que por
medio del desarrollo de virtudes y buenos actos puedan en
futuras existencias encontrarse con un Buddha y alcanzar
riquezas y posiciones mundanas. No es usual para ellos el
deseo por estas herencias amisa. No es usual para ellos
desear la obtencién de oportunidades para realizar buenas
acciones que los conduzcan a bhava-sampatti, bhoga-sampati
e issariya-sampatti.

Sin embargo, en la actualidad, las malas herencias de
paccayamisa-tapha,  lokamisa-tanha 'y
constituyen ser los factores decisivos. A los hombres y las

vattamisa-tanha



mujeres de esta era moderna no les gusta escuchar la
mencién de los cuatro aripa-vamsas que representan las
antitesis de los tres tanhas mencionados. Los cuatro
ariya-vamsa-dhammas los cuales son, como se acaba de
mencionar previamente, estar ficilmente satisfecho con el
alimento que se mendiga, las ropas que se poseen, los
lugares donde se viven, y del placer y el goce derivados del
trabajo de
ariya-vamsa-dhammas porque son dhammas de los cuales los
Buddhas, los discipulos de los Buddhas y los herederos de
los Buddhas, no deberian desprenderse.

bhavana. Estos son llamados

Este es un recuerdo para aquellas personas que posean
sabiduria.

En relacién a las personas deficientes en sabiduria, la mera
realizacién  de acciones y
comportamientos tienen que ser ensalzados como buenos.

buenas meritorios

Aquellas personas que estin dotadas de sabiduria, sin
embargo, si desean convertirse en herederos de la herencia
niyata dhamma ya sea en esta vida o en la préxima vida en el
deva loka, deberian establecerse en el ajivatthamaka-sila,
establecerse en kayagati-sati, e intentar (por lo menos tres
horas al dia) obtener la percepcidn de las tres caracteristicas
de la existencia en los cinco agregados del cuerpo. Si
perciben cualquiera de las tres caracteriticas de los cinco
agregados, pueden convertirse en herederos niyata y
alcanzar el status de “bon-sin-san”

Para tal propédsito ver mi “Lakkhana Dipani”, “Vijjamagga
Dipani”, “Ahara Dipant”, y “Kammaithana Dipani”.

Para el sendero de individuos niyata “bon- sin-san”, ver mi
“Catusacca Dipani”, y el capitulo del Nibbana
“Paramattha Sankhitta.”

en mi

Notas:

150. 1. Ciclo de contaminaciones, 2.Ciclo de kammas, 3.ciclo
de resultados.

151. Por favor consultar The Light of the Dhamma, Vol. I1I,
No.2, y Brahmajala Sutta publicado por The Union
Buddha Sasana Council.

152.. Cuatro maggas, cuatro phalasy el Nibbana.
153. Ver el Visuddhimagga de Nanamoli, p. 236 et. seq.

154. Samyutta Nikaya, Maha-vagga Samyutta Pali, 1. Magga
Samyutta, 3. Sekha Sutta, p. 12, 6th Syn Edn.

155 1. Malapariyaya-vagga, 3. Dhammadayada Sutta, p. 15 6th
Syn. Edn.

156. Aprendizaje de la Doctrina.

157. Dhammapada Atthakatha, 3. Tissa Thera Vatthu, p. 218,
6th Syn Edn.

158. Temor causado por la contemplacién de las miserias de
este mundo. Ver The Light of the Dhamma, Vol. VII,
No. 3, p. 17.

159. Ofenza que implicala pérdida del estado de monje.

160. Patisambhidamagga Atthakatha, 9.
Sankharipakkha-iianadassana- vannand, p. 245, 6th Syn
Edn.

161. Cf. Dhammapada, verso 188.
162. 'Arbol de los deseos’

163. Abhidhamma Pitaka, Puggalapaniatti Pali, P. 120, 6th Syn
Edn.



Record de Trabajo

FEcHA PARTE DE LA VERSION ORIGINAL
(DE 52 PAGINAS)

Inicios de Trabajo Comienzo de diciembre

16 de diciembre de 2003 pagina18, los sammappadhana
17 de diciembre de 2003 pagina 21, linea 34

17 de diciembre de 2003 pagina 22, linea 21

18 de diciembre de 2003 pagina 23, linea 23 + revisién 1
19 de diciembre de 2003 pagina 24, linea 46+ revisién 2
20 de diciembre de 2003 pagina 27, linea 27

21 de diciembre de 2003 pagina 30, linea 17 Indiriya

22 de Diciembre de 2003 pagina 32, linea 4

24 de Diciembre de 2003 pagina 36, linea 15

26 de Diciembre de 2003 pagina 39, linea 9

27 de Diciembre de 2003 pagina 39, linea 21

30 de Diciembre de 2003 pagina 44, linea 15

31de Diciembre de 2003 pagina 45, linea 46

1de Enero de 2004 pagina 48, linea 15

2 de Enero de 2004 pagina 50, linea 1 (aparente Fin)

8 de Enero de 2004 pagina 8/10 linea 32 del dltimo capitulo
9 de Enero de 2004 Culminacién

DEPURACIONES QUE SE DEBERAN REVISAR EN EL FUTURO

World Cycle: ciclo mundial? Terrestre? Estelar? Eon? Ciclo cosmico?

Admit or plead inability ceder o defender incapacidad?

Insight entendimiento, visién, conocimiento

it follows as a matter of course sigue como materia de curso?

Posses the liability, sposeen la responsabilidad?

Let only my skin, and sinews, and bones remain “Que so6lo mi piel, tendones y huesos queden...” o0 “Qué
queden sélo mi piel, mis tendones y mis huesos..”

form sphere, formless sphere. La esfera material e inmaterial

REevisioN 1 LEcTurRA CASTELLANO

2 de Enero de 2004 pagina 13 Bodhipakkhiya Dhamma.

3 de Enero de 2004 pagina 26, linea 24.

4 de Enero de 2004 pagina 41, linea 5

5 de Enero de 2004 hasta el supuesto final (52) falta el dltimo capitulo.
9 de Enero de 2004 FALTA la herencia del Dhamma 10 paginas

10 de Enero de 2004 Termino

REVISION 2 LECTURA CASTELLANO (Correcciones de los marcadores y gramitica)
14 de Enero de 2004 Pagina 10



15 de Enero de 2004
16 de Enero de 2004
17 de Enero de 2004
19 de Enero de 2004
21de Enero de 2004

REVISION 3 PERDIDA.

Pagina 21
Pagina 32
Pagina 36
Pagina 57
Final.

REVISION 4 REVISION ENESIMA DE LA TRADUCCION, LA GRAMATICA, ORACIONES EN VERBOS

PASIVOS MODIFICADS A LA FORMA QUE NORMALMENTE ES UTILIZADA EN EL

CASTELLANO Y TRANSCRIPCION DE LOS TERMINOS EN PALI

27 de Mayo de 2006

31 de Mayo de 2006

Culminacién de transcripcién de términos Paliy revisién enésima de la traduccién, Miles
de Errores.
Culminacién de la Revisién teniendo en cuenta como principales criterios

11 de junio del 2006
11 de junio del 2006

1) adecuad redaccién en castellano,

2) concordancias gramaticales, y

3) el uso de adecuadas expresiones en castellano adecuados segtn al uso de este
idioma.

Traduccidn de los pies de pagina. Domingo por la mafiana.
Correcién de la Edicién N° 2. Domingo por la mafiana.



