
 

Bodhipakkhiya ​
Dīpanī ​

​
o Manual sobre Los 

Factores que Conducen ​
a la Iluminación 

  

por Mahāthera Ledī Sayadaw, Aggamahāpandita, D. Litt  

 

 

 

 

Vipassana Research Institute 



 

El Bodhipakkhiya Dīpanī o ​
Manual sobre Los Factores que Conducen a la Iluminación 

  

por Mahāthera Ledī Sayadaw, Aggamahāpandita, D.Litt ​
traducido del birmano al inglés por U Sein Nyo Tun.​
Traducido del Birmano al Inglés por U Sein Nyo Tun, ​

fallecido en el Servicio Civil a la India 

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa 
Veneración al Excelso, al Honorable, al Ominisciente. 

 

​​Prólogo del Traductor (al inglés) 
Los trabajos del venerable Ledi Sayadaw son bastante 
reconocidos en Birmania. Estos están ampliamente 
difundidos debido a que representan claras exposiciones 
sobre el Buddha-Dhamma, plasmadas en un lenguaje 
fácilmente asequible para cualquier Birmano instruido. Aún 
así, los trabajos del venerable Sayadaw no están dirigidos 
para principiantes en el estudio del Buddhismo. Hay 
muchos términos técnicos Buddhistas que requieren como 
base una previa y considerable suma de conocimientos en 
teoría y práctica en la tradición Buddhista. 

La exposición del Venerable Sayadaw contiene muchos 
términos técnicos en Pāḷi los cuales son usados por él como 
si fueran palabras ordinarias del Birmano. Muchas de estas 
palabras han sido incorporadas al lenguaje Birmano en su 
forma original Pāḷi, con ligeras variaciones de acuerdo a la 
eufonía Birmana. Estas son palabras que han utilizado los 
Birmanos sin intención de traducirlas y, en su lugar, han 
preferido absorberlas en el uso normal de su lengua nativa. 
No he tenido, similarmente, la intención de traducir 
muchas de estas palabras al inglés en la presente 
traducción. He utilizado estas palabras en su forma original 
Pāḷi, sin embargo, en tales casos he añadido breves 
referencias con el objeto de facilitar la continuidad de la 
lectura. 

Aún así, la traducción no es literal, y se ha intentado en lo 
posible realizar una cuidadosa traducción lo más fiel posible 
según las circunstancias, respetando las diferencias en la 
construcción de oraciones entre el inglés y el Birmano, las 
diferencias en la forma de la presentación, y la tendencia 
del Venerable Sayadaw de utilizar frecuentemente 
oraciones extremadamente largas. 

El venerable Sayadaw fue un prolífico escritor. Sus trabajos 
son contados por cientos. Cada uno de esos trabajos fueron 
escritos a solicitud explícita de uno o más de sus 
innumerables discípulos, ya sea como respuestas a ciertas 
preguntas que se le hacían, o como en este caso, para 
exponer determinados puntos o aspectos de considerable  
importancia sobre el Buddha-Dhamma.  

Sein Nyo Tun. ​
135, University Avenue, Rangún.  

​​Introducción 
En cumplimiento a la solicitud de Pyinmana Myo-ok Maung 
Po Mya y el comerciante Maung Hla, durante el mes de 
Nayon, año 1266 de la era Birmana (Junio de 1904 D.c) 
Explicaré concisamente los significados y las finalidades de 
los treinta y siete bodhipakkhiya-dhammas (factores que 
conducen a la Iluminación) 

​​Cuatro Clases de Individuos 
En el Puggala-Paññatti [1] (el libro de la Clasificación de 
Indiviuos) y en el Aṅguttara-Nikāya[2] se afirma que existen 

cuatro clases de individuos entre todos los seres que se 
encuentran con los Sāsanas (Era de las Enseñanzas del 
Buddha) y son los siguientes: 

1.        Ugghaṭitaññū  



2.        Vipañcitaññū   
3.        Neyya y  
4.        Padaparama.  

De estas cuatro clases de seres, un Ugghaṭitaññū es un 
individuo quien encuentra al Buddha en persona, y es capaz 
de alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos a través de la 
simple audición de un corto discurso. 

Un Vipañcitaññū es un individuo que no tiene la capacidad 
de alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos escuchando un 
corto discurso, pero es alguien que todavía es capaz de 
alcanzar el Sendero y sus Frutos cuando los cortos discursos 
le son expuestos en mayor extensión. 

Un Neyya es un individuo quien no tiene la capacidad de 
alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos escuchando un corto 
discurso, o cuando se le expone el Dhamma más 
extensamente, sin embargo, es alguien a quien le es 
necesario estudiar e investigar cuidadosamente los 
sermones y su exposición y luego practicar las enseñanzas 
contenidas en él por días, meses y años, en virtud de poder 
alcanzar el Noble Sendero y sus Frutos. 

Esta clase de individuos Neyya puede nuevamente 
subdividirse en muchas otras clases de acuerdo al periodo 
de práctica que a cada individuo le sea necesario realizar 
antes de alcanzar el Sendero y sus Frutos, y los cuales 
dependen además de sus pāramīs (perfecciones), los cuales 
han sido previamente adquiridos, y del kilesa (las 
impurezas) que se haya erradicado previamente. Esta clase 
de individuos incluye, por un lado, a aquellos para quienes 
el periodo de práctica es de siete días, y por otro lado, a 
aquellos para quienes es necesario un periodo de práctica 
que pueden extenderse por treinta o sesenta años. Hay 
también clases adicionales, como por ejemplo, el caso de 
individuos para quienes les es necesario un periodo de 
práctica de siete días y para quienes el estado de Arahat 
puede ser alcanzado en el primer o segundo periodo de 
vida, [3] como aquellos que alcanzarán estados inferiores 
del Sendero y sus Frutos mediante el esfuerzo solamente en 
el tercer periodo de vida.  

Entonces y nuevamente, el esfuerzo invertido por siete días 
significa ejercidos con tanto poder como uno pueda. Si el 
esfuerzo no es de gran orden, el periodo de esfuerzo 
necesario se extiende de acuerdo a la laxitud de dicho 
esfuerzo, y los siete días pueden convertirse en siete años o 
más.  

Si el esfuerzo durante esta vida no es lo suficientemente 
intenso como para poder alcanzar el Sendero y sus Frutos, 
entonces la liberación de las vicisitudes mundanas no podrá 

obtenerse durante el presente Buddha Sāsana; en cuanto a 
la liberación durante futuros Buddha Sāsanas, éste puede 
alcanzarse únicamente si el individuo se encuentra con 
ellas. No puede obtenerse ninguna liberación si este tipo de 
ser no encuentra un Buddha Sāsana. Es sólo en el caso de 
individuos quienes han recibido niyata-vyākaraṇa 
(inequívoca predicción hecha por un Buddha) cuando un 
encuentro con un Buddha Sāsana y la liberación de las 
vicisitudes mundanas se da inexorablemente. Un individuo 
que no ha recibido niyata-vyākaraṇa no puede con certeza ya 
sea encontrar un Buddha Sāsana o conseguir liberarse de las 
vicisitudes mundanas, aunque haya acumulado suficientes 
pāramīs para hacer ambos logros posibles. 

Estas son consideraciones respecto a aquellos individuos 
que poseen la capacidad de alcanzar el Sendero y sus Frutos 
invirtiendo esfuerzo durante siete días, pero que no han 
obtenido niyata-vyākaraṇa. 

Similares condiciones se aplican a los casos de aquellos 
individuos que poseen la potencialidad de alcanzar el Noble 
Sendero y sus Frutos mediante el esfuerzo por quince días o 
por periodos más largos. 

Un Padaparama es un individuo que, habiendo encontrado 
un Buddha Sāsana, y mediante la inversión del más extremo 
esfuerzo posible en ambos aspectos, de teoría y práctica en 
el Dhamma, no puede alcanzar el Noble Sendero y sus 
Frutos en este periodo de vida. Todo lo que puede hacer es 
acumular hábitos y potenciales. 

Estas personas no pueden liberarse de las vicisitudes 
mundanas durante esta vida. Si éstos mueren mientras se 
encuentran practicando samatha (calma) o vipassana 
(sabiduría) y consiguen renacer ya sea como un ser humano 
o deva en su próxima existencia, éstos podrán liberarse de 
las vicisitudes mundanas en esa existencia dentro del 
presente Buddha Sāsana. 

Eso fue lo que el Buddha dijo respecto a las cuatro clases de 
individuos. 

​​Tres Tipos de Individuos 
En los mismos Piṭakas referidos anteriormente, el Buddha 
expuso otra clasificación de seres, dividiéndolos en tres 
clases de acuerdo a una semajanza con tres tipos de 
personas enfermas. Los tres tipos de personas enfermas 
son: 

1.​ Una persona que ciertamente está recobrándose de una 
enfermedad en su debido tiempo a pesar de que no esté 
tomando sus medicinas ni siguiendo algún tratamiento. 



2.​ Una persona que está fracasando en recobrarse, y está 
muriendo de la enfermedad, sin importar cuan 
correctamente tome sus medicinas y siga el tratamiento. 

3.​ Una persona que se recobrará si toma la medicinas 
correctas y sigue el tratamiento adecuado, pero que, si 
no lo hace, no conseguirá recobrarse y morirá. 

Estas son las tres clases de personas enfermas. 

Las personas que han recibido niyata-vyākaraṇa (inequívoca 
predicción hecha por un Buddha) a través de Buddhas del 
pasado, y quienes como tales consiguen liberarse de las 
vicisitudes mundanas en esta vida, se asemejan al primer 
tipo de persona enferma. 

Un individuo de la clase Padaparama se asemeja a la segunda 
clase de persona enferma. Así como la segunda clase de 
persona enferma no tiene oportunidad de sanarse de su 
enfermedad, un individuo de la clase Padaparama no tiene 
oportunidad de liberarse de las vicisitudes mundanas en 
esta vida. Sin embargo, en el futuro, éste podrá liberarse ya 
sea dentro del presente Buddha Sāsana, o dentro de futuros 
Buddha Sāsanas. La historia del Joven Chattamāṇava [5], o 
de la rana que se convirtió en deva [6] o del asceta Saccaka[7] 
son ilustraciones de personas que pudieron liberarse de las 
vicisitudes mundanas en las siguientes existencias dentro 
del presente Buddha Sāsana. 

Un individuo de la clase Neyya se parece al tercer tipo de 
enfermo; así como este tipo de enfermo está relacionado 
con las dos alternativas, la de recobrarse o morir de su 
enfermedad, así mismo, un neyya se relaciona con dos 
eventualidades en las que se libera de las vicisitudes 
mundanas en esta vida, o falla en lograr tal liberación. Si 
este neyya, sabiendo lo que es bueno para él de acuerdo a su 
edad, se deshace de lo que debería ser desechado, busca un 
buen maestro, obtiene la guía adecuada de él e invierte 
suficiente esfuerzo, este podrá liberarse de las vicisitudes 
mundanas en la presente vida. Si, de otro modo, este se 
convierte en adicto a visiones incorrectas y erradas formas 
de conducta, si se encuentra incapaz de deshacerse de 
placeres sensuales, y si a pesar de desechar los placeres 
sensuales no consigue un buen maestro o no es capaz de 
invertir suficiente esfuerzo, si esforzándose bien es incapaz 
de hacerlo debido a la edad avanzada, o si joven es propenso 
a enfermarse, éste no podrá liberarse de las vicisitudes 
mundanas en esta presente vida. El rey Ajātasattu,[8] el hijo 
de millonario Mahādhana,[9] el Bikkhu Suddina,[10] fueron 
casos de personas que pudieron haberse librado del 
sufrimiento en su presente existencia. 

El rey fracasó en liberarse debido a que había cometido 

parricidio. Esto ha generado que él esté atado a un futuro 
saṃsāra (ciclo de renacimientos) de dos asaṅkheyyas (una 
unidad seguida de 140 cifras) de ciclos estelares, después de 
los cuales se convertirá en un paccekabuddha (Un Buddha 
Solitario). 

El hijo del millonario Mahādhana fue tan autoindulgente en 
los placeres sensuales durante su juventud que era inclusive 
incapaz de obtener tranquilidad mental cuando maduró. 
Lejos de poder liberarse de las vicisitudes mundanas, éste 
no podía inclusive obtener la oportunidad de asociarse con 
los Ti-Ratanas.[11] En tal circunstancia y apreciando su 
situación, el Buddha le hizo el siguiente comentario a 
Ānandā: “Ānandā, si el hijo de este millonario se hubiera 
convertido en un bhikkhu durante su juventud o en el primer 
periodo de su vida, él se hubiera convertido en Arahat y 
hubiera podido alcanzar el parinibbāna [12] en la presente 
vida. Si, de otra manera, se hubiera convertido en bhikkhu 
durante el segundo periodo de su vida se hubiera convertido 
en un Anāgāmi, [13] y en su muerte hubiera renacido en el 
Suddhāvāsabrahma loka, [14] en donde hubiera podido 
alcanzar el parinibbāna. En la siguiente alternativa, si él se 
hubiera convertido en bhikkhu durante el tercer periodo de 
su vida durante mi Sāsana se hubiera convertido ya sea en 
un Sakādāgami [16] o un Sotāpanna [16] y hubiese podido 
liberarse de renacimientos en los apāya lokas.” [17]. Eso fue 
lo que le dijo el Buddha a Ānandā. Así que, aunque él (el hijo 
del millonario Mahādhana) poseía pāramīs maduros 
suficientes para hacer de su presente existencia su última 
existencia, no siendo una persona que había logrado 
niyata-vyākaraṇa, falló en obtener la liberación de las 
vicisitudes mundanas en la presente vida debido a la 
conmoción causada por las impurezas internas. Y esto a 
pesar del hecho que él había conseguido la oportunidad de 
encontrarse con un Buddha Sāsana. Si además, su periodo 
de existencia en los apāya lokas es prolongado por sus 
acciones malignas realizadas en dicha existencia, él no sería 
capaz de aparecer otra vez y emerger fuera de esos apāya 
lokas a tiempo para el Sāsana del futuro Buddha Metteyya. Y 
después de ello, se le suma el gran número de periodos 
estelares que le siguen, que son periodos estelares donde no 
hay Buddhas, [18] no habrá periodos estelares dentro de la 
vecindad del presente mundo donde los Buddhas están 
destinados a aparecer. ¡Alas! Lejos estaba por cierto este hijo 
del millonario Mahādhana de liberarse de las vicisitudes 
mundanas aún en el caso de ser poseedor de pāramīs 
maduros y suficientes para hacer de su presente existencia 
su última existencia. 

La opinión corriente en la actualidad es ésta: si los pāramīs 



están completos, uno no puede perder el encuentro con un 
Buddha Sāsana aún si uno no lo deseara, y la liberación de 
las vicisitudes mundanas está asegurada aún así uno no 
deseara tal liberación. Estas personas fallan en poner 
atención a la existencia de niyata (aquel que ha obtenido una 
inequívoca predicción hecha por un Buddha) y aniyata 
(aquel que no ha obtenido una segura predicción efectuada 
por un Buddha).  

Considerando los dos textos de los Piṭakas mencionados 
anteriormente, y la historia del hijo del millonario 
Mahādhana, debería recordarse que un individuo aniyata 
neyya puede liberarse de las vicisitudes mundanas sólo si 
pone suficiente esfuerzo, inclusive si posee suficientes 
pāramīs para obtener tal liberación. Si el trabajo y el 
esfuerzo son insuficientes el Sendero y sus Frutos no 
pueden obtenerse dentro del presente Buddha Sāsana. 

Aparte de esta clase de personas, existen también un 
infinito número de seres adicionales que, como los ascetas 
Āḷāra y Uddaka, [19] poseen suficientes pāramīs para 
liberarse de la vicisitudes mundanas, pero quienes no 
pueden obtener la oportunidad de conseguirlo, debido a 
que ellos han pasado a estar en uno de los ocho inoportunos 
lugares (aṭṭhakkhaṇas)[20] donde no es posible alcanzar el 
Sendero y sus Frutos. 

(Aquí termina la parte sobre la clasificación de seres según 
las tres y cuatro clases de individuos de acuerdo con el 
Puggala-Paññatti del Abhidhamma Piṭaka y el 
Aṅguttara-Nikāya del Suttanta Piṭaka). 

 

​​Condiciones Necesarias para la Práctica de 
los Neyya y los Padaparama 
De las cuatro clases de individuos mencionados, las clases 
Ugghaṭitaññū y Vipañcitaññū puede acceder al 
Sotāpatti-magga (sendero de quien ha entrado en la 
corriente) y otros grados más elevados de sabiduria – Como 
Visākhā y Anāthapiṇḍika[21]- por medio de simplemente la 
audición de un discurso. No es necesario para dichos 
individuos practicar el Dhamma de acuerdo a aspectos tales 
como sīla-visuddhi (purificación de virtud), citta-visuddhi 
(puricación de conciencia), etc. Debe recordarse que éste es 
también el caso de los devas y los brahmās que se liberan de 
las vicisitudes mundanas.  

Por lo tanto, debe tenerse en cuenta que los cursos de 
práctica, tales como sīla-visuddhi y citta-visuddhi, que se 
encuentran en el canon Pāḷi, son sólo para las clases de 

individuos neyya y padaparama hasta que se alcance el 
estado de Sotāpatti-magga. Estos cursos de práctica son 
también para las tres primeras clases de individuos 
anteriores hasta alcanzar estados más elevado del Sendero y 
sus Frutos. En el periodo después de la obtención del estado 
de Arahat, también estos cursos de práctica son usados con 
el propósito de diṭṭha-dhamma-sukhavihāra [22] (reposo en el 
bienestar de la presente existencia), puesto que los Arahats 
ya se han liberado a través de ellos. 

Después de pasar los primeros mil años (del presente 
Buddha Sāsana), el cual constituye los tiempos del 
Paṭisambhidhāpatta Arahat (Arahat poseedores de 
conocimientos analíticos), el periodo del presente Buddha 
Sāsana es la era de individuos de las clases neyya y 
padaparama solamente. En estos tiempos sólo estas dos 
clases de individuos quedan. 

​​Respecto a Estas Dos clases de Individuos 

​​Neyya-puggala: 

De estas dos clases de individuos, la clase neyya puede 
convertirse en un Sotāpanna en la presente vida si practica 
devocionalmente el bodhipakkhiya-dhamma el cual está 
comprendido por los satipaṭṭhanas (los cuatro fundamentos 
de la atención), sammapadhānas (esfuerzo correcto), etc. Si 
se relajan en esta práctica, éstos se podrán convertir en 
Sotāpannas solamente en su próxima existencia en la esfera 
de los devas. Si estos mueren mientras se encuentran aún 
lejos de estos (bodhipakkhiya) Dhammas, como los 
satipaṭṭhanas, etc. se convertirás en verdaderos perdedores 
en cuanto al presente Buddha Sāsana se refiere; sin 
embargo, éstos pueden todavía liberarse de las vicisitudes 
mundanas si encuentran el Sāsana del Próximo Buddha. 

​​Padaparama-Puggala Existente: 

Un individuo de la clase padaparama puede conseguir 
liberarse dentro del presente Buddha Sāsana después de 
renacer en los planos existenciales como deva, si puede 
practicar devotamente estos (bodhipakhiya) dhammas en su 
presente existencia. 

​​La Era Vigente de los Ariyas (Los Nobles): 
Los cinco mil años del presente Buddha Sāsana, todos, 
constituyen la era de los Ariyas. Esta era de Ariyas 
continuará existiendo tanto tiempo como se mantengan a 
salvo los Tipiṭakas en el mundo. El individuo de la clase 
padaparama tiene que utilizar la oportunidad permitida de 



encontrarse con el presente Buddha Sāsana para acumular 
tantas semillas de pāramīs como sea posible en la presente 
vida. Tienen que acumular las semillas de sīla (moralidad). 
Tienen que acumular las semillas de samādhi 
(concentración). Tienen que acumular las semillas de  paññā 
(sabiduría). 

​​Sīla: 

De estos tres tipos de acumulación, sīla (moralidad), 
samādhi (concentración), paññā (sabiduría), las semillas de 
sīla significan: pañca-sīla [23], Ājīvaṭṭhamaka-sīla [24], 
Aṭṭhaṅga Uposatha Sīla [25], Dasaṅga-sīla [26] en relación al 
ordinario seglar, ya sea mujer u hombre, y el Bhikkhu Sīla 
[27] en relación a los bhikkhus. 

​​Samādhi: 

Estas semillas de samādhi significan esfuerzo para lograr 
parikamma-samādhi (Concentración Preparatoria) a través 
de uno u otro de los cuarenta objetos de meditación, tales 
como los diez kasinas (instrumentos de meditación), o, se 
puede evocar mayor esfuerzo, esfuerzo por obtener 
upacāra-samādhi (concentración de acceso), o, puede 
evocarse aún más esfuezo, el esfuerzo por lograr 
appanā-samādhi (concentración completa). 

​​Paññā 

Las semillas de paññā significa el cultivo de la habilidad para 
analizar las características y las cualidades de rūpa 
(fenómeno material), nāma (fenómeno mental), khandha 
(agregado de la existencia), āyatana (Bases), dhātu 
(Elementos), sacca (Verdad), y paṭiccasamuppāda (el proceso 
de  originación dependiente), y el cultivo del entendimiento 
dentro de la tres características de la existencia (lakkhaṇa), 
conocidos como anicca (impermanencia), dukkha 
(sufrimiento) y anattā (impersonalidad).  

De estas tres clases de semillas del magga-ñaṇa y 
phala-ñāṇa,[28] sīla y samādhi son como los ornamentos que 
pemanentemente adornan el mundo, y existen inclusive en 
los ciclos estelares suñña, periodos en los que no aparecen 
Buddhas. Estas semillas de sīla y samādhi pueden y podrán 
ser obtenidas en cualquier momento. Sin embargo, las 
semillas de paññā, las cuales están relacionadas con rūpa, 
nāma, khanda, āyatana, dhātu, sacca y paṭiccasamuppāda, 
pueden obtenerse solamente durante el encuentro con un 
Buddha Sāsana. Fuera de un Buddha Sāsana, nadie puede 
obtener la oportunidad de inclusive escuchar la mera 
mención de palabras asociadas con paññā a través de 

infinitos números de ciclos estelares “suññā”. Por lo tanto, 
aquellas personas en la actualidad que son afortunadas de 
nacer dentro de este mundo durante el florecimiento de un 
Buddha Sāsana, si ellos intentan acumular las semillas de 
magga-ñaṇa y phala-ñaṇa con el propósito de asegurar la 
liberación de las vicisitudes mundanas en futuras 
existencias dentro de un futuro Buddha Sāsana, deberían 
prestar especial atención a los conocimientos de paramattha 
[29] (realidades últimas), las cuales son extremadamente 
difíciles de encontrar, más que el intento de acumular  
semillas de sīla y samādhi. Al menos, deberían intentar 
obtener un conocimiento de cómo se constituyen el cuerpo 
mediante los cuatros elementos primarios (mahābhūta) 
pathavī āpo, tejo y vāyo. Si ellos adquiriesen un buen 
entendimiento de estos cuatro elementos, entonces pueden 
obtener una buena colección de semillas de paññā, las cuales 
son las más difíciles de conseguir, y esto mientras no 
puedan obtenerse más conocimientos de otras partes del 
Abhidhamma. Puede decirse que la dificultad de obtener un 
renacimiento dentro de un Buddha Sāsana ha sido hecha 
para que valga la pena. 

​​Vijjā (Sabiduria) y Caraṇa (conducta): 

Sīla y samādhi constituyen Caraṇa, mientras que  paññā 
constituye vijjā. Así están vijjā-caraṇa (sabiduría y conducta) 
constituídos. Vijjā se parece a los ojos de un ser humano, 
mientras que caraṇa se asemeja a sus piernas. Vijjā es como 
los ojos de un ave mientras que caraṇa son como las alas. 
Una persona que está dotada de moralidad y concentración, 
pero carece de sabiduría, es como alguien que posee las dos 
piernas en buen estado, pero es ciego de ambos ojos. Una 
persona que está dotada de vijjā (sabiduría), pero carece de 
caraṇa (conducta), es como alguien quien tiene buena vista, 
pero cuyas piernas son defectuosas. Una persona que está 
dotada de vijjā y caraṇa es parecida a una persona 
completamente normal con buena vista y saludables 
piernas. Una persona que carece de ambas, de vijjā y caraṇa 
es como una persona que padece de ceguera y también 
carencia de extremidades, alguien no acreedor de llamarse 
un ser completamente humano. 

​​Consecuencias de poseer sólo Caraṇa: 

Entre las personas que están vivas durante el presente 
Buddha Sāsana, hay algunas que están totalmente dotadas 
de moralidad y concentración, pero no poseen semillas de 
vijjā (sabiduría), como por ejemplo, el entendimiento de la 
naturaleza de las cualidades de la materia, las cualidades de 
la mente y los agregados que constituyen la existencia.  



Debido a que son fuertes en caraṇa, están probablemente 
destinados a encontrar un Buddha Sāsana, pero debido a 
que carecen de vijjā, no pueden lograr la iluminación aún 
así puedan escuchar un discurso del próximo Buddha en 
persona. Éstos se parecen a Lāḷudāyī Thera, [30] Upananda 
Thera, [31] a los Bhikkhus Chabbaggiya. [32] y al Rey de 
Kosala, [33] durante la vida del Buddha omnisciente. 
Debido a que estaban dotadas de una acumulación previa 
de caraṇa, como la generosidad y la moralidad, éstos 
tuvieron la oportunidad de asociarse con el Buddha 
supremo, pero como carecían de una acumulación previa de 
vijjā, los discursos del Buddha, los cuales frecuen-temente 
escucharon durante todas sus vidas, fueron como palabras 
que hubiesen llegado a oídos sordos. 

​​Del Tener Solamente  Vijjā: 

Existen otros seres dotados de  vijjā, como por ejemplo el 
conocimiento sobre las cualidades de la materia y la mente y 
los agregados que consituyen la existencia, y sin embargo 
carecen de caraṇa,  como por ejemplo dāna, nicca-sīla 
(moralidad permanente) y uposatha-sīla (preceptos 
observados en días de luna llena). Estas personas deberían 
poseer la oportunidad de conocer o escuchar las enseñanzas 
del Buddha, y así lograr la iluminación, debido a que poseen 
vijjā; pero como no poseen caraṇa, será extrema-damente 
difícil para ellos lograr la oportunidad de encontrarse con el 
próximo Buddha. Esto es debido a que hay un antara-kappa 
(ciclo estelar intermedio) entre el presente Buddha Sāsana y 
el próximo. 

En el caso de estos seres, éstos vagan a través de la esfera 
sensorial durante ese periodo; esto significa una sucesión 
de un infinito número de existencias y renacimientos, y la 
oportunidad de conocer al próximo Buddha puede darse 
únicamente si todos estos renacimientos son confinados en 
el curso de una existencia feliz. Si en el interín, ocurre un 
renacimiento en una de las cuatro regiones inferiores de la 
existencia, la oportunidad de encontrarse con el próximo 
Buddha estaría irremediablemente perdida; para alguien 
que renace en uno de los cuatro mundos inferiores esto es 
frecuentemente seguido por un infinito número de 
renacimientos en otros de estos planos. 

Aquellas personas que realizan dāna (caridad) en esta vida 
son pocos, quienes están manteniendo mala voluntad en su 
comportamiento, con un lenguaje irresponsable y sucio, de 
pensamientos insanos y quienes así son deficientes en 
caraṇa  (conducta), poseen una fuerte tendencia a renacer 
en los cuatro mundos inferiores y cuando ellos mueren, 
debido a su previa carencia de caraṇa, como dāna, 

probablemente serán deficientes en riqueza, y 
probablemente se encontrarán con penurias, procesos y 
tribulaciones en el curso de su vida encontrando así 
tendencias de renacer en los apāya lokas.  

Debido a que carecen de caraṇa , de nicca-sīla y uposatha-sīla, 
ellos se encontrarán probablemente con disputas, 
discusiones, ira en su relación con otras personas, además 
de ser susceptibles a padecer enfermedades y dolencias, y 
así encontrarán tendencias de renacer en los apāya lokas. Es 
así que se encuentran con experiencias dolorosas en toda 
existencia, acumulando indeseables tendencias, 
conduciéndose hacia el acortamiento del periodo de vida en 
el curso de la felicidad y generando renacimientos en los 
cuatro niveles inferiores de la existencia. 

​​El punto esencial: 

En resumen, el hecho esencial es que solamente cuando uno 
está dotado con semillas de vijjā y caraṇa se puede obtener la 
liberación de las visicitudes mundanas en la próxima 
existencia. Si uno posee semillas de vijjā  solamente, y 
carece de la semillas de caraṇa  como dāna  y sīla, uno fallará 
en el logro de encontrar el próximo Buddha Sāsana. Si, de 
otro lado, uno posee las semillas de caraṇa, pero carece de 
las semillas de vijjā, uno no podrá lograr la liberación de las 
visicitudes mundanas aún así se encuentre con el próximo 
Buddha Sāsana. Entonces, aquellos individuos padaparama 
de hoy en día, ya sean hombres o mujeres, que buscan 
encontrarse con el próximo Buddha Sāsana, deberían 
intentar acumular en el presente Buddha Sāsana la semillas 
de caraṇa  mediante la práctica de dāna, sīla y 
samatha-bhāvanā (práctica de la calma), y deberían también, 
por último, con respecto a  vijjā  tratar de entender los 
cuatro grandes primarios y asegurar así el encuentro con el 
próximo Buddha Sāsana, y obteniendo este encuentro, 
obtener la liberación de las vicisitudes mundanas. 

Cuando se dice que dāna es caraṇa, esto proviene bajo la 
categoría de saddhā (fe), el cual es uno de los saddhammas o 
conductas prácticas de las buenas personas, que proviene a 
su vez de los quince caraṇa- dhammas. Los quince caraṇa- 
dhammas son: 

1.   ​ Sīla (moralidad)  
2.  ​ Indriya-saṃvara (alerta en el umbral de los 

sentidos)  
3.   ​ Bhojanemattaññutā (moderación en la 

alimentación)  
4.     ​ Jāgariyanuyoga (alerta, despierto, atento)  
5-11 ​ Saddhamma (los siete atributos de una buen y 

virtuoso seglar) 



12-15 ​ Los cuatro Jhānas- el primer Jhāna, el segundo 
Jhāna, el tecer Jhāna, y el cuarto Jhāna.  

 
Estos quince dhammas son de propiedad de los más 
elevados jhānalābhīs (beneficiarios de los jhānas).  En 
relación a los individuos sukkhavipassakas (desarrollando 
sólo la sabiduría), ellos deberían poseer los once 
caraṇa-dhammas, esto es, sin los cuatro jhānas. 

Para aquellas personas que están buscando un encuentro 
con el próximo Buddha Sāsana, dāna, uposatha sīla, y los 
once sadhammas son esenciales. 

Aquellas personas que desean alcanzar el Sendero y sus  
Frutos en esta presente vida deben cumplir con los once 
caraṇa-dhammas, esto es, sīla, indriya-saṃvara, 
bhojanemattaññutā, jāgariyanuyoga, y los siete saddhammas. 
Aquí sīla significa ājīvaṭṭhamaka-nicca-sīla (práctica 
permanente de moralidad terminando con una correcta 
sustentación); indriya-saṃvara significa vigilar las seis 
puertas de los sentidos –ojos, oídos, olfato, gusto, tacto y 
mente. Bhojanemattaññutā significa tomar la suficiente 
alimentación para preservar el balance de los grupos 
corporales del organismo y estar satisfecho con ello. 
Jāgariyanuyogo significa no dormir durante el día, y dormir 
solamente durante el primer periodo de la noche ( de los 
tres periodos) practicando Bhāvanā (concentración mental) 
durante los otros dos periodos. 

Saddhama significa: 

1.  Saddhā (fé)  

2. Sati (atención)  

3.  Hiri (modestia, vergüenza de saber que se está 
haciendo mal)  

4.  Ottappa (temor por hacer el mal)  

5.  Bahusacca (gran aprendizaje)  

6.  vīriya (energía; diligencia)  

7.   Paññā (sabiduría).  

Para aquellos que desean convertirse en Sotāpannas durante 
esta vida, no hay necesidad especial de practicar dāna 
(caridad, donación). Pero aquellos que se encuentren 
incapaces de evocar suficiente esfuerzo para adquirir la 
habilidad de liberarse de las vicisitudes mundanas durante 
el presente Buddha Sāsana deben poner especial atención a 
la práctica de dāna (caridad y donación) y uposatha (los 
preceptos observados en días de ayuno). 

​​Preceptos de Práctica y Aquellos que 
esperan al próximo Buddha  
Desde que el trabajo en el caso de aquellos que dependen o 
están a la espera del próximo Buddha consiste en no otra 
cosa más que acumular pāramīs, no es estrictamente 
necesario para ellos adherirse en orden a los estatutos de 
práctica establecidos en los textos Pāḷi: sīla, samādhi y paññā. 
Ellos no deberían postergar la práctica de samādhi. De 
acuerdo con el orden de los otros siete visuddhis 
(purificación), como por ejemplo (1) sīla-visudhi 
(purificación de virtud), (2) Citta-visuddhi (purificación de la 
Consciencia), (3) Diṭṭhi-visuddhi (purificación de visión), (4) 
Kaṅkhāvitaraṇa-visudhi (purificación de dudas recurrentes), 
(5)Maggāmaggañāṇa-dassana-visudhi (purificación mediante 
el conocimiento y la visión sobre cuál es y cuál no es el 
sendero), (6) Paṭipadāñaṇadassana-visudhi (purificación 
mediante el conocimiento y visión del la dirección correcta), 
y (7) Ñāṇadassana-visudhi (purificación de conocimiento y la 
visión), ellos no deberían postergar la práctica de ninguna  
etapa de los visudhis hasta la conclusión del respectivo y 
previo curso. Como estas personas están comprometidas en 
la acumulación de tantas semillas de pāramīs como sea 
posible, éstas deberían proponerse acumular la más grande 
cantidad de sīla, samādhi y paññā que tengan en su poder. 

​​Adhesiones Innecesarias a los Preceptos 
Prescritos de Práctica 
Cuando se establece en los Textos Pāḷi que citta-visudhi 
debería ser practicado solamente después de la conclusión 
de la prácticas de sīla-visuddhi, y que diṭṭhi-visuddhi debería 
practicarse solamente después de la conclusión de 
citta-visuddhi, que kaṅkhāvitaraṇa-visudhi deberia 
practicarse sólo despues de la conclusión de la práctica de 
diṭṭhi-visuddhi, que el trabajo de anicca, dukkha, y 
anatta-bhāvāna (realización de la impermanencia, el 
sufrimiento e la impersonalidad) debería ser emprendido 
sólo despues de la conclusión de la práctica de 
kaṅkhāvitaraṇa-visuddhi, los preceptos de práctica prescritos 
están destinados para aquellos que intenten un rápido 
alcance en el Sendero y sus Frutos en la presente vida. Ya 
que aquellos que se encuentren incapaces de realizar tal 
esfuerzo, y están comprometidos solamente a la 
acumulación de pāramīs son personas orientadas a aferrarse 
a lo que se pueda, no debería decirse es sus casos que el 
trabajo de samatha manasikāra cittavisuddhi (la práctica de la 
Purificación de la Consciencia consistente en la advertencia 
de la mente hacia la tranquilidad) no debería ser 



emprendido antes de la consumación de sīla-visuddhi.  

Inclusive en el caso de cazadores y pescadores, no debería 
decirse que ellos no practiquen samatha vipassana (calma y 
conocimiento), manasikāra (advertencia de la mente hacia la 
calma y la sabiduría) a menos que se deshagan de sus 
oficios. Esto es para aquellos que digan que así se genera 
dhamma antarāya (peligro del dhamma). Cazadores y 
pescadores deberían, por el contrario, ser alentados a 
contemplar las nobles cualidades del Buddha, el Dhamma, y 
el Saṅgha. Deberían ser inducidos a comtemplar, según sus 
facultades, las características de la repugnancia en el propio 
cuerpo. Debería ser impulsados a contemplar el perjuicio de 
uno mismo y de todas las criaturas para con la muerte. Me 
he detenido en el caso del pescador porque, como resultado 
de tal estímulo, éste pudo repetir fluídamente de memoria 
los textos Pāḷi y “nissaya” (palabra para traducción de 
palabras) del Abhidhammatha Saṅgaha, y de Paccaya Niddesa 
del Paṭṭhana (Libro de las Relaciones), mientras todavía 
continuaba con su profesión como pescador. Este logro 
contituye una muy buena fundación para la adquisición de  
vijjā  (conocimiento). 

En la actualidad, siempre que me reúno con mis dāyakā 
uppāsakas (discípulos seglares que contribuyen a mantener 
la orden de bhikkhus), les digo, que en la auténtica tradición 
de un bhikkhu, aun así encuentren cazadores y pescadores 
de profesión, deberían estar siempre conscientes de las 
cualidades de las tres joyas y las tres características de la 
existencia. Ser conscientes que las nobles cualidades del 
Ti-Ratana (La Triple Gema) constituyen las semillas de 
caraṇa. Ser conscientes de la tres caracteríticas de la 
existencia que constituyen las semillas de  vijjā . Inclusive 
los cazadores y los pescadores deberían ser alentados a la 
práctica de la atención mental. No debería decírceles que es 
impropio para cazadores y pescadores la práctica de 
samatha (calma) y vipassana (visión interior). Por otro lado, 
ellos deberían ser ayudados hacia un mejor entendimiento 
si se encontraran en dificultades. Deberían ser motivados y 
alentados a mantener la práctica. Ellos están en el estado en 
el que inclusive el trabajo por la acumulación de pāramīs y 
buenas tendencias han de ser exaltadas. 

  

​​Pérdida de la Oportunidad de obtener 
semillas de Vijjā debido a la Ignorancia 
sobre el Valor de la Presente Era 
Algunos maestros que son conscientes únicamente de la 
existencia sobre afirmaciones directas e inequívocas en los 
textos Pāḷi relacionados con los preceptos de práctica de los 
siete visuddhis (purificaciones), pero que no toman en 
cuenta el valor de los tiempos presentes, dicen que la 
práctica de samatha y vipassana (calma y sabiduría) no 
pueden obtener ningún resultado a menos que sīla-visuddhi 
(purificación de virtud) sea antes consumada, cualquiera 
que sea la intensidad del esfuerzo. Algunas de estas 
personas, corrientemente desinformadas, están 
desorientadas por dichas apreciaciones. Así es que ocurre 
dhammantarāya (el peligro del Dhamma) 

Estas personas, debido a que no conocen la naturaleza de la 
presente era, perderán la oportunidad de obtener semillas 
de vijjā, las cuales son accesibles solamente cuando se 
encuentra un Buddha Sāsana. En realidad, estas pesonas no 
se han liberado todavía de las vicisitudes mundanas y se 
encuentran todavía arrastradas por la corriente del saṃsāra 
(ciclo de renacimientos), ya que sin embargo, habiendo 
encontrado muchos Buddha Sāsanas en un pasado 
inconcebible y extenso saṃsāra en el que los Buddha Sāsanas 
que han aparecido son más numerosos como los granos de 
arena de las riberas del Ganges, no adquirieron los 
cimientos de las semillas de vijjā. 

Cuando se habla de las semillas, éstas son semillas 
fructíferas o suficientemente maduras para brotar en ellas 
un saludable y fuerte árbol, y existen muchos grados de 
madurez y preparación. Existen también semillas que son 
inmaduras o no fructíferas. Gente que desconoce el 
significado de los pasajes citados o que no conocen los 
métodos de práctica correcta o aún conociendo su 
significado, ya sea por costumbres o lecturas tradicionales, 
recitan y cuentan sus rosarios mientras asumen el trabajo 
de contemplación de las nobles cualidades del Buddha, de 
anicca, dukkha y anatta, poseen semillas que están todavía 
inmaduras y no brotan. Estas semillas pueden madurar y 
brotar mediante la continuación de dichos trabajos en la 
existencias que le sigan, si la oportunidad de continuar 
dicho trabajo ocurre. 

La Práctica de samatha hasta la aparición de 
parikamma-nimitta, [34] y la práctica de vipassana hasta la 
obtención de la comprensión de rūpa y nāma (materia y 
mente) aunque sea por una vez, son semillas maduras llenas 



de consistencia y sustancia. La práctica de samatha hasta la 
aparición de uggaha-nimita y la práctica de vipassana hasta la 
adquisición de sammasanañāṇa [35] aunque sea una vez, son 
semillas que están todavía maduras. La práctica de samatha 
hata la aparición de paṭibhaga-nimitta, y la práctica de 
vipassana hasta la ocurrencia de udayabbayañāṇa [36] aunque 
sea por una vez, son semillas que están inclusive más 
extremamente maduras. Si un mayor esfuerzo puede aún 
ser realizado en ambos, en samatha y vipassana, se puede 
obtener aún más semillas trayendo grandes resultados. 

​​Adhikāra (Práctica Asidua y Exitosa) 
Cuando se dice en los textos Pāḷi que solamente cuando ha 
habido adhikāra (practica asidua y exitosa) en previos 
Buddha Sāsanas, jhāna, el Sendero y sus Frutos pueden ser 
obtenidos en los siguientes Buddha Sāsanas, el término 
“adhikāra” significa “semillas exitosas”. En la actualidad 
aquellos que pasan sus vidas en prácticas tradicionales pero 
que son imitación de samatha o vipassana, no obtienen los 
resultados con la sustancia de las personas que poseen 
semillas de samatha y  vijjā  las cuales pueden ser llamadas 
adhikāra. 

De estos dos tipos de semillas, aquellos que encuentran un 
Buddha Sāsana, pero fallan en obtener semillas de vijjā 
sufren una gran pérdida. Esto se debe a que las semillas de 
vijjā las cuales están relacionadas con rūpa y nāma dhamma 
pueden obtenerse solamente durante un Buddha Sāsana, y 
ello, solo cuando uno es suficientemente sensible para 
obtenerlos. Consecuentemente, en la actualidad, aquellos 
hombres y mujeres que se encuentran incapaces de 
contemplar e investigar en toda su extensión la naturaleza 
de rūpa y nāma dhamma, deberían, a través de sus vidas, 
emprender la tarea de realizar los cuatro grandes primarios 
de memoria, luego la contemplación de su significado y 
discutirlo, y finalmente buscar como su significado está 
constituido en sus propios cuerpos.  

Aquí termina la exposición, mediante la discusión de las 
cuatro clases de individuos y los tres tipos de individuos tal 
como se da en el Sutta y Abhidhamma Piṭaka, según la cual 1) 
aquellas personas que dentro de un Buddha Sāsana no 
practican samatha y vipassana pero dejan que pase el tiempo 
con imitaciones, sufren una gran pérdida tal así, como que 
fallan en utilizar la única oportunidad de aparacer es sus 
existencias como seres humanos dentro de un Buddha 
Sāsana, 2) son tiempos de seres tipo padaparama y neyya, si 
ellos invierten atentamente recto esfuerzo, éstos pueden 
obtener semillas maduras y fructíferas de samatha y 
vipassana, y fácilmente alcanzar los beneficios 

supramundanos de los cuales se beneficiarán ya sea en esta 
vida o en el deva loka (lugar de devas) en su próxima vida 
dentro de este Buddha Sāsana o con  el próximo Buddha, 3) 
ellos pueden proveerse de un inmenso beneficio en sus 
existencias como seres humanos durante el presente 
Buddha Sāsana. 

Aquí termina la exposición de los tres y cuatro tipos de 
individuos. 

​​Micchā-Dhammas en la actualidad: 
Consejos y advertencias 
Si el Tipiṭaka en el cual se encuentran los discursos que el 
Buddha ofreció durante cuarenta y cinco vassās (estaciones 
de lluvias) fueran condensado y la esencia extraída, se 
obtendría los treinta y siete bodhipakkhiya-dhammas. Estos 
treinta y siete bodhipakkhiya-dhammas consituyen la esencia 
del Tipiṭaka. Si estos fueras además condensados entonces 
se obtendrían los siete visuddhis (purificaciones). Si 
nuevamente los siete visuddhis fueran condensados, ellos se 
convertirían en sīla (moralidad), samādhi (concentración) y 
paññā (sabiduría). Estos son llamados adhisīla-Sāsana 
(enseñanza de moralidad elevada), addhicitta-Sāsana 
(enseñanza de mentalidad elevada), y addhipaññā-Sāsana 
(enseñanza de elevada sabiduría). Estos son llamados los 
tres sikhās (entrenamientos). 

Cuando sīla es mencionado, lo esencial para un seglar es 
nicca-sīla. Aquellas personas que cumplen nicca-sīla se 
enriquecen con caraṇa el cual, con vijjā, los habilita para 
alcanzar el Sendero y sus Frutos. Si estas personas pueden 
añadir el refinamiento de uposatha-sīla sobre nicca-sīla, es 
mucho mejor. Para laicos, nicca-sīla significa 
ājīvatthamaka-sīla. Ese sīla [37] debe ser apropiada y 
devotamente mantenido. Si se trata de un puthujjana 
(mundano) que rompe el sīla, éste puede reestablecerse 
inmediatamente por medio de emprenderse nuevamente 
en mantener el sīla por el resto de su vida. Si en alguna 
ocasión futura, el sīla es nuevamente roto, puede 
nuevamente ser limpiado, y cada vez que esta limpieza 
ocurra, la persona involucrada se dota de sīla otra vez. En 
estos días personas dotadas de sīla abundan en gran 
cantidad. 

Sin embargo, personas que han alcanzado perfecta 
concentración en uno o más de los ejercicios kasiṇas (objeto 
de meditación), o en la práctica de asubha-bhāvanā 
(meditación de aversión), etc., como personas que han 
obtenido en uno u otro momento conocimiento 
relacionados con los fenómenos físicos, mentales, con las 



caracteríticas de anicca, dukkha, etc., son bastante raros. 
Esto se debe a que en estos tiempos los micchā-dhamma (o 
dhammas incorrectos), que son probablemente la causa de 
dhammantarāya (peligro del Dhamma), son comunes. 

​​Dhammantarāya 
Por micchā-dhamma que es probablemente la causa de 
dhammantarāya se entiende visiones, prácticas y 
limitaciones como por ejemplo la incapacidad de apreciar el 
peligro del saṃsāra, la creencia de que estos son tiempos en 
los cuales el Sendero y sus Frutos no pueden alcanzarse 
más, la tendencia de postergar el esfuerzo hasta que los 
pāramī maduren, la creencia que personas de los presentes 
días son dvi-hetuka. [38] la creencia que los grandes 
maestros del pasado nunca existieron, etc. 

Aunque no se alcance lo último, ningún kusala kamma (sana 
acción volitiva) es jamás realizado en vano. Si el esfuerzo es 
hecho, kusala kamma (actos volitivos sanos) es un 
instrumento para la producción de pāramīs en aquellas 
personas que no poseen pāramīs. Si ningún esfuerzo es 
hecho, la oportunidad de acumular pāramīs es perdida.  Si 
aquellas personas cuyos pāramīs son inmaduros ponen 
esfuerzo, sus pāramīs madurarán y se harán fructíferos. 
Estas personas pueden alcanzar el sendero y sus frutos en 
las próximas existencias dentro de un Buddha Sāsana. Si 
ningún esfuerzo es realizado, se pierde la oportunidad de 
madurar dichos pāramīs. Si aquellos cuyos pāramīs son 
maduros y fructíferos ponen esfuerzo, pueden alcanzar el 
sendero en esta vida. Si ningun esfuerzo es realizado, la 
oportunidad de alcanzar el sendero y sus frutos estará 
perdida. 

Si las personas que son dvi-hetuka ponen esfuerzo, pueden 
convertirse en tihetuka [39] en sus próximas existencias. Si 
no invierten esfuerzo, ellas no pueden ascender del estado 
de dvi-hetuka y resbalarán hacia el estado de aketuka. [40] 

En este mundo hay un tipo de persona que planea 
convertirse en bhikkhu. Si otra persona le dice, “asume tal 
resolución sólo si puedes mantenerte como bhikkhu toda tu 
vida, de otro modo no te hagas a la idea”’, esto sí se suma a 
dhammantarāya. 

“Cittuppādamattam pi kusalesu dhammesu 
bahūpakāraṃ vadāmi.” ​
(Declaro que el sólo hecho de tener la intención de 
realizar actos meritorios es productivo y de 
grandes beneficios). [41] 

Esto fue lo que dijo el Buddha. 

Menospreciar ya sea los actos de dāna (caridad, donación), o 
al actor del dāna puede invocar puññantarāya [42] en uno 
mismo. Si los actos de moralidad, concentración y 
sabiduría, o aquellas personas que los realizan son 
menospreciadas, dhammantarāya es invocado. Si 
puññantarāya es invocado, uno está sujeto a ser privado de 
poder e influencia, de propiedad y riqueza, y será vilmente 
pobre en las existencias que le sigan. Si dhammantarāya es 
invocado, uno está sujeto a padecer de conducta, y padecer 
de sentido, y así ser totalmente bajo y degradado en las 
existencias o vidas que le sigan. ¡Seamos todos conscientes! 

Aquí termina la exposición de cómo la rara oportunidad de 
renacer como ser humano puede valer la pena, evitando en 
uno mismo micchā-dhamma mencionados arriba, o 
poniendo esfuerzo es esta vida por cerrar las puertas de los 
apāya-lokas (los cuatro mundos inferiores) en el futuro 
saṃsāra (ciclo de renacimientos), o en su defecto acumular 
semillas que permitirán obtener la liberación de las 
vicisitudes mundanas en la próxima vida, o dentro del 
próximo Buddha Sāsana, por medio de la práctica de la 
calma y la atención con resolución, intención y trabajo. 

  

Notas: 
1. Abhidhamma Piṭaka, Puggalaññatti, 6th syn.  Edn. 
  2. Suttanta Piṭaka, Aṅguttara-Nikāya, Catukka-Nipata. Pág 

452, 6th  Syn.  Edn 
  3. Los Tres Periodos de la Vida conocidos como : juventud, 

madurez,  y vejez. Por favor ver Pág. 721, Visuddhimagga 
de Ñanamoli. 

  4. Vāsanā: hábitos y potenciales. 
  5. Vimāna Vatthu, p. 76, 6th Syn.  Edn. 
  6. Vimāna Vatthu, p. 73, 6th Syn.  Edn. 
  7. Suttanta Piṭaka, Majjhima-Nikāya, Mūla-paṇṇāsa, pp, 

288-299, 6th Syn. Edn. 
  8. Sāmaññaphala Sutta publicado por  The Union Buddha 

Sāsana council.  Por favor ver The Light of the Dhamma, 
Vol.V-No 1. 

  9. Dhammapada Commentary, Libro 11, Historia 9, Ver 
también Khuddaka-Nikāya, Peta Vatthu, Pág. 216, 6th 
Syn.  Edn. 

 10. Vinaya Piṭaka, Parajika, p. 13. 6th Syn. Edn. 
 11. Ti-Ratana: Las Tres Joyas: el Buddha, el Dhamma, el 

Sangha. 
 12. El Nibbāna Total. La muerte de un Arahat es conocida 

como la obtención del Parinibbāna. 
 13. Alguien que “No regresará” al kama-loka. 
 14. Los  'Hábitats Puros' son los grupos de 5 esfereas 

celestiales perteneciente a la esfera de las formaciones, 



donde renacen sólo los que “No regresarán”, y en el cual 
logran el estado de Arahat y el Nibbāna. 

 15. El 'Que regresará una vez más.' 
 16. El 'Que ha entrado en la corriente ' Ver Pág. 53 Ibid. 
 17. Apāya loka: Las cuatro Regiones Inferiores.  Éstos son: el 

mundo animal, el mundo de los fantasmas, el mundo de 
los demonios y el infierno. 

 18. Suñña-kappa: Ciclos Estelares 'Cero' . 
 19. Suttanta Piṭaka, Majjhima Nikāya, Mulasa, Pāsarāsi Sutta,  
     p. 220, 6th Syn, Edn. 
 20. Dīgha-Nikāya Pāthika-vagga, Dasuttara Sutta, Pág. 248, 

6th Syn.  Edn., Aṅguttara-Nikāya III Aṭṭhaka.nipāta, 
Akkhaṇa Sutta, Pág. 60,  6th Syn. Edn. i) paccantaro – un 
distrito contiguo donde no florece el Buddha  Sāsana; ii) 
arupino – los cuatros planos Brahma de la esfera 
inmaterial; iii) vitalingo – personas con defectos 
congénitos como la idiotez, etc. iv) asannasatta – plano 
brahma de la esfera material de la no-percepción. v)  
micchadiṭṭhi – nacimientos entres gente con visiones 
incorrectas, vi) peta – el mundo peta; vii) tiracchana – el 
mundo animal, y viii) niraya – el infierno. 

 21. Dhammapada Commentary, historias relacionadas a los 
versos 1 y 18. 

 22. En una arahat surge el conocimiento de la libertad, y 
llega a la comprensión: “No hay más renacimiento, He 
vivido la vida pura; He hecho lo que tenía que hacerse; 
No tengo nada más que hacer para la obtención del 
estado de arahat.” Así vive él, en el bienestar de dicha 
existencia. 

 23. Los Cinco Preceptos.  Éstos son los básicos y constituyen 
lo mínimo que un hombre o una mujer deben observar. 
Éstos consisten en la abstención de matar, robar, 
mantener una conducta sexual inadecuada, decir 
mentiras y consumir intoxicantes. 

 24.Cuando los tres constituyentes del grupo de la 
moralidad del Noble Óctuple Sendero son considerados 
en detalle se convierten en  Ājīvaṭṭhamaka-sīla (moralidad 
consistente de un correcto sustento) de la siguiente 
forma: 1. Me abstendré de atentar contra la vida. 2. Me 
abstendré de robar. 3. Me abstendré de ser indulgente 
en relaciones sexuales impropias y consumir drogas 
intoxicantes. 4. Me abstendré de decir mentiras. 5. Me 
abstendré de poner a una persona en contra de otra. 6. 
Me abstendré de utilizar palabras rudas y ásperas. 7. Me 
abstendré de conversaciones frívolas. 8. Me abstendré 
de un sustento de vida incorrecto. 

 25. Los ocho preceptos son: abstenerse de (1) matar, (2) 
robar, (3) no mantener la castidad, (4) consumir 
intoxicantes, (6) comer después del medio día, (7) bailar, 

cantar, escuchar música y asistir a espectáculos, lucir 
guirnaldas, perfumes, cosméticos y adornos, etc., (8) 
abstenerse de camas altas y lujosas. 

 26. Los Diez Preceptos. Éste es una forma refinada del Aṭṭha 
sīla. El séptimo precepto de los Ocho Preceptos se divide 
en dos y el número 10° “abstenerse de recibir oro y 
plata”. 

 27. Bhikkhu sīla: Los cuatro tipos de Pārisuddhi-sīla son:- 
     1) Restricción en relación a las 227 Reglas del Vinaya. 
     2) Restricción de los sentidos. 
     3) Restricción en relación a la forma de vida. 
     4) Moralidad respecto a los cuatro requisitos. 
 28. Magga-ñāṇa – conocimiento del Noble Sendero. ​

Phala-ñāṇa – conocimiento de sus Frutos. 
 29. Paramattha – verdad en el sentido último. El 

Abhidhammattha Saṅgaha lista cuatro paramattha 
dhammas conocidos como Citta (consciencia), Cetasika 
(Factor mental), Rūpa, (Cualidades materiales) y 
Nibbāna.​
Pathavi (el elemento de la extensión), Āpo (Elemento de 
cohesión o característica liquida), Tejo (Elemento de la 
Energía Cinética) y Vāyo (Elemento del movimiento o 
soporte). 

 30. Dhammapada-atthakatha, verso, 64, (La Historia del 
Sabio Tonto). 

 31. Dhammapada commentary, la historia relacionada con el 
verso 158 “El Monje Codicioso.” 

 32. Vinaya Piṭaka, Mahavagga, p. 191, 6th Syn.  Edn. 
 33. Dhammapada commentary, historia relacionada con el 

verso 60-Bāla-vagga. 
 34. Nimitta es la imagen mental que surge en la mente a 

través de la práctica exitosa de un determinado tipo de 
concentración. La imagen percibida físicamente en el 
comienzo de la concentración es conocida como imagen 
preparatoria o parikamma-nimitta. La imagen inestable y 
no clara que surge después que la mente ha alcanzado 
un determinado grado de concentración es conocida 
como Imagen Adquirida o Uggaha-nimitta . Ésta es una 
imagen mental. La imagen totalmente clara y firme que 
surge después de un elevado grado de concentración es 
conocida como como Imagen Expuesta o 
Paṭibhāga-nimitta.  Ésta es también una imagen mental. 

 35.Observación, exploración, comprensión, determinación, 
de todos los fenómenos de la existencia como 
impermanentes, miserables, e impersonales, que 
preceden la iluminación intermitente del claro 
entendimiento. 

 36. Conocimiento surgido de la contemplación del surgir y 
desaparecer. Es el primero de los nueve conocimientos 



que constituyen el Paṭipadā-ñāṇadassana-Visuddhi (la 
purificación mediante el Conocimiento y la Visión de la 
Dirección Correcta, {the Way, creo que se refiere al 
mismo “sendero” , parece que le han cambiado de 
nombre para no confudirlo con el otro  “conocimiento”,  
el “Maggā-magga-ñāṇadassana-visuddhi (Purificación 
mediante el conocimiento y la visión respecto a Cuál es y 
Cuál No es el sendero)” ya que parecen ser  casi 
sinónimos; me parece que éste último se refiere a 
identificar lo bueno y lo malo, y lo primero se refiere a 
identificar lo que es bueno y lo que es mejor.}. 

 37. Ājīvaṭṭhamaka-sīla – moralidad que culmina con un 
correcto sustento como el octavo precepto. 

 38. Dvi-hetuka-paṭisandhi – Seres que renacen con sólo dos 
condiciones raíces: alobha (desapego) y adosa 
(cordialidad)​
Los individuos Dvi-hetuka-paṭisandhi  no pueden alcanzar 
del Sendero y sus Frutos en la presente vida. 

 39. Ti-hetuka-paṭisandhi – Seres renacidos con las tres 
condiciones raíces, conocidas como alobha, adosa y 
amoha (sabiduría). 

 40. A-hetuka – Un ser renacicod sin ninguna condición raíz. 
 41. Suttanta Piṭaka, Majjhima-Nikāya Mūlapaṇṇāsa, Saṃlekha 

Sutta, p. 48, 6th Syn. Edn. 
 42. El Peligro para la realización de Sanas Acciones 

Volitivas. ​
 



 

​​Capítulo I​
El Bodhipakkhiya Dhamma 

Mostraré de manera concisa los treinta y siete Bodhipakkhiya 
dhammas, los cuales son dhammas que deben ser atendidos 
con energía y determinación por aquellas personas que 
desean practicar samatha (calma) y vipassana (sabiduría), y 
así hacer posible que valga la pena esta singular 
oportunidad de renacer como un ser humano dentro del 
presente Buddha Sāsana. 

Los bodhipakkhiya dhammas consisten brevemente, de siete 
aspectos, conocidos como: 

1.        Satipaṭṭhāna  
2.        Sammappadhāna  
3.        Iddhipāda  
4.        Indriya  
5.        Bala  
6.        Bhojjhaṅga  
7.        Maggaṅga.  

 
De acuerdo a la definición 'Bodhiyā pakkhe bhavāti 
bodhipakkhiyā, estos dhammas son llamados bodhipakkiyas 
debido a que forman parte, o están asociados a magga-ñāṇa 
(Conocimiento del Noble Sendero). Estos dhammas son 
padaṭṭhāna (causa próxima), sambhāra (ingrediente 
requeridos), y upanissaya (condiciones básicas y suficientes) 
del magga-ñāṇa (conocimiento del Noble Sendero). 

 

​​Capítulo II​
Los Cuatro Satipaṭṭhānas 

La definición de Satipaṭṭhāna es:  

'Bhusaṃ tiṭṭhatiti paṭṭhanaṃ; sati eva paṭṭanaṃ 
satipaṭṭhānaṃ’.  

Significa atención u observación  que se encuentra 
firmemente establecida. Existen cuatro satipaṭṭhānas 
(prácticas de la atención). Ellos son: 

1.       Kāyānupassanā-satipaṭṭhāna  
2.       Vedanānupassanā-satipaṭṭhāna  
3.       Cittānupassanā-satipaṭṭhāna  
4.       Dhammānupassanā-satipaṭṭhāna.  

  

1. Kāyānupassanā-satipaṭṭhāna significa atención que es 
firmemente establecida sobre un fenómeno físico,  como la 
exhalación o la inhalación. 

2 Vedanānupassanā-satipaṭṭhāna significa atención 
firmemente establecida sobre las sensaciones. 

3. Cittānupassanā-satipaṭṭhāna significa atención 
firmemente establecida en pensamientos o procesos 
mentales, tales como pensamientos asociados a la pasión o 
no asociados con la pasión. 

4. Dhammānupassanā-satipaṭṭhāna significa atención 
firmemente establecida en fenómenos como los nīvaraṇas 
(los impedimientos, los obstáculos) etc. 

De los cuatro, si la atención o la conciencia es firmemente 
establecida en una parte del cuerpo,  como la respiración, el 
aire que entra y el aire que sale, es equivalente a que la 
atención está siendo firmemente establecida en todas. Esto 
es debido a que la habilidad de localizar la atención en algún 
objeto por medio de la voluntad ha sido realizada. 

“Firmemente establecido” significa que si uno desea 
localizar la atención en la exhalacion e inhalación por una 
hora, la atención de uno se mantiene firmemente constante 
en ello por ese periodo. Si uno desea hacerlo por dos horas 
la atención de uno se mantendrá firmemente constante en 
ello durante dos horas. No hay ocasión en la cual la atención 
se libere de su objeto debido a la inestabilidad de la 
concepción mental (vitakkha). 

(Para una información mas detallada del satipaṭṭhāna, ver el 
Mahasatipaṭṭhāna Sutta. [43]) 

¿Por qué nos interesa establecer firmemente la mente sin 
fallar en algún objeto  como la exhalación y la inhalación? 
Porque es necesario para nosotros congregar y controlar los 
seis viññānas, [44] los cuales han sido arrastrados  
tempestuosa e irrefrenablemente a través del pasado e 
inconcebiblemente extenso saṃsāra (ciclo de 
renacimientos). Lo haré claro. La mente está  acostumbrada 
a fluctuar de uno a otro de los seis objetos de los sentidos los 
cuales viven en las proximidades de la puerta de los seis 
sentidos.[45] 

Como un ejemplo, tómese el caso de un hombre demente 
que no tiene control sobre su mente. Éste nisiquiera  sabe la 
hora de la comida, y vaga por caridad de lugar en lugar. Sus 
padres lo buscan y le dan comida. Después de comer cinco  
o seis trozos de ella, este vuelca el plato y se va. Éste falla así 
de obtener una plaza de comida permanente. En esta 



dimensión, él ha perdido el control de su mente. No puede 
controlar su mente nisiquiera en la dimensión de terminar 
el asunto de la comida. En una conversación, éste no puede 
controlar su mente en el sentido de terminar o completar 
una frase. Ni el comienzo, ni el medio y ni el final están de 
acuerdo el uno con el otro. Su conversación no tiene 
significado. No puede ser de utilidad en ningún 
emprendimiento en esta vida. Es incapaz de realizar 
cualquier tarea. Tal persona no puede clasificarse como ser 
humano, y tiene que ser ignorada. 

Este hombre trastornado puede volverse una persona sana y 
normal nuevamente, si encuentra un buen doctor y el 
doctor aplica tal estrictos métodos de cura como para 
confinarlo y ponerlo en cautiverio. Curado en esta forma, el 
puede recobrar el control sobre su mente en aspectos como 
tomar sus alimentos, y puede ahora comer 
satisfactoriamente. Éste entonces recobra el control sobre 
su mente en otros aspectos de alguna forma. Puede realizar 
sus tareas hasta que sean completadas. Así como cualquier 
persona completa sus tareas. 

Éste es el ejemplo. 

En este mundo, personas que no son dementes, a pesar de 
que son normales y tienen control sobre su mente, se 
asemejan a una persona que no tiene control sobre su 
mente en cuanto samatha y vipassana se refiere. Así como el 
hombre se deshace del plato de comida y se va por ahí 
después de cinco o seis trozos en vez de intentar comer toda 
la  comida, estas personas normalmente sanas encuentran 
su atención vagando debido a que no tienen control sobre 
sus mentes: Cada vez que rinden sus respetos al Buddha y 
contemplan sus nobles cualidades, no logran hacerlo ya que 
no pueden mantener su mentes en estas nobles cualidades, 
sino que  encuentran divertido que su atención se oriente 
muchas veces a otros objetos de la mente, y así fallan en 
siquiera terminar el verso ‘itipiso’. [46] 

Es como si un hombre que sufre de hidrofobia buscara agua 
fervientemente con los labios sedientos y sin embargo se 
corriese de ella con miedo cuando ve un lago con 
refrescante y cálida agua. Es también como un enfermo a 
quien cuando le dan una dieta de comida repleta de 
cualidades medicinales, encuentra la comida amarga para 
su gusto y se ve obligada a vomitarla. Justo de la misma 
forma, estas personas se encuentran a sí mismas incapaces 
de aproximarse a la contemplación de las nobles cualidades 
de un Buddha y no pueden mantenerse según ellas. 

Si en la recitación del verso ‘itipiso’, la recitación de ésta 
fuera interrumpida cada momento que la  mente vagase, y 

si los que lo recitaran tendrían que empezar nuevamente 
desde el principio en cada momento que la interrupción 
ocurriese, jamás llegarían a terminar el verso aún así se 
mantengan recitándolo todo el día, o todo el mes, o todo el 
año. En la actualidad ellos pueden lograr llegar hasta el final 
debido a que se mantienen recitándolo de memoria 
mientras que sus mentes vagan en otros asuntos.  

De la misma forma, aquellas personas que, en días 
uposatha, planean ir a lugares tranquilos con el objeto de 
contemplar los treinta y dos partes del cuerpo,  como por 
ejemplo kesā (cabellos de la cabeza), loma (cabellos del 
cuerpo), etc., o las nobles cualidades del Buddha, 
últimamente terminan en compañía de  amigos  y colegas 
debido a que no tienen control sobre sus mentes, aunque 
tenga como intención orientar sus mentes hacia samatha 
(calma) o hacia el trabajo del brahmā-vihara (estados 
sublimes), [48]  como recitar las fórmulas de transmición de 
mettā (amor bondadoso), debido a que no tienen control 
sobre sus mentes, debido a que sus pensamientos no están 
concentrados pero sí confusamente dispersos, terminan 
únicamente con la manifestacíón visible de la recitación. 

Estos hechos son suficientes para mostrar como muchas 
personas se asemejan a un demente mientras realizan 
kusala kammas (méritos). 

“Papasmim ramate mano”.  

 La mente se complace en lo perjudicial. [49] 

Así como el agua naturalmente fluye desde las altas colinas 
hacia los lugares llanos, la mente de los seres, si están fuera 
de control, se orientan hacia lo perjudicial. Esa es la 
tendencia de la mente. 

Mostraré, con ejemplos, una comparación entre aquellos 
que no ejercen ningún control sobre sus mentes y las 
personas dementes mencionadas anteriormente. 

Suponer un río con una corriente veloz. Un navegador no 
instruído en el control de la dirección del bote, es arrastrado 
por la corriente. Su bote está cargado de mercancía valiosa 
para comerciar y vender en las ciudades  que quedan río 
abajo. Mientras flota, pasa los trechos del curso del río 
entre  montañas y bosques donde no hay puertos ni anclajes 
para su bote. Continúa así a la deriva sin parar. Cuando la 
noche asciende, éste pasa por la ciudad y las aldeas con 
muelles y anclajes, pero él no los ve en la oscuridad de la 
noche, y así forzosamente continúa a la deriva hasta  llegar 
al gran océano. 

La infinita extensión del saṃsāra (ciclo de renacimientos) es 
como la rápida corriente del río. Seres que no poseen 



control sobre sus mentes son como el balsero que es incapaz 
de guiar el bote. La mente es como el bote. Seres que han 
sido arratrados de existencia en existencia en ciclos 
estelares “suñña”, ciclos donde no han aparecido ningún 
Buddha Sāsana, son como los botes arrastrados en aquellos 
trechos del  río entre montañas y bosques, donde no existen 
puertos ni anclajes.  Cuando estos seres nacen en aquellos 
ciclos estelares donde florece un Buddha Sāsana, pero son 
ignorados porque ello ocurre en uno de los ocho 
aṭṭhakkhaṇas (lugares inoportunos), se asemejan al balsero 
que es arrastrado por el río a través de la ciudades y las 
aldeas con puertos y anclajes pero no los ve debido a la 
oscuridad de la noche. En otras oportunidades, estos 
naceran como seres humanos, devas o brahmās, dentro de un 
Buddha Sāsana, pero fallarán en alcanzar el sendero y sus 
Frutos debido a que son incapaces de controlar sus mentes e 
invertir esfuerzo suficiente para prácticar vipassana 
(entendimiento), los ejercicios de satipaṭṭhāna (los cuatros 
objetos de la atención)  y así continuarán todavía 
arrastrados por  el saṃsāra, se parecen al balsero que ve las 
orillas de las ciudades y las aldeas con puertos y anclajes 
pero que no es capaz de guiar el bote hacia ellos debido a su 
incapacidad para controlar el timón, y por lo tanto continúa 
siendo arrastrado hacia el gran océano. En el infinito 
saṃsāra, aquellos seres que pueden liberarse de las 
vicisitudes mundanas dentro de los Sāsanas de los Buddhas 
que han aparecido, quienes en número exceden los granos 
de los bancos de arena del río Ganges, son seres que tenían 
control sobre sus mentes y que poseían la habilidad de 
retener la atención en algún objeto deseado mediante la 
práctica de satipaṭṭhāna. 

Esto muestra la tendencia de vagar o “el curso de la 
existencia” de aquellos seres que no practican satipaṭṭhāna, 
aún así siendo conscientes del hecho que no tienen control 
sobre sus mentes cuando se les presenta una práctica de 
samatha y vipassana (calma y entendimiento). 

Comparaciones pueden también hacerse con el 
domesticamiento y entrenamiento del ganado con el 
propósito de sujetarlos mediante un yugo y arrastrar el 
arado, y el domesticamiento de elefantes para emplearlos al 
servicio de un reino, o en los campos de batalla.  

En el caso del ganado, el joven ternero tiene que estar 
regularmente con el ganado, luego una argolla nasal es 
pasada por su nariz y es atado a un poste y es entrenado a 
reponder al control de la soga. Luego es entrenado a 
someterse al yugo,  y solamente cuando se vuelve receptivo 
al peso de éste es llevado para el uso del arado y arrastrar 
carros y así efectivamente emplearse para un negocio y 

generar ingresos.  Este es el ejemplo de un vacuno. 

En este ejemplo, tanto las ganancias como el éxito del dueño 
dependen del empleo que obtenga el animal para arrastrar 
el arado o los carros después del entrenamiento para que 
sea sensible al yugo, de esta misma forma el generar 
verdaderos beneficios en los seglares o los bhikkhus del 
presente Buddha Sāsana depende del entrenamiento  en 
samatha y vipassana (calma y visión). En el presente Buddha 
Sāsana, la practica de sīla-visuddhi (purificación de virtud) se 
parece al entrenamiento del joven ternero amarrándolo y 
manteniéndolo junto al ganado. De igual forma como el 
joven ternero no fuera amarrado y mantenido con el 
ganado, éste dañaría y destrozaría la propiedad de terceros 
acarreandole  responsabilidades al dueño, si una persona 
carece de sīla-visuddhi, los tres kammas [50] generarían una 
estampida y dicha persona  estaría sujeta a las impurezas 
mundanas y los negativos resultados señalados en el 
Dhamma. 

El esfuerzo en desarrollar kāyagatā-satipaṭṭhāna [51] se 
parece a la argolla nasal que se sujeta en la nariz y entrena al 
ternero a responder a la soga despues de atarlo al poste. Así 
como el ternero cuando es atado al poste puede ser 
mantenido donde sea que el dueño lo desee, y no puede 
escaparse, así mismo, cuando la mente es atada al cuerpo 
con  la soga llamada satipaṭṭhāna, dicha mente no podrá 
vagar sino que estará obligada a quedarse donde sea que el 
dueño lo designe. El hábito de una mente desequilibrada y 
distraída adquirida durante una inconcebible duración del 
saṃsāra se torna finalmente sosegada. 

Una persona que cumple la práctica de samatha y vipassana 
(calma y entendimiento) sin primero intentar 
kāyagatā-satipaṭṭhāna (atención en referencia al cuerpo), se 
parece al dueño que ata al animal todavía sin 
adiestramiento al carro o al yugo sin la argolla nasal. Esta 
persona encontraríase incapaz de manejar al animal según 
su voluntad.  

Debido a que el vacuno es todavía salvaje, y debido a que no 
tiene argolla nasal, ni siquiera correría por el camino, e 
intentaría huir rompiendo el yugo. 

Por otro lado, en una persona que primero tranquiliza y 
entrena su mente con kāyagatā-satipaṭṭhāna-bhāvanā 
(contemplación del cuerpo) antes de dirigir la mente a la 
práctica de samatha y vipassana (clama y entendimiento), 
mantendrá su atención firme y su trabajo será exitoso. 

En el caso del elefante, el elefante salvaje tiene que ser 
traído primero desde la jungla hacia un campo cerrado para 
su domesticación y entrenamiento. Despues es 



inmovilizado y atado de forma segura hasta que sea 
domesticado. Cuando este se vuelve absolutamente 
domesticado y quieto, es entrenado en varias formas de 
trabajo en los cuales éste será empleado para el servicio del 
rey. 

El reino de los placeres sensuales se asemeja a la jungla 
donde el elefante salvaje goza de sí mismo. El Buddha 
Sāsana se parece al campo cercado al cual el animal salvaje 
es traído por vez primera. La mente se asemeja al elefante 
salvaje.  La fe (saddha) y el deseo (chanda) en el 
Sāsana-dhamma se asemejan al elefante domesticado que 
inicialmente era salvaje y que posteriormente es atado y 
traído al campo, respectivamente. sīla-visuddhi (purificación 
de la virtud) se asemeja a la cerca. El cuerpo, o las partes del 
cuerpo, como la exhalación y la inhalación se asemejan al 
poste en la cerca al cual el elefante es atado. Kāyagatā-sati se 
parece a la soga mediante la cual el elefante salvaje es atado 
al poste. Los trabajos preparatorios destinados a samatha y 
vipassana se asemejan al entrenamiento preparatorio del 
elefante. El trabajo de samatha y vipassana se asemejan al 
desfile o al batallón del Rey.  

Otros puntos de comparación pueden ser ahora fácilmente 
reconocidos. 

Así es como he mostrado mediante los ejemplos del hombre 
demente, el balsero, el vacuno, y el elefante, los principales 
puntos en relación a  kāyagatā-sati, el cual es por antigua 
tradición el primer paso que deber ser emprendido en el 
trabajo de poder desarrollarse en sīla-visuddhi dentro del 
Sāsana de todos los Buddhas que han aparecido en el pasado 
e inconcebiblemente extenso saṃsāra. 

El punto principal es, que ya sea mediante la exhalación o la 
inhalación, o  mediante iriyāpatha (cuatro posturas: 
caminando, parado, sentado, o tendido) o mediante 
sampajañña, (clara comprensión),  o mediante 
dhātu-manasikāra (advertencia en la mente de los 
elementos), o mediante aṭṭhika-saññā (contemplación de los 
huesos), uno debe invertir esfuerzo con el objeto de adquirir 
la habilidad de localizar la atención en el cuerpo y sus 
posturas tanto como sea posible durante día y noche y 
durante todos los instantes al caminar. Si uno puede 
mantener la atención firme tanto como uno desee, entonces 
la maestría de la mente ha sido adquirida. Así es como uno 
puede liberarse del estado del hombre demente. Y ahora se 
semeja al balsero que puede maniobrar la dirección de su 
balsa, o al dueño del vacuno domesticado y entrenado, o al 
rey que emplea a sus elefantes domesticados y entrenados. 

Existen muchos grados de maestría sobre nuestra mente. 

La práctica exitosa de kāyagatā-sati  es, en el Buddha Sāsana, 
el primer estado de maestría sobre la mente. 

Aquellos que no deseen  seguir la senda de samatha (calma), 
pero deseen aspirar al sendero de la vipassanā pura, el cual 
es la forma de trabajo del individuo sukkha-vipassaka [52], 
deberían proceder justamente después del establecimiento 
exitoso de kāyagatā-sati.  

Si ellos no desean practicar kāyagatā-sati separadamente y si 
ellos desean practicar vipassana con tal trabajo que puedan 
conllevar kāyagatā-sati en él, serán exitosos, asumiendo que 
ellos realmente tienen la sabiduría y la energía necesarias. 
El kāyagatā-sati que está asociado con udayabbhaya-ñāṇa 
(conocimiento vinculado con el surgir y desaparecer de los 
fenómenos físicos y mentales), el cual aprecia claramente el 
surgir y desaparecer de su existencia, es muy valioso de por 
sí. 

En el método de samatha (calma) mediante la práctica de 
kāyagatā-sati de la exhalación y la inhalación, uno puede 
alcanzar rūpāvacara-catuttha-jhāna (el cuarto jhāna en la 
esfera de las formaciones); mediante la práctica de 
vaṇṇa-manasikāra [53] de kāyagatā-sati de las treinta y dos 
partes del cuerpo,  como kesa (cabello de la cabeza) loma 
(cabellos del cuerpo), etc., uno puede alzanzar los ocho 
samāpatti [54] y mediante la práctica de [55] 
paṭikūla-manasikāra del mismo kāyagatā-sati uno puede 
alcanzar el primer jhāna. Si vipassana [entendimiento] es 
alcanzado en el proceso, uno puede lograr el Sendero y sus 
Frutos. Inclusive si el logro  no es alcanzado en la práctica 
de samatha y vipassana (calma y entendimiento), y  si el 
estado cuando uno obtiene el control sobre la mente y la 
habilidad de mantener la atención firme donde uno desee 
es alcanzado, ha sido dicho por el Buddha que tal persona es 
aquella que ha gozado del sabor de amata . [56] 

Amataṃ tesaṃ paribhuttaṃ,​
Yesaṃ kāyagatā sati paribhuttā.[57]  
Aquellos que gozan de kāyagatā-sati, gozan de 
amata. 

  
Aquí, amata significa gran tranquilidad y paz mental. [58] 

La mente es, en su estado original y natural, altamente 
inestable en su atención, y así es de asada y caliente en su 
propia naturaleza. Así como un  insecto que vive en un 
pimiento no es consciente de su calor, así son los seres 
aspirantes al reino de taṇhā (de la avidez) y no son 
conscientes del calor de taṇhā; estos seres sujetos a la ira y al 
orgullo no son conscientes del calor del orgullo y la ira, así 
que son seres inconscientes del calor de sus inestables 



mentes. Solamente cuando se establece kāyagatā-sati, es que 
la inestabilidad de sus  mentes desaparece, entonces se 
hacen conscientes del calor de una mente inestable.  
Habiendo alcanzado la extinción de ello, ellos desarrollan el 
temor a una recaída en dicho calor. El caso de quien ha 
alcanzado el primer jhāna, o udayabbaya-ñāṇa, a través de 
kāyagatā-satipaṭṭhāna no requiere mayor explicación. 

Por lo tanto, cuanto más elevados niveles uno alcance más 
difícil se hace para uno estar apartado de kāyagatā-sati. El 
Ariya Puggala (el noble individuo) usa los cuatro satipaṭṭhāna 
como alimento mental hasta llegar al parinibbāna. 

La habilidad de mantener la atención firme en las partes de 
cuerpo,  como la inhalación y la exhalación, por una o dos 
horas requiere de un trabajo de siete días, o quince días, o 
un mes, o dos meses o tres meses, o cuatro meses, o cinco 
meses, o seis meses, o un año, o dos, de acuerdo a la 
intensidad del esfuerzo. Para los métodos de práctica de 
respiración ver mi “Ānāpāna Dīpanī”. 

Hay muchos libros de maestros del pasado sobre el método 
de los treinta y dos partes del cuerpo. En este método, kesā 
(cabello de la cabeza), lomā (cabello del cuerpo), nakhā 
(uñas), dantā (dientes), taco (piel) son conocidos como 
taca-pañcaka (grupos que concluyen con taco como el 
quinto). Si la atención puede ser firmemente enfocada en 
estos cinco, el trabajo de kāyagatā-sati esta consumado. 

Para catu dhātu vavatthāna (análisis de los cuatro elementos 
primarios), rūpa-vipassana (contemplación de los 
fenómenos físicos), nāma-vipassana (contemplación de los 
fenómenos mentales), consultar mi Lakkhaṇa Dīpanī,  
Vijjā-magga Dīpanī, Āhāra Dīpanī, y Anatta Dīpanī. 

Aquí termina la concisa explicación de 
kāyagatāsati-Bhāvanā, el cual es uno de los cuatro 
satipaṭṭhānas, y que tiene que estar establecido primero 
antes del  trabajo de bhāvanā (contemplación mental) por 
individuos Neyya y Padaparama con el propósito de alcanzar 
el Sendero y sus Frutos dentro del Buddha Sāsana. 

Aquí termina satipaṭṭhāna 

Notas: 
  
43. Por favor consultar The Light of the Dhamma, Vol. III, No. 4, 

Dīgha-Nikāya Maha-Vagga, Mahāsatipaṭṭhāna Sutta, p. 231, 6th 
Syn. Edn. 

44. Consciencia Visual, consciencia auditiva, consciencia olfativa, 
consciencia gustativa, consciencia corporal, y consciencia 
mental. 

 45. La puerta de la vista, la puerta del oído, la puerta del gusto, la 
puerta de la sensación corporal y la puerta de la mente. 

 46. Verso relacionado con las nueve cualidades inherentes del 
Buddha. Por favor consultar Brahmajāla Sutta y Sāmaññaphala 
Sutta publicado por The Union Buddha Sāsana Council. 

 47. Conocido como 'wut' en Birmano. 
 48. Los Cuatro Estados Sublimes, conocidos como, mettā (amor 

benevolente), karuṇā (compasión), muditā (alegría altruista), y 
upekkhā (ecuanimidad).  

 49. Dhammapada, verso 116. 
 50. Las diez acciones insanas:  ​

Kāyakamma – las tres acciones físicas: matar, robar, conducta 
sexual impropia; ​
Vacīkamma – cuatro acciones verbales – mentir, calumniar, 
hablar de forma ruda, conversar frívolamente.​
Manokamma – tres acciones mentales – avaricia, mala 
voluntad, visiones incorrectas. 

 51. Atención en relación al cuerpo. 
 52. Alguien que practica sólo Vipassana.   
 53.Advertencia de la mente hacia el color o la apariencia. Parte del 

ejercicio de reflexión en las treinta y dos parte del cuerpo. 
 54. Ocho consciencias sostenidas – Ocho trances de la Esfera 

Material e Inmaterial. 
 55. Contemplación de la repugnancia. 
 56. Inmortalidad.. 
 57. Aṅguttara-Nikāya, Ekaka-Nipata, 20 Amata-Vagga Sutta, p. 47, 

6th Syn. Edn. 
 58. Esto significa Kilesa Nibbāna. 
  

​​Capítulo III​
Los Cuatro Sammappadhānas 

La definición de sammappadhāna es:  

      Bhusaṃ dhahati vahatīti padhanaṃ, 
    Sammadevapadhānaṃ sammappadhānaṃ. 
  

(Pueda continuar lo máximo que sea posible: de aquí 
que se llame padhāna. Son Dhammas que pueden 
sostenerse apropiada y extensamente: de aquí que se 
llame sammappadhāna). 

El esfuerzo que no posee ningún elemento de mala voluntad 
es llamado sammappadhāna. Es también llamado 
ātāpa-vīriya. Es un esfuerzo que puede ser invocado 
mediante la trascendencia de grandes dolores físicos y 
mentales. Es un esfuezo que posee cuatro características. 

Estas cuatro características son: 

Kāmaṃ taco ca nhāru ca, 
aṭṭhi ca avasissatu. 
sarīre upasussatu maṃsalohitaṃ, 
yaṃ taṃ purisathāmena purisavīriyena 



purisaparakkamena pattabbaṃ, 
na taṃ apāpuṇitvā vīriyassa saṇthānaṃ bhavissati. 

 [59] 
 (Que queden sólo mi piel, tendones y huesos, y que 
mi carne y mi sangre se sequen. No permitiré que 
el curso de mi esfuerzo se detenga hasta que 
consiga aquello que sólo puede ser logrado por la 
habilidad humana, mediante el esfuerzo y la 
voluntad humana) 

Estas características pueden resumirse como sigue: 

1.        Que quede la piel  
2.        Que queden los tendones  
3.        Que queden los huesos  
4.        Que  la carne y la sangre se sequen 

 
Es el esfuerzo llamado determinacion “Si el fin es obtenible 
por el esfuerzo humano, no desistiré ni me relajaré hasta 
haberlo alcanzado, hasta que el fin sea logrado y obtenido.”  
Este es el esfuerzo que fue puesto por el Venerable Bikkhu 
Soṇa [60] y el Venerable Cakkhupāla. [61] 

Es solamente cuando el jhāna, el sendero, y sus frutos no 
son conseguidos que el esfuerzo debe invertirse en esta 
escala, como lo prescribió el Buddha a través de toda la vida. 
Puede decirse que la causa (del fracaso) yace en la 
naturaleza de los tiempos actuales, o que los seres son 
dvi-hetuka (nacidos sólo con dos condicionamientos raíces), 
o que se carece de suficientes pāramīs  acumulados. 

En este mundo, algunas personas, lejos de invertir esfuerzo 
a plena escala como el esfuerzo prescrito por el Buddha, 
nisiquiera tratan de implementar kāyagatā-sati 
efectivamente en virtud de curar sus mentes del deambular 
a la deriva, y todavía dicen que sus fracasos de alcanzar el 
sendero y sus frutos son debidos al hecho de que éstos son 
tiempos que excluyen tales logros. Hay otras personas de la 
misma clase, que dicen que las mujeres y hombres de la 
actualidad no tienen la necesidad de acumular pāramīs para 
conseguir llegar al Sendero y sus Frutos. Hay todavía otros 
de la misma clase, que dicen que los hombres y las mujeres 
del presente son dvi-hetuka. Todas esas personas dicen ello 
porque no saben que estos son tiempos de individuos de la 
clase neyya que fallan en alcanzar el Sendero y sus Frutos 
debido que carecen de un esfuerzo del tipo sammappadhāna. 

Si un adecuado esfuerzo sammappadhāna es puesto con una 
intención del tipo pahitatta, donde mil inviertan esfuerzo 
tres cientos, cuatro cientos o quinientos de éstos podrán 
alcanzar el objetivo supremo; si cien pusieran esfuerzo, 
treinta, cuarenta, o cincuenta de ellos podrían alcanzar el 

objetivo supremo. Aquí, intención pahitatta significa 
“determinación de adherirse al esfuerzo a través de la vida 
hasta la muerte, durante la cual se haría todavía mayor 
esfuerzo, si fuera necesario.’ 

El esfuerzo de venerable Thera Soṇa consistía en 
mantenerse consciente durante los tres meses de cada vasā 
(estación de lluvias), las únicas posturas que adoptadaba era 
el estar sentado o caminando. El esfuerzo del Venerable 
Cakkupāla fue del mismo tipo. El Venerable Thera 
Phussadeva [62] llegó a alcanzar el Sendero y sus Frutos 
solamente después de veinticinco años con el mismo tipo de 
esfuerzo.  En el caso del venerable Thera Mahāsiva [63], el 
esfuerzo duró treinta años. 

En el presente, hay una gran necesidad de tal calidad y 
cantidad de esfuerzo sammappadhāna. Sucede que aquellos 
que invierten el esfuerzo no poseen suficientes bases en 
pariyatti (aprendizaje de la doctrina), mientras que aquellos 
que poseen suficiente bases en pariyatti viven envueltos en 
Palibodhas (obstáculos) vinculados con oficios de bikkhus, 
como vivir en ciudades o aldeas, participar en discusiones 
sobre el Dhamma, impartiendo sermones y enseñanzas, 
escribiendo libros sobre el Dhamma. Estas personas son 
incapaces de poner suficiente esfuerzo durante largos 
periodos sin pausa. 

Algunas personas están acostumbradas a decir que cuando 
sus pāramīs maduren y los tiempos se vuelvan fructíferos 
para lograr liberarse de las vicisitudes mundanas entonces 
podrán obtener tales logros; estas personas no ponen 
esfuerzo ahora que es cuando no pueden tener certeza si 
con tales esfuezos  lograrán la liberación. Estas personas 
parecen no poder comparar el sufrimiento ocasionado por 
treinta años de esfuerzo ahora  con los que se encontrarán, 
si en el  interín antes de alcanzar tal liberación,  son 
lanzados en la región de los infiernos durante quinientos 
mil años. Estos no parecen entender que el sufrimiento 
ocasionado por el esfuerzo de treinta años no es tan malo 
como el sufrimieno causado por tan sólo tres horas en la 
región de los infiernos. 

Ellos pueden decir que la situación será la misma si no 
logran liberarse después de treinta años de esfuerzo. Pero si 
una persona es lo suficientemente madura para liberarse, 
ésta logrará liberarse por medio de ese esfuerzo. Y si no es 
lo suficientemente madura, lo conseguirá en la próxima 
vida. Inclusive si falla en liberarse  dentro de este Buddha 
Sāsana, bhāvanā-āciṇṇa-kamma (el kamma del esfuero 
repetitivo en el desarrollo mental) es un kamma poderoso.  
Por medio de él eludirá la región apāya y podrá encontrarse 
con el próximo Buddha después de continuar renaciendo en 



las existencias sugati (el curso de una existencia feliz). En el 
caso de aquellas personas que no ponen el esfuerzo 
perderán la oportunidad de liberarse inclusive así estén 
suficientemente maduros para obtener la liberación 
durante treinta años de esfuerzo. Por falta de esfuerzo ellos 
no tienen nada que ganar y todo que perder. Que todos, por 
lo tanto, adquieran el ojo de la sabiduía y sean conscientes 
del peligro. 

Existen cuatro clases de sammappadhāna, [64] llamados: 

1. Uppannānaṃ akusalānaṃ dhammānaṃ pahānāya 
vāyāmo,  

2. Anuppannānaṃ akusalānaṃ dhammānaṃ 
anuppādāya vāyāmo,  

3. Anuppannānaṃ kusalānaṃ dhammanaṃ uppādāya 
vāyāmo,  

4. Uppannānaṃ kusalānaṃ dhammanaṃ bhiyyobhavāya 
vāyāmo.  

1. Esfuerzo de dominar o evitar comportamientos 
negativos que han aparecido, o están en el curso de 
su aparición 

2. Esfuerzo por evitar (no sólo en esta vida sino en la 
vidas que sigan) el surgimiento de comportamientos 
negativos que todavía no han aparecido; 

3. Esfuerzo de despertar el surgimiento de actos 
beneficiosos que todavía no han surgido: 

4.​ Esfuerzo de incrementar y perpetuar aquellos 
actos nobles que han surgido o están en el curso 
de su aparición. 

 

​​Upanna y Anupanna Akusala Kamma 
En la personalidad de cada ser que deambula en el saṃsāra 
(ciclo de renacimientos) existen dos tipos de akusala kamma 
(actos volitivos perjudiciales), llamados: 

1.​         Upanna akusala kamma  

2.​         Anupanna akusala kamma.  

Upanna akusala kamma significa pasados y presentes akusala 
kammas. 

Estos comprenden los actos volitivos negativos cometidos 
en una serie de ciclos estelares y vidas pasadas. Entre estos 
akusala kammas, hay algunos que tienen que ser agotados 
por  medio de renacimientos en apāya-loka. Hay otros que 
esperan la oportunidad de producir renacimientos en el 

apāya-loka, y así constituir potencialidades para 
renacimientos adicionales en el apāya-loka que acompañen 
a los seres de ciclo a ciclo estelar y de vida en vida. 

Todo ser en quien resida sakkāya-diṭṭhi (creencia en la 
personalidad), ya sea humano,  o deva, o brahmā, posee un 
infinito y extenso almacenamiento de tales débitos pasados, 
es decir, consistentes de akusala kammas (actos volitivos 
perjudiciales) y tienen la potencialidad de producir 
renacimientos en los infiernos más bajos del Avīci. 
Similarmente hay una infinita cantidad de otros kammas 
capaces de producir renacimientos en otros apāya-lokas. 
Estos kammas del pasado que esperan por una oportunidad 
favorable para producir renacimientos  resultantes y que 
acompañan a los seres de vida en vida hasta que sean 
consumados, son llamados upanna.  

Estos upanna akusala kammas tienen sus raíces en 
sakkāya-diṭṭhi  (creencia en la personalidad). Mientras exista 
sakkāya-diṭṭhi  no serán consumidos sin producir resultados. 
No existe el caso de kammas pasados que sean consumados 
por sí mismos sin producir resultados adeudados. Sin 
embargo, cuando, a través de la observación dentro de 
anattā-lakkhaṇa (características de impersonalidad), uno 
erradica en uno mismo sakkāya-diṭṭhi  (creencia en la 
personalidad), desde ese instante todo el uppanna akusala 
kamma pierde su potencialidad y desaparece del 
almacenamiento de los pasados akusala kammas. Desde esa 
existencia, uno no será sujeto de renacer nuevamente en los 
apāya-lokas en el futuro saṃsāra, nisiquiera en sueños. 

Anuppana akusala kamma significa akusala kamma futuros. 
Comenzando con la próxima existencia desde esta vida, 
todos los actos perjudiciales nuevos que una cometa, en 
cualquier oportunidad que ocurra en el curso de esta 
presente vida y en las sucesivas son llamados anuppana.  
Estos nuevos akusala duccarita kammas (actos volitivos 
perjudiciales y negativos) que una cometa inclusive durante 
una sola vida puede ser infinitos en número. Todas estos 
anuppanna akusala kammas tienen su origen en sakkāya-diṭṭhi 
. 

Si en cualquier momento sakkāya-diṭṭhi  desaparece, todos 
los nuevos anuppanna akusala kammas también 
desaparecerán inclusive en ese instante, de lo que concernía 
a la personalidad del ser, no quedará residuos. Aquí, 
“desapacer” significa que no habrá ocasión, comenzando 
desde el próximo instante, en la futura sucesión de vidas y 
ciclos estelares, donde nuevos akusala kammas sean 
perpetuados.  En todo el futuro anamatagga-saṃsāra 
(interminable ciclos de renacimientos), aquellos seres no 
cometerán, inclusive ni en sueños, ningún akusala kamma 



(actos volitivos negativos) como pāṇātipāta (asesinato de un 
ser). 

Si se mantiene sakkāya-diṭṭhi , aunque se trate de un ser 
como un Monarca Universal y que ejerza poder sobre todo el 
universo, éste es como si fuera un sandwich entre el el fuego 
del infierno por delante y el fuego del infierno por detrás, y 
será cercado entonces por sus dos akusala kammas de 
uppanna y anuppanna. Por lo tanto es una criatura 
puramente del calor de los infiernos. Similarmente, el rey 
de los deva lokas, Sakka, el rey del Tāvatiṃsa-deva-loka, los 
brahmās de rūpa y arūpa brahma-loka, son todas criaturas 
simplemente del calor del infierno. Son criaturas que están 
atadas a las cadenas del infierno de la regíon de los apāya. 
En el gran vórtice del saṃsāra, estas son criaturas que 
simplemente son arrastradas o hundidas por éste. 

En la infinita extensión del saṃsāra, los seres tienen que 
cultivar el deseo de encontrarse con un Buddha Sāsana, el 
cual es extremadamente difícil de conseguir. Atrapados 
como están, por delante y por detrás, por los fuegos del 
infierno de upanna y anuppanna akusala kamma, estos tienen 
que cultivar seriamente el deseo de extinguir esos fuegos 
íntegramente.  

De aquí, aquellos seres que encuentran un Buddha Sāsana 
tienen que hacer de la extinción de los fuegos infernales de 
uppanna y anuppanna su única tarea para su propio beneficio 
futuro. 

La tarea de extinguir el akusala kamma de uppanna y 
anuppanna consiste en erradicar de sí mismo sakkāya-diṭṭhi  
y nada más. Si sakkāya-diṭṭhi  es erradicado, los dos akusala 
kammas (actos volitivos perjudiciales) serán enteramente 
erradicados. 

“Bon-sin-san” [65] Sotāpannas, como Visākhā y 
Anāthapiṇdika, quienes fueron infinitamente numerosos 
entre humanos, devas y brahmās, eran seres que habían 
obtenido la liberación del estado de hundirse y errar en el 
gran remolino del saṃsāra (ciclo de renacimientos) desde el 
momento que sakkāya-diṭṭhi  fue erradicado. Estos son seres 
que han alcanzado el primer estado del Nibbāna llamado 
sa-uppādisesa-nibbāna (Nibbāna con los cinco grupos 
constituyentes de existencia residuales). Aunque son 
propensos a deambular en el ciclo de renacimientos por 
muchas vidas y muchos ciclos estelares, estos no son más 
seres mundanos. Habiéndose convertido en “Bon-sin-san” 
Ariyas (Nobles) son seres del lokuttara (de la esfera 
supramundana). 

Aquí termina la exposición de uppanna y anuppanna akusala 
kamma de los cuales  se han  liberado los Sotāpannas .  

​​Uppanna y Anuppanna Kusala Kamma 
Expondré a cotinuación la división de kusala kamma (actos 
volitivos beneficiosos) en uppanna y anuppanna, primero 
referente a los tres Sāsanas de sīla (moralidad), samādhi 
(concentración) y  paññā (sabiduría), y la segunda con 
referencia a los siete visuddhis de sīla-visuddhi, citta-visuddhi, 
diṭṭhi-visuddhi, kankhā-vitaraṇa-visuddhi, 
maggāmagga-ñāṇa-dassana-visuddhi, 
paṭipada-ñāṇa-dassana-visuddhi y 
lokuttara-ñāṇa-dassana-visuddhi. [66] 

Cuando se dice que el saṃsāra (ciclo de renacimientos) es 
muy terrible, se debe a duccarita (actos negativos) de 
uppanna y anuppanna, los cuales tienen a diṭṭhi 
(entendimiento incorrecto) como raíz. Cuando se dice que 
no hay ningun lugar para esconderse, ningun cielo, ningun 
lugar del cual uno dependa, se debe a duccarita y diṭṭhi  por sí 
mismos. 

Cuando diṭṭhi  es extinguido, ambos duccaritas, antiguos y 
nuevos, son tambien extinguidos, y solamente los estados 
excelsos de humanos, devas y brahmās permanecen. Desde 
que los seres tienen que cultivar el deseo por  encontrarse 
con un Buddha Sāsana con el propósito de asegurarse la 
liberación  del apāya saṃsāra junto con los viejos y nuevos 
duccaritas, hasta ahora que se han encontrado con un 
Buddha Sāsana, en esta existencia les corresponde efectuar 
la intención de extinguir el gran mal de diṭṭhi . 

Diṭṭhi es establecido en seres en tres capas:  

1.        Vītikkama  
2.        Pariyutṭṭhāna  
3.        Anusaya. [67]  

Estas tres capas  representan el reino de sakkāya-diṭṭhi. 
Pueden ser llamados grueso, mediano y fino diṭṭhi 
(respectivamente). Mostraré ahora como los descendientes 
de diṭṭhi, los diez duccaritas, están inmersos dentro de diṭṭhi. 

Los gruesos diṭṭhi de vītikkama comprenden los akusala 
kammas cometidos por medio de actos perjudicales y 
palabras evidentes. Los diṭṭhi medianos de pariyutṭṭhāna 
comprenden las negatividades que ocurren en 
pensamiento. Anusaya-diṭṭhi es la negatividad que yace 
latente en la personalidad de los seres a través de 
anamatagga-saṃsāra así que no puede resultar como 
manifestaciones de las acciones, del lenguaje o los 
pensamientos. 

Puede decirse que existen tres tipos de fuego en una caja de 
fósforos. El primero es el fuego que yace latente en toda la 
caja de fósforos. El segundo es el fuego que se enciende 



cuando un fósforo es raspado. El tercero es el fuego que es 
transferido a otro objeto cuando éste es traído en contacto 
con la flama del palillo de fósforo. Tal fuego es el que prende 
basura, depósitos, prendas, monasterios y aldeas. 

Este fuego, el fuego que es transferido a otro objeto, se 
asemeja a los gruesos vītakkama-diṭṭhi. El fuego que quema 
un fosforo se asemeja al mediano pariyutṭṭhāna-diṭṭhi  el cual 
se manifiesta en la mente cada vez que éste entra en 
contacto con los objetos de la mente. El fuego que está 
latente en la caja de fósforos se asemeja al fino 
anusaya-diṭṭhi  el cual  reside en la personalidad de los seres 
a través de la sucesión de vidas del anamatagga-saṃsāra.  

Este fuego que yace latente en la caja de fósforos no quema, 
mientras la cabeza del fósforo no sea frotada con la 
superficie nitrosa de la caja de fósforos, no causará ningún 
daño aún así fuera puesto en contacto con artículos 
altamente inflamables como la pólvora. De la misma forma, 
el anusaya-diṭṭhi  yace latente en la personalidad y no se 
manifiesta en sí mientras no entre en contacto con los 
objetos de la mente negativos u otras causas nocivas.  
Cuando, sin embargo, los actos perjudiciales de 
pensamiento u otras causas afectan en la puerta de los seis 
sentidos, el anusaya-diṭṭhi es desequilibrado y comienza a 
manifestarse en la puerta de la mente, o en el plano 
pariyutṭṭhāna a través de la función de la volición. 

Si en ese momento las manifestaciones pueden ser 
suprimidas por una buena práctica, desaparece del plano 
pariyutṭṭhāna y regresa al plano anusaya y reside ahí como 
una latente tendencia natural .  

Si no puede ser suprimido, continúa desarrollándose a sí 
mismo como volición en desarrollo. Si estos están mas 
perturbados (en el plano pariyutṭṭhāna) entonces se 
manifiestan a sí mismas en el plano vītikkama en forma de 
lenguaje o acto insano o negativo. 

En este mundo, si una persona puede controlarse a sí 
misma en los planos vītikkama y pariyutṭṭhāna, y si mediante 
esos actos, el lenguaje, y los pensamientos estan, por decir, 
limpios e inmaculados, esa persona puede llamarse buena, 
pía, o moral.  Sin embargo, esta persona no es consciente 
del plano anusaya. Si el plano anusaya no es destruído, 
inclusive si se ejerce un control perfecto sobre los planos 
vītikkama y pariyutṭṭhāna, estos controles sólo pueden darse 
en forma natural temporalmente. Si la persona es fuerte en 
la observación de sus buenos principios, el control sólo 
puede subsistir durante ese  periodo de vida. Sin embargo, 
no puede haber certeza sobre la próxima vida, cuando el 
levantamiento en estos dos planos pueda repetirse. 

Lobha (codicia), dosa (odio), y moha (ilusión) tienen también 
cada uno de ellos tres planos. 

En virtud de extinguir estos tres planos de diṭṭhi  
completamente, los hombres pueden poner esfuerzo en los 
tres sikkhās (entrenamientos) de sīla (moralidad), samādhi 
(concentración) y paññā   (sabiduría). Éstos tienen que 
practicar los siete visuddhis (purificaciones). 

En cuanto a un seglar se refiere, sīla significa 
Ājīvaṭṭhamaka-sīla que para ellos es nicca-sīla. El 
Aṭṭhaṅga-uposatha-sīla y Dasaṅga-sīla se suman refinando 
Nicca-sīla. Es muy bueno ser capaz de observarlos, pero no 
hay mucho problema si no se puede. Para aquellos 
individuos que asumen el traje amarillo de Isis [68]  
Ājīvaṭṭhamaka-sīla y Dasaṅga-sīla constituyen sīla. El 
Aṭṭhaṅga-uposatha-sīla está incluído en Dasaṅga-sīla. Para 
los bhikkhus, el Catupārisuddhi-sīla [69] constituye sīla. 

El parikamma-bhāvanā, upacāra-bhāvanā, y appanā bhāvanā 
(también llamados los ocho samāpattis [70]) el cual surge con 
la conciencia del cuerpo (como la respiración que entra y 
que sale), y en los huesos del cuerpo, constituyen samādhi. 

Los cuatro lokiyas (mundano) visuddhis [71] comensando con 
diṭṭhi-visuddhi, conjuntamente con lokuttara 
(supramundano) ñāṇadassana-visuddhi contituyen paññā. 

Entre los tres planos de diṭṭhi, sīla puede destruir el plano 
vītikkama. Esto significa que si uno posee sīla-visuddhi, 
levantamiento de acto y pálabra no puede  ocurrir. Samādhi 
puede destruir el diṭṭhi en el plano pariyutṭṭhāna. Esto 
significa que si bhāvanā manasikāra (concentración en los 
objetos de meditación) está firmemente establecido, no 
puede ocurrir levantamiento en pensamiento. Paññā  
destruye el diṭṭhi del plano anusaya. Esto significa que el 
entendimiento es obtenido dentro de todo el cuerpo como 
simples grupos de nāma y rūpa y como grupos de anicca, 
dukkha y anattā, el latente almacenamiento de diṭṭhi que 
puede manifestarse en la visión de la “personalidad” 
(puggala), “ser viviente” (satta), “permanente” (nicca), 
“placentero” (sukha), “yo” (atta) desaparecen. Mientras este 
diṭṭhi-anusaya exista, la destrucción del plano vītikkama por 
medio de sīla, y del plano pariyutṭṭhāna por medio de 
samādhi, pueden ser no más que temporales. 

En la división de uppanna y anuppanna hay dos métodos: 

1.  División basado en esta vida como punto de partida, y 

2.  División basado en el infinito pasado saṃsāra como 
punto de partida 

Mostraré ahora el método de división basado en esta vida 



como punto de partida. En aquellos que jamás han 
emprendido el desarrollo de sīla en esta vida, no existe 
uppanna sīla. En aquellos que en alguna u otra oportunidad 
de esta vida han emprendido el desarrollo de sīla, tal sīla es 
uppanna. De la misma forma, todo samādhi y paññā, que ha 
sido  desarrollados en el pasado, son uppanna, y los que 
nunca han sido obtenidos en el pasado son anuppanna. 

En el método de división basado en el pasado saṃsāra como 
punto de partida hay dos tipos de sīla: lokiya-sīla y 
lokkutara-sīla. Lokiya-sīla es uppanna, ya que no hay seres 
que en alguna y otra oportunidad  en el pasado saṃsāra no 
hayan emprendido mantener lokiya-sīla. Lokuttara-sīla,  en 
cuanto a puthujjana respecta, es anuppanna. 

Samādhi es tambien de dos tipos: lokiya y lokkutara. Desde 
que lokiya-samādhi había sido alcanzado en muchas 
ocasiones por seres en el pasado saṃsāra, es uppanna. 
Lokuttara-samādhi, en cuanto a puthujjana se refiere, es 
anuppanna.  

Paññā, también puede ser de dos tipos: lokiya y lokuttara. 
Diṭṭhi-visuddhi, kaṅkhāvitaraṇa-visuddhi, 
maggā-magga-ñāṇa-dasana-visuddhi, y 
paṭipada-ñāṇa-dassana-visuddhi son lokiya-paññā. Estos 
lokiya- paññā  son uppanna para aquellos que se han 
encontrado con un Buddha Sāsana en el pasado, y 
anuppanna para aquellos que jamás se han encontrado con 
ningún Buddha Sāsana. Lokuttara-ñāṇa-dassana-visuddhi es 
lokuttara-paññā. En cuanto a un puthujjana se refiere, 
lokuttara-paññā es anuppanna, ya que nunca había sido 
desarollado en algún momento del pasado saṃsāra. 

Mostraré ahora los cuatro puntos de vīriya (esfuerzo). 

La oportunidad de liberarse completamente de los antiguos 
uppanna-akusala-kammas aparece solamente cuando uno se 
encuentra con un Buddha Sāsana. La oportunidad de 
prevenir la aparición de nuevos akusala kammas en el ciclo 
de existencias que están por venir, es también algo que 
puede aparecer sólo cuando uno se encuentra con un  
Buddha Sāsana. A pesar que el saṃsāra de un indivduo sea 
infinitamente largo, si uno no encuentra un Buddha Sāsana, 
no se puede obtener ninguna oportunidad para liberarse de 
esas dos clases de akusala kammas. Esto es debido a que la 
tarea de erradicar en uno mismo estos akusala kammas es 
idéntica al asunto de destruir el plano anusaya de 
sakkāya-diṭṭhi.  Y la destrucción del plano anusaya  de diṭṭhi es 
el trabajo de anatta-bhāvanā, el cual aparece solamente 
durante un Buddha Sāsana. 

Aquellos seres que están destinados a ser Pacceka-Buddhas 
(Buddhas solitarios) han obtenido primero la semilla de 

anatta-bhāvanā durante el encuentro con un Buddha Sāsana. 
Cuando no hay Buddha Sāsana en el mundo, ni el mero 
sonido de la palabra anattā es escuchado. Y por el “sonido de 
anatta” se refiere a rūpa, khanda, āyatana, dhātu, y 
paṭicca-samuppāda.  Todo el Abhidhamma Piṭaka está repleto 
con los sonidos de anatta. Así es la totalidad del 
Abhidhamma-saṅgaha. 

El trabajo de anatta-bhāvanā consiste, primero, en  el 
desarrollo de sīla visuddhi, luego en el desarollo de 
kāyagatā-sati, y luego en tranquilizar y controlar la 
intempestuosa e inestable mente de uno, poniendo 
esfuerzo en el trabajo de samatha y vipassana. Es solamente 
cuando el plano de diṭṭhi-anusaya es destruído a través de 
este esfuerzo que todo el uppanna y anuppanna miccha-diṭṭhi 
y ducarita desaparecen.  

El esfuerzo por propiciar la aparición de kusala kammas en la 
personalidad que no ha aparecido antes, y el esfuerzo por 
establecer kusala kammas que ya ha aparecido, consiste en 
lograr exitosamente la realización de anatta-bhāvanā 
después del establecimiento de kāyagatā-sati. 

​​Uppanna y Anuppanna Sīla 

Anuppanna-sīla, que jamás ha ocurrido en un puthujjana en 
el pasado e infinito saṃsāra, consiste de sammāvācā, 
sammākammanta, y sammā-ājīva, los cuales están 
comprendidos en el Sotāpatti-magga y los cuales tienen al 
Nibbāna como su objetivo final Este sīla destruye los actos 
negativos manifestados en ellos mismos en acción, lenguaje 
y formas incorrectas de sustentarse. Desde el momento que 
se da dicha destrucción, las apariciones negativas en forma 
de acto, palabra  y sustento no aparecerá nuevamente 
inclusive a través de la sucesión de muchas vidas y muchos 
ciclos estelares por venir 

Esta clase de lokuttara-sīla es alcanzado solamente cuando 
anatta-bhāvanā es satisfactoriamente practicado. Se debe 
intentar alcanzar este anuppana-sīla mientras uno se 
encuentre en un Buddha Sāsana. Se quiere decir con esto 
que desde el momento de activar sīla-visuddhi (junto con 
kāyagatā-sati) hasta la consumación exitosa de 
anatta-bhāvanā, se debe intentar (sin relajación) practicar 
los treinta y siete bodhipakkhiya- dhammas. 

Uppanna-sīla, el cual ha aparecido frecuentemente en el 
pasado infinito saṃsāra, significa lokiya-sīla o 
kāmāvacara-sīla. [72].  Cuando se dice que el intento debe 
ser realizado hasta alcanzar el estado de fijación de sīla, 
debe ser entendidio que existen dos planos de lokiya-sīla: 
niyāma y aniyāma. [73] El estado de un ariya es del plano 



niyāma, mientras que el estado de un puthujjana es del plano 
aniyāma. 

El kāmāvacara-lokiya-sīla alcanza el plano niyāma en la 
personalidad de los Sotāpannas. Ariyas que son Sotāpannas 
no transgreden el Ājīvaṭṭhamaka sīla nisiquiera en su sueños 
a través de las series de vidas y los ciclos estelares por venir 
hasta que logran la obtención final del parinibbāna. 

Sin embargo en el caso de los putthujjanas , 
kāmāvacara-lokiya-sīla se encuentra en el plano aniyāma. 
Estos seres han sido individuos seglares, virtuosos y 
morales en un infinito número de ocasiones en el pasado. 
Ellos han sufrido en los apāya lokas un incontable número de 
veces. Éstos han sido virtuosos Isis y bhikkhus en otro 
número infinito de ocasiones. En todas sus existencias del 
pasado, sin embargo, nunca han estado libre del peligro de 
estar sometido a renacer en los apāya lokas. Inclusive en este 
momento, el número de seres en los apāya lokas es infinito y 
el número de humanos, devas, y Brahmās, al borde del 
nacimiento en los apaya lokas es también infinito. 

Por lo tanto, aquellos seres que posean 
kamavacara-lokiya-sīla, el cual es todavía aniyāma, y que por 
decirlo de alguna forma, reside en aquellos por un 
momento temporal, deberían intentar, mientras que haya la 
oportunidad de estar en un Buddha Sāsana,  transformar en 
niyāma lo que es todavía aniyāma. Deberían implementar 
kāyagatā-sati, y hecho esto, deberían practicar el 
bodhipakkhiya-dhamma hasta que la función de 
anatta-bhāvanā sea satisfactoriamente consumada. 

Esto completa los dos Sīla kusala kamma. 

​​Uppanna y Anuppanna Samādhi 
Samādhi tiene también dos planos: niyāma y aniyāma. 
Similarmente, existen dos planos de paññā : niyāma y 
aniyāma.  

Uppana-samādhi el cual es idéntico a los ocho o nueve 
samāpattis [74] según el caso, se vuelve niyāma sólo cuando 
uno alcanza el estado de Anāgāmi. El  paññā que conlleva la 
cualidad de tādi [75] se vuelve niyāma sólo cuando uno logra 
el estado de un Arahant. 

Mostraré ahora el samādhi y el paññā que obtienen los 
Sotāpannas.  

De acuerdo con el discurso en el Mahā Vedalla Sutta, [76] 
donde se dice: 

‘Yo ca Visākha sammā-vāyāmo yā ca sammā-sati yo ca 
sammā-samādhi, ime dhammā samādhikkhandhe 

saṅgahita.’ 

Sammā-vāyāma (recto esfuerzo), Sammā-sati (recta atención) 
y Sammā-samādhi (recta concentración), los cuales 
comprenden el Sotāpatti-magga (el sendero del que entra en 
la corriente) teniendo al Nibbāna como objetivo, son 
llamados lokuttara-samādhi (concentración supramundana).  

Estos tres samādhis pueden extinguirse, todos de una sola 
vez, por medio de samuccheda-pahāna, [77] que son las 
negatividades mentales de abhijjhā (codicia) y byāpāda (mala 
voluntad), los cuales tienen  a micchā-vāyāma (esfuerzo 
incorrecto), micchā-sati (atención incorrecta), y 
micchā-samādhi (concentración incorrecta), como raíz. 
Desde el instante que éstos son extinguidos, las 
negatividades mentales de abhijjhā y byāpāda no aparecerán 
en muchas vidas y ciclos estelares que puedan seguirle. Es el 
tipo de samādhi que puede ser alcanzado sólo en un Buddha 
Sāsana, que es cuando únicamente existe anatta-bhāvanā. 
Por lo tanto, ahora que se ha encontrado un Buddha Sāsana, 
los seres deberían esforzarse en alcanzar sin fallar 
anuppanna-samādhi, antes que sean apartados del Sāsana.  
Esto significa que, comenzando con kāyagatā-sati, ellos 
deberían practicar el bodhipakkhiya-dhamma hasta que 
alcancen la culminación exitosa de anatta-bhāvanā. 

Uppanna-samādhi, el cual ha ocurrido en un incontable 
número de veces en el pasado e infinito saṃsāra, consiste de 
kāmāvacara-samādhi, rūpāvacara-samādhi y 
arūpāvacara-samādhi. Cuando se dice que esa intención debe 
ser realizada para hacer de uppanna-samādhi niyāma, debe 
entenderse que exiten dos planos en lokiya-samādhi : niyāma 
y aniyāma. El lokiya-sammā-vāyāma, sammā-sati y 
sammā-samādhi, con los cuales están dotados los Ariyas, 
están establecidos en el plano niyāma. Los duccaritas  como 
abhijjā y byāpāda no aparecen en ellos ni siquiera en sueños 
a través de toda la sucesión de vidas y ciclos estelares que le 
sigan hastaque finalmente alcanzan el Parinibbāna. 

El grupo de lokiya-samādhi con los cuales están dotados los 
puthujjanas se encuentra en el plano aniyāma. En el pasado e 
infinito saṃsāra, estas personas han sido hombres de 
samādhi, Isis de samādhi, y bhikkhus de samādhi, dotados con 
jhāna y poderes tales como la habilidad de volar por el aire o 
atravesar la tierra, durante un infinito número de 
existencias. En el periodo de todo el sistema estelar, existen 
cuatro kappas (ciclos estelares), cada uno de una infinita 
duración. En tres de estos kappas, estos puthujjanas han sido 
Brahmās en los brahmā-lokas. En cada uno de estos sistemas 
solares, han aparecido también en los apāya-lokas. Estos 
apāya-lokas ha estado lleno de estos seres brahmās y no 
otros. Estos putthujjanas han sido Brahmās, petas, seres del 



infierno, animales y asuras. En la infinita extensión del 
saṃsāra, el periodo de vida de cada uno de estos sistemas 
estelares es parecido, sin embargo, al parpadeo de un ojo.  

Así, nos compete a todos esforzarnos en transformar el 
aniyāma lokiya sammā-vāyāma, sammā-sati y sammā-samādhi 
(que hemos adquirido temporalmente en el pasado en 
muchas e incontables ocasiones) a niyāma, mientras haya 
todavía la oportunidad, ahora, que estamos en medio de un 
Buddha Sāsana. Debemos inmediatamente consumar 
kāyagatā-sati, practicar los bodhipakkhiya-dhammas hasta 
que la conclusión de anatta-bhāvanā sea exitosa . 

Aquí termina los dos samādhi kusala kammas. 

 

​​Unapanna y anuppanna  Paññā  
De acuero a los discursos del Mahā Vedalla Sutta, donde se 
dice:  

“Yā ca Visākha sammādiṭṭhi yo ca sammā-saṅkappo ime 
dhammā paññakkhandhe saṅgahitā.” 

Sammā-diṭṭhi  (recto entendimiento) y sammā-saṅkappa 
(recto pensamiento), están comprendido en el 
Sotāpatti-magga teniendo al Nibbāna como objetivo, son 
llamados Paññā. Este  destruye el plano anusaya de 
sakkaya-diṭṭhi completamente, y  disipa por medio de 
samuccheda-pahāna todo vestigio de micchā-diṭṭhi y 
micchā-saṅkappa, ambos con duccarita y durājīva [78] todos de 
una sola vez. El viejo almacenamiento de duccaritas 
desaparece también completamente. La liberación es 
obtenida del apāya saṃsāra. Desde ese instante, toda la 
nocividad de micchā-diṭṭhi y  duccarita  no harán  aparición  
en ningún momento en las futuras existencias y los futuros 
ciclos estelares por venir. 

Este paññā  aparece solamente durante un Buddha Sāsana 
que es cuando anatta-bhāvanā aparece. Por lo tanto, ahora 
que se ha encontrado un Buddha Sāsana, los seres deberían 
esforzarse por alcanzar este anuppanna-paññā  antes que 
vuelvan a separarse del Sāsana.   Esto significa que, 
comenzando con kāyagatā-sati, ellos deberían practicar el 
bodhipakkhiya-dhamma hasta obtener la culminación exitosa 
de anatta-bhāvanā. 

Los tipos de paññā que han ocurrido frecuentemente en el 
pasado e infinito saṃsāra son kammassakatā-sammā-diṭṭhi, 
estos son todos los tipos de conocimiento kāmāvacara y 
sabiduría, y Abhiññās, [79]  como dibba-cakkhu (la visión 
celestial) y dibba-sota (el oído celestial). 

Cuando se dice que el esfuerzo debe hacerse para 
transformar Paññā en niyāma, debe entenderse que existen 
dos planos de lokiya-paññā: niyāma y aniyāma. 

El lokiya sammā-diṭṭhi y el sammā-saṅkapa de los Ariyas están 
establecidos en el plano niyāma. Desde el momento que 
están establecidos, y durante la serie de vidas que le sigan 
hasta alcanzar el parinibbāna ellos están en posesión de 
kammassakatā-sammā-diṭṭhi-ñāṇa (Entendimiento de la 
visión recta sobre el hecho de que todos los seres tienen 
como propiedad única y exlcusivamente personal al 
kamma), pariyatti-ñāṇa (conocimiento de la doctrina), 
patipatti-ñāṇa (conocimiento de las prácticas del dhamma), y 
el Conocimiento de las Cuatro Noble Verdades. 

El lokiya paññā  poseído por los puthujjanas es, sin embargo, 
establecido en el plano aniyāma. En la serie de existencias 
que estos puthujjanas deambulan en el infinito saṃsāra, han 
estado aprendiendo el Dhamma algunas veces, y otras han 
adquirido reputación en su aprendizaje, otras han sido 
grandes theras o grandes médicos, mientras que en otras 
han sido también aves, serpientes, gusanos, sanguijuelas, 
insectos, etc. Criaturas que tan sólo podría decirse  que 
están vivas. 

Por lo tanto, mientras la oportunidad de encontrarse con 
una Buddha Sāsana esté vigente, debería hacerse el esfuerzo 
por transformar el aniyāma-paññā (el cual es no más que 
una adquisición temporal o momentánea) a niyāma-paññā. 
Esto significa que, comenzando con kāyagatā-sati, los 
bodhipakkiya-dhmmas deberían ser practicados hasta la 
consumación de anatta-bhāvanā. 

Aquí termina los dos paññā kusala kammas. 

  

Mientras que el reino de sakkāya-diṭṭhi (creencia en la 
personalidad), el cual ha sido continuamente establecido en 
nuestra personalidad a través de un pasado e infinito 
saṃsāra, no sea destruído, las contaminaciones como lobha 
(codicia), dosa (odio) y moha (ilusión), se mantendrán 
agudas, abundantes y fuertes. Puede decirse que tales 
habitantes residen en nuestros  cuerpos. En tales 
circunstancias, sīla (moralidad), samādhi (concentración) y  
paññā (sabiduría), los cuales son enemigos de tales 
contaminaciones, son como visitantes foráneos. Su visita se 
parece a la invasión de un enemigo extranjero dentro del 
reino del ogro Āḷavaka, [80] habitado por salvajes y 
poderosos ogros. Antes, estos visitantes invasores 
(moralidad, concentración y sabiduría) se convierten en el 
alimento de estos ogros, y su establecimiento es consumido. 
En una ocasión, quinientos Isis con posesión de los jhānas  



llegaron a la región de los Himalayas a la mansión de 
Āḷavaka, pero sus ogros los agarraron a uno por uno de las 
piernas y los lanzaron al río Ganges. Y así los quinientos Isis 
fueron destruídos. 

Por lo tanto, aquellos seglares, Isis y Bhikkhus, que hayan 
encontrado un Buddha Sāsana en esta vida y que deseen 
erradicar las negatividades de sí mismos en sus futuras 
existencias y que desean desarrollar el Dhamma, como 
sīla-visuddhi (purificación de la virtud) permanentemente de 
sus personalidades deberían practicar el satipaṭṭhāna 
apropiadamente con esfuerzo sammāppadhana  en orden de 
destruir el plano anusaya de sakkāya-diṭṭhi. 

Si estas personas desean librarse de una mente insana y 
salvaje como aquella que poseía el hombre demente, el 
balsero inexperto, el hombre afligido con hidrofobía, o el 
hombre enfermo que vomitaba sus medicinas (en las 
instrucciones dadas en el satipaṭṭhāna), si ellos tratan de 
desarrollar su samādhi o transformarlo en niyāma y así 
ejercitarse en mantener su mente en una atención 
tranquila, firme, y establecida en algún objeto kammaṭṭhāna 
a voluntad, entonces deberían practicar el satipaṭṭhāna 
apropiadamente con energía sammappadhāna con el objeto 
de destruir el plano anusaya de sakkāya-diṭṭhi. 

Si ellos desean liberarse a sí mismos de sammoha-dhamma 
(de la ilusión) el cual puede lanzarlos a la más completa 
oscuridad de ausencia de sabiduría, y que puede extirpar 
todos lo sentimientos de respeto y reverencia que han 
abrigado las infinitas y nobles cualidades del Buddha, el 
Dhamma y el Ariya Saṅgha así como al establecimiento del 
Sāsana, sin vivir ningún vestigio de existencia que venga; si 
quieren erradicar de sí mismos el gran micchā-dhamma que 
los ha atado al pasado e infinito saṃsāra, conduciéndolos a 
rendir homenaje y respeto a todas las formas de Buddhas 
espurios, ya que como putthujjanas no habrían estado en 
posición de reconocer al verdadero Buddha, al verdadero 
Dhamma, y al verdadero Sangha; si ellos desean alcanzar en 
la serie de existencias y ciclos estelares comenzando con el 
presente, esa fe conocida como adhigama-saddhā, [81] y esa 
sabiduría conocida como adhigama-paññā, [82] en virtud de 
poder seguir rindiendo respeto y reverencia sin 
contrariedad al verdadero Buddha, al verdadero  Dhamma, 
y al verdadero Saṅgha; y si ellos desean transformarlos al 
plano niyāma, entonces deben practicar el satipaṭṭhāna 
apropiadamente con energía sammappadhāna, que significa 
energía asociada a la determinación que evoca la siguiente 
volición: “Que quede sólo la piel, los huesos ..; etc” 

Aquí termina sammappadhāna. 

  

Notas: 
 59. Aṅguttara-Nikāya, Duka-Nipāta, 9 Upaññata Sutta p. 53, 6th 

Syn.Edn. 
 60. Vinaya Piṭaka, Mahāvagga, V 13, 1-10. 267, 6th Syn.  Edn. 

Sammohavinodanī  Aṭṭhakathā, Pág. 262, 6th Syn.  Edn. 
 61. Dhammapada, p. 2., 6th.  Syn.  Edn. 
 62. Sīlakkhandha-vagga Aṭṭhakathā  p. 159, 6th Syn.  Edn. 
     Mūlapaṇṇāsa Aṭṭhakathā, Satipaṭṭhāna Sutta Vaṇṇanā, p. 262,  6th 

Syn.  Edn. 
 63. Dīgha-Nikāya, Mahāvagga Aṭṭhakathā, Saka Pañhā Sutta, p 319,   

6th Syn.  End. 
 64. Khuddaka-Nikāya, Paṭisamhbhiddā-Magga, Mahāvagga, p.214, 

6th Syn. Edn. Aṅguttara-Nikāya, Catukka-Nipāta, Padhāna 
Sutta, p. 322, 6th Syn.  Edn. Abhidhammattha Saṅgaha, 
Samuccaya-Kaṇda Padhāna. 

 65. Seres que están destinados a lograr estados de santidad cada 
vez más y más elevados. 

 66. Por favor consultar The Light of Dhamma, Vol.  VII-No. 1. p. 18 
 67. Por favor consultar The Light of the Dhammna Vol. VI-No. 4, 

p. 17. 
 68.  Hermitaños, reclusos, rishis 
 69. Lo mismo que el bhikkhu-sīla. Por favor consultar The Light of 

the Dhamma.    Vol. VII  No. 1. p. 15. 
 70.  Consciencia sostenida en la esfera material e inmaterial. 
 71. ​ 1. Diṭṭhi-visuddhi (purificación de la visión); 
​ 2. Kahkhavitarana-visuddhi (purificación de las dudas 

recurrentes); 
​ 3. Maggā-magga-ñāṇadassana-visuddhi (Purificación 

mediante el conocimiento y la visión respecto a Cuál es el 
sendero y Cuál No es el sendero); 

​ 4. Patipadananadassana-visuddhi (purificación mediante el 
conocimiento y la Visión de la Dirección Correcta{the Way, 
aquí, el mismo comentario  escrito anteriorente}). 

 72. Moralidad vinculada con la esfera sensorial. 
 73. niyāma: estable, intransformable. 
       aniyāma: inestable; cambiante. 
 74. Los ocho samāpatti son las ocho consciencias de la esfera 

material y la esfera inmaterial. Nueve samāpattis son los ocho 
samāpattis  anteriores y nirodha samāpatti (la suspensión total 
de la mente). 

 75. Tādi: Que no puede ser influenciado por al altibajos de la vida. 
 76. Suttanta Piṭaka, Majjhima-Nikāya, Mulapaṇṇāsa-Mahā Vedalla 

Sutta,   p. 365 Synod Edition. 
 77.  Logro a través de la destrucción; erradicación. 
 78.  Sustento de vida incorrecto. 
 79.  Elevados poderes Psíquicos. 
 80. Saṃyutta Aṭṭhakatha Yakkha Saṃyutta, Āḷavaka Sutta Vaṇṇanā,   

p. 289. 6th Syn. Edn. 
 81. Saddhā firmemente establecido (fé). 
 82. Sabiduría firmemente establecida. 
  

 



 

​​Capítulo IV​
Los Cuatro Iddhipāddās 

Mostraré ahora una breve descripción de los  Iddhipāddās. 

Ijjhanaṃ iddhi,  

(ijjhanaṃ: cumplimiento; iddhi: éxito) (El estado de 
haber logrado la plenitud o la perfección).  

(Nota .–  El  Diccionario del PTS dice: “No existe una simple 
palabra para iddhi ya que la idea es deconocida en Europa. 
El principal sentido parecer ser 'potencia'.” – Traductor  .)  

En el Buddha Sāsana existen cinco iddhis. Estos son: 

1. Abhiññeyyesu dhammesu abhiññāsiddhi  

2. Pariññeyyesu dhammesu pariññāsiddhi  

3. Pahātabbesu dhammesu pahānāsiddhi  

4. Sacchikātabbesu dhammesu sacchikiriyāsiddhi  

5. Bhāvetabbesu dhammesu bhāvanāsiddhi.  

1.        Consumación de, o perfección en, la 
adquisición del conocimiento en aquellas cosas en las 
cuales especial conocimiento debería ser requerido, 
cosas como rūpa (fenómeno material), nāma 
(fenómeno mental); 

2.        Consumación de, o perfección en, la 
adquisición de total entendimiento en aquellas cosas 
en las cuales total comprensión debería ser 
adquirida, cosas como dukkha-sacca (la Noble Verdad 
del Sufrimiento); 

3.        Consumación, o perfección, alcanzada en tarea 
de abandonar todas la cosas que debería ser 
abandonadas, como samudaya-sacca (la Noble Verdad 
de la Causa del Sufrimiento); 

4.        Consumación, o perfección, alcanzada en la 
tarea de realizar aquellas cosas que deberían ser 
realizadas, cosas como nirodha-sacca (la Noble  
Verdad de la cesación del Sufrimiento) 

5.        Consumación, o perfección, alcanzada en al 
tarea de desarrollar o cultivar aquellas cosas que 
deberían ser cultivadas, cosas como magga-sacca (la 
Noble Verdad del Sendero que Conduce a la Cesación 
de Sufrimiento). 

  

Estas son los cinco iddhis esenciales dentro de un Buddha 
Sāsana. 

Abhiññāsiddhi significa: consumación de la tarea de conocer 
analíticamente el número y el significado de los paramattha 
dhammas (realidades últimas) de lo cual no se tenía 
conocimiento, y que sería inaceptable desaprovecharlo 
durante un Buddha Sāsana. Un minucioso conocimiento del 
abhidhammattha Saṅgaha (un resumen de todas las doctrinas 
esenciales del Abhidhamma)  se suma a Abhiññāsiddhi. 

Pariññāsiddhi significa: realización de la adquisición del 
total entendimiento de dukkha sacca, (la Noble Verdad del 
Sufrimiento) ya sea a través del conocimiento de su 
lakkhaṇa (características), rasa (funciones), paccupaṭṭhana 
(manifestación), y padaṭṭhana (causa próxima), o a través del 
conocimiento de la tres características de anicca 
(impermanente), dukkha (sufrimiento) y anatta 
(impersonalidad), las cuales poseen. 

Pahānasiddhi significa: consumación  de la tarea de destruir 
los kilesas (las impurezas) que son samudaya  sacca (la Noble 
Verdad de la Causa del Sufrimiento). En este libro, siendo 
que el principal énfasis yace en la obtención del menor 
grado de Sotāpannas, conocidos como ‘bon-sin-san’ 
Sotāpannas, y no en los más elevados estados Ariyas (nobles), 
la consumación de la tarea de destruir sakkāya-diṭṭhi 
(creencia en la personalidad) es pahānasiddhi. La tarea de 
disipar vicikiccha (las dudas escépticas) está comprendida 
dentro de las tareas de destruir sakkāya-diṭṭhi. 

Sacchikiriyāsiddhi significa: consumación de la tarea de 
experimentar nirodha sacca (la Noble Verdad de la Cesación 
del Sufrimiento) ambos, corporal y mentalmente. Esta tarea 
consiste en la supresión y destrucción de los  kilesas (las 
impurezas). 

Bhāvanāsiddhi significa:  desarrollo de los tres sikkhas 
(entrenamientos) de sīla (moralidad), samādhi 
(concentración mental) y paññā  (sabiduría), hasta la 
obtención de lokuttara-magga-sacca (Sendero 
Supramundano que conduce a la cesación del sufrimiento). 

Si los iddhis fueran clasificados según los  visuddhis, el 
establecimiento de catupārisuddhi-sīla en sīla-visuddhi 
constituye los cuatro iddhis. En citta-visuddhi, el 
cumplimiento de los ocho samāpattis conjuntamente con 
parikamma-samādhi (concentración preparatoria) y 
upacāra-samādhi (concentración en la vecindad), según el 
caso, constituyen los ocho iddhis. El cumplimiento de los 
cinco lokiya abhiññās (altos poderes espirituales mundanos), 



como los iddhividha-abhiññās (poderes supernormales), 
constituyen los cinco iddhis. En paññā-visuddhis la plenitud 
de diṭṭhi-visuddhi contituye un iddhi. De esta forma, otros 
iddhi pueden ser reconocidos. 

Aquí termina la discusión de los iddhis dentro del Sāsana. 

 

​​Iddhipādā 
Iddhiyā pādo iddhipādo (iddhiya: de logro alcanzado o 
perfección; pādo: raíz o base. La raíz o base del logro 
alcanzado o la perfección alcanzada . Por eso se llama 
Iddhipādā) 

Existen cuatro tipos de Iddhipada. Estos son: 

1.        Chandiddhipādo-chanda  

2.        Vīryaddhipado-vīriya  

3.        Cittiddhipādo-citta  

4.        Vīmaṃsiddhipādo-vīmaṃsa o paññā.  

Por chanda se entiende deseo de obtener, deseo de alcanzar, 
deseo de lograr, deseo de cumplir, deseo de terminar. El 
deseo indicado aquí es un deseo extremo o un deseo 
excesivo. No hay nada dentro o fuera de la personalidad de 
uno que pueda obstruir ese deseo.  Es el tipo de deseo que 
evoca el siguiente pensamiento, “Si no puedo alcanzar este 
logro en esta vida, no descansaré. Es mejor que muera antes 
que no alcanzarlo.” 

Es el tipo de deseo desarrollado por el Rey 
Dhammasoṇda[83] de Banārasa durante la era de Buddha 
Kassapa, [84] cuando el Rey se dijo a sí mismo, “¿Que 
finalidad existe en mí, como Rey de Banārasa. si no puedo 
obtener la oportunidad de escuchar los discursos del 
Buddha Kassapa?”  El Rey, por lo tanto, abandonó su trono y 
salió en busca de quien pudiera repetirle un discurso del 
Buddha Kassapa, sin importar que el discurso consistiera 
únicamente de una estrofa. 

Deseos como éstos son apaciguados si son cumplidos como 
fue el caso del Rey Bimbisāra [85], Visākhā y Anāthapiṇḍika. 
Es sólo cuando existe débiles indicadores que el deseo  
puede cumplirse, pero si no se cumple la mente se agita, y 
surgen pensamientos como que es mejor morir que vivir si 
lograr ese deseo. 

Ejemplo de semejantes anhelos existieron también en el Rey 
Temiya, [86] el Rey Hatthipāla, [87] los reyes, nobles y ricos 
hombres durante los tiempos del Buddha que abandonaron 
sus palacios, séquitos y otros lujos para vivir sus vidas como 

bhikkhus durante el Buddha Sāsana. 

Vīriya significa sammappadhāna vīriya junto con sus cuatro 
características. Una persona con este vīriya está inspirada 
con el pensamiento de que el objetivo puede ser alcanzado 
con energía y esfuerzo. No es desalentado aunque se le diga 
que deba someterse a grandes penurias. Éste no es 
desalentado aún así se le diga que debe invertir esfuerzo por 
muchos días, meses, y años. Éste no es desalentado aún 
tenga que invertir esfuerzo por tal periodo de tiempo. 

Aquellos que son débiles de vīriya se retiran de sus tareas 
cuando confrontan trabajos que requieren gran energía y 
esfuerzo. Se acongojan cuando se les dice que tendrán que 
estar apartados de sus amigos y compañeros. Se 
atemorizan de las perspectiva de la necesidad de ser frugal 
en el sueño y la alimentación. Se atemorizan ante la visión 
de grandes periodos de concentración. Se parecen a 
aquellos "perros blancos que no se atreven a aventurarse en 
la espesura de un bosque". A estos perros blancos les 
atemoriza la idea de entrar en la maleza de juncos que no 
son de más de un "cubit" de altura debido a que en ella 
podrían haber leopardos, tigres y elefantes. 

Citta significa: apego a los iddhis cuando uno entra en 
contacto con el Sāsana y escucha el Dhamma. Es un apego 
que es extremadamente fuerte y ardiente. 

Aunque uno viva en medio de  bellezas y lujos en este 
mundo, entre el poder y la fortuna, entre santas escrituras y 
el estudio de ellas, no es posible encontrarse tan fascinado, 
y la mente siempre se dirige hacia iddhi. Uno obtiene 
satisfacción y tranquilidad sólo cuando su mente es 
absorbida en asuntos relacionados con iddhi. Es como la 
absorción del alquimista comprometida en la 
transmutación del metal al oro o la plata. Este  alquimista 
no tendrá  interés en ninguna otra cosa que la alquimia. Se 
olvida de dormir o si ya ha dormido o comido. No nota nada 
cuando sale a caminar. Citta es una gran absorción o un 
gran apego y de esta naturaleza. 

Vīmaṃsa significa: conocimiento o sabiduría que puede 
claramente percibir la grandeza del sufrimiento del infierno 
y del sufrimiento involucrado en el ciclo de renacimientos. 
Es un conocimiento que puede claramente percibir las 
ventajas y los beneficios de iddhi. Es un conocimiento que 
puede ampliamente extenderse en la profundidad, la 
dificultad del dhamma y su naturaleza. Una persona que 
posee estos  conocimientos no puede encontrar placer en 
ninguna aspiración mundana excepto en la aspiración por 
iddhi. Encuentra gratificación solamente en la adquisición 
de profundos y penetrantes iddhis. Cuanto más profundo y 



penetrante es el dhamma más grande es el deseo por 
obtenerlos. 

Aquellos que están dotados con alguno de estos iddhipāda no 
pueden permanecer más durante esta vida sin invertir 
mayor esfuerzo en el establecimiento de kāyagatā-sati, y los 
altos estados de Sāsana como citta-visuddhi, diṭṭhi-visuddhi, 
etc.  Aquellos que jamás poseyeron algunos de estos 
iddhipada, y que no pueden diferenciar entre la profundidad 
y la superficialidad de la vida, entre la trivialidad y la 
esencia  del dhamma, son los que renuncian al trabajo o los 
que justifican alguna incapacidad y terminan sin  invertir 
ningún esfuerzo. 

Una persona dotada con alguno de estos cuatro iddhipādas 
puede alcanzar, de acuerdo a sus pāramīs, los iddhis hasta 
lograr el lokuttara (supramundana) iddhi, ya sea en esta vida 
o como deva en la próxima existencia. El caso de aquellos 
dotados con dos o tres iddhis no se requiere mayor 
explicación. 

En el caso de aquellas personas que (lejos de poseer iddhis) 
no posean siquiera ninguno de los iddhipada, deberían 
intentar adquirir uno u otro de estos pāda. Estos renuncian 
al trabajo o justifican alguna incapacidad sólo porque no 
tienen el deseo de adquirir los elevados beneficios del 
Sāsana, como el satipaṭṭhāna. Éstos deberían considerar esta 
cesión e incapacidad como una autopista directa hacia los 
Apāyalokas. Por lo tanto, deberían estudiar, pensar y 
ponderar sobre los discursos Suttanta que pueden hacer 
despertar chanda (intención, deseo). Deberían acercarse a 
un maestro que pueda ayudarlos a despertar dicho chanda y 
poder  contar con él. 

Al respecto el Buddha dijo: 

 Chandiddhipādaṃ bhāveti, 
 Vīriyiddhipādaṃ bhāveti, 
 Cittiddhipādaṃ bhāveti, 
 Vimamsiddhipādaṃ bhāveti.[87] 

  
(uno debería invertir esfuerzo en desarrollar 
chanda; uno debería invertir esfuerzo en desarrollar 
vīriya; uno debería invertir esfuerzo en desarrollar 
citta; y uno debería invertir esfuerzo en desarrollar 
vīmaṃsa). 

Algunas personas, lejos de obtener los iddhis, nisiquiera 
tratan de obtener los iddhipādas. Si no poseen chanda no 
saben nisiquiera que es necesario adquirir chanda. Son 
personas que renuncian al trabajo y justifican alguna 
incapacidad y finalmente fracasan. Lo mismo es cierto en el 
caso de vīriya, citta y vīmaṃsa.  

Firme aplicación de la mente en kāyagatā-sati contribuye a 
establecer pāda. Estudiar las anécdotas que inspiran el 
surgimiento de saṃvega, [88] aplicándose uno mismo en 
dhutaṅga [89] y otras practicas similares del dhamma, es 
establecerse en vīriya. Aplicándose en los dhammas  
profundos, como los cuatro primarios [90] contribuye al 
establecerse en  vīmaṃsa.   

Si algún pāda es establecido, entonces es consecuentemente 
seguro que se alcance el respectivo iddhi de acuerdo a los 
pāramīs que uno posea. Por lo tanto, es una declaración en 
los comentarios que personas que no poseen ninguno de los 
iddhipada se asemejan a los hijos de caṇḍāla, [91] mientras 
que personas que poseen uno de los pādas se parecen a un 
emperador. Los hijos de los caṇḍālas nunca aspiran a 
convertirse en un emperador debido a que no tienen bases 
para lograr tales aspiraciones. Los hijos de un emperador, 
sin embargo, siempre están motivados a ser emperadores 
debido a que están dotados con las bases para asumir 
dichos emprendimientos. 

Por lo tanto, la personas sabias de la actualidad deberían 
intentar adquirir los cuatro iddhipādas de tal manera de 
poder destruir el gran establecimiento de sakkaya-diṭṭhi (la 
creencia en la personalidad), y obtener, dentro  de este 
Sāsana, los beneficios de los elevados logros que pueden ser 
consumados según los pāramī que uno posea. 

 
Notas: 
 83. Rasavāhinī (Jambūdīpuppatti-kathā) 
 84. Predecesor del Buddha Gotama. 
 85. Khuddaka-pāṭha, 7. Tirokutta Sutta, p. 8 6th Syn. Edn. 
      Khuddaka-pāṭha Aṭṭhakatha, Tirokuṭṭa Sutta Vaṇṇanā p 168. 6th 

Syn.  Edn. Visākhā y Anāthapiṇḍika – Dhammapada  
Commentary Story  relacionado al Verso 1. 

 86. Khuddaka-Nikāya. Jātaka Pāḷi libro II; Mūgapakkha Jātaka, p. 149  
6th Syn. Edn. 

 87. Khuddaka-Nikāya, Jātaka Pāḷi libro 1. Hatthipāla Jātaka, p 351,  
6th Syn. Edn. 

 88. Saṃyutta-Nikāya, Capala-vagga, Samatta. p.224, 6th Syn. Edn. 
 89. Saṃvega: Temor surgido debido a la contemplación de las 

miserias de este mundo. 
 90. Dhutaṅga: prácticas ascetas. 
 91. Saṃyutta-Nikāya, Mahāvagga Saṃyutta. 7. Iddhipada Saṃyutta, 1. 

Cāpāla-vagga, 6. Samatta, p 224, 6th Syn.  Edn. 
 92. Un hombre de clase baja. 
 



​​Capítulo V​
Los Cinco Indriya  

Indiriya significa: 

Indassa Kammaṃ indriyaṃ. 

(Indassa — de los monarcas, gobernantes, o emperadores; 
kammaṃ — acto; es decir, acto de gobernar, controlar, regir; 
indriyaṃ—en adelante llamado indriya) 

(El acto de controlar por medio de reglas. De aquí que se 
llame Indriya) 

“El acto de controlar por medio de reglas” significa, que en 
cualquier situación en la que  el gobernador de una orden  
nadie podrá ir en contra de ella. 

En este aspecto, el control o regla que uno ejerce sobre su 
mente es un factor esencial. 

Hay cinco Indriyas. Estos son: 

1. Saddhindriya  
2. Vīriyindriya  
3. Satindriya  
4. Samādhindriya  
5. Paññindriya.  

Saddhindriya es saddhā (fé). Existen dos tipos de saddhā, 
llamados: 

1. Pakati-saddhā  

2. Bhāvanā-saddhā.  

El saddhā (fé o confianza) que conduce a un hombre 
ordinario o mujer a realizar un acto de dāna (donación, 
caridad), sīla (moralidad), y alguna imitación de bhāvanā 
(concentración mental) se llama pakati-saddhā. Aquí, como 
fue mostrado en el caso del hombre demente, aunque se 
diga que saddhā es un factor de control, el control no se 
extiende hasta la dimensión de controlar una mente 
inestable en una persona ordinaria en el trabajo de bhāvanā. 
El control es ejercido sobre la inestabilidad únicamente en 
la dimensión que conduce a realizar actos de dāna. 

La mente nunca se orienta hacia los kusala kammas (actos 
volitivos de beneficio) sin saddhā, ya que ordinariamente se 
complace sólo en acciones negativos. Esto es cierto también 
en el caso del esfuerzo por alcanzar sīla-visuddhi 
(purificación de virtud), y en el estudio de los textos 
sagrados. Así es cómo se producen pakati kusala kamma por 
medio del control del pakati saddhā que no ha sido 
desarrollado. 

En el trabajo de kammaṭṭhana (práctica de la calma y el 
entendimiento),  pakati saddhā no tiene control sobre la 
mente, para la mente es apropiado reaccionar y rebotar 
desde ese saddhā y proceder hacia otro objeto. En el trabajo 
de kammaṭṭhana, pakati-saddhā no es suficiente. 

Bhāvanā-saddhā prepara el lecho para la siembra de las 
semillas, es decir, para la adquisición de gran fortaleza y 
poder a través de la práctica de bhāvanā,  como lo ejercicios 
de kammaṭṭhana, la respiración que entra  y que sale, etc. 

En cuanto a los bodhipakkhiya-dhammas respecta, es este 
bhāvanā-saddhā  al que se le llama saddhindriya. En relación a 
los ejercicios kammatthana, éste representa la desaparición 
de la inestable y oscilante atención mental y la aparición de 
una mente clara y firme. La atención de la mente puede ser 
firmemente establecida sólo en aquellos objetos en los 
cuales se encuentra claridad y lucidez. La práctica de 
kāyagatā-sati,  como ānāpāna (la respiración que entra y que 
sale), es la preparación del lecho para las semillas de 
bhāvanā-saddhā. Si la mente está establecida en 
kāyagatā-sati, como  la respiración que entra y que sale, esto 
se suma a la obtención de bhāvanā-saddhā. Si luego el 
trabajo es continuado en el campo de samatha y vipassana, la 
habilidad de destruir los tres planos de sakkāya-diṭṭhi puede 
ser obtenida inclusive en esta presente vida. El trabajo de 
samatha y vipassana requiere, para su apropiada realización, 
la confianza en un profesor muy experimentado en el 
Dhamma. 

Vīriyindriya es vīriya. Hay dos tipos, llamados: 

1. Pakati-vīriya  

2.​ Bhāvanā-vīriya. 

Otra clasificación es:  

 

1. Kāyika-vīriya  

2. Cetasika-vīriya  

Pakati-vīriya puede ser fácilmente reconocida.  Personas que 
poseen excesivo pakati-vīriya en materia mundanas pueden 
alcanzar fácilmente bhāvanā-vīriya. Los dhutaṅgas de 
piṇdapātikaṅga (la práctica asceta de mendigar los 
alimentos) nesajjikaṅga (el modelo de práctica asceta), 
rukkhamulikaṅga (la práctica asceta de las tres raíces  de un 
morador), abbhokasikaṅga (la práctica asceta de morar al 
aire libre ), sosanikaṅga, (la práctica asceta de morar en un 
cementerio) son kāyika-vīriya-bhāvanā.  

Si, después de establecer kayika-vīriya-bhāvanā como 
dormir sólo durante cortos periodos de tiempo  y estar 



alerta y enérgico, no existiera cetasika-vīriya, como el 
entusiasmo en  bhāvanā manasikāra, entonces no puede 
conseguirse una firme aplicación o concentración en los 
objetos kammaṭṭhāna,  como la respiración que  entra y que 
sale, y adicionalmente el periodo de trabajo se torna  
indebidamante prolongado sin alcanzar claridez mental o 
percepción. 

Cualquier tipo de trabajo, es correcto y únicamente 
apropiado cuando la persona que lo realiza obtiene un 
rápido dominio sobre él. Es indebido si el trabajo consigue 
dominar a la persona.  Por “el trabajo consigue dominar a la 
persona” se entiende  aquel trabajo realizado sin una 
energía real, que da como resultado ningún beneficio 
concreto , y que hace que los días y los meses lo arrastren, 
surgiendo en el cuerpo tedio y aversión, conduciéndolo 
hacia la pereza. Con la aparición de la pereza, el progreso en 
el trabajo disminuye, y con la reducción en el progreso, se 
desarrolla más pereza. La idea comienza a parecer que es 
mejor cambiar la forma del trabajo. Así ocurren constantes 
cambios en la forma de trabajo, y así  es cómo el trabajo 
consigue dominar a la persona que carece de vīriya. 

En el trabajo kammaṭṭhāna, un éxito rápido se obtiene 
únicamente por medio de la dotación de  kāyika-vīriya y 
cetasika-vīriya. Desde que se establece kāyagatā-sati, el vīriya 
que se desarrolla día a día en el bhāvanā-vīriya, es llamado 
en los bodhipakkhiya-dhammas, viriyindriya.  Representa la 
desaparición de la pereza y la modorra en el trabajo de 
kammaṭṭhāna y el surgimiento de estusiasmo y energía. La 
mente se complace en detenerse en objetos en los cuales su 
atención es fuerte. Por esto la tarea de establecer 
bhāvanā-vīriya, y desarrollarla gradualmente, es idéntico al 
caso de saddhindriya. 

Satindriya significa, en el contexto de los 
bodhipakkhiya-dhammās el establecimiento de kāyagatā-sati 
en la partes del cuerpo, como la respiración que entra y que 
sale, y el desarrollo de bhāvanā-sati (llamado satipaṭṭhāna) 
hasta la obtención del lokuttara-samma-magga (recta 
atención supramundana). 

Samādhindriya y paññindriya pueden ser definidos 
similarmente. Samādhindriya disipa la inquietud de la 
mente cuando es aplicada en el trabajo de satipaṭṭhāna en 
algún objeto como la respiración que entra y que sale; 
paññindriya disipa la confusión y la apatía. 

Saddhindriya, viriyindriya, y satindriya, los cuales preceden 
samādhindriya, son parecidos a quienes se educan para un 
reinado. Ellos se preparan hasta el final, hasta que la más 
alta excelencia es alcanzada. 

Despues de establecerse kāyagatā-sati y la obtención del 
dominio sobre la mente, si el camino de samatha es tomado, 
samādhindriya se convierte en los ocho samāpattis, mientras 
que paññindriya se convierte en los cinco abhiññās [93] (altos 
poderes espirituales),  como por ejemplo iddhividha 
(poderes supernormales); si se toma el camino de la 
vipassana, samādhindriya se convierte en suññatā - samādhi 
(concentración en el vacío), animitta-samādhi (concentración 
en lo incondicionado), appanihita-samādhi (concentración 
en el anti-deseo), y paññindriya se convierte en los cinco - 
visuddhi comenzando con diṭṭhi-visuddhi, [94] los tres 
anupassanā-ñāṇas, [95] los diez vipassana-ñāṇas, [96]los 
cuatro magga-ñāṇas, [97] los cuatro phala-ñāṇas, [98] y los 
diecinueve paccavekkhaṇa-ñāṇas [99] 

Así se muestra cómo los cinco indriya ocurren 
conjuntamente. 

Se propone ahora mostrar donde cada uno de estos indriya 
conforman un factor predominante. 

Catū saddindriyam daṭṭhabaṃ? 

Catūsu sotāpattiyaṅgesu ettha saddindriyaṃ 
daṭṭhabbaṃ [100] 

(¿Dónde debería uno buscar saddhindriya? Uno 
debería buscarlos en los cuatro constituyentes del 
Sotāpatti).  

Esto significa que saddhindriya predomina en los cuatro 
contituyentes de Sotāpatti. Estos cuatro constituyentes son: 

1. Fé imperturbable en las nobles cualidades del 
Buddha, cualidades como arahaṃ, 
sammāsambuddho, etc. 

2. Fé imperturbable en las nobles cualidades del 
Dhamma, cualidades como svākhāta, etc. 

3. Fé imperturbable en las nobles cualidades de 
Saṅgha, cualidades como suppaṭipanna, etc. 

4. Completa o perfectamente dotado con 
padaṭṭhāna (causa próxima) del lokuttara-samādhi, 
es decir, sīla visuddhi (purificación de virtud). 

Estos son los cuatro factores que aseguran la obtención de 
Sotāpanna atti-magga-ñāṇa (conocimiento perteneciente al 
sendero del que ha entrado en la corriente) como una 
brújula en esta vida. 

En el pasaje “Buddhe aveccapasādena sammanāgato “ [101] de 
los Textos Pāḷi en cuestión “aveccapasādena” significa “fé 
inconmovible”. Es el saddhā de aquellos que han alcanzado 
upacāra-samādhi (concentración de acceso) mientras se 



refleja las nobles cualidades de un Buddha. 
“Upacāra-samādhi’” significa atención firme y estable lograda 
mientras se refleja las nobles cualidades de un Buddha 
(como por ejemplo arahaṃ) tal como es el caso de los que 
han logrado los samapāttis en los jhānas. Cuando uno ve 
semejante atención firme y estable, uno debe saber que el 
control de saddhā es predominante. Una persona así logra el 
dominio sobre su mente en virtud de la fe en las nobles 
cualidades del Buddha. Lo mismo es cierto en relación a las 
nobles cualidades del Dhamma y el Saṅgha. 

"El fundamento de lokuttara samādhi, es decir, sīla-visuddhi ", 
significa ājīvaṭṭhamaka-sīla (moralidad que termina con un 
correcto sustento de vida como el octavo precepto) el cual 
puede posibilitar a uno a alcanzar lokuttara-samādhi en esta 
vida. Cuando ese sīla es incorruptible y puro, está libre de 
contaminaciones de taṇhā (sed), māna (presunción) y diṭṭhi 
(visión incorrecta) y como uno debe entender, ese saddhā es 
predominante en ese sīla. Incapacidad para observar los 
requerimientos de sīla se llama “romperlos”'. Aunque el sīla 
puede ser técnicamente inquebrantable, si se observa entre 
las condiciones ordinarias mundanas, se le dice que es 
impuro. De acuerdo con el dicho “el valor de un búfalo 
puede ser conocido únicamente en la subida del lecho de la 
corriente  de un río hasta su orilla”, las personas laicas y los 
bikkhus que profesan seguir las enseñanzas del Buddha 
pueden saber si las turbulencia y las distracciones latentes 
en sus mentes han desaparecido o no , es decir, si o no han 
obtenido dominio sobre sus mentes, únicamente cuando 
hayan llegado a estos cuatros componentes. 

Kattha vīriyindriyaṃ daṭṭhabbaṃ? ​
Catūsu sammappadhānesu ettha vīriyindriyaṃ 
daṭṭhabbaṃ.[102]  

(¿Dónde debería uno buscar vīriyindriyaṃ? Uno 
debería buscarlo en los cuatro componentes de 
sammappadhāna.) 

Seglares y Bikkhus que profesan seguir las enseñanzas del 
Buddha pueden saber si han desaparecido o no  las 
turbulencias y los desarreglos de sus mentes en relación a 
vīriya, pueden saber si son personas que han alcanzado el 
dominio sobre sus mentes sólo cuando llegan a los cuatro 
componentes de sammappadhāna.  

“Que quede mi piel, que queden mis tendones, que queden 
mis huesos, que se sequen mi sangre, No descansaré hasta 
que el reino de sakkāya-diṭṭhi, el reino de duccarita, y el 
apāyasaṃsāra que están en mi personalidad, sean 
destruídas en esta vida”. Esta es la singularidad de la 
determinación y el esfuerzo de sammapadhāna. Es el 

esfuerzo del mismo orden que del venerable Cakkhupa. [103] 
Cuando uno encuentra tal determinación y esfuerzo uno 
debe reconocer en él el control predominante de vīriya sobre 
la mente. En estos casos y en materia de vīriya, el desorden y 
la turbulencia sobre la mente ha desaparecido en dicha 
persona, y es alguien que dentro del Buddha Sāsana ha 
obtenido el dominio sobre su mente.  

Kattha satindriyaṃ daṭṭhabbaṃ? ​
Catūsu satipaṭṭhanesa ettha satindriyaṃ 
daṭṭhabbaṃ.[104] 

 (¿Dónde debería buscar satindriya? ​
Uno debería buscar satindriya en los cuatro 
satipaṭṭhāna). 

Seglares y Bikkhus que profesan ser seguidores del Buddha 
pueden saber si han desaparecido o no el desorden y la 
turbulencia en sus mente en cuanto a sati (atención) se 
refiere, y si son personas que han obtenido o no el dominio 
sobre sus mentes únicamente cuando ellos entran en 
contacto con los cuatro componentes del satipaṭṭhāna. Si la 
atención puede ser mantenida estable en alguna parte del 
cuerpo, como la respiración que entra y que sale, por medio 
de la práctica satisfactoria de kāyagatā-sati tanto como se  
desee, entonces debe reconocerse como el control ejercido 
por sati. El desorden y la turbulencia de la mente en tales 
personas ha desaparecido. Una persona así es alguien que 
ha obtenido el control sobre su mente. 

Kattha samādhindriyam daṭṭhabbaṃ? ​
Catūsu jhānesu ettha samādhindriyaṃ 
daṭṭhabbaṃ.[105] 

 (¿Dónde debería buscar samādhindriya? Uno 
debería buscarlo en los cuatro jhāna) 

Si en el trabajo de samatha,  como la respiración que entra y 
que sale, se logra la consumación de por lo menos 
upacāra-samādhi-bhāvanā (contemplación de la 
concentración de acceso) , y por medio de ello  se eliminan 
los nīvaraṇas como por  ejemplo kāmachanda (deseo sensual), 
byāpāda (mala voluntad), etc., los cuales han generado 
continuamente desorden en la mente durante el pasado 
saṃsāra, la atención de la mente en un objeto de samatha se 
vuelve especialmente firme y tranquila. Esto debe 
reconocerse como  el surgimiento de la función del  control 
predominante ejercido por samādhi.  

El desorden y la turbulencia de la mente en materia de 
samādhi ha desaparecido en un individuo así. Es alguien 
que ha obtenido el control sobre su mente. 

 



Kattha paññindriyaṃ daṭṭhabbaṃ? ​
Catūsu ariyasaccesu ettha paññindriyaṃ 
daṭṭhabbaṃ.[106] 

 (¿Donde debería buscar paññindriya? Uno debería 
buscarlo en las Cuatro Nobles Verdades). 

Entre las personas que encuentran un Buddha Sāsana, el 
conocimiento de las Cuatro Nobles Verdades es de valor 
supremo. Solamente cuando este conocimiento es 
adquirido puede uno liberarse del reino de sakkaya-diṭṭhi, de 
los duccaritas, y del apāya saṃsāra. Por lo tanto, en orden de 
adquirir un conocimiento de las Cuatro Nobles Verdades, 
ellos intentan al menos obtener el conocimiento de los seis 
dhātus (o elementos constituyentes básicos) de pathavi, āpo, 
tejo, vāyo, ākāsa y viññaṇa, [107] o el entendimiento de su 
inestable y breve naturaleza—cómo no duran más que el 
parpadeo de un ojo en un momento (por decirlo de alguna 
forma) y cómo están continuamente siendo destruídos —a 
través de  métodos de práctica como por ejemplo 
estudiando, memorizando, recitando, meditando, 
escuchando, discutiendo, preguntando, practicando los 
ejercicios de entendimiento, y contemplando. Si un claro 
entendimiento es obtenido en estos seis elementos, no hay 
necesidad por especial práctica relacionada con el resto de 
los dhammas. [108] Si se puede apreciar la naturaleza de 
anicca (impermanencia)  la realización de anatta 
(impersonalidad) se manifiesta consecuentemente. [109] 

La realización de la naturaleza de dukkha puede ser 
consumada en su totalidad únicamente cuando uno alcanza 
el estado de arattha-phala (el Fruto de la Santidad). 

Así, después de invertir esfuerzo por largos periodos, 
cuando el entendimiento es conseguido dentro de la 
naturaleza de los seis elementos tanto exterior como 
interiormente en uno mismo, o dentro de la naturaleza de 
su impermanencia, el establecimiento de la atención en 
ellos es alcanzada.  Esto debe ser reconocido como el 
surgimiento del control predominante ejercido por paññā. 
La infiabilidad que había sido un rasgo de la mente a través 
de un pasado e infinito saṃsāra gradualmente desaparece. 

Aquí, “infiabilidad de la mente” significa la percepción de 
permanencia en cosas que son impermanentes, la 
percepción de felicidad en el sufrimiento, de placer en la 
repugnancia, de ego en el no-ego, de individuo en el 
no-individuo, del ser en el no-ser, de lo humano en lo 
no-humano, de devas, sakka y brahmās, de mujeres, 
hombres, toros, búfalos, elefantes, caballos en no devas, no 
sakkhas , no brahmās, no-hombres, no toros, no búfalos no 
elefantes, no caballos. Libertad de tal infiabilidad significa 

percibir la verdadera realidad después  de haber obtenido el 
dominio sobre la mente dentro del Buddha Sāsana. 

Si dukkha-sacca o la Noble Verdad del Sufrimiento, puede 
claramente percibirse, entonces se puede percibir también, 
consecuente y claramente, la percepción de los otros tres 
saccas. En la percepción de estas Cuatro Noble Verdades, la 
forma en que un puthujjana las percibe se llama anubodha, 
mientras que la forma en que un ariya lo hace es conocido 
como paṭivedha. El conocimiento anubodha es como ver una 
luz en la noche pero no el fuego. Aunque el fuego no puede 
ser visto directamente viendo el reflejo de la luz uno puede 
saber sin duda que el fuego existe. Ver el fuego 
directamente es parecido al conocimiento paṭivedha. 

 Saddhinridyaṃ bhāveti, 
 Vīriyindriyaṃ bhāveti, 
 Satindriyaṃ bhāveti, 
 Samādhindriyaṃ bhāveti, 
 Paññindriyaṃ bhāveti.[110] 

  
El significado de este pasaje en Pāḷi emitido por el Buddha 
es que los cinco indriya (facultades metales) deberían 
practicarse y desarrollarse en virtud de facilitar el gran 
trabajo de samatha y vipassana. 

El agregado que puede llamarse cuerpo (khandha) en un 
persona que no ha desarrollado estos cinco indriya es como 
un pais sin monarca o rey.  Es como los bosques y las 
montañas habitadas por tribus donde ninguna 
administración existe. 

En un país sin rey o monarca no existe ley. En estos 
escenarios la gente es desmesurada. Como en el caso de los 
animales, los fuertes priman sobre los débiles. De la misma 
forma, la mente de una persona que no ha desarrollado los 
cinco indriya es distraída y genera desorden con las 
impurezas. De igual forma que una persona poseída por un 
espíritu maligno no puede soportar escuchar el sonido de 
los versos de "itipiso" o "hetu paccayo", igualmente, cuando las 
personas sin el desarrollo de indriya hablan conectadas con 
la causa de la felicidad (paccaya satosa) o con la práctica de 
desarrollo mental (bhāvanārambha), rápidamente se 
encuentran en críticas adversas. En ellos nunca surge el 
deseo de desarrollar el trabajo de samatha y vipassana. 

Por otro lado, el cuerpo de una persona que desarrolla los 
cinco indriya  se asemeja al país controlado por un justo y 
lícito rey. Se parece a las ciudades y aldeas del majjhima-desa 
(país central) donde existe una administración 
gubernamental. Esta persona no está disturbada por las 
abigarradas teorías de varias personas. Se conforma con la 



única forma de las enseñanzas del Buddha. Cuando estas  
personas se les escucha conversar conectadas con la causa 
de la felicidad, o las prácticas del desarrollo mental, su 
mente es clara y pura. Están conformes en el deseo de 
ejercerse en el trabajo de samatha y vipassana. 

De esta forma, el surgimiento  de los dos tipos de deseo en 
este mundo no representa el trabajo de seres o individuos, 
sino de la existencia o del desarrollo de los cinco indriyas. Si 
no hay desarrollo de indriyas, un tipo de deseo surge. Si 
existe algúun desarrollo de los indriyas, ese deseo 
desaparece y surge un nuevo tipo de deseo. Cuanto más se 
desarrolle los indriyas este deseo se incrementará más y se 
fortalecerá. Cuando los cinco indriyas están establecidos, el 
deseo por el Noble Sendero y sus  Frutos aparecerá 
inmediatamente. Así los seres deben desarrollar los cinco 
indriyaas en virtud de incrementar pakati-saddhā, vīriya, sati, 
samādhi y paññā   (los cuales son insignificantes) hacia los 
niveles más elevados. 

Notas: 
 93. Los Cinco abhiññas  are: 

 1. Iddhividha (poderes supernormales), 
 2. Dibba-sota (el oído celestial), 
 3. Paracitta-vijānana (conocimiento de la mente de otros), 
 4. Pubbenivāsa (conocimiento de existencias previas, y 
 5. Dibba-cakkhu (el oído celestial). 

 94. 1) Purificación de la visión, 2) purificación de la dudas 
recurrentes,  3) purificación mediante el Conocimiento y la 
Visión sobre Cuál y Cuál No es el sendero, 4) purificación 
mediante el conocimiento y la visión de Direeción Correcta 
5) Purificación mediante el conocimiento y la visión. 

 95.   1) aniccānupassanā (contemplación de la impermanencia). 
         2) dukkhānupassanā (contemplación del sufrimiento). 
         3) anattānupassanā (contemplación de la impersonalidad) 
 96.    Los Diez Conocimientos son: 
         1) Sammasana-ñāṇa (entendimiento de las tres características 

de la existencia). 
         2) Udayabbayanupassanā-ñāṇa (entendimiento del surgir y 

desaparecer de un fenómeno). 
         3) Bhaṅganupassanā-ñāṇa (entendimiento de la desaparición). 
         4) Bhayānupassanā-ñāṇa (entendimiento de la temerosa 

condición). 
         5) Ādīnavānupassana-ñāṇa (entendimiento sobre la defectuosa 

condición). 
         6) Nibbidānupassana-ñāṇa (entendimiento sobre la fatigable 

condición). 
         7) Muccitu-kamyatā-ñāṇa (entendimiento surgido del deseo de 

escape). 
         8) Paṭisaṅkhānupassana-ñāṇa (entendimiento surgido para una 

mayor contemplación). 
         9) Saṅkhārupekkhā-ñāṇa (entendimiento surgido de la 

ecuanimidad). 
         10) Anuloma-ñāṇa (conocimiento adaptable). 

 98. Conocimiento de los Cuatro Nobles Senderos. 
 98. Conocimiento de los Cuatro Nobles Frutos. 
 99. Paccavekkhana-ñāṇa: conocimiento retrospectivo. 
        Él revisa el Sendero en esta forma: “Éste es el sendero que Yo 

he recorrido”. Luego revisa los Frutos que ha obtenido: 
“Estos son los Frutos después de haber andado de esta 
forma”. Luego revisa las contaminaciones que han sido 
abandonadas: “Estas son las impurezas abandonadas por 
mí”. Luego revisa las contaminaciones que todavía faltan 
eliminar a través de los tres senderos más elevados: “Estas 
son las impurezas todavía remanentes en mí.” Finalmente  él 
revisa el Nibbāna inmortal de esta forma: “Éste es el estado 
(Dhamma) que ha sido penetrado por mí como objeto.” Así es 
cómo el noble discípulo que ha entrado en la corriente posee 
estos cinco tipos de autoreflexión. Y así como en el caso del 
que ha entrado en la corriente, así lo es en el caso del que 
retornará una vez y del que no retornará. El Arahat no posee 
ninguna contaminación que reflexionar. Entonces en total 
son diecinueve todos los tipos autoreflexión. Visuddhimagga 
(Vol. II), p. 316, 6th Syn.  Edn.       Por favor consultar  el 
Visuddhiinagga de Ñanamoli , p. 790. 

 100. Saṃyutta-Nikāya Mahāvagga, 4. Indriya Saṃyutta, 8. Daṭṭhabba 
  Sutta, p. 172, 6th Syn Edn. 

 101. Saṃyutta-Nikāya, Mahāvagga II, Sotapatti Samyutta, 
Dhammadinna  Sutta. p. 356. 6th Syn Edn. 

 102. Saṃyutta-Nikāya, Mahāvagga, 4. Indriya Saṃyutta,       8. 
Datthabba Sutta, p. 172, 6th Syn Edn. 

 103. Consultar The Light of the Dhamma.  Vol.  I-No. 2, p. 13. 
 104. Saṃyutta-Nikāya, Daṭṭhabba Sutta, p. 176, 6th Syn.  Edn. 
 105. Saṃyutta Nikāya, Mahāvagga Saṃyutta, 8. Daṭṭhabba Sutta, p. 

172,  7th Syn Edn. 
 106. Saṃyutta Nikāya, Mahāvagga Saṃyutta, 8. Daṭṭhabba Sutta, p. 

172, 6th Syn Edn. 
 107. 1) Elemento de la extención, 2) elemento líquido o cohesivo,  

3) elemento de la energía cinética, 4) elemento del 
movimiento o soporte. 5) elemento del espacio, 6) el 
elemento de la consciencia. 

 108. Como por ejemplo khanda y Āyatana, etc. 
 109. Khuddaka-Nikāya, Udana Pāḷi, Meghiya-vagga, Meghiya Sutta, p 

120, 6th Syn  Edn. 
 110. Saṃyutta-Nikāya, Mahāvagga Indriya Saṃyutta, 6. 

Sūkarakhatā-vagga, 8 Sūkarakhatā Sutta, p. 205. 6th Syn.  Edn. 
  

​​Capítulo VI​
Los Cinco Balas (o Bālanis) 

Bala es definido como –  

 Patipakkha dhamme baliyantiti bañani. [111] 

(Supreción de oposición. De aquí llamado bala.) Los 
Textos Pāḷi dicen: Akamánatthena balāni. [112] (donde se 



encuentre oposición, exite firmeza intrépida. De aquí 
que se llame bala.) 

Como en el caso de los Indriyas, existen cinco balas: 

1. Saddhā 
2. Vīriya 
3. Sati  
4. Samādhi 
5. Paññā  

Exiten cinco generales o cinco comandantes en el propósito 
de destruir el reino de sakkāya-diṭṭhi (creencia en la 
personalidad). Estos son las cinco fuerzas que sirven como 
aliados de bhikkhus y seglares en el Buddha Sāsana. 

Como en el caso de saddhindriya, saddhā es de dos tipos: 

1. Pakati-saddhā 
2. Bhāvanā-saddhā​
 

Pakati-saddhā, el cual no tiene desarrollo mediante una 
práctica específica, está asociado con taṇhā de acuerdo a las 
circunstancias, y puede así producir sólo los 
pakati-kusala-kamas de dāna, sīla, etc. No puede vencer a 
taṇhā con fuerza. Por el contrario, es taṇhā quien mantiene 
a pakati-saddhā  bajo su poder. 

Es así cómo taṇhā mantiene a pakati-saddhā bajo su 
dominio. Los Textos Pāḷi mencioanan (tan claro como que 
existen el sol y la luna en los cielos) cuatro 
ariya-vaṃsa-dhammas [112] Estos son: 

1.        Estar fácilmente satisfecho con la comida 
2.        Estar fácilmente satisfecho con la ropa 
3.        Estar fácilmente satisfecho  con morar en un lugar 
4.        Encontrar placer y goce en el trabajo de bhāvanā 

Estos constituyen el reino de saddhā. En los presentes días 
de este mundo, este gran reino de saddhā yace escondido y 
sumergido. Hoy, los seres adoptan placeres y goces en 
objetos materiales (paccayāmisa); toman placer y gozan de 
rangos mundanos, dignidad, y honor (lokāmisa); gozan y se 
deleitan con el logro de una vida placentera, en la riqueza 
mundana,  en el poder y  el dominio (vaṭṭāmisa); y así este 
gran reino de taṇhā se establece tan claramente como el 
gran océano que rodea a una isla. Así se muestra la 
debilidad de pakati-saddhā en este mundo.  

Es bhāvanā-saddhā, el cual tiene su génesis en la práctica 
exitosa de kāyagatā-sati, como la respiración que entra y que 
sale, hasta la desaparición del desorden y la distracción de 
la mente, la que disipa taṇhā quien se deleita y complace con 
los tres tipos de āmisa. Es bhāvanā-saddhā el que puede 
salvar a los bhikkhus y a los laicos que estén en el curso de ser 

ahogados y sumergidos en el océano de taṇhā, y el que 
puede capacitarlos a alcanzar refugio en las islas del reino 
de saddhā consistentes de los cuatro ariyavaṃsa-dhammas. 
En relación a los bohipakkhiya-dhammas, es este saddhā el 
que debería ser obtenido. 

De estos dos tipos de vīriya, pakati-vīriya el cual no tiene 
práctica de desarrollo, se asocia con kosajja (la pereza) de 
acuerdo a la ocasión y produce el pakati-kusala-kamma de 
dāna, el estudio de los textos sagrados, etc.  Este 
pakati-vīriya no puede disipar kosajja y en su lugar éste 
somete a pakati-vīriya. Es así como pakati-vīriya está 
dominado por kosajja . 

Cuando los seres encuentran un Buddha Sāsana, adquieren 
el conocimiento que en el infinito pasado saṃsāra ellos han 
sido los aliados de sakkāya-diṭṭhi, los duccaritas, y los apāya 
lokas. Los sagrados Textos Pāḷi claramente prescriben el 
método del ariyavaṃsa, el cual consiste de disipar a kosajja 
(la pereza) y dedicar la totalidad del tiempo a Bhāvanārāma 
(goce en la meditación) hasta que la liberación de tal estado 
sea conseguido. 

Es necesario describir el acto de disipar kosajja. Habiéndose 
equipado uno mismo con los sikkhās ( los entrenamientos 
—que representan la herencia del Buddha) y que uno 
emprendió en el sima (en la sala de ordenación) al momento 
de convertirse en bhikkhu, sikkhās  como el emprendimiento 
–    

       rukkhamūlasenāanaṃ nissāya pabbajjā, ​
       tattha te yāvajīvam ussāho karaṇīyo.[114] 
 
conforme a estos sikkhas, si uno hace de árboles y 
matorrales en el bosque  el hogar de hábitat, vive solamente 
de la caridad, no se asocia con otras personas, observa los 
dhutaṅgas (prácticas ascetas) constantemente y practica 
kāyagatā-sati escrupulosamente, entonces estos actos son 
actos de vīriya que disipan los akusala kammas (actos 
volitivos perjudiciales) extinguiendo kosajja. Éstos son actos 
comprendidos en el reino de vīriya. 

Este reino de vīriya se mantiene obscuro y es desconocido 
en el mundo moderno. Hoy, aunque los bhikkhus son 
conscientes que pertenecen a una clase de seres poseídos 
por  sakkāya-diṭṭhi, los duccaritas, y están sujetos a renacer en 
los apāya lokas, viven permanentemente habitando lugares 
construídos dentro de las ciudades y las aldeas por los 
dāyakās (o donantes), gozan y se deleitan en la recpción de 
grandes ofrecimientos y beneficios, son incapaces de 
desechar la asociación con otras personas, etc. Todos estos 
actos están comprendidos en el reino de kosajja y este reino 



de kosajja es tan conspicuo como el gran  océano que rodea a 
una isla. Así se muestra la debilidad de pakati-vīriya. 

Es solamente bhāvanā-vīriya, como por ejmeplo estar 
satisfecho con un tiempo mínimo para dormir, siendo 
siempre alerta y activo, siendo intrépido, siendo audaz y 
firme viviendo sólo, siendo constante en la advertencia 
mental, que se puede disipar kosajja. En relación a los 
bodhipakkhiya-dhammas, es bhāvanā-vīriya lo que debería 
lograrse. 

El significado detallado de  los balas de sati, samādhi, y  
paññā pueden ser conocidos por medio de los párrafos 
explicativos señalados atenriormente. A continuación daré 
una concisa explicación.  

La antítesis de sati es el akusala kamma llamado muṭṭhasacca. 
Muṭṭhasacca significa incapacidad de volverse absorto en el 
trabajo de samatha-bhāvanā – como por ejemplo 
kāyagatā-sati—o  en el trabajo de vipassasa-bhāvanā —  
incapacidad de concentrarse, incapacidad de controlar la 
mente  y vagar entre  pensamientos vinculados con otros 
objetos que el objeto de la concentración.  El pakati-sati que 
uno posee en su estado natal desde el nacimiento no puede 
disipar muṭṭhasacca. Es solamente bhāvanā-sati el que puede 
disiparlo 

La antítesis de samādhi es el akusala kamma de vikkhepa [115] 
(la inquietud de la mente). Consiste en la incapacidad de 
concentrarse, y de tranquilizar  y calmar la mente en el 
trabajo de bhāvanā manasikāra. Es el surgimiento de 
pensamientos en otros objetos que el objeto de la atención. 
Es la incapacidad de controlar la mente y mantener la 
atención firme en un objeto. Pakati-samādhi no puede 
disipar el akusala-kamma de vikkhepa. Únicamente 
bhāvanā-samādhi puede disiparlo. 

La antítesis de  paññā es el akusala kamma de sammoha. [116] 
Consiste de ignorancia, carencia de claridad, nebulosidad y 
ausencia de luz en la mente. Es la oscuridad que rodea la 
mente. Este sammoha no puede ser  disipado por 
pakati-paññā, ni por pariyatti-paññā el cual puede estar 
comprendido por el conocimiento de la totalidad de los 
Ti-piṭakas. Es solamente bhāvanā-paññā  el que puede 
establecer a kāyagatā-sati quien disipa gradualmente a 
sammoha. 

Esto muestra el significado de los cinco paṭipakkha akusala 
dhammas emparejados con sus respectivos balas. 

Los cincos patipakkha akusala dhammas son: 1) taṇhā, 2) 
kosajja o pereza o incapacidad de asumir dolores, o carecer 
de intrepidez en el trabajo de paṭipati, 3) muṭṭhasacca, 4) 

vikkhepa, y 5) sammoha. Los cinco dhammas que pueden 
contrarestar y disipar estos akusala dhammas son llamados 
balas. Si alguno de estos cinco balas es débil e incapaz de 
disipar su respectivo patipakkha dhamma, [117] el trabajo de 
samatha y vipassana no puede ser muy exitoso en cuanto a 
un individuo neyya se refiere. 

Por lo tanto, en los presentes días, algunas personas pueden 
emerger de los reinos de taṇhā debido a su fortaleza en 
saddhā-bala. Están libres de apegos a paccaya āmisa, 
dignidades y honores mundanos. Pero como son deficientes 
en los otros cuatro balas, son incapaces de surgir al estado 
de santuṭṭhi (estado de sentirse feliz). 

Algunas personas pueden emerger del reino de taṇhā y 
kosajja debido a que son fuertes en saddhā-bala y vīriya-bala. 
Estos son constantes en la observación de los santosa 
dhammas [118] con residencia entre montañas y bosques, y 
en la práctica de los dhutaṅgas (prácticas ascetas). Pero 
debido a que son débiles en los otros tres balas, son 
incapaces de practicar kāyagatā.-sati, o realizar el trabajo de 
samatha y vipassana. 

Algunas personas son fuertes en los tres primeros balas y así 
pueden surgir en el trabajo de kāyagatā-sati. Consiguen 
concentración en la respiración , o en los huesos del cuerpo. 
Pero como son deficientes en los otros dos balas, no pueden 
surgir en el trabajo de los Jhānas y la vipassana. 

Algunas personas pueden obtener el logro de los jhana 
samapattis debido a que son fuertes en los cuatro primeros 
balas, pero como son débiles en paññā-bala, no pueden 
surgir en el trabajo de la  vipassana. 

Algunas personas son fuertes en paññā-bala. Estos son 
conocedores del Dhamma y los Piṭakas. Son sabios en los 
paramatha dhammas (en las realidades últimas). Pero debido 
a que  el respaldo es débil  en los otros cuatro balas, no 
pueden emerger del reino de taṇhā, kosajja, muṭṭhasacca y 
vikkhepa. Viven y mueren dentro de los confines de estos 
akusalas. Por eso, cuando uno es deficiente en algún bala, no 
puede emerger del reino de su respectivo paṭipakkha. 

De estos cinco balas, vīriya-bala y paññā-bala son también 
iddhipāda. Por lo tanto, si estos dos balas son fuertes y 
co-ordinados, no puede suceder que uno no logre surgir en 
el trabajo de la vipassana debido a la debilidad en los otros 
tres balas. Como ilustración, considerar el caso de los cinco 
crores y cinco lakhs de los seglares de la ciudad de Savatthi 
durante los tiempos del Buddha que se liberaron de la 
vicisitudes mundanas. 

La gente que desconoce la función de los iddhipādas, los 



indriyas, y los balas, no saben  por qué sus deseos son 
débiles, y qué paṭipakkha los asalta. No saben qué dhamma 
tienen que activar, y el deseo de activarlos nunca surge. Es 
así cómo los ariyavaṃsa-dhammas están el borde de 
desaparecer en los presentes días.  

Daré una explicación. Existe una especie de búfalo llamado 
usabha. Es un búfalo que vale más de mil o diez mil 
ordinarios búfalos. Si las características y los signos 
distintivos de este búfalo son reconocidos, será criado y 
alimentado apropiadamente, es así que sus miembros y sus 
marcas distintivas se desarrollarán, y su fortaleza y su 
poder se incrementarán. Puede cuidar inclusive a cien 
ganados delgados de las incursiones de leones y leopardos. 
El ganado en el área donde semejantes búfalos existen está 
libre de mayores enfermedades y epidemias. La gente que 
vive en las casas alrededor del cerco, más allá de la sétima 
casa en cada dirección, estará libre de mayores 
enfermedades y epidemias. A igual que  el búfalo de Nandi 
Visāla, [118] puede arrastrar inclusive quinientas carretas a 
la vez. 

Si el dueño de un búfalo así es ignorante de todo ello, y por 
lo tanto no lo cría y lo alimenta apropiadamente y en 
cambio lo mantiene y atiende como si se tratara de un 
búfalo ordinario, si lo emplea en el arado o para arrastrar 
carros en compañía de otros búfalos, entonces sus marcas 
distintivas  y sus miembros no lograrán desarrollarse, y su 
fortaleza y poder se mantendrán dormidos. Vivirá y morirá  
como cualquier otro búfalo. 

Un dueño conocedor, sin embargo, separará a este  búfalo 
del resto del ganado y lo mantendrá en un cobertizo 
especialmente construído para él.  Cubrirá el piso del 
covertizo con arena limpia y compondrá el cielo raso del 
techo. Mantendrá el cobertizo limpio de orines y 
excremento, lo alimentará con arroz y nutrimento 
apropiado para el consumo humano. Lo limpiará y lo 
bañará, y le aplicará cosméticos y ungüentos. En estos 
casos, las marcas distinivas y sus miembros se 
desarrollarán, y su poder y fortaleza también se 
desarrollarán enormemente. 

En este Buddha Sāsana, los individuos Neyya se parecen al 
dueño de este tipo de búfalo. Los cinco balas de estos 
individuos Neyya se parecen al búfalo usabha . El 
Satipaṭṭhāna Vibhaṅga, Sammappadhāna Vibhaṅga, Iddhipada 
Vibhaṅga, Indriya Vibhaṅga, Bojjhanga Vibhaṅga y Maggaṅga 
Vibhaṅga, del Abhidhamma Piṭaka y el Mahāsatipaṭṭhāna Sutta, 
Satipaṭṭhāna Saṃyutta, Sammapadhāna Saṃyutta Iddhipāda 
Saṃyutta, Indriya Saṃyutta, Bala Saṃyutta, y Bojjhanga 
saṃyutta del Sutta Piṭaka, se parecen a los manuales 

mundanos en los cuales se exponen los signos distintivos, 
marcas, y caracteríticas de un búfalo usabha, donde se 
muestran los métodos de cómo tales búfalos deben ser 
alimentados y criados, y la fortaleza y el poder que estos 
búfalos pueden lograr si se les alimenta y cría 
apropiadamente. 

Aquellos individuos Neyya que por ignorancia no intentan 
desarollar los cinco balas a través del trabajo de bhāvanā, y 
que así se satisfacen con logros inferiores  dentro del 
Sānsana, como por ejemplo el dāna, sīla, y los estudios de 
pariyatti-dhamma, se parecen a los dueños ignorantes de la 
posesión de un búfalo usabha que no lo crían y lo alimentan 
apropiadamente.  

En este mundo existen muchos tipos de emprendimientos 
mundanos. Existen emprendimientos que pueden ser 
establecidos por medio de la fortaleza de la riqueza, y 
existen emprendimientos que pueden ser establecidos por 
medio de la fortaleza del conocimiento. Inclusive en al caso 
del cultivo de la tierra, muchos tipos de fortalezas son 
necesarios para su desarrollo. A veces la fortaleza de la 
riqueza tiene que ser almacenada primero, otras veces la 
fortaleza del conocimiento. La educación preparatoria y los 
estudios constituyen el almacenamiento de la fortaleza del 
conocimiento. 

Similarmente, en el Buddha Sāsana, existen cinco tipos de 
balas necesarios para el trabajo de samatha, vipassana y el 
logro del Noble Sendero, sus Frutos y el Nibbāna.  Es sólo 
cuando estos balas son primeros acumulados que el gran 
trabajo mencionado puede ser emprendido. Aquellas 
personas que no posean siquiera uno de estos cinco balas no 
pueden evocar el deseo de emprender esta gran tarea. No se 
les ocurre que esas grandes tareas pueden establecerse en 
esta vida. Estos viven desmemoriadamente y sin 
determinación. Si se les indicara que las tareas pueden 
desarrollarse entonces ellos no desean escuchar. No saben 
que tales pensamiento adversos ocurren en ellos debido a 
que están totalmente carentes de balas. Le echan la culpa a 
los pāramīs, o a la concepción de dvi-hetuka, o a los tiempos 
presente. [120] 

Si, sin embargo, estas personas se establecen en trabajar en 
uno de los satipaṭṭhāna,  como por ejemplo ānāpāna-sati, y 
por medio de ello activaran los tres balas de saddhā, vīriya, y 
sati, entonces estos pensamientos adversos ciertamente 
desaparecerán. Es inevitable que nuevos pensamientos 
saludables surjan. Esto se debe a que han desarrollado su 
fortaleza. 

Es así cómo la fortaleza se desarrolla. Aunque tales 



personas no pueden todavía alcanzar el entendimiento de 
rūpa y nāma, el débil saddhā se desarrolla a través del control 
ejercido por paccayāmisa-taṇhā y lokāmisa-taṇhā. El débil 
vīriya se desarrolla a través del control de kosajja. El débil sati 
se desarrolla a través del control de muṭṭhasacca. Samādhi y  
paññā también suman fortaleza controlando a vikkhepa y 
sammoha. Cuando estos balas se desarrollan, es inevitable 
que se manfieste una transformación en la mente. Una 
persona que está afligida con una efermedad mayor,  como 
la lepra, no tiene ningún deseo para tomar interés en un 
romance ordinario o cualquier emprendimiento en este 
mundo. Después de tomar apropiadamente sus medicinas 
la gran enfermedad es gradualmente curada y  despierta así 
de su apatía. Esto es inevitable. El grupo de los cinco akusala 
kammas de taṇhā, kosajja muṭṭhasacca, vikkhepa y sammoha, se 
parecen a las cinco mayores enfermedades. [121] En el 
Sāsana, el trabajo de samatha y vipassana-bhāvanā se 
asemejan al romance y a los emprendimientos en el mundo. 
El trabajo de satipaṭṭhāna, como por ejemplo ānāpāna-sati, se 
parece a tomar apropiadamente las medicinas y seguir un 
tratamiento. El resto de la comparación puede ser 
fácilmente reconocido. 

Por eso el Buddha dijo: [121] 

                   Saddhābalaṃ bhāveti 
                   Vīriyabalaṃ bhāveti 
                   Satibalaṃ bhāveti 
                   Samādhibalaṃ bhāveti 
                   Paññābalaṃ bhāveti. 
  
En este mundo, la fortaleza de un constructor yace en sus 
herramientas, como por ejemplo sus punzones, cinceles, 
navajas, cierras, etc. Sólamente cuando uno se equipa a sí 
mismo con este tipo de fortalezas se puede emprender la 
construcción de monasterios, viviendas, etc. En el trabajo 
de los carpinteros, los herreros, los orfebres, los artistas, los 
escultorres, etc., también, cada uno tiene sus respectivas 
fortalezas. Sus fortalezas consisten de buenas herramientas 
e implementos.  Sólo con ellas uno puede establecer su 
trabajo.  

Similarmente, en el Sāsana, las herramientas de samatha y 
vipassana con  propósito de alcanzar magga-ñāṇa y 
phala-ñāṇa consisten de Bhāvanā-sadhā, Bhāvanā-vīriya, 
Bhāvanā-sati, Bhāvanā-samādhi y Bhāvanā-Paññā, 
desarrolladas a través del satipaṭṭhāna,  como por ejemplo el 
ānāpāna-sati. Estos, los cinco balas, son las fortalezas de los 
yogāvacaras. [123] Por lo tanto, estos cinco balas deben 
desarrollarse en virtud de emprender exitosamente el 
trabajo de samatha y vipassana dentro del Budhha Sāsana. 

Éste es el significado de “bhāveti” en la estrofa citada 
anteriormente. 

Notas: 
 111. Paramattha Dīpanī, Saṅgha Mahā-Tīkā por Ledi Sayadaw, Pág. 

299,     Kawimyethman Press, Rangoon. 
 112. Aṅguttara-Nikāya, Ekaka Nipātaṭṭhakathā, 18.  Apara  
      Accharāsaṅghāta-vagga-vaṇṇana, p. 388, 6th Syn.  Edn. 
 113. La Práctica Tradicional de los Seres Nobles.  Aṅguttara-Nikāya, 

Catukka Nipāta. 1. Paṭhama-saka, 8 Ariyavaṃsa Sutta, p. 336  
6th Syn. Edn. 

 114. La renunciación que depende de vivir en los pies de un árbol; 
así se emprende la práctica de vivir bajo un árbol durante 
todas sus vidas –  Vinaya Piṭaka, Vol. 1. Mahākhandhaka, 64. 
Cattāro Nissayā, p. 133,  6th Syn. Edn. 

 115. Pensamientos vagabundos o imaginaciones ociosas. 
 116. Sammoha –  Ilusión 
 117. Paṭipakkha . opuesto. 
 118. Existen cuatro tipos de  santosa-dhamma. Éstos son: 

 1. Cīvara-santosa: satisfación con las ropas; 
 2. Piṇdapāta-santosa: satisfacción con la comida; 
 3. Senāsana-santosa: saisfacción con la vivienda, y 
 4. Gilāna paccaya bhesajja parikkhāra santosa: satisfacción con las 

medicinas.  
Nota – Santosa y santutthi poseen el mismo 
significado. 

 119. Khuddaka-Nikāya Jātaka Pāḷi, Ekaka Nipāta, Kuruṅga-Vagga, 28,    
Nandi Visala Jātaka, p. 7, 6th Syn Edn. 

 120. Algunos creen que estos son tiempos en los que no puede 
lograrse más el Noble Sendero y sus Frutos, y tienden a 
postergar el esfuerzo hasta que sus pāramīs maduren. 
Algunas personas piensan que la gente de la actualidad es 
dvi-hetuka (seres renacidos con dos condiciones raíces,  como 
el desapego y la cordialidad) y como tales no pueden alcanzar 
el noble sendero y sus Frutos en la presente vida. 

 121. Las cinco enfermedades principales: 1. la lepra, 2. los 
forúnculos, 3. la tuberculosis,  4. la apoplegia, 5. los excemas, 

 122. Idha, bhikkhave, bhikkhu ​ (En este Sāsana, el bhikkhu) 
        Saddhābalaṃ bhāveti ​ (desarrolla  saddhābala), 
        Vīriyabalaṃ bhāveti  ​ (desarrolla vīriyabala), 
        Satibalaṃ bhāveti  ​ (desarrolla satibala), 
        Samddhibalaṃ bhāveti  ​ (desarrolla samādhibala) y 
        Balaṃ bhāveti  ​ (desarrolla paññābala). 
        – Suttanta    Piṭaka, Saṃyutta-Nikāya Mahāvagga Saṃyutta Pāḷi, 6 

Bala  Saṃyutta Gaṅgāpeyyāla vagga, 1-12, Baladi Sutta, Pág. 
218, 6th   Syn Edn. 

 123. Yogāvacara: alguien que práctica samatha o vipassana o ambos.. 
  

 



​​Capítulo VII​
Los Siete Sambojjhaṅgas 

Catusaccadhamme suṭṭhu bujjhatīti sambodhi. Sambodhiyā 
aṅgo sambojjhaṅgo. 

(Puede percibir claramente las Cuatro Nobles Verdades. 
Por lo tanto es conocido como sambodhi. N.B. Éste es 
lokuttara- magga-ñāṇa. Factor componente de 
magga-ñāṇa. Por eso es llamado sambojjhaṅga.) 

Las aves son primero liberadas de la matriz de sus madres 
en forma de un huevo. Luego éstas son liberadas por 
segunda vez a través de la fractura de dicho huevo. 
Finalmente, cuando se llenan de plumas vuelan, se liberan 
de sus nidos y entonces pueden volar adonde les plazca. De 
la misma forma, en el caso de individuos yogāvacaras, estos 
son liberados primero de las distracciones de la mente que 
los han acompañado durante el infinito saṃsāra hasta que 
se establecen exitosamente en kāyagatā-sati o logran realizar 
el trabajo de samatha. En segundo lugar, cuando logran la 
comprensión de la vipassana de  rūpa, nāma-khanda, etc., se 
liberan de las formas groseras de la ignorancia. Finalmente, 
cuando los siete bojjhaṅga se desarrollan y maduran, se 
vuelven completamente emplumados en 
lokuttara-magga-ñāṇa, y logran el magga-ñāṇa conocido 
como sambodhi, y se liberan así de la condición mundana. Se 
liberan del estado de putthujjana y alcanzan el estado de 
ariya—el estado lokuttara o el Nibbāna.  

Existen siete bojjhaṅga: 

1. Sati-sambojjhaṅga  
2. Dhammavicaya-sambojjhaṅga   
3. Vīriya-sambojjhaṅga   
4. Pīti-sambojjhaṅga   
5. Passaddhi- sambojjhaṅga   
6. Samādhi-sambojjhaṅga   
7.  Upekkhā-sambojjhaṅga .  

El sati-cetasika (factor mental) llamado satipaṭṭhāna, 
satindriya, sati bala, samma-sati-maggaṅga, es 
sati-sambojjhaṅga. 

El paññā-cetasika conocido como vimaṃsiddhipāda, 
paññindriya, paññā-bala, samadiṭṭhi-magganga todos son 
dhammavicaya-sambojjhaṅga. Alternativamente, los cinco 
paññā-visuddhis [124] comenzando con diṭṭhi-visuddhi, los 
tres anupassana-ñāṇa, los diez vipassanā-ñāṇa, son llamados 
dhammavicaya-sambojjhaṅga. Así como las semillas de 
algodón son apiñadas, cardadas, etc., para producir hilos de 
algodón, el proceso de revisar repetidamente los cinco 

khandhas con las funciones de vipassanā-ñāṇa es llamado 
damavicaya. 

Los vīriya-cetasikas conocidos como sammappadhāna, 
vīriyiddhipāda, vīriryindriya, vīriya-bala, y 
sammā-vāyāma-maggaṅga son llamados vīriya-sambojjhaṅga. 

El arrobamiento y la felicidad que aparecen durante el 
proceso de observar y conocer que se incrementa después 
de establecimiento del satipaṭṭhāna,  como por ejemplo 
kāyagatā-sati, es llamado pīti-sambojjhaṅga. 

El proceso de calmarse y tranquilizarse en ambos, en mente 
y en cuerpo, en cuanto a las distracciones mentales, reflejos 
y reducción de ideas de auxilio, es llamado 
passaddhi-sambojjhaṅga. Es el cetasika de kāya-passaddhi y 
citta-passaddhi. 

Los samādhi-dhammas conocidos como sammādhindriya, 
samādhi-bala, y samādhi- maggaṅga, son llamados 
samādhi-sambojjhaṅga. Alternativamente, el 
parikamma-samādhi, upacāra-samādhi, o los ocho 
sammāpattis, asociados con los trabajos de samatha y 
citta-visuddhi, y suññata-samādhi, animitta-samādhi, 
appaṇihita-samādhi, asociados con paññā-visuddhi, son 
llamados samādhi-sambojjhaṅga. El samādhi que acompaña 
vipassana-ñāṇa, o magga-ñāṇa y phala-ñāṇa, son conocidos 
con los nombres de suññata-samādhi, animitta-samādhi y 
appaṇihita-samādhi. 

Cuando el trabajo de kammaṭṭhana es como si no fuera 
todavía metódico o sistemático, parece como si debiera 
ejercerse mucho esfuerzo en ambos aspectos, en mente y en 
cuerpo, pero cuando el trabajo se hace metódico y 
sistemático, uno está libre de este tipo de esfuerzos. Esta 
libertad es llamada tatramajjhatattā-cetasika (factor mental 
de ecuanimidad). Éste es upekkha-sambojjhaṅga. 

Cuando un yogāvacara se dota con estas siete características 
de sambodhi equilibradamente, se disfruta el placer y el 
arrobamiento de samatha dentro del Sāsana—arrobamiento 
y placer que  son inigualables e incomparables con alguno 
de los placeres mundanos— como por ejemplo el del rey 
universal cakka, [125] señor de los cuatro grandes 
continentes y poseedor de las siete joyas, de arrobamiento 
incomparable y un bienestar y confort únicos. 

Así está escrito en el Dhammapada: 

 Suññāgāraṃ paviṭṭhassa 
 santacittassa bhikkhuno 
 Amānusī rati hoti 
 sammā dhammaṃ vipassato. 

                                              --Verso 373. 



  
 Yato yato sammasati 
 khandhānaṃ udayabbayaṃ, 
 labhati pītipāmojjaṃ 
 amataṃ taṃ vijānataṃ. 

                                              --Verso 374. 
(El Bhikkhu que se retira a lugares solitarios y tiene 
calma mental, experimenta el arrobamiento que 
trasciende  lo humano, ya que percibe claramente 
el dhamma.  

En la formación y la desintegración de cualquier  
parte del cuerpo que el Yogi contempla, él 
experimenta placer y felicidad  ya que puede 
percibir a través de él el estado inmortal (Nibbāna).) 

Si el placer y el arrobamiento experimentado en un 
vipassanā-sukha, el cual esta completamente dotado con las 
siete características de sambodhi, se divide en 256 partes, 
una parte de ese placer y arrobamiento excede los placeres 
mudanos y los goces de los reyes de hombres, devas, y 
Brahmās—tan grandioso así es el placer y arrobamiento 
inherente en el sambodhi. Por ello también el Buddha dijo: 

“Sabbarasam dhammaraso jinati” [126] 

(El sabor del dhamma excede todos los sabores.) 

Existen historias en las cuales se relatan que enfermedades 
mayores y afecciones han sido curadas por la simple 
audición [127] de la recitación de estas siete caracteristicas 
de sambodhi. Pero, estas enfermedades y afecciones pueden 
ser curadas sólo cuando el que las escucha está totalmente 
consciente de su significado y cuando surge un gran y claro 
saddhā. 

Cuando estas siete características de sambodhi son 
adquiridas en forma equilibrada, el yogāvacara puede 
descansar seguro en el hecho de que no hay deficiencia en 
su kāyagatā-sati. Puede descansar seguro que no hay 
deficiencia en su percepción de anicca o anatta, y en su 
energía mental y corporal. Debido a que su mente esta 
vinculada al descanso relativo a estos tres factores, 
experimenta arrobamiento en el conocimiento de poder 
percibir ahora la luz del Nibbāna el cual jamás había surgido 
en él en el pasado e infinito saṃsāra, nisiquiera en  sueños. 
Debido a ese arrobamiento y bienestar de la mente, su 
atención en los objetos kammaṭṭhana se vuelve 
extremadamente calmo y firme y upekkha (ecuánime), el 
cual está libre de ansiedades y esfuerzo por la atención, por 
la percepción de anicca y anatta, y surge la necesidad por 
evocar más energía.  

Todas las oraciones anteriores son hechas con referencia al 
estado en el cual los sambojjhaṅgas, que están al unisono uno 
con otro en sus respectivas funciones, son especialmente 
claras. En cuanto al sambojjhaṅga ordinario concierne, 
desde el momento que es establecido kāyagatā-sati, los 
dhammas como sati son conocidos como sambojjhaṅga. 

Cuando el Buddha dijo que los siete sambojjhaṅga deben ser 
practicados, como: Satisambojjhaṅgaṃ bhāveti, 
vivekanissitaṃ, virāg nissitaṃ, nirodhanissitaṃ, 
vossaggapariṇāmiṃ... upekkha sambojjhaṅgaṃ bhāveti, 
vivekanissitaṃ, viraga nissitaṃ, nirodha nissitaṃ, 
vossaggapariṇamiṃ', [128] se quiere decir que en el curso 
ordinario, el proceso de establecer kāyagatā-sati (como la 
respiración que entra y que sale) se suma al establecimiento 
de los siete bojjhaṅga. Para un establecimiento específico y 
distintivo de los bojjhaṅgas, ver los Comentarios sobre 
Bojjhaṅga Vibhaṅga. [129] 

El significado del pasaje Pāḷi de arriba es: ‘Uno debería 
practicar sati-sambojjhanga el cual es dependiente de la 
ausencia de todo tipo de actividades y ansiedades, de 
conscupisciencia y codicia, o sufrimiento por el ciclo de 
renacimientos, y por el abandono de los substratos de 
upadhi’. [130] 

Vivekanisita, virāganissita, nirodhanissita, significa “no tener 
inclinación hacia bhava-sampati [131] y bhoga-sampati, [132] 
intentando destruir el gran reino latente de sakkaya-diṭṭhi 
en esta presente vida, y así estar libre del yugo del ciclo de 
renacimientos.” Vivaṭṭa nissita significa liberarse a sí mismo 
día a día de los apegos a pasiones sensoriales, el significado 
de bojjhaṅga, sambojjhnaga, y sambodhi aṅga son idénticos. 

Notas: 
 124. Por favor consultar el pie de página del capítulo V, ibid. 
 125. Monarca Universal  Por favor consultar The Light of the 

Dhamma,  Vol.  VII, No. 1, p. 28. 
 126. Dhammapada verso 354 
 127. Por favor consultar  The Light of the Dhamma, Vol. VII, No. 1, 

p.9 
 128. Abhidhamma Piṭaka, Vibhaṅga Pāḷi, 10 Bojjanga Vibhaṅga, p. 238 

6th   Syn. Edn. 
 129. Sammohavinodanī Aṭṭhakathā, 1. Suttanta-bhājanīya-vaṇṇanā  p. 

296, 6th Syn. Edn. 
 130. Existen cuatro tipos de upadhi. Éstos son: 
        1. Kāmūpadhi: apego a los placeres sensuales; 
        2. Kilesupadhi: apego a las pasiones impuras de la mente; 
        3. Abhisaṅkarūpadhi: apego a realizar méritos, etc. 
        4. Khandūpadhi: apego a los cinco grupos constituyentes del 

cuerpo. 
 131. Obtención de un plano feliz de la existencia. 
 132. Obtención de riqueza. 



  

​​Capítulo VIII​
Los Ocho Magganga 

La definición de magga es: 

Kilese mārentā nibbānaṃ gacchanti etenāti maggo.  

(Estos Dhammas disipan las impurezas como 
sakkāya-diṭṭhi y así, lo habilita a uno a alcanzar el 
Nibbāna—el fin del apāya dukkha y vaṭṭa dukkha. De 
aquí que se llame magga) 

Existen ocho ingredientes de Magga , conocidos como: 

1. Sammā-diṭṭhi— Visión Recta  
2. Sammā-saṅkappa— Pensamiento Recto 
3. Sammā-vācā— Lenguaje Recto 
4. Sammā-kammanta— Acción Recta 
5. Sammā-ājīvā— Sustento Recto 
6. Sammā-vāyāma— Esfuerzo Recto 
7. Sammā-sati— Atencíón Recta 
8.​ Sammā-samādhi— Concentración Recta. 

 

Todos estos ocho ingredientes están presentes en 
lokuttara-ñāṇadassana-visuddhi (purificación supramundana 
por medio del conocimiento y el entendimiento). En los 
precedentes lokiya-visuddhis (purificación supramundana), 
sammā-vacā, sammā kammanta y sammā ājīva están presentes 
únicamente en sīla-visuddhi (purificación de virtud). Estos 
no están presentes en citta-visuddhi (purificación de la 
consciencia), etc. 

Por lo tanto, en materia de los bodhipakkhiya-dhammas, 
sīla-visuddhi significa vivekanissita y virāganissita sīla de 
acuerdo a: 

Sammāvācaṃ bhāveti, viveka nissitaṃ, ​
virāga nissitam, nirodha nissitaṃ, vossaggapariṇāmiṃ. 

Sammā-kammantaṃ bhaveti, vivekanissitam, virāga 
nissitaṃ, nirodha nissitaṃ, ​
vossaggapariṇāmiṃ. 

Sammā-ājivaṃ bhāveti, vivekanissitaṃ, ​
virāga nissitaṃ, nirodha nissitaṃ, ​
vossaggapariṇāmiṃ .[133] 

  
Esto no se refiere al sīla que tiene inclinación hacia 
bhava-sampati y dependiente del ciclo de renacimientos. El 
sīla-visuddhi de aquellos que conscientemente se han 

rendido a intentar alcanzar el Noble Sendero y sus  Frutos 
en esta vida no es el genuino ādibrahmacariya-sīla [134] y así 
no es la genuina clase de bodhipakkhiya. Si el esfuerzo es 
realizado, sin embargo, hacia el logro del Nibbāna en la 
próxima vida, puede ser pāramī-sīla el cual es una parte de 
vivaṭṭa nissita-sīla.  

Sammā-vācā, sammā-kammanta, y sammā-ājīva maggaṅga son 
puramente de la clase sīla y por tanto constituyen el genuino 
sīla-visuddhi. Estos son conocidos también como los tres 
virati cetasikas. [135] 

Sammā-saṅkappa es vitakka-cetasika. Desde que representa al 
procursor de paññā, está incluído en la categoría de paññā. 
Estos tres tipos de saṅkappas, son conocidos como 
nekkhama-saṅkapa, abyapada-saṅkappa, y avihiṃsa-saṅkappa. 
Así como una persona encarcelada en una prisión, o una 
persona rodeada por tropas enemigas, o una persona 
cercada por un incendio forestal, o un pez atrapado en una 
red, o un tanque, o un pajaro en una jaula, son absorvidos 
(sin ser capaz de dormir o alimentarse) por un único 
pensamiento, que es el intentar escapar de estos 
confinamientos, el intento de estas personas que idean 
escapar a través sammappadhāna-vīriya de los 
confinamientos de los antiguos e infinitamente numerosos 
akusala kammas  y el nuevo infinitamente numeroso 
annupana akusala kammas que están destinados a surgir, 
este tipo de pensamiento es llamado nekkhama-saṅkappa 
paggangas. Es el tipo de saṅkappa que sirve como una vía de 
escape de esta vida sujeta a vaṭṭadukkha (ciclo de 
renacimientos). 

El saṅkappa que está asociado con mettā jhāna es conocidos 
como abyapada-saṅkapa. El saṅkappa que está  asociado con 
karuna jhāna es llamado avihiṃsa-saṅkappa. El saṅkappa que 
está asociado con los otros jhānas restantes es llamado 
nekkhama-saṅkappa. 

Los cuatro maggaṅgas de sammā-diṭṭhi, sammā-vāyāma, 
sammā-sati, y sammā-samādhi, han sido tratados en los 
bojjhaṅgas. 

Sammā-diṭṭhi y sammā-saṅkappa son paññākkhandha. Estos 
constituyen el grupo de paññā. Khandha significa grupo o 
agregado. Sammā-vācā, sammā-kammanta, sammā-vīriya son 
llamados sīlakkhandha. Estos constituyen el grupo de sīla. 
Sammā-vāyāma, sammā-sati, y sammā-samādhi son llamados 
samādhikkhandha. Estos constituyen el grupo de samādhi.  

El ājīvaṭṭhamaka-sīla que es observado y mantenido con el 
propósito de destruir el reino de diṭṭhi-anusaya es 
lokiya-sīlakkhandha-maggaṅga. Es sīla visuddhi. 



Hay dos tipos de ājīvaṭṭhamaka-sīla, conocidos como el sīla 
para seglares y el sīla para el saṅgha. La abstención de los 
tres kāya-duccaritas y los cuatro vaci-duccaritas [136] 
comprenden el ājīvaṭṭhamaka-sīla para seglares. El 
aṭṭhaṅga-uposatha-sīla y el dasaṅga-sīla son sīlas que refinan 
o pulen el ājīvaṭṭhamaka-sīla.  

La observación  de los 227 sikkhas asentados en el Vinaya 
Piṭaka comprenden el ājīvaṭṭhamaka-sīla para el saṅgha. 
Estos 227 sikkhas cubren los kāya-kammas y los vaci-kammas, 
y están así clasificados en los comentarios. Los grupos de 
sīla restantes asentados en el Vinaya Piṭaka constituyen 
refinamientos al ājīvaṭṭhamaka-sīla. 

Así como los árboles crecen en el suelo, los seis visuddhis 
comienzan con citta-visuddhi desarrollados en el suelo de 
sīla-visuddhi. En particular, sīla-visuddhi, no se mezcla con 
los cinco visuddhis medios comenzando con citta-visuddhi, 
pero los sostiene asegurándoles pureza precedente. En el 
caso de lokuttara-ñāṇnadassana-visuddhi, sīla-visuddhi opera 
en conjunción con éste como tres constituyentes de 
sīlakkhandha-maggaṅga. La razón es que el objeto de 
atención de sīla-visuddhi está en diferente orden de aquellos  
cinco visuddhis medios, mientras que estos son idénticos 
con los lokuttara-visuddhis, operando conjuntamente con él 
como sahajāta (co-existen) 

Aquí termina sīlakkhandha-maggaṅga. 

  

Con respecto a samādhikkhandha-maggaṅga existen dos 
cursos de acción, conocidos como, la forma de 
suddhavippassana-yānika (quien practica única y puramente 
entendimiento), y la forma de samatha-vipassana-yanika (uno 
que practica ambos calma y entendimiento). Después del 
cumplimiento de sīla-visuddhi y de establecido kāyagatā-sati, 
sin seguir la forma samatha, pero siguiendo la forma de 
vipassana  como los diṭṭhi-visuddhi, etc., es la forma del 
suddhavipassana-yānika . Si, sin embargo, la forma de 
samatha es seguida,  como el logro de los tres jhāna 
samāpattis, etc., y por tanto siguiendo la forma de vipassana 
como los diṭṭhi-visudhi, etc., ésta es llamada la forma de 
samatha-vipassana-yānika. 

De estas dos formas,  

1)​ En el caso de suddhavipassanā-yānika, los tres 
samādhi-maggaṅgas cumplen las funciones de samatha- y 
citta-visuddhi a través de los tres tipos de samādhi 
conocidos como suññata-samādhi, animitta-samādhi y 
appaṇihita-samādhi; 

2)​ En el caso de samatha-vipassanā-yānika, sin embargo, los 

tres samādhi-maggaṅga cumplen las funciones de 
samatha y citta-visuddhi bajo el nombre de los tres 
samādhis—parikamma-samādhi, uparāca-samādhi, y 
appanā-samādhi; y de allí en adelante en el estado de 
vipassana, las funciones de samatha y citta-visuddhi son 
realizadas por medio de los tres samādhis conocidos 
como suññata-samādhi, animitta-samādhi, y 
appaṇihita-samādhi. 

Durante el periodo de los sīla-visuddhi y kāyagatā-sati 
precedentes, sin embargo, los tres samādhi-maggaṅga 
cumplen la función de khaṇika (momentáneo) samādhi. 

Aquí termina samādhikkhandha- magganga. 

  

Los dos kkhandha-maggaṅgas cumplen la función de  paññā 
en ambss senderos, el del suddhavipassanā-yānika y el del 
samatha-vipassanā-yānika, después de establecidos 
sīla-visuddhi y kāyagatā-sati. Estas observaciones se 
relacionan con el lokiya-maggaṅga y el lokuttara-maggaṅga. 

Ahora mostraré la forma del sotāpatti-magga en el 
lokuttara-maggaṅga. Debería recordarse que este libro está 
orientado al más bajo grado de los ariyas, conocidos como 
‘bon-sin-san’ sukkhavipassaka-sotāpannas. En los presentes 
tiempos existe un infinito número de seres como por 
ejemplo Visākhā, Anāthapiṇdika, Saka el rey deva, 
Cūḷaratha Deva [137], Mahāratha Deva, [138] Anekavaṇṇa 
Deva, [139] los cuatro Cātumahārājika [140] Reyes Devas, y 
los devas guardianes del sol y de la luna [141] quienes todavía 
continúan derivando en el placer y los frutos dentro del ciclo 
de renacimientos –éstos son habitantes de cātumahārājika 
deva loka, el tāvatiṃsa deva loka y los superiores deva lokas. 
Estos son seres que les restan siete renacimientos mas en el 
kama-loka, un renacimiento en cada uno de los seis Cuartos 
jhāna lokas o Vehapphala brahmā loka. El número de 
renacimiento en el primer, segundo y tercer jhana brahma 
loka es indeterminado. 

¿Por qué son llamados sotāpannas? Los cinco grandes ríos y 
los quinientos ríos menores que posee en sus cauces los 
Himalayas, no suben si no van río abajo continuamente 
hasta el océano. Por lo tanto son llamados sotas. 
Similarmente, el ariya no regresa al estado de puthujjana (el 
estado mundano) sino es quien  por otro lado, asciende 
continuamente (como ariya) hasta alcanzar el 
anupadisesa-nibbāna. En el caso de un puthujjana, aunque 
puedan renacer en los más altos brahma loka, están sujetos a 
descender hacia los más bajos infiernos del Avici, pero en el 
caso del ariya, donde sea que renazca, no desciende y no 
renace en algún loka inferior, mas bien, posee la tendencia 



continua de renacer en un  loka superior. Aunque un 
putthujana puede lograr el estado tihetuka-brahma en el rūpa 
y arūpa loka, está sujeto a renacer como ahetuka-dugati, en 
criaturas como perros o cerdos, mientras que en el caso de 
los ariyas, no regresan nunca al estado de putthujana, sino 
que ascienden en cada renacimiento a un estado ariya más 
elevado. 

Así que ya sea el loka donde el renacimiento tome lugar, o el 
status alcanzado en cada renacimiento, el ariya no regresa, 
y sin embargo prosigue cada vez más y más alto de un loka a 
otro, de un status a otro, hasta que después de muchos 
renacimientos y muchos lapsos estelares alcanzan el más 
alto loka y el más alto status, donde se desace de los cinco 
agregados llamados khandhas y pasan al 
anupadisesa-Nibbāna. El proceso mediante el cual el simple 
sendero de ascenso es recorrido es llamado dhamma-sota. 
Estos comprenden sammā-diṭṭhi-sota, sammā-saṅkapa-sota, 
sammā-vācā-sota, sammā-kammanta-sota, sammā-ājīva-sota, 
sammā-vāyāma-sota, sammā-sati-sota, y sammā-samādhi-sota. 

Sammā-diṭṭhi-sota significa el establecimiento del gran reino 
de sammā-diṭṭhi el cual puede percibir la luz de las Cuatro 
Noble Verdades. Este gran reino de sammā-diṭṭhi es 
establecido en lugar del gran reino anusaya de sakāya-diṭṭhi. 
Se parece al nacimiento del sol después que la noche  
termina, cuando la oscuridad es disipada y la luz 
establecida. De la misma manera, el gran reino de luz de 
sammā-diṭṭhi permanece establecido durante muchas vidas 
y muchos ciclos estelares hasta alcanzar el 
anupādisesa-nibbāna. La luz se incrementa y se vuelve cada 
vez más y más firmemente estable de un renacimiento a 
otro. Se parece también al nacimiento de una persona de la 
matriz materna sin vista por las cataratas que le cubren 
ambos ojos, quien, después de asignado buenas medicinas, 
es curado de las cataratas y otra vez ve. Desde el momento 
que desaparecen las cataratas, la visión de la tierra, las 
montañas, el cielo, el sol, la luna, las estrellas etc., está 
abierta para él y de allí en adelante para toda su vida. De 
igual forma, el sotāpanna-ariya posee la comprensión de las 
tres características (ti-lakkhaṇa) y las Cuatro Nobles 
Verdades. Así como el ciego en la ilustración de arriba 
puede ver el cielo, el sol y la luna, estos ariyas pueden 
percibir el dhamma mencionado a su voluntad. Es así como 
sammā-diṭṭhi magga es establecido. 

Sammā-diṭṭhassa sammā-saṅkapo pahoti. [142] 

(Cuando sammā-diṭṭhi es establecido, 
sammā-saṅkapa progresa.)  

De acuerdo con esto, si sammā-diṭṭhi es establecido, 

sammā-saṅkapa, el cual consiste en la intención y el 
planeamiento por escapar de las vicisitudes mundanas, y 
preservar a otros de la destrucción y el sufrimiento, 
también se establece y prospera de un renacimiento a otro 
hasta alcanzar el estado de anupādisesa-nibbāna. Así es como 
sammā-saṅkappa es establecido. El comentario dice “Pahotīti 
vaḍḍhati” (Pahoti significa vaḍḍhati, incrementa) 

Sammāsaṅkappassa sammāvācā pahoti 

Si la intención y el designio por escapar de las 
vicisitudes mundanas, y el ver a otros en placer y 
felicidad, es establecido, surge el lenguaje libre de 
vacī duccaritas, y éste es progresivamente 
establecido. Así es cómo sammā vācā es establecido. 

Sammāvacāssa, sammākammanto pahoti.  

Si el lenguaje libre de vacī duccaritas es establecido, 
surgen acciones libres de kāya-duccaritas y éstos son 
progresivamente establecidos. Así es cómo  
sammā-kammanta es establecido. 

Sammā-kammantasa sammā-ājīvo pahoti.  

Cuando la visión, la intención, el lenguaje y las 
acciones se hacen puros, las formas de vida 
también se hacen puras, y uno está libre 
permanentemente de inferiores y básicas formas 
de vida. Así es como se establece sammā-ājīva . 

Sammā-ājīvassa sammā-vāyāmo pahoti. 

Cuando la visión, la intención, el lenguaje, las 
acciones y el sustento se hacen puros, la energía y 
el esfuerzo libre de duccaritas [143] se establecen 
permanentemente. Es así cómo sammā-vāyāma es 
establecido. 

Sammā-vāyāmassa sammā-sati pahoti.  

Así también  sammā-sati-maggaṅga que tiene sus 
raíces  en el trabajo de sīla, samādhi, y paññā, se 
hacen estables de un renacimiento a otro. Así es 
cómo sammā-sati es establecido. 

Sammā-satisa sammā-samādhi pahoti [143]  

Así también lo hace sammā-samādhi, el cual tiene 
sus raíces en el mundo de sīla, samādhi y  paññā y  
posee gran control sobre la mentes, se hace estable. 
Así es cómo se establece sammā-samādhi. 

Es así cómo los ocho maggaṅga conocidos como  
dhamma-sota se establecen progresivamente  a través de 
muchas vidas y muchos mundos desde el momento que un 
ser alcanza el estado de sotāpanna hasta que finalmente 



logra anupāddisesa-nibbana.  

Aunque desde el momento que se establece kāyagatā-sati 
existe un progreso como ha sido mostrado anteriormente, 
tanto como no se logre el estado de niyāma en ese ser no es 
todavía un ariya. Sotāpatti-magga es el punto de partida del 
ariya-sota. Tan pronto como un ser alcanza el grado de 
sotapatti-magga, entra en el dominio de los ariyas. Por ello se 
dice:  

Sotaṃ āditopajjiṃsu pāpuṇiṃsuti sotāpanna.  

Ellos son llamados sotāpanna, en cuanto alcanzan el 
grado de ariya-sota por primera vez. 

Aquí termina la respuesta a la pregunta, ‘¿Por qué son 
llamados sotāpannas?’ 

  

Los seres trascienden el estado de putthujjana tan pronto 
como alcanzan el estado de ariya. A partir de aquí éstos no 
son más mundanos o seres del mundo. Se han convertido en 
seres del lokuttara. Estos no están más  sujetos a sufrir 
dentro del ciclo de renacimientos (vaṭṭa-dukkha), se han 
convertido en seres del Nibbāna. Durante la serie de muchas 
existencias y muchos mundos, estos no emergen 
nuevamente del primer estado del Nibbāna. Están 
permanentemente establecidos en la primera fase de 
sa-upadisesa-nibbāna, y a través de muchas vidas disfrutan 
del arrobamiento a voluntad y de los placeres  humanos, 
devas, y brahmās. Para una exposición mas detalladas ver mi 
“Catu Sacca Dīpanī” y “Paramatha Saṅkhitta”. 

Estos ocho maggaṅgas ocurren simultáneamente a aquellos 
ariyas únicamente en el instante que alcanzan el Sendero o 
sus Frutos. Con referencia, sin embargo, a los 
lokiya-kusala-kammas (actos volitivos positivos mundanos), 
los tres sīlakkhandha-maggaṅgas se asocian solamente con 
sīla-kusala-kamma. Los tres samādhikkhandha-maggaṅgas y 
los dos kkhandha-maggaṅgas, sin embargo, se asocian con 
muchos tipos de kusala kammas. 

Aunque los tres sīlakkhandha-maggaṅgas se asocian 
únicamente con sīla-kusala-kamma, están firmemente 
establecidos en el ariya como avitikkama (sin 
incumplimiento) a través de muchas vidas y muchos 
mundos. 

Aquí termina los ocho maggaṅgas. 

El dhamma puro envuelto en los treinta y siete 
bodhipakkhiya dhammas son : chanda, citta, tatra-majjhattatā, 
saddhā, passadhi, paññā, vitakka, vīriya, los tres viratis, sati, 
pīti y ekaggatā, y son catorce [146] en número. 

 
 
 
Notas: 
 133. Sammohavinodanī Atṭṭhakathā, 1. Suttanta-bhājanīya-vaṇṇanā. p. 

305,    6th Syn. Edn. 
 134. Moralidad perteneciente a los principios o los fundamenos de 

una vida moral. 
 135. Los tres virati cetasika con –   sammā-vācā, sammā-kammanta, 

sammā-ājīva. 
 136. Por favor consultar The Light of the Dhamma Vol. VII. No. 2, 

p.10 
 137. Vimāna Vatthu, p. 87, 6th Syn. Edn. 
 138. Vimāna Vatthu, p. 90, 6th Syn. Edn. 
 139. Vimāna Vatthu, p. 112, 6th Syn. Edn. 
 140. Dīgha Nikāya, Mahāvagga, Mahāgovinda Sutta, p. 178, 6th Syn 

Edn 
 141. Los Devas Guarduanes del sol y de la luna. Saṃyutta Nikāya, 

Sagātha- vagga, Saṃyutta, p. 48, 6th Syn Edn. 
 142. Saṃyutta Nikāya, Mahāvagga Saṃyutta Pāḷi, ​

1. Magga-saṃyutta, 1.   Avijjā vagga. 1. Avijjā – Sutta    p. 2,  6th 
Syn Edn. 

 143. Acción Incorrecta. 
 144. Sustento de Vida Incorrecto 
 145. Saṃyutta Nikāya, Mahāvagga Saṃyutta Pāḷi, ​

1. Magga Saṃyutta, 1. Avijjā-vagga, 1. Avijjā Sutta, p. 2 6th Syn 
Edn. 

 146. 1. chanda (deseo), 2.citta (consciencia), ​
3. tatramajjhattatā (acuanimidad), 4.saddhā (fé), ​
5. passadhi (tranquilidad),   6. paññā (sabiduría), ​
7. vitakka (pensamiento conceptual), 8. vīriya   (esfuerzo), 9. 
sammā-vācā (Lenguaje correcto), ​
10. sammā-kammanta (Acción Correcta), 11. Sammā-ājiva 
(Sustento Correcto), ​
12. sati (atención), 13. pīti (arrobamiento), ​
14. ekaggata (atención mental focalizada en un punto) 

 
 

​​Capítulo IX​
Cómo practicar el 

Bodhipakkhiya- Dhamma 

Los seres que encuentran un Buddha Sāsana deben primero 
establecerse en sīla-visuddhi y practicar los bodhipakkhiya 
dhammas con el objeto de alcanzar el status de ariya-sota. 
Daré ahora una breve descripción de cómo debe ser 
emprendida esta  práctica. La práctica de los siete-visuddhi se 
suman a la práctica de los bodhipakkhiya-dhammas. En 
particular, citta-visuddhi concierne únicamente a personas 



que siguen la forma de samatha-yānika. 
Maggāmagga-ñāṇadassana-visuddhi concierne únicamente a 
aquellas personas adhimanika [147] que piensan que han 
alcanzado el Noble Sendero y su Frutos aunque éstos no lo 
hayan alcanzado.  

Sīla-visuddhi, kaṅkhāvitaraṇa-visuddhi, 
paṭipadā-ñāṇadassana-visuddhi, y 
lokuttara-ñāṇadassana-visuddhi, se relaciona a muchos tipos 
de personas. 

De estos cinco visuddhis, sīla-visuddhi ha sido tratado en 
base a sīlakkhandha-maggaṅga. Este consiste en mantener el 
ājīvaṭṭhamaka-sīla. 

Citta-visuddhi, en general, consiste en establecer 
kāyagatā-sati. Algunas personas implementan kāyagatā-sati 
a través de la respiración que entra y que sale. Puede decirse 
en general que si la atención de uno reside en la respiración 
que entra y que sale, cuando uno lo quiera, sin importar 
cuál sea la postura del cuerpo, kāyagatā-sati ha sido 
establecido. Algunas personas establecen kāyagatā-sati a 
través de las cuatro posturas según las indicaciones de los 
textos [148]: “gaccanto gacchāmīti pajānāti” mientras que otros 
lo establecen mediante sati-sampajañña (claridad de la 
atención) o los movimientos del cuerpo. Aquí, el cabello de 
la cabeza, el cabello del cuerpo, las uñas, los dientes y la 
piel, son llamados tacapañcaka [149]. Si la atención de estas 
partes puede establecerse firme e imperturbablemente 
localizandolo a voluntad, cual sea la postura, kāyagatā-sati 
está establecido. La atención pueden también estar dirigida 
hacia los huesos del cuerpo. kāyagatā-sati está establecido si 
la atención puede ser firme y establemente ubicada en los 
huesos de la cabeza. Si, desde el comienzo, los grupos de 
rūpa y nāma del cuerpo pueden ser analíticamente 
diferenciados, y la atención en tal trabajo es firme y estable, 
el trabajo de kāyagatā-sati está consumado. Esto 
proporciona concisamente el método de kāyagatā-sati. 

En el trabajo de diṭṭhi-visuddhi, si los seis elementos (dhatu) 
de pathavī, āpo, tejo, vāyo, ākāsa, y viññāṇa, pueden 
percibirse analíticamente entonces está establecido. 

En el trabajo de khaṅkkhā-vitaraṇa visuddhi, si las causas del 
surgimiento de los dhatu mencionados arriba pueden 
percibirse claramente, entonces está establecido. Debe ser 
claramente percibido que las causas para la aparición de 
pathavī, āpo, tejo, vāyo y ākāsa,  son kamma, citta, uttu y āhāra y 
que las causas para la aparición de los seis viññāṇas son los 
seis objetos de percepción.  

Por patipada-ñāṇadassana-visuddhi se refiere a anicca, dukkha, 
y anattā. Si estas tres caractrerísticas pueden ser claramente 

percibidas en los seis dhatus mencionados arriba, entonces 
paṭipada-ñāṇadassana visuddhi ha sido logrado. 

Lokuttara-ñāṇadassana-visuddhi significa las cuatro 
magga-ñāṇas. Esto muestra concisamente los cinco 
visuddhis.  

Para una explicación más detallada ver mi “Lakkhaṇa 
Dīpanī”, “Vijjāmagga Dīpanī” y “Ājāra Dīpanī”. 

Estos teinta y siete bodhipakkhiya-dhammas representan la 
herencia del Buddha. Éstas representan la herencia del 
Sāsana. Constituyen las gemas del Sāsana las cuales son 
preciosas e invaluables. 

Notas: 

 147. Personas de grandes presunciones. 
 148. Dīgha Nikāya, Mahā-vagga, Mahasatipaṭṭhāna Sutta, p. 

231, 6th Syn Edn. 
 149. Aṅguttara-Nikāya, Duka-nipata, 9. Upaññāta Sutta, p. 53, 

6th  Syn Edn. 
  

 

​​Capítulo X​
La Herencia del Sāsana 

Examinaré ahora como se constituye Sāsanadāyajja. 
Sāsanadāyajja significa el acto de recibir la herencia del 
Sāsana. 

“Dātabanti dāyaṃ”  

(Lo que  es dado como herencia es llamado dāya).  

Lo que propiamente debería darse de padres a hijos como 
herencia. 

”Dāyaṃ ādadātīti dāyādo.’” 

(Digno de recibir la herencia. Por tanto llamado 
dāyādo).  

Los hijos o los herederos que son dignos de recibir la 
herencia. 

”Dāyādassa kammaṃ dāyajjaṃ.”  

(El acto de recibir la herencia a cargo de los 
herederos por lo tanto llamado dāyajjaṃ) 

“Sāsana dāyajjaṃ Sāsanadāyajjaṃ.” 

(El acto de recibir la herencia del Sāsana. Por ello se 
llama Sāsanadāyajjaṃ .)  



Es también llamado Buddhadāyajja (el acto de recibir la 
herencia del Buddha.) 

Primero, mostraré la naturaleza de la herencia. En el Sāsana 
hay dos clases de herencia, conocidas como Āmisa y 
Dhamma. 

Los cuatro requisitos de un bhikkhu, conocidos como, la 
caridad del alimento, la ropa, morar un lugar, y las 
medicinas, son llamados herencias āmisa. Los tres sikkhas de 
sīla, samādhi y paññā, los siete visuddhis, como sīla-visuddhi, 
citta-visuddhi, etc., los treinta y siete 
bonhipakkhiya-dhammas,  como los cuatro satipaṭṭhānas, los 
cuatro sammappadhānas, etc., son conocidos como la 
herencia del Dhamma. 

Existen dos tipos de herencia del Dhamma, conocidos 
como: 

1.  Herencia lokiya dhamma  

2.  Herencia lokkuttara dhamma 

El lokiya-sikkha de sīla, samādhi y paññā, los seis 
lokiya-visuddhis y los teinta y siete bodhipakkhiya-dhammas 
asociados con el lokiya-visuddhi, son llamados la herencia 
lokiya dhamma. El sikkha asociado con el noble sendero y sus 
frutos, el lokuttara-ñāṇadassana-visuddhi, y los treinta y siete 
bodhipakkhiya-dhammas son conocidos como la herencia 
lokuttara dhamma. 

La herencia de lokiya dhamma puede dividirse en: 

1. Herencia vaṭṭa nissita dhamma  

2. Herencia vivaṭṭa nissita dhamma.  

O en :  

1.  Herencia niyata dhamma  

2.  Herencia aniyata dhamma 

La práctica de sīla, samādhi y paññā orientada a la obtención 
de posiciones mundanas  como mentor o maestro de reyes; 
o hacia la adquisición de poder, séquitos, y propiedades; o 
hacia el logro en el saṃsāra de renacer como noble y 
elevadas existencias humanas y devas, es llamada la 
herencia vaṭṭa nissita dhamma. 

Existen tres formas de ciclo de renacimientos (vaṭṭa), 
conocidos como, kilesa-vaṭṭa, kamma-vaṭṭa y vipaka-vaṭṭa. 
[150] Vivaṭṭa significa Nibbāna el cual es el fin de estos ciclos 
de renacimientos. La práctica de sīla, samādhi y paññā 
orientado a la culminación de las tres formas de ciclo de 
renacimientos es llamada la herencia vivaṭṭa nissita dhamma. 

La práctica de kusala kammas orientada al logro de las 

realidades últimas del nibbāna, como de beneficios 
mundanos y placenteros de renacimientos en el interín 
antes de ser alcanzado el Nibbāna, estan vinculados a 
ambos, a vaṭṭa y a vivaṭṭa, y por lo tanto son conocidos como 
ubhaya-nissita. En los Textos Pāḷi, sin embargo, únicamente 
vaṭṭa y vivaṭṭa son mencionados. Aquellos que están más 
inclinados a la obtención de los resultados vivaṭṭa puede 
decirse que realizan vivaṭṭa nissita kusala kammas. 

Con referencia a la clasificación de niyata y aniyata, el gran 
reino de sakkāya-diṭṭhi anusaya que los puthujjanas 
(mundanos) poseen es como un gran, ancho y profundo 
océano de brasas calientes y ardientes. El sīla, samādhi y 
paññā que ocasionalmente ocurren en un puthujjana puede 
ser comparado con las gotas de lluvia que caen en el gran 
océano de brasas ardientes. ‘”Yo cumplo el sīla. Poseo sīla. 
Desarrollo sīla. Desarrollo samādhi. Soy conocedor. Soy 
sabio. Soy hábil. Percibo rūpa y nāma. Contemplo rūpa y 
nāma” son declaraciones de actos de sīla, samādhi y paññā 
que giran alrededor de sakkāya-diṭṭhi que es “Yo” y es así que 
se parece a las gotas de lluvia que caen sobre el océano de 
brasas ardientes. Así como este gran océano de brasas 
ardientes evapora y seca las gotas de lluvia y 
extinguiéndolas, así mismo el gran reino de sakkaya-diṭṭhi 
generan la desaparición de sīla, samādhi y paññā. Por lo 
tanto, el sīla, samādhi y  paññā que surgen en un puthujjana 
son de la clase aniyata. Aunque el puthujjana puede poseer 
sīla, samādhi y paññā  la posesión es tadaṅga o temporal. 

El ājīvaṭṭhamaka lokiya sīla de los sotāpannas, su lokiya 
samādhi el cual reside firmemente en las nobles e 
incomparables cualidades del Buddha, el Dhamma y el 
Sangha, y su lokiya paññā  los cuales perciben las Cuatro 
Noble Verdades,  son de la clase niyata. Como gotas de agua 
en el gran lago de Anavatatta, estos lokiya sīla, samādhi y 
paññā  no desaparecen en muchas vidas y ciclos estelares. 

Los lokkuttara dhammas de sīla, samādhi y paññā, ñāṇadassana 
visudhi, y los treinta y siete bodhipakkhiya dhammas, que 
acompañan los ocho tipos de consciencia lokkuttara son 
vivaṭṭa nissita. Estos son niyata. Sīla, samādhi y paññā, lokiyas, 
que se manifiestan en los ariyas que han logrado sīla, 
samādhi y paññā,, también adoptan el estado niyata. En 
dichas personas no existe ninguna posibilidad de el volverse 
dussīla (inmorales), asamāhita (descompuestos) dupaññā 
(ignorantes) y andhabala (necios) 

Esto muestra la naturaleza de la herencia lokiya dhamma. 

Los herederos del Sāsana son : 

1.       Bhikkhu  
2.       Bhikkhuni  



3.       Sāmaṇera  
4.       Sāmaṇeri  
5.       Sikkhamāna (femenino)  
6.       Upāsaka  
7.       Upāsikā  

  
Aquí, Sikkhamāna significa “embrión bhikkhuni” 

De estos siete herederos, los primeros cinco son conocidos 
como los “compañeros de trabajo o los colegas del sāsana”. 
Hombres, devas y Brahmās que no son “compañeros de 
trabajo o colegas dentro del  Sāsana” pero que están 
establecidos en el Ti-ratana, están incluidos en  Upāsaka y 
Upāsikā  

Entre los siete tipos de herederos, la herencia āmisa de los 
cuatro requisitos pueden ser recibidos únicamente por “los 
compañeros o colegas dentro del Sāsana” la herencia lokiya y 
lokuttara dhamma, pueden, sin embargo, ser recibidos por 
los siete. En la recepción de esta herencia, existen 
específicas consideraciones respecto a la herencia de lokiya 
sīla. Existen especiales consideraciones con respecto a la 
herencias de lokuttara sīla, lokiya y lokuttara samādhi, y lokiya 
y lokuttara paññā. 

Las consideraciones especiales con respecto a lokiya sīla 
surgen debido a que los cinco “compañeros o colegas, 
dentro del Buddha Sāsana” reciben la herencia de ambas, 
del vinaya-sīla y de suttanta-sīla, mientras que los Upāsakas y 
las Upāsikās reciben solamente el suttanta-sīla. 

Suttanta sīla significa 

1. Respecto a los cinco “compañeros o colegas 
dentro del Sāsana” el sīla enumerado en el 
Brahmajala Sutta (Dīgha  Nikāya) [150] 

2. En relación a los ‘Upāsakas’ y la ‘Upāsikās’ 
ājīvatthamaka-sīla y dasaṅga sīla 

Dhūtaṅga-sīla y paccayasannissita-sīla son también Suttanta 
sīlas. 

Sammā-vaca, sammā kammanta y sammā ājīva, comprendidos 
en lokuttara-maggaṅga, son conocidos como lokuttara-sīla. 
Este sīla puede ser recibido por los cinco “compañeros o 
colegas dentro del Sāsana” como también por los Upāsakas y 
las Upāsikās. De esto niguna especial consideración surge 
respecto a lokuttara sīla. Lo  mismo es el caso de los tipos de 
herencia de samādhi  y paññā. Los siete visuddhi y los treinta 
y siete bodhipakkhiya dhammas están incluídos dentro de 
sīla, samādhi y paññā. 

De estos siete herederos del Sāsana, los “cinco compañeros o 

colegas del Sāsana” que están al servicio del Sāsana, son 
herederos de sus propios beneficios y también son 
herederos de la función de protectores de la herencia del 
Sāsana en virtud de que el Tipiṭaka y los otros requisitos del 
Sāsana puedan extenderse por una duración de 5000 años. 
Los dos herederos restantes del Sāsana lo son solamente por 
su propio beneficio. 

El status de protector del Sāsana, en cuyos hombros 
descansan la responsabilidades del Sāsana, es mucho más 
elevado que el status de ser simplemente un heredero. Por 
lo tanto, un seglar que ha sido ariya por sesenta años debe 
rendir respeto y reverencia hacia un joven sāmaṇera 
puthujjana de siete años de edad que ha sido iniciado 
únicamente por un día. Así también un bhikkhu que es un 
arahat deber rendir respeto y reverencia a un bhikkhu 
putthujjana que ha sido ordenado tan  sólo una hora antes 
que él.  

Así se muestra los  herederos del Sāsana. 

Los tres sikkhās, los siete visuddhis, y los treinta y siete 
bodhipakkhiya dhammas, son prácticas que están en 
consonancia con los nueve lokuttara dhammas, [152] y por lo 
tanto son llamados dhammānudhamma-paṭipatti. Los siete 
herederos del Sāsana que practican estos dhammas 
correctamente son llamados individuos suppaṭipanna. Son 
también llamados individuos ujuppaṭipanna, individuos 
ñāyappaṭipanna e individuos sāmīcippaṭinna. [153] Aunque 
puedan ser puthujjanas, están incluídos entre los individuos 
sotāpatti-magaṭṭhassekhas (personas en la preparación del 
sotāpatti magga) quienes constituyen el primer grupo (o el 
grupo de la primera fase) de los ocho ariyas. Estos 
constituyen dhammānudhammapaṭipanna ariya. Desde que 
todavía son puthujjanas, no son todavía paramattha ariyas 
(Nobles Puros). 

Justificaré lo que digo. En el Sekhappaṭipadā-Sutta, [154] el 
Buddha dijo:  

'Iminā ariyena sīlakkhandhena samannāgato hoti,' refiriéndose 
por ello que la práctica que están comprendidas en los 
bodhipakkhiya dhammas, como ājīvatthamaka-sīla, 
constituyen ariya sīla, ariya samādhi, y ariya paññā. Por lo 
tanto, en el Buddha Sāsana, los Upāsakas y las Upāsikās que 
están permanentemente confirmados en el 
ājīvatthamaka-sīla y en el Ti-saraṇa, son personas que están 
parcialmente dotadas con la cualidad suppaṭipanna, y la 
cualidad sāmīcippaṭipanna y por lo tanto son 
dhammānudhamappaṭipanna ariyas. 

Cuando las cualidades son  enumeradas acopladas al  
nombre de saṅgha, entonces : 



Saṅghaṃ saranaraṃ gacchāmi.   

Suppaṭippanno bhagavato sāvaka saṅgho, etc, únicamente los 
bhikkhus y bhikkhunīs que son sīlavanta kalyana puthujjanas 
(mundanos que son moralmente buenos y virtuosos) 
debería darse por  entendidos. En materia del vinaya, todas 
las otras personas upasampanna saṅgha (orden saṅgha), es 
decir, sāmaṇera, sāmaṇeri, sikkhamana, upāsakas y upāsikās, 
están excluidos. 

Una persona que practica el dhammānudhamma-paṭipatti, el 
cual puede también ser llamado  bodhipakkhiya dhammas, es 
llamada sāmaṇa y brāhmaṇa en los discursos Suttanta, 
aunque él o ella puedan ser solamente upāsakas y upāsikās. 

Así está referido en el Dhammapada: 

     Alaṅkato ce pi samaṃ careyya 
     santo danto niyato brahmacārī, 
     sabbesu bhūtesu nidhāya dandaṃ, 
    so brāhmano, so samaṇo, sa bhikkhu. 
                                        --Dhammapada l42. 

 [Aunque vestido en alegres y festivas ropas, si él 
practica con una mente constante, si sus pasiones 
están suprimidas, si sus sentidos están controlados, 
si él está confirmado en los cuatro senderos, si él 
permanentemente observa una conducta casta y 
pura, esa persona es un ermitaño (samaṇa), éste es un 
ariya (brāhmana), éste es un bhikkhu.]  

Este pasaje muestra cómo un ser que practica el 
dhammānudhammapaṭipatti, que son los bodhiákkhiya 
dhammas y que vive con mente y cuerpo puros, puede ser 
llamado un bhikkhu inclusive así luciera atuendos de un 
ordinario seglar. Así se muestra la nobleza y el elevado 
status de los herederos de Sāsana. 

En relación a la herencia del Sāsana son dos los tipos de 
herencia, conocidos como la buena herencia y la mala 
herencia. Existen también dos tipos de herederos, 
conocidos como los buenos herederos y los malos 
herederos. 

Mostraré aquí la esencia del Dhamma Dayada Sutta, [154] 
Mūla Paṇṇāsa, Majjhiina Nikāya. 

Dhamma dāyādā me bhikkhave bhavattha, 
mā āmisadāyādā.  Atthi me tumhesu anukampa. Kinti 
me sāvakā dhammadāyādā ​
bhaveyyum no āmisa dāyādā ti. 

  

(Bhikkhus: Sean herederos del Dhamma. No sean 
herederos de necesidades materiales. Tengo 

compasión por ustedes. ¿Cómo es que tengo esta 
compasión por ustedes?, ¿Cómo pueden mis 
discípulos volverse herederos del Dhamma? ¿Cómo 
van a evadir convertirse en herederos de 
necesidades materiales? Es así que poseo 
compasión  por ustedes.) 

El significado de este pasaje es como sigue: La herencia del 
Buddha consiste de dos tipos: la herencia āmisa y la herencia 
del dhamma. La herencia āmisa es de tres tipos, conocidas 
como: paccayāmisa, lokāmisa y vaṭṭāmisa. Los beneficios 
consistentes de la caridad de los alimentos, las ropas, la 
residencia y las medicinas, son llamados paccayāmisa. Gran 
renombre, magnificencia, dignidad, poder, posiciones 
mundanas, como por ejemplo ser profesor y mentor de 
reyes, ministros, personas  de riqueza, de influencia estar 
en posesión de seguidores y séquitos, son llamados 
lokāmisa. Renacimientos placenteros como por ejemplo 
renacer en altas posiciones, renacer en familias influyentes, 
o renacer en circunstancias donde los deseos de uno son 
cumplidos, son llamados vaṭṭāmisa.. Acabo de exponer 
dhammāmisa. 

El Budhha previó que después de alcanzar el parinibbānna el 
Sāsana estaría subyugado por el incremento excesivo de 
estas tres categorías de herencia āmisa, justo de la misma 
manera como las islas en medio del océano son movidas y 
sumergidas por los tsunamis. Por lo tanto él enunció la 
siguente exhortación:  

‘Dhammadāyādā me bhikkhave bhavatha, mā 
āmisadāyādā’.  

“Anukampa” significa la compasión o la preocupación 
concerniente al Buddha. La preocupación del Buddha fue 
que, justo cuando surjan los tsunamis en el océano, las 
personas que habitan dichas islas estarían sumergidas y a la 
deriva, sus discípulos en el Sāsana estarían sumergidos por 
el surgimiento y la expansión de la herencia āmisa, 
apartándolos así de la invaluable herencia del dhamma. Por 
los tanto el dejó la siguiente exhortación: 

Kinti me sāvakā dhammadāyādā bhaveyyuṃ, No  āmisa dāyadā 

Las tres herencias āmisa son por lo tanto herencias que 
causan compasión y preocupación en el Buddha, y estas son 
las herencias que el Buddha desalentó. Por lo tanto, esta tres 
herencias āmisa son malas herencias. Por otro lado, los 
treinta y siete bodhipakkhiya dhammas, como el satipaṭṭhāna, 
son la herencias que el Buddha ensalzó con la mente clara y 
libre de preocupaciones y éstas representan las buenas 
herencias. 



Habiendo mostrado las buenas y las malas herencias, los 
malos y los buenos herederos deberían también ser 
examinados. 

En particular, debe ser recordado que existen cierta 
herencias en la categoría āmisa que el Buddha ensalzó. Estas 
son: alimento proveniente de la caridad piṇdiyālopa (trozo), 
ropas paṃsūkula (ropas hechas de trapos y desechos), morar 
lugares rukkhamūla (lugares construídos en zonas solitarias  
ubicadas al pie de un árbol), y medicinas pūtimitta (orina de 
fuerte olor de ganado usada como medicina). Este cuarteto 
es llamado Buddhadāyajja. Éstas son las cuatro grandes 
herencias (tipo āmisa) laa cuales el Buddha aprobó. 

Si ese es el caso, se requiere explicar por qué el Buddha 
permitía la aceptación de atireka lābha (adquisición en 
exceso) entregados por donadores laicos, tal como está 
escrito:  

Atireka lobho vihāro aḍḍhayogo, etc,. 

(monasterios en exceso, residencias, etc.) 

El pariyatti Sāsana [155] comprendida por el Tipiṭaka es la 
base –la fundación- del paṭipatti (práctica del dhamma)  y el 
paṭivedha (realización) Sāsana. Únicamente cuando el 
pariyatti Sāsana queda firmemente establecido pueden los 
otros dos Sāsanas también estar firmemente establecidos. 
El periodos de preservación del pariyatti Sāsana de 5000 
años es por cierto grande, desde que estos son tiempos de 
un kappa de declinación (ciclo estelar) en el que el periodo 
de vida del hombre está también en reducción. Los 
fortalezas físicas  y mentales de los miembros del saṅgha, 
que son los sirvientes y protectores del Sāsana, están como 
resultado también debilitándose. El Buddha previó que así 
no sería posible para estos sirvientes y protectores, en el 
futuro, mantener el periodo de preservación del pariyatti y 
al mismo tiempo vivir en lugares solitarios bajo los 
arboles—sin la concesión de atireka lābha. Esta es una 
razón. 

En el caso de aquellas personas en quienes los pāramī son 
todavía inmaduros, el Buddha previó que la oportunidad les 
permitía practicar el trabajo consistentes en adquirir 
pariyatti, desarrollando dāna, observando sīla, 
proporcionando paccayānuggaha (apoyo bondadoso) 
extensivamente, y así lograrían escapar de los apaya lokas en 
el próximo renacimiento, y los habilitaría para liberarse de 
las vicisitudes mundanas durante el próximo Buddha 
Sāsana. Ésta es otra razón. 

Se puede argumentar aquí que si lo que se ha dicho es 
cierto, entonces el Buddha mismo habría contribuído a 

sumergir a los seres y llevarlos a la deriva en la herencia 
āmisa. Sobre este particular, se puede indicar que el Buddha 
prescribió y dejó la práctica de paccavekkhaṇa-suddhi (pureza 
de contemplación o pureza de revisión), este  
‘paṭisaṅkhāyoniso civaraṃ paṭisevati’, el cual debería ser 
observado y practicado con apropiada atención y cuidado, 
en virtud que los sirvientes y protectores del Sāsana que 
tienen que asosciarse a sí mismos inevitablemente con 
paccāyamisa y lokāmisa no puedan subyugarse y sumergirse 
en āmisa taṇhā. Por lo tanto, si estas personas emprenden el 
viaje que consiste en la sabiduría surgida de 
paccayasannissita sīla cetanā de acuerdo con la prescripción 
de paccavekkhaṇa suddhi que está libre de la asociación con 
los dos tipos de taṇhā, no pueden sumergirse ni estar a la 
deriva en el océano de āmisa aunque estén obligados a vivir 
en asociación con āmisa taṇhā. 

El significado de la expresión ‘sumergido’ y ‘a la deriva’ es lo 
siguiente. El no surgimiento de ādīnava-ñāṇa (la conciencia 
de haber hecho mal) en los  tres āmisa de paccayāmisa, 
lokāmisa, vaṭṭāmisa, es lo que significa ‘sumergido’. No ser 
consciente de dichos actos perjudiciales por largos 
periodos, y derivar en placeres y delicias en los tres amisa a 
través de toda la vida, es lo que se entiende por ‘a la deriva’. 
Por lo tanto, en orden de prevenir estar ‘sumergidos’ y ‘a la 
deriva’, el Buddha dijo en el Dhammpada: 

 Tiṇṇaṃ aññātaraṃ yāmaṃ 
 paṭijaggeyya paṇḍito. 

                                       Dhammapada, verse 157. 

 (El hombre sabio debiera purificarse en alguno de 
los tres periodos de su vida.) 

Esto siginifca que si uno está “sumergido” y “a la deriva” en 
el primer periodo de la vida, debería intentar purificarse 
durante el segundo periodo de vida. Si uno continua 
manteniéndose “sumergido” y “a la deriva” durante el 
segundo periodo de vida, debería intentar purificarse en el 
tercer periodo de la vida. 

Aquí “purificarse” significa establecerse en los bodhipakkhiya 
dhammas para después erradicar el apego a la herencia 
āmisa. Esto significa establecerse una vez, si es posible, en 
las cuatro ariyavaṃsa dhammas (práctica de la noble familia 
ariya) los cuale son: 

Civarasantosa-estar facilmente contento con las ropas 

Pindapatasantosa- estar facilmente contento con el 
alimento obtenido 

Senasanasantosa-estar facilmente contento en morar un 
lugar 



Bhāvanārama-desarrollar placer en la meditación. 

El Buddha dijo que si uno se mantenía  “sumergido” y “a la 
deriva” dentro de la herencia de āmisa durante todos los tres 
periodos de una vida, uno estaría a la deriva en los apāya 
lokas. En el Dhammapada, así lo mencionó: 

Ayasāva malaṃ samuṭṭhāya 
taduṭṭhaya tameva khādati. 
evaṃ atidhonacārinaṃ, 
sāni kammāni nayanti duggatiṃ. 

                                       --Dhammapada, verse 240. 

(De igual forma como el oxido surge del propio 
acero y lo corroe, las acciones que surgen de āmisa 
taṇhā en una persona que vive sin reflexión la 
conducen hacia los apāya lokas). 

Los discursos [156] fueron pronunciados por el Buddha en 
conexión con un bhikkhu que murió en el Monasterio de 
Jetavana, y que renació en el piojo de sus  atiguas prendas 
de bhikkhu, debido a que este se abrigó en apego hacia sus 
propias ropas antes de morir. Si el apego ejercido sobre las 
prendas puede llevar a uno a la deriva hasta los apāya lokas, 
¿qué más sería necesario mencionar en relación hacia 
apegos más grandes?.  

Las prendas fueron recibidas como propiedad sanghika ( 
propiedad que pertenece a la orden del Sangha), y por lo 
tanto fueron propiedades dhammika (propiedades legales y 
correctamente recibidas). El bhikkhu en cuestión era alguien 
que también observaba escrupulosamente los 227 sikkhas 
del Vinaya. Puede decirse que el establecerse en prendas 
legítimas lanzó al bhikkhu con los 227 sikkhas hacia los apāya 
lokas. ¿Qué más es necesario decir respecto a las 
propiedades adquiridas con concupiscencia y codicia por un 
seglar ordinario dotado con sólo cinco sikkhas ? Es de esta 
forma que uno debería contemplar y desarrollar el sentido 
de urgencia (saṃvega) [157] Ahora daré una ilustración. 

Había una vez un hombre rico que poseía muchos crores 
(decenas de miles) en objetos valiosos de plata, muchos 
objetos valiosos de oro, y muchos objetos valiosos de perlas. 
Con intención de que esta propiedad no pueda perderse 
durante los tiempos de apremio, enterró todo en un bulto 
bajo la tierra, y se quedó sólo con sesenta mil unidades de 
dinero, arroz, arrozales, ropas y ornamentos para uso 
inmediato y  oportuno. 

Este hombre rico tuvo seis hijos. Después de su muerte, los 
seis herederos dividieron la propiedad entre ellos en seis 
partes iguales. La propiedad enterrada bajo la tierra fue 
también similarmente asignada. Estas propiedades 

enterradas pudieron ser conseguidas sólo si los dueños 
personalmente las excavaban bajo  la tierra. 

Uno de los hijos estaba lleno de codicia. No estaba contento 
con la propiedad que inmediatamente podía utilizar. Estaba 
saciado con los deseos de la propiedad enterrada y no podía 
mantener la espera hasta conseguirlo. Por lo tanto se 
esforzó y extrajo la propiedad, y así se convirtió en un 
hombre rico. 

Uno de los hijos estaba lleno de energía. No vio como 
oneroso el hecho de tener que ejercitarse por días y meses. 
Puso por lo tanto mucho esfuerzo y se aplicó en el trabajo de 
desenterrar el tesoro escondido.  Convirtiéndose así en un 
hombre rico. 

Uno de sus hijos era fuerte en su apego. Desde el momento 
que recibió la herencia, su mente derivaba siempre  en la 
propiedad. El dormir y la comida no tenían efecto, así de 
grande era el apego de su mente a dicha propiedad. Así 
puso esfuerzo y cavó la propiedad enterrada, convirtiéndose 
en un hombre rico. 

Uno de los hijos era inteligente y astuto. Consiguió  
maquinaria de contrucción y cavó la propiedad enterrada, 
convirtiéndose también así en un hombre rico. 

Uno de los hijos carecía de codicia. El imginaba su bienestar 
inclusive con los diez mil recibidos valorado en 
propiedades. No tenía  ningún deseo de adquirir la 
propiedad enterrada. Estaba satisfecho con la propiedad 
que recibió para su uso inmediato.  

Uno de los hijos era un derrochador. Este malgastó toda su 
propiedad, sin dejar siquiera un poco destinado a la compra 
de palas para la exhumación de la propiedad enterrada. Se 
abandonó por cursos incorrectos y fue eventualmente 
desterrado de su tierra natal. 

En esta ilustración, el Buddha se asemeja al padre rico. 
Sīla-visuddhi y el pariyatti dhamma se parece al tesoro 
disponible para uso inmediato. Los Jhānas y los abhhiññās, 
los cuales constituyen citta-visuddhi, se asemeja al tesoro de 
plata enterrado. Los cuatro lokiya -visuddhi,  como 
diṭṭhi-visuddhi, se parecen al tesoro de oro enterrado. El 
lokuttara-ñāṇa-dassana-visuddhi se asemeja al tesoro de 
perlas enterrado. Los seglares y bhikkhus se asemejan a los 
seis herederos. 

Aquellas personas dentro del Sāsana que están llenas de 
iddhipāda de chanda (deseo) se parecen al primer hijo que 
está lleno de codicia. Las personas llenas de iddhipāda de 
chanda no están satisfechas con la mera adquisición de 
sīla-visuddhi y el pariyatti dhamma. Estos no piensan que por 



estas adquisiciones han encontrado el Buddha Sāsana, o que 
se han convertido en herederos del Sāsana. Alimentan gran 
deseo por alcanzar elevados visuddhis y no descansarán 
hasta alcanzarlos. 

Aquellas personas que poseen el iddhipāda de vīriya 
(esfuerzo) se asemejan al segundo hijo que estaba lleno de 
esfuerzo. Estas personas son felices y confortables en mente 
únicamente cuando están comprometidas en la intención 
de adquirir mas elevados logros los cuales todavía no 
poseen.  

Aquellas personas que poseen el iddhipāda de citta (apego) se 
parecen al tercer hijo que poseía un fuerte apego. Donde sea 
que estas personas encuentren trabajos productivos que 
proporcionen beneficios, estos invocan gran apego hacia 
ello, y sus mentes no vagan en otra materia que esa. 

Aquellas personas que poseen el iddhipāda de  (sabiduría) se 
parece al cuarto hijo que era inteligente y astuto. Tales 
personas alcanzan la felicidad y el bienestar de la mente 
cuando están comprometidos con la intención de obtener 
algún gran conocimiento que es dificil de adquirir, 
conocimientos profundos, productivos y de grandes 
beneficios.  

Aquellas personas que no poseen ningún iddhipāda, que 
poseen únicamente inferiores chanda, vīriya, citta, y paññā, 
se parecen al quinto de los hijos que estaba fácilmente 
complacido con la propiedad desenterrada. Estas personas 
que carecen de saddhā y chanda no poseen siquiera la idea de 
otros elevados logros de visuddhis que representan la 
herencia que  puede adquirirse en esta presente vida. 
Debido a que carecen de vīriya, son renuentes a invertir 
esfuerzo que requieren del encuentro con algunas  
privaciones. Están limitados a considerar dichos esfuerzos 
como imposibles. Debido a que son débiles en su volición, 
sus mentes no se establecen en estos tipos de trabajo. Sus 
mentes cambian cuando escuchan varias teorías, carecen de 
conocimiento y sabiduría, rehusan estos trabajos como si 
estuvieran más allá de sus capacidades. Fue  debido a estas 
personas que el Buddha dijo: 

Chandiddhipādaṃ bhāveti 
Vīriyidipādaṃ bhāveti 
Cittiddhipādaṃ bhāveti 
Vimaṃsiddhipādaṃ bhāveti. 

  

En estas palabras el Buddha impulsa a todos los seres a 
fortalecer sus débiles iddhipāda,  como por ejemplo chanda, 
etc. Sólo entonces se puede desear y pueden surgir nuevos 
pensamietos. 

En el Buddha Sāsana, seglares y bhikkhus que son deficientes 
en su conducta moral se parecen al sexto hijo. Entre 
seglares, aquellas personas que son deficientes en el 
establecimiento en el Ti- saraṇa, y en nicca-sīla de pañca-sīla y 
ājīvaṭṭhamaka-sīla, no poseen las cualidades de un upāsaka o 
un upāsikā, que son  los únicos herederos del Sāsana. Entre 
bhikkhus y sāmaṇeras, aquellos que cometen ofensas pārājika 
[159] no poseen las cualidades de un buen bhikkhu o un buen 
sāmaṇera, quienes son los únicos herederos del Sāsana. Si un 
seglar juramenta que mantendrá el pañca-sīla o el 
ājīvatthamaka-sīla desde hoy, estos pueden convertirse 
inmediatamente en upāsakas y upāsikās quienes son los 
únicos herederos del Sāsana. 

Esta ilustración muestra cómo entre muchos tipos de 
personas que están realmente en la línea de la herencia de 
un padre (el Buddha), únicamente aquellos que poseen uno 
u otro de los cuatro iddhipādas como su cimiento, pueden 
disfrutar los completos beneficios de la herencia. Personas 
que no poseen uno u otro de estos cuatro iddhipādas 
obtienen el placer únicamente de los beneficios 
superficiales de la herencia. No obtienen la oportunidad de 
disfrutar de la real esencia de la herencia. Algunas personas 
no obtienen siquiera el provecho de disfrutar de los 
beneficios superficiales debido a que malgastan su herencia 
y así se privan de la herencia del Buddha y el Sāsana. 

Los herederos del Sāsana pueden ser clasificados en : 

1.        Herederos Niyata 

2.        Herederos Aniyata 

Gente que nunca antes ha obtenido anicca-ñāṇa y 
anattā-ñāṇa dentro de sí mismos son llamados herederos 
aniyata. Aniyata significa que pueden ser discípulos del 
Sabbaññuta Buddha (el Buddha Omnisciente)—o los 
herederos de sabbaññuta Buddha —hoy, pero pueden 
convertirse en discípulos y herederos de otros profesores 
mañana. Pueden inclusive despreciar y destruir el Sāsana 
del Sabbaññuta Buddha. Inclusive en el mundo presente 
existen personas que han cambiado su fe del Buddha Sāsana 
al Cristianismo, y quienes han despreciado y socavado el 
Buddha Sāsana. Puede imaginarse cuan fácil puede ser 
cambiar después de la muerte y en otra vida. 

Uno puede ser discípulo del Sabbaññuta Buddha este mes, y 
discípulo de otro maestro el próximo mes. Uno puede ser 
discípulo del Sabbaññuta Buddha este año, y discípulo de 
otro maestro el próximo. Uno puede ser discípulo de 
Sabbaññuta Buddha en el primer periodo de vida y discípulo 
de otro maestro el segundo periodo. Uno puede ser 
discípulo de Sabbaññuta Buddha en el segundo periodo de 



vida y discípulo de otro maestro en el tercer periodo de 
vida. Uno puede ser discípulo del Sabbaññuta Buddha esta 
vida y  ser discípulo de otro maestro en la próxima.  

Fue por ello que el Budddha dijo en el Paṭisambhidha Magga –  

Nānāsattārānaṃ mukhaṃ ullokentīti puthujjanā.[160]  

(un puthujjana es llamado así porque ha consultado 
los rostros de muchos maestros) 

El significado de este pasaje es que en el pasado e infinito 
saṃsāra, un puthujjana nunca ha sido constante en la 
elección de un maestro en el que ha tomado refugio. Ha 
tenido un maestro ahora y otro después. Un maestro este 
mes y otro el siguiente. Un maestro este año y otro el 
siguiente. Un maestro esta vida y otro la siguiente. El 
número de ocasiones en los cuales se ha aproximado y ha 
tomado refugio en el Sabbaññuta Buddha durante el pasado 
e infinito saṃsāra es muy pequeño por cierto. Algunas veces 
ha tomado refugio en el Brahmā, algunas en Sakka, otra en 
varios devas, otras en el sol, otra vez en la luna, otras en los 
planetas, otras veces en los espiritus de la tierra y otras en 
los ogros, y lo ha hecho como si los refugios fueran 
todopoderosos. 

En el mundo, el número de falsos maestros es muy 
númeroso. El número de existencias en los cuales los 
puthujjanas se han aproximado y han tomado refugio en 
esos falsos maestros son muy numerosos. Algunas veces 
estos han tomado refugio en los nāgas, otra en garuḷas, otras 
en ríos, otras en montañas, otras en bosques, otras en 
árboles, otras veces en altares, otras en el fuego y otras en el 
agua. [161] Así, por naturaleza, el número de tipos de 
maestros que los puthujjanas, afligidos  con sakkāya-diṭṭhi, 
adoptando y tomando refugio en ellos, son 
extremadamente numerosos. Cuanto más tomaban refugio 
en estos falsos maestros, más se hundían dentro de los 
apāya y niraya lokas. 

Adicionalmente, comenzando con esta vida, estos 
putthujanas continúan vagando y arrastrados en el saṃsāra 
colmados de falsos apegos a sakkāya-diṭṭhi, ellos 
continuarán cambiando de profesores a quienes se 
aproximarán y en quienes tomarán refugio. Cuan 
espantoso, terrible y desagradable es el estado de un 
putthujjana.  

Este es el significado del pasaje, “Nānāsattārānaṃ mukhaṃ 
ullokentīti puthujjanā.” 

En cada ocasión que un puthujjana cambia de maestro y 
refugio, otro cambio ocurre también en la doctrina y en los 
principios de los cuales depende como su guía. Ha habido 

veces que el puthujjana ha dependido del adhisadhisīla (la 
purificación de moralidad) expuesto por Sabbaññuta  
Buddha, otras veces de gosīla govata dhamma o las prácticas 
del ganado; otras de las prácticas de los perros, otras de las 
prácticas de los caballos; y otras de las prácticas de los 
elefantes. Así, la práctica moral que ellos ha n adoptado y de 
las cuales han dependido son muy numerosas. En materia 
de diṭṭhi (visión), el número de existencias en la que han 
adoptado y dependido de sammā-diṭṭhi (visión correcta) son 
extremadamente reducidas. Por otro lado, el número de 
existencias en las cuales han adoptado y dependido de 
micchā-diṭṭhi (visión incorrecta) son extremadamente 
numerosas. Cuanto mas dependían y adoptaban estas 
visiones y prácticas incorrectas, más se han hundido, más y 
más profundo, en los apāyas y niraya lokas.  

De los incontables e infinitos números de errores y 
perversidades poseídas por un puthujjana que ha vagado y 
ha sido arrastrado por el saṃsāra, el error de buscar refugio 
en protectores incorrectos (maestros) es uno de los más 
grandes errores que le ha generado y lo ha conducido a 
grandes perjuicios. Esto es debido al error de buscar refugio 
en maestros que llevan principios y prácticas morales 
incorrectos, y también a la difícil obtención del 
renacimiento como un ser humano (manusatta dullabha), el 
cual puede ser comparado con el gran árbol padesā [162] que 
de producir frutos y buenos renacimientos, se convierte en 
su integridad en un árbol que solo produce frutos malignos 
de renacimientos en la región niraya.  

Así se muestra el futuro sendero de los herederos aniyata de 
los Sāsanas. 

Aquellas personas que perciben las características de anicca 
y anattā en sí mismos están libres del reino de sakkāya-diṭṭhi. 
Se convierten en los herederos niyata del Sāsana. Niyata 
significa que están libres de la susceptibilidad de 
aproximarse y buscar refugio en maestros incorrectos en el 
futuro e infinito saṃsāra. Se convierten en los verdaderos 
hijos del Sabbaññuta Buddha a través de la futura sucesión 
de renacimientos. Se convierten en miembros de la familia  
“bon-sin-san”  y aunque puedan pasar a través de muchos 
renacimientos y muchos ciclos estelares en el saṃsāra, su 
visión de las ilimitadas e incomparables cualidades del 
Budda, el Dhamma y el Sangha se hacen cada vez más 
claras y brillantes de un renacimiento a otro. 

Los tres Sāsanas de sīla, samādhi y paññā  , los siete visuddhis,  
como por ejemplo sīla visuddhi, y los treinta y siete 
bodhipakkhiya dhammas de satipaṭṭhāna, sammappadhāna, 
iddhipāda, indriya, bala, bojjhanga y magganga, son herencias 
de dhamma que prosperan y se incrementan en sus mentes 



de un renacimiento a otro. Los tres Sāsana de pariyatti, 
paṭipatti, y el paṭivedha se vuelven permanentemente 
estables en ellos durantes los futuros renacimientos y ciclos 
estelares. 

Aunque ellos puedan continuar vagando en el saṃsāra 
disfrutando de placeres y goces humanos, de devas y 
brahmās, no son más seres mundanos que cambian de 
maestros y refugios de una existencia  a otra. Estos 
continuan vagando en el saṃsāra como seres del lokuttara, 
en la región  ariya. No son más seres del saṃsāra que están 
sometidos a las miserias inminentes del ciclo de 
renacimientos, y quienes así están sujetos a estar 
sumergidos, sofocados, exhaustos, hundidos en el gran 
vórtice del saṃsāra. Se han convertido en los verdaderos 
seres del primer estado del Nibbāna llamado 
sa-upadisesa-nibbāna.  Son seres que invariablemente 
ascenderán a anupadisea-nibbāna a través de existencias  “bon 
sin-san”  de goce y placer.  

En el infinito saṃsāra, todos los seres sabios, humanos, 
devas, y brahmās, desean convertirse solo en seres  que 
formen parte de los hijos de Sabbaññuta Buddhas, y así 
esperan y buscan encontrarse con el Buddha, el Dhamma y 
el Sangha. Han realizado muchos actos de dāna y se ha 
establecido en ellos el deseo de que tales actos los 
conduzcan a tal encuentro. Han realizado mucho actos de 
sīla y han establecido el deseo de que tales actos pueda 
conducirlos a tal encuentro. Han  realizado muchos actos de 
bhāvanā y han establecido el deseo de que tales acciones los 
conduzcan a tal encuentro.  

Así se muestra el indesviable sendero niyata del Sāsana.  

Este sendero que fue mencionado por el Buddha se revela 
en muchas partes del Suttanta y  Abhidhamma Piṭakas: 

Tiṇṇaṃ saṃyojānaṃ parikkhayā ​
sotāpanno hoti,​
avinipātodhammo niyato sambodhiparāyano. [162] 

  

(Debido a las tres cesaciones saṃyojanas, la persona se 
convierte en un Sotāpanna. Se libera de los 
renacimientos en estados de sufrimiento. Se confirma 
como heredero de los bodhipakkhiya-dhammas. 
Encuentra descanso y soporte en el elevado Sendero y 
sus Frutos) 

[Nota: los tres saṃyojanas son sakkāya-diṭṭhi, vicikiccha y 
sīlabbataparāmāsa. De estos sakaya-diṭṭhi  es el factor 
esencial y decisivo] 

 

Así termina la parte que expone ​
los herederos niyata y aniyata. 

  

Personas buenas y vituosas que perciban qué consituye una 
buena y qué una mala herencia, qué es una herencia firme o 
niyata y qué es una herencia inestable o aniyata, que 
distinguen quiénes son los buenos y lo malos herederos, 
quiénes son herederos de una firme herencia y quiénes de 
una inestable, estas personas buenas y virtuosas no 
invirtieron esfuerzo en las pasadas y sucesivas existencias y 
ciclos estelares debido a que desearon volverse herederos de 
las malas herencias del Buddha Sāsana. Invirtieron esfuerzo 
debido a que su deseo era convertirse en herederos de la 
buena herencia. No practicaron dāna, sīla y bhāvanā debido 
a que desearon convertirse en herederos de la inestable 
herencia temporal, pero sí lo hicieron debido a que sus 
deseos eran convertirse en herederos de la herencia niyata.  

Tomando estos factores en cuenta, y tomando 
consideración del hecho que el Buddha desaprobó las malas 
herencias del Sāsana, aquellas personas que en esta 
existencia se han convertido en discípulos y herederos del 
Buddha no deberían permitirse convertirse en malos 
herederos. No deberían permitirse convertirse en herederos 
temporales e inestables. Debería intentar convertirse en los 
herederos de una buena herencia que son los bodhipakkhiya 
dhammas. Debería intentar convertirse en heredeos 
estables. 

En el largo periodo de la serie de renacimientos conocido 
como el saṃsāra, cuando se practica  dāna, sīla y bhāvanā, se 
debe usualmente a que estos seres desean por medio de la 
virtud de la buenas acciones encontrarse en una futura 
existencia como seres humanos con un Buddha y lograr 
liberarse de la vicisitudes mundanas, o alcanzar el 
conocimiento del sendero, el conocimiento de los Frutos y el 
Nibbāna. De esta forma es usual para ellos desear la 
herencia del Dhamma. No es usual para ellos desear que por 
medio del desarrollo de virtudes y buenos actos puedan en 
futuras existencias encontrarse con un Buddha y alcanzar 
riquezas y posiciones mundanas. No es usual para ellos el 
deseo por estas herencias āmisa. No es usual para ellos 
desear la obtención de oportunidades para realizar buenas 
acciones que los conduzcan a bhava-sampatti, bhoga-sampati  
e issariya-sampatti. 

Sin embargo, en la actualidad, las malas herencias de 
paccāyamisa-taṇhā, lokāmisa-taṇhā y vaṭṭāmisa-taṇhā 
constituyen ser los factores decisivos. A los hombres y las 



mujeres de esta era moderna no les gusta escuchar la 
mención de los cuatro ariya-vaṃsas que representan las 
antítesis de los tres taṇhās mencionados. Los cuatro 
ariya-vaṃsa-dhammas los cuales son, como se acaba de 
mencionar previamente, estar fácilmente satisfecho con el 
alimento que se mendiga, las ropas que se poseen, los 
lugares donde se viven, y del placer y el goce derivados del 
trabajo de bhāvanā. Estos son llamados 
ariya-vaṃsa-dhammas porque son dhammas de los cuales los 
Buddhas, los discípulos de los Buddhas y los herederos de 
los Buddhas, no deberían desprenderse.  

Este es un recuerdo para aquellas personas que posean 
sabiduría. 

En relación a las personas deficientes en sabiduría, la mera 
realización de buenas acciones y meritorios 
comportamientos tienen que ser ensalzados como buenos. 

Aquellas personas que están dotadas de sabiduría, sin 
embargo, si desean convertirse en herederos de la herencia 
niyata dhamma ya sea en esta vida o en la próxima vida en el 
deva loka, deberían establecerse en el ājīvatthamaka-sīla, 
establecerse en kāyagatā-sati, e intentar (por lo menos tres 
horas al día) obtener la percepción de las tres características 
de la existencia en los cinco agregados del cuerpo. Si 
perciben cualquiera de las tres caracteríticas de los cinco 
agregados, pueden convertirse en herederos niyata y 
alcanzar el status de “bon-sin-san”  

Para tal propósito ver mi “Lakkhaṇa Dīpanī”, “Vijjāmagga 
Dīpanī”, “Āhāra Dīpanī”, y “Kammaṭṭhana Dīpanī”.  

Para el sendero de individuos niyata “bon- sin-san”, ver mi 
“Catusacca Dīpanī”, y el capítulo del Nibbāna  en mi 
“Paramattha Saṅkhitta.”  

Notas: 

 150. 1. Ciclo de contaminaciones, 2.Ciclo de kammas, 3.ciclo 
de resultados. 

 151. Por favor consultar The Light of the Dhamma, Vol. III, 
No.2, y Brahmajala Sutta publicado por The Union 
Buddha Sāsana Council. 

 152. Cuatro maggas, cuatro phalas y el Nibbāna. 

 153. Ver  el Visuddhimagga de Ñanamoli, p. 236 et. seq. 

 154. Saṃyutta Nikāya, Mahā-vagga Saṃyutta Pāḷi, 1. Magga 
Saṃyutta,    3. Sekha Sutta, p. 12, 6th Syn Edn. 

 155  1. Mūlapariyāya-vagga, 3. Dhammadāyāda Sutta, p. 15 6th 
Syn. Edn. 

 156. Aprendizaje de la Doctrina. 

 157. Dhammapada Aṭṭhakathā, 3. Tissa Thera Vatthu, p. 218, 
6th Syn Edn. 

 158. Temor causado por la contemplación de las miserias de 
este mundo. Ver The Light of the Dhamma, Vol. VII, 
No. 3, p. 17. 

 159. Ofenza que implicala pérdida del estado de monje. 

 160. Paṭisambhidāmagga Aṭṭhakathā, 9. 
Sankharūpakkha-ñāṇadassana-  vaṇṇanā, p. 245, 6th Syn 
Edn. 

 161. Cf. Dhammapada, verso 188. 

 162. 'Árbol de los deseos' 

 163. Abhidhamma Piṭaka, Puggalapaññatti Pāḷi, P. 120, 6th Syn 
Edn. 

 

  

   



  

​​Record de Trabajo 

FECHA                        PARTE DE LA VERSIÓN ORIGINAL 
                        (DE 52 PÁGINAS) 
Inicios de Trabajo_____________ Comienzo de diciembre 
16 de diciembre de 2003_____________ página 18 ,  los sammappadhana 
17 de diciembre de 2003_____________ página 21, linea 34 
17 de diciembre de 2003_____________ página 22, linea 21 
18 de diciembre de 2003_____________ página 23, linea 23 + revisión 1 
19 de diciembre de 2003_____________ página 24, linea 46+ revisión 2 
20 de diciembre de 2003_____________ página 27, linea 27 
21 de diciembre de 2003_____________ página 30, linea 17 Indiriya 
22 de Diciembre de 2003_____________ página 32, linea 4 
24 de Diciembre de 2003_____________ página 36, linea 15 
26 de Diciembre de 2003_____________ página 39, linea 9 
27 de Diciembre de 2003_____________ página 39, linea 21 
30 de Diciembre de 2003_____________ página 44, linea 15 
31 de Diciembre de 2003_____________ página 45, linea 46 
1 de Enero de 2004_____________ página 48, linea 15 
2 de Enero de 2004_____________ página 50, linea 1 (aparente Fin) 
8 de Enero de 2004_____________ página 8/10 línea 32 del último capitulo 
9 de Enero de 2004_____________ Culminación 
  
  

DEPURACIONES QUE SE DEBERÁN REVISAR EN EL FUTURO 
 
World Cycle:  ciclo mundial? Terrestre? Estelar? Eon? Ciclo cosmico? 
Admit or plead inability_____________ ceder o defender incapacidad? 
Insight_____________ entendimiento, visión, conocimiento 
it follows as a matter of course_____________ sigue como materia de curso?  
Posses the liability_____________ ¿poseen la responsabilidad? 
Let only my skin, and sinews, and bones remain_____________ “Que sólo mi piel, tendones y huesos queden...” o “Qué 
queden sólo mi piel, mis tendones y mis huesos..”  
form sphere, formless sphere. La esfera material e inmaterial 
  
  

REVISION 1 LECTURA CASTELLANO 
2 de Enero de 2004_____________ pagina 13 Bodhipakkhiya Dhamma. 
3 de Enero de 2004_____________ pagina 26, línea 24.  
4 de Enero de 2004_____________ pagina 41, línea 5 
5 de Enero de 2004_____________ hasta el supuesto final (52) falta el último capitulo. 
9 de Enero de 2004_____________ FALTA la herencia del Dhamma 10 paginas 
10 de Enero de 2004_____________ Termino 
  

REVISION 2 LECTURA CASTELLANO (Correcciones de los marcadores  y gramática)  
14 de Enero de 2004___________ Página 10 



15 de Enero de 2004___________ Página 21 
16 de Enero de 2004___________ Página 32 
17 de Enero de 2004___________ Página 36 
19 de Enero de 2004___________ Página 57 
21 de Enero de 2004___________ Final. 
  

REVISIÓN 3 PERDIDA. 
 
REVISION 4 ​ REVISIÓN ENÉSIMA DE LA TRADUCCIÓN, LA GRAMATICA, ORACIONES EN VERBOS 

PASIVOS MODIFICADS A LA FORMA QUE NORMALMENTE ES UTILIZADA EN EL 
CASTELLANO Y TRANSCRIPCIÓN DE LOS TERMINOS EN PALI  

 
27 de Mayo de 2006___________ Culminación de transcripción  de términos Pali y revisión enésima de la traducción, Miles 

de Errores. 
31 de Mayo de 2006_____​ Culminación de la Revisión teniendo en cuenta como principales criterios ​

1) adecuad redacción en castellano, ​
2) concordancias gramaticales, y ​
3) el uso de adecuadas expresiones en castellano adecuados según al uso de este 
idioma. 

 
 
11 de junio del 2006​ Traducción de los pies de página. Domingo por la mañana. 
11 de junio del 2006​ Correción de la Edición N° 2. Domingo por la mañana. 


