
《入中论》第13课笔录  

 
诸法等性本基法界中，自现圆满三身游舞力， 
离障本来怙主龙钦巴，祈请无垢光尊常护我。 

为度化一切众生，请大家发无上的菩提心！ 
发了菩提心之后，继续宣讲诠释第二大佛陀吉祥怙主龙树的究

竟意趣论《入中论》。《入中论》分了四个科判：名义、译礼、论义和
末义，现在在讲论义，分三：造论分支、所造论体和造论究竟。现在在
讲第二个科判所造论体，分二：暂时地和究竟地。现在在讲第一个科
判暂时地，分二：分别说十地和说诸地功德。现在讲第一个科判分别
说十地，分三：极喜地等五地、现前地和远行地等四地。现在在讲第
一个科判极喜地等五地，分五：极喜地、无垢地、发光地、焰慧地和难
胜地。 

现在在讲第四地焰慧地，第四胜义菩提心。分二：真实和结尾本
品。现在在讲第一个科判真实，分三：此地增胜精进度、此地之释词
和所断之差别。其中第一个此地增胜精进度已经讲完了，今天是讲
第二个科判此地之释词，为什么叫做焰慧地的原因。 

辛贰、此地之释词 

此地佛子由勤修，菩提分法发慧焰， 
            较前赤光尤超胜。 
通过三句来进行观察抉择。此地佛子第四地菩萨，因为精进地

 



修持菩提分法的缘故而发出智慧的火焰，这种智慧火焰的光芒比前
面三地菩萨所发出来的赤、黄色的光芒还要超胜。 

下面进行观察。第四地菩萨在殊胜安忍的前提下，进一步修持
增胜的精进，所以他是勤修菩提分法。三地以下的菩萨不是不修菩
提分法，都要修，但是因为四地菩萨是精进度增胜的缘故，所以在修
菩提分法时就有一种不共的能力，可以发出不共的智慧火焰。通过
精进修持三十七道品，发出来的智慧火焰比前面发光地还要超胜。 

在各注释中也提到，四地及四地以上菩萨是慧学增胜。注释解
释时讲，初地主要是建立三学的所依；二地是戒学增胜；三地是定学
增胜；后面第四地、第五地、第六地这三地都是慧学增胜。 

慧学增胜是讲四地菩萨的时候对菩提分法三十七道品，能够产
生很殊妙的智慧；第五地和第六地增胜的是智慧的两个侧面，第五地
的慧度增胜侧面，主要是了知一切圣法的法性和了知四谛，就是说
四圣谛的本体、粗细的四谛缘起可以非常善巧地表达；第六地所增胜
的慧度对境主要是缘起，如果有无明就会流转轮回，无明缘行、行缘
识等十二缘起，菩萨了知这个过程，了知了一切万法的自性，泯灭了
无明。无明泯灭之后，无明灭故、行灭故识灭，从逆行的缘起和获得
涅槃的次第也能够了知，故六地菩萨所增胜的智慧对境主要是顺逆
十二缘起性。四、五、六三地是通过精进而让慧学增胜，主要增胜的
是勤修菩提分法。 

我们简单介绍一下菩提分法。首先看菩提分法的含义，菩提就
是觉、觉悟，或者佛果、空性，总之是讲实相。菩提分的分字，可以
理解成支分，或者它的因。要获得大菩提的因有哪些法呢？广说是
三十七道品，摄略是分成七大类。七大类或是三十七分类，都是获
得大菩提的支分，都是获得大菩提的根本和因，叫做菩提分。通过修
持菩提分法可以获得殊胜的觉悟。 

三十七道品各有对照，从有些地方观察，在某一位中也有专门
的修持。我们把三十七道品分为七类来进行观察，第一类是四念住，
第二类是四正断，第三类是四神足或四如意足，第四类叫五根，第五
类叫五力，第六类是七菩提分，第七类是八圣道分。实际上在每一道
中都要修持三十七分，只不过在每一分中有侧重点。比如小资粮道
主修四念住，中资粮道主修四正断，大资粮道主修四神足，加行道
暖、顶二位主要是修五根，忍、世第一法位主要修五力，在见道时主
要是修七菩提分，在修道时主要是修八圣道分，全部菩提分法圆满
位是在佛位。佛位时对于整个三十七道品，对于整个菩提分法，全部
通过圆满增上的方式具备的，所有功德全部都具备了。 

在讲的时候有对应，但在分别讲的时候，每一道都要修。为什么
我们讲在三地时虽然也修菩提分法，但我们对他赞叹的主要是定学
增上，忍辱、安忍增上。在四地之后主要是精进增上，精进所修的法
是什么呢？所修的法就是成佛的因，对于整个成佛的因非常精进地
修持。到第四地的时候精进度增胜，所有的懈怠在第四地菩萨身上
根本没有，白天也好、晚上也好，内心时时刻刻都对殊胜的大乘法发

 



起精进勇猛的意乐，非常欢喜地修持大乘教法，这就是精进修持菩
提分法的含义。 

下面简略叙述七大类菩提分法。 
第一类四念住。在《智慧品》中对身受心法四念住有介绍，大乘

菩萨出定时了知：身体不净、诸受是苦、心无常和法无我，这种和小
乘共通的、世俗的自性；入定位时了知一切万法无自性，身受心法无
自性，都是空性的。 

第二类四正断。前面讲精进时介绍过，已生恶令断、未生恶令不
生、未生善令生、已生善令增上，四种法全是精进的自性，也叫四正
勤，这个是中资粮道主要修持的。 

第三类四神足。四神足主要侧重于定力。神是神变，足就是因，
四神足就是四神通足。如果有了这种因你会获得这个果，如果修持
了禅定，通过禅定的因，或禅定的足，就可以发生殊胜的神通。这是
大资粮道修持的。 

四神足有欲勤心观四个本体。第一个欲，对禅定有很大的兴趣，
想要修持，这种欲的因就是信心。有些地方讲通过欲而引发了禅定，
有些地方讲是通过信心引发欲修禅定的强烈意乐心，这是欲神足的
意思。第二个勤，勤是精进。不仅仅有欲乐，而且非常精进，通过欲
为因产生精进，精进修定的动力就是欲，有了禅定兴趣才能够精进
地去修定，这个就是勤神足。勤神足有的地方解释是精进引发禅定，
从这个方面也有解释的。第三个心，心就是禅定的本体，是讲安住在
心意尽性的自性中。或者心的意思就是种子，前世、再前世、生生世
世中对禅定有修行的种子在里面，所以今生中不需要勤作，一修马
上能安住，这是心如意足或者心神足。第四个观，观主要是一种智
慧。通过智慧观察抉择之后而安住在定境中，叫做观如意足。 

通过欲勤心观四如意足，能够引发禅定，引发禅定就能够引发
神通。很多地方讲，在大资粮道时获得法流等持，或法流三摩地。法
流就是正法犹如河流一样不间断，他听闻正法是不间断的。不间断
的原因是，他可以常在定中，或是通过神足可以到佛面前听法。法流
三摩地有时是大资粮道获得，有些地方讲是三地菩萨获得，因为三
地菩萨对正法也有非常大的兴趣，也是以法流等持。 

讲到印度无著菩萨的授记，佛有很清楚的授记是安住法流三摩
地。所以有些大德说，授记说无著菩萨是大资粮道的菩萨。有些大
德认为，这样说是不对的，因为三地菩萨也是法流三摩地增胜的，依
此说无著菩萨是三地菩萨。我们是偏重于三地菩萨的解释，而不是
大资粮道的解释，在大资粮道虽有法流三摩地，但是在三地的时候
更清净、更圆满。就像前面所讲，三地菩萨通过戒度增胜为因，而
引发极其殊胜的禅定，所以法流三摩地也是非常清净。大资粮道的
时候，虽然是凡夫，因为善修四神足欲勤心观，他的禅定很善妙，神
通跟随而引发，神通已经是很超常、很广大了。 

第四、五类五根和五力。五根是信进念定慧，信心、精进、正
念、禅定和智慧，或者叫五涅槃根，这样比较容易理解。小乘者通过

 



修持五种根就可以获得涅槃；大乘者也是同样，要获得见道，最终获
得大菩提果，必须要修持五涅槃根。 

信根，缘三宝、缘大菩提果（对于大乘佛子是缘大菩提果）产生
信心；进根，是缘大菩提的因，对菩萨道的精进；念根，对于所修持的
念念不忘，在内心中守持为信，不忘失自性；定根和慧根，即寂止和
胜观。五根主要是加行道的前二位暖顶位开始生起来。 

五力和五根没有别别他体，只不过是在修持五根的时候，这种
修法可能被违品压伏，这个力的意思是已经超胜了违品，不可能再
被违品所压伏。所以在前面暖顶所修持的五根，在后二位的时候没
有障碍，叫做五力，力是这样安立的。 

第七类七菩提分。通过修持趋入于见道，见道后修持正念、择
法、精进、喜觉支、轻安、定和舍觉支共七觉支，即七菩提分。通过
见道的入定，出定时可以引发正念，乃至于对一切万法的抉择自性
都可以引发。 

第八类八圣道分。八圣道分是修道以后增胜正见、正思维、正
语、正业、正命、正精进、正念、正定八种自性。虽然是对照在修道
位的时候，但是在前面位时并不是不修，只不过这种正见是出定的
时候自然引发的殊胜正见（在入定时见法性）。正思维、正语等等在
弥勒菩萨的《辩中边论》、麦彭仁波切的《金刚论注释》等论典中有
比较广的解释，对这些法应该去好好地认知。 

这三十七道品就是成佛的因、成佛的基础，这些圆满的善法，尤
其是大乘的正道。在三十七道品中，小乘和大乘虽然名字相同，但是
在真正安立的时候，对照的位置不尽相同，自性也不是完全相同，所
缘境也不相同。麦彭仁波切在《入智者门》中说，比如四念住的所缘
，小乘道只是缘自身生起，安住于自己的身受心法；而大乘的所缘不
是自己的身受心法，是对所有的众生、一切的自他、所有的法进行所
缘。自性方面也有差别，小乘修四念住时，主要是讲观身不净等；大
乘主要分两个，出定的时候于名言世俗谛中不但如是了知无常、苦、
空、无我等法，且如梦如幻般不执著而修，入定的时候观一切万法空
性，身受心法完全都是无自性的。 

四正断也是这样安立，大乘和小乘所谓善和恶标准并不是一样
的。如果按照世间标准的善和恶，对照小乘的善恶来讲，世间就狭窄
得多，小乘道中善恶的标准比较宽广。再往上，在小乘中不一定是恶
的法，在大乘中认定为恶，是广义的一种恶，比如执著、自私自利的
作意、对轮回涅槃的别别耽执，等等。大乘的所缘、体系都不一样。
四如意足、五根、五力都可以类推，名字一样，但大乘的含义更深
广、更圆满。就是因为大乘所修、所缘境很广大，本体很深，所以所
断的障、获得的智慧也就更多。这个方面是讲大乘和小乘的菩提分
法不相同。 

上师注释中也引用《大幻化网总说光明藏论》中的观点，还有罗
钦大译师的观点，对密宗怎么认知三十七道品、四念住等等，也有很
详细的解释，大家可以参考。 

 



“较前赤光尤超胜”，因为他能够以大精进心，通过没有障碍、没
有违品的最超胜的精进来修持菩提分法的缘故，他所发出的智慧火
光光焰，比前地的光还要超胜。有些注释中讲，三地菩萨所发的赤
光犹如日出的光一样，四地菩萨发的光犹如日中一样，二者之间是
有差别的。这个讲到了此地释词。 

辛叁、所断之差别 
自见所属皆遍尽。 

“自见所属皆遍尽。”自见主要是身见，即微细萨迦耶之我见，凡
是此见所属之俱生我见，尔时悉皆全部灭尽。全部灭尽和前面解释
一样，是指四地能够灭除的烦恼障和所知障都灭尽。以俱生我见为
主的，我见、人见、众生见、寿者见都能灭掉，而且对于五蕴、十二
处、十八界的执著以及我所等等，都能灭尽。 

诸见为首就是萨伽耶见，四地菩萨对以萨伽耶见为首的诸见都
能逐渐地灭尽，包括烦恼障、所知障，此处主要是俱生烦恼障和所知
障的种子全部灭尽。因为在四地菩萨相续中，粗大的烦恼是不现行
的。麦彭仁波切在《中观宝鬘论注释》中说，地上菩萨的烦恼的名称
都是从二取分别来讲的，把菩萨相续中的二取等等叫做烦恼，因为
在初地时烦恼就不生了，出定位不可能产生现行的烦恼，烦恼的名
字虽然还是用，但是应该知道这是属于所知障。 

此处“自见所属皆遍尽”可以理解成俱生烦恼障、所知障的种子，
四地菩萨对治和他智慧平行的障碍，能够通过他生起的智慧将其全
部灭尽。在登四地的时候有一种障碍，通过修持断掉这个障碍登四
地，到了四地之后还有本分的障碍，这个是一分一分地断掉的，最后
自见所属全部周遍地断尽。 

庚贰、结尾本品 

入中论第四胜义菩提心终 

 

第五胜义菩提心 
己伍（难胜地）分二：一、真实；二、结尾本品。 
庚壹（真实）分二：一、差别地之释词；二、差别地之功德。 
辛壹、差别地之释词 

大士住于难胜地，一切诸魔莫能胜。 
这两句是讲为什么第五地叫难胜地。“大士住于难胜地，”大士是

讲第五地的菩萨，当他住于难胜地的时候，“一切诸魔莫能胜。”所有
的魔都没办法超胜第五地菩萨，所以叫魔难胜地、障碍难胜地，从这
个方面安立难胜地。在《自释》中讲，一切世界的魔王都没办法超胜
他，都没办法给他做障碍，何况其他魔眷属、魔子、魔民更加没办法
障碍菩萨的修行。 

这句话还可以再继续分析一下。有的经论中提到，住于资粮道

 



的菩萨通过修般若的缘故，魔也没法胜伏，这和难胜地的差别在哪
儿呢？资粮道的菩萨主要是佛陀的摄受和护持，加之善修般若、了
知空性的意义，所以魔没法做干扰和障碍；而五地菩萨的难胜，是通
达了圣谛本性，彻悟了微妙深义，故能够强有力地降伏前所未能降
伏之一切魔众，其定力不共增胜圆满之故，以自所行定力能彻底降
伏一切魔众。这是二者之间的差别。 

魔有很多差别，但是总的说魔的自性或者魔的概念，主要就是
对善法不喜欢、对修行做留难的自性。有可能表现为外在的非人、
饿鬼道所摄的魔，也可能是相继中的种种烦恼，这些都叫做魔。有些
地方讲着魔就是被非人所摄受、加持的意思，有些地方讲自己的分
别念没办法控制而趋入于非道，这也叫做魔的含义。 

魔主要有四种： 
第一个烦恼魔，相续中的贪嗔痴等烦恼。 
第二个蕴魔。通过烦恼魔为因，而产生有漏的五蕴，烦恼是五蕴

的因，五蕴的自性就是烦恼的果，这就是烦恼魔和蕴魔之间的关系
和差别。 

第三个天魔。有的地方解释为他化自在天等魔王、魔女、魔子、
魔孙都叫天魔。上师解释为耽著五蕴、五妙欲就叫天魔，一方面天
魔也是耽著五妙欲，一方面天魔能够让我们耽著五妙欲，他非常希
望我们耽著五妙欲，他每天都射下五支花箭，让修行者、众生耽著于
色声香味触而无法自拔。 

魔有很多作障碍的方便，有时候直接做干扰，飞沙走石或地动
山摇等外在障碍，让修行人生起很大的恐怖，而对于菩萨道不敢趋
入。还有一种做障碍的方式更阴险、更没法防范，他让修行人慢慢
耽著于五欲，让修行人得到很多财产、赞叹和受用，得到许多世间
所谓的顺缘，一般凡夫人如果一但遇到这样的圆满境之后，道心慢
慢变淡、逐渐就没有了。对世间法浓一分，对菩提道的希求就会淡一
分，如果对世间法执著十分，对佛道的执著就是零。 

为什么贪著妙欲是魔呢？从魔王波旬来讲，他愿意修行人通过
这种方式趋向歧途。所以应该引起注意了，也许我们现在总的方向
并不是朝出离道发展，而是朝魔道发展，但是我们并不知道。我们应
该在这个地方停下来，反思一下，我的发心是怎样的、行为是怎样的
，是在追求佛道，还是在追求五妙欲。 

实际上贪著世间安乐、世间幸福都叫做五妙欲，乃至于我们的
心对色声香味触没办法转的时候，这时已经被魔的铁钩钩住了，如
果不痛下决心把它斩断的话，基本来讲是没有办法修持的。虽然有
时我们说，可以转为道用、可以了知它的本性，说是可以这样说，这
个修法也不是没有，但这是在不耽著的情况下才可以修持的，并不
是说要你通过贪欲心来转为道用。 

通过贪欲心直接接触对境的时候，这不是转为道用，这是为了
享受五妙欲的借口而已，这是一个不能忽略的问题，是很严重的问
题，也是我们能否真正入道的基础。如果没有这个道前最基本的基

 



础，我们的修行就会走错路，花了几十年的时间，时间越长，走的歧
途就越远。现在要在还没有真正全力以赴开始修道时，把自己的目
标和所修的道认识清楚，看破五妙欲的假像，不执著它。 

这个方面是有差别的。有些人前世本来世间福报较弱，外缘供
养的东西少，这应该说是得天独厚的条件，有时看似是一种障碍、一
种不圆满，但是从修道的角度来讲，算是一种助缘。还有一类前世
福报深厚的人，今生中钱财挡都挡不住。如果确实没有执著，你可以
接受、受用；如果接受受用后产生耽著，让自己的道心慢慢下降的话
，那就要想办法怎么样尽量不执著。不执著有两种方式，一种方式是
《极乐愿文大疏》中有一种所谓的灭财佛事，做灭财佛事强行地把它
斩断；第二种方式必须再再地观修欲妙的过患，让内心中有对治力，
虽然受用但是没有执著，这是做得到的。就看修行者怎么去选择，怎
么去面对这个问题。 

我们都需要了知的是，烦恼魔对我们、尤其对修行人的伤害非
常大。如果是一个世间人，享受五妙欲应该说是一种正常现象，这些
魔有时会做障碍，有时会帮助你再再得到这些东西。如果是修行人
喜欢妙欲的话，魔也会帮助你；如果你不喜欢这些东西，准备要出离
轮回，魔就不高兴了，他就会想各种方法把你的心转变，让你误入歧
途。在修行过程中，我们应该有清晰的脑袋、锐利的眼晴来分辨这些
问题，到底自己应该怎样做取舍，这确实不是口号，真是这样的自
性。我们要知道，世间五欲都是无常的自性，没有什么可信赖的，全
部都要这样去观想。《开启修心门扉》、《山法》、《前行》等等很多修心
法要中，都讲了很多妙欲的过患，多多去看、多多思考、观察安住，
内心中的执著就会逐渐淡泊下来。 

第四个死魔。有漏五蕴的中断，一期生命的结束，叫做死魔。 
在四种魔中，有漏五蕴是本体，烦恼魔是它的因，天魔是耽著五

妙欲，死魔是今生五蕴中断的情况。“一切诸魔不能胜”，这四种魔都
没办法超胜五地菩萨，五地菩萨通过自利的方式全部能胜伏它们，
这些诸魔没办法做干扰。 
还有一个问题，所谓魔的自性是内在的分别心，把种种魔的自

性真正观察、再再分析时，除了虚妄分别之外，再没有一个外在自相
实有的魔的自性了。再进一步观察，为什么五地菩萨能住于难胜地、
诸魔不能胜？就是因为五地菩萨静虑度增胜。静虑的违品就是种种
分别散乱，散乱就是魔。五地菩萨静虑度一增胜，散乱一消失，当然
就没有魔了，从这个角度讲，彻底降伏了一切魔。 

而这样增胜的静虑并不是单纯的一个寂止，单纯的寂止也许只
能压伏粗大分别，而比较微细的分别就压制不住。所以五地菩萨一
方面有静虑增胜的功德，再一方面也是慧学增胜位。前面讲了四地、
五地、六地是慧学增胜位。他有入根本慧定见一切万法自相的殊胜
本体胜观，所以出定位时安住在殊胜的自性中，很多粗大的分别念
难以生起来。 

很多地方讲诸魔由心生时，引用米拉日巴尊者的公案。米拉日

 



巴尊者十万歌集中第一篇《米拉日巴拾柴记》，尊者在拾柴过程中遇
到大风，把他的衣服和柴要吹走了，他要抱柴火衣服又保不住，按衣
服柴火又保不住，这样折腾一番之后，他一下发现修行这么长时间
还在被魔转，这就是一种我执，衣服是我所、柴也是我所。他想通之
后，一下子把柴一扔就地打坐，风你要把我的衣服吹走就吹走，要把
柴吹走就吹走，什么都不管，入于禅定中。出定之后因身体太弱而昏
倒，醒来之后产生很大的厌离心，对上师做祈祷，之后从天空中显现
玛尔巴上师骑着白狮子降临，他特别高兴。上师说：“你在干什么，是
不是有问题，应该回去修法的，你知道修法的方式。”他很高兴、很
安慰，然后就进洞。一进洞情况马上变了，五个魔座在他的位子上面
，有一个是在讲法的样子，有几个在听法的样子，有一个在翻他的经
书。看见几个魔的显现，他首先做了很多方法：给他们唱山歌、给他
们做供养，然后劝它们走。他们还不走，尊者又修生圆次第、上师瑜
珈，都不管用。他突然想起来了，上师直指心性时说，一切虚幻都是
心的自现，他安住这个境界之后直接进去，这个时候魔就害怕了，一
下就跑掉了。这个公案讲到了实际上魔是由心生的。 

有些大德讲，我们认为的魔，从了义的角度讲就是分别心，如果
在外境确实看到了，它也是我们心的投影。投影就是一种影像而已，
我们内心是怎么状态，就会在外面显现什么状态。就像我们有什么
面容，在镜子中就会显现这种面容，镜子中的影像只是我们的投影
而已，它绝对不是真实的。无论外在显现天尊、显现魔，都是我们心
的投影，你认为好与不好的显现全是我们心投影。内心中有什么分
别，它就在外在显现什么分别。如果了知了一切都是自心幻化的，
除了自己心的投影之外根本没有实有，能够安住在这样状态中，魔
就不是真正的魔了。因为在整个三界中找不到一个所谓真正自性的
魔，就看我们怎样去认知它。 

在很多大德的教言中也讲到，如果你了知魔的自性，魔就变成
天尊给你赐悉地，这就是有境变外境的殊胜含义。如果对麦彭仁波
切《定解宝灯论》第六个问题“异境何谓共所见”了解很清楚，对于所
谓外在天尊的显现也好，外在魔的显现也好，都有更深刻的认知。你
的心处在什么状态，它就会显现这个状态。内心中很害怕，外在就
会显现魔的形象来扰乱你，有时是青面獠牙、有时是其它方式来扰
乱你的心性，这些都是内心的自性。我们如果真要铲除魔障，一定要
了知一切万法唯心所现以及一切万法本性清净的问题。 

当然，不能满足于了知，仅有了知功效仍然不大，还是要去体会
，很深的一种体会、一种感受，才能起到一点作用。否则，显现时说
这个是心所幻化的，但内心还是安住实执中的，你朝它走过去，它没
动时你的心可能就要虚了。米拉日巴尊者走过去的时候魔跑掉了，
但你走过去时，内心本来就害怕、本来就安住实执的，走过去时两腿
发抖都不好说。所以，还是要有这种感受，要真正地趋入，才能起作
用。如果没有到这种地步，很多方法还是不能用。 

还有一个问题，米拉日巴尊者这个公案，除了解释为魔是分别

 



心所幻化，有些大德还进一步解释、分析，对照米拉日巴尊者修行
前后的两种情况，到后面时修行有很大的长进。什么长进呢？前面
对上师呼唤时，他还是认为上师是和自己个人有关的怙主，是显现为
善知识形象的自己个人的助伴。但后面到降魔那一段时，他对上师
的认知升华了，不仅仅玛尔巴是他的上师，所有的法都是他的上师，
魔是他的上师，一切的显现都变成善知识，这个就是修行历程中的
上师的更殊胜的一种含义。 

为什么呢？因为这些对境可以给你显示实相，当上师传法的时
候，直指心性也好，宣讲实相也好，前面在显现上面是安住在上师是
单纯的人、菩萨的一种自性，还没有认知山河大地乃至一切现象都
是能够指示心性的法；后面遇到魔时，通过一刹那的顿悟，就知道魔
也是在给自己指示实相。 

为什么当时能够安住一切魔都是幻化、都是心的自性？上师给
讲的也就是这个，后面魔所显示的问题也就是这个。对修法人来讲，
应该到达一切显现都是上师的境界，都能够给你显示某种实相。如
果你有了智慧，那么上师并不是一个坐在法座上面的自性，也不是
一个有名有姓的自性，他已经变成所有万法。所以有时讲一切万法
都是上师的显现，是从这个方面了知的。 

上师对我们讲法，让我们了知这样的取舍，实际上山河大地哪
一个不是这样的呢？每一种法都会给我们一种启示，或者了知一切
万法无自性，或者空性，或者清净，等等，每一种法都有功用的。但
是，现在对我们来讲，这个方面只是一种见，只是一种了知。米拉日
巴尊者后面确实是证悟、到达了那个境界，他对于所有万法全部平
等了知是法性，全部平等了知是上师的自性。以上一方面讲到了魔
的自性是怎样的，一方面讲到上师的自性确实是周遍的，所有一切
都是殊胜善知识的自性。 

在很多经典论典修法的书中，对这些问题都有不同侧面的分析
，帮助我们以不同的方式了知五地菩萨的境界，或是不同的实相。其
实实相是无二的，很多的修行方式都是让我们怎么样逐渐打破执著
，怎么样逐渐趋向于实相，最后对一切不执著，对于善或恶都能够了
知实相无二，那魔都能够变成上师，你想想看，还有什么真正不好的
东西呢？或者真正好的东西是怎么样呢？ 

在这个公案中，所谓好的自性是米拉日巴尊者的上师玛尔巴尊
者，一个佛的化身；所谓不好的，就是见到的五个魔。但是后面通过
公案的启迪，我们就知道，所谓的玛尔巴尊者的好也没一个自性的
好，所谓的魔也没有一个自性的不好。实际意义上好和坏二者之间
确实是平等的。从很多大德的示现，或者对这些公案的分析，我们可
以领悟到这种意思。有了这种正见以后，通过很多加行，以串习正见
的方式来修行，慢慢靠近实相。所以，为什么很多地方讲你不要取舍
，不要取舍并不是说什么都不想的意思，你要知道它的道理，有这种
体会之后，才可以真正做到不执著的状态。 

还有，以前我们引用《经庄严论》中讲五地忍地时，主要就是讲

 



五地菩萨对于弟子的邪行能够忍受，没办法动摇他。其它很多障碍
菩萨都能够克服，但他的弟子眷属中做了很多不如法的邪行，很多
善知识就受不了，他会想，这样辛辛苦苦的教导都没有起作用、都没
有意义，干脆不传法或者入灭。在五地时，这种想法根本没法扰乱
菩萨的心。所以难胜地的意思是这种魔和障碍没办法胜伏的意思。 

辛贰、差别地之功德 

静虑增胜极善知，善慧诸谛微妙性。 

“静虑增胜”五地菩萨的静虑度已经达到增胜。“极善知，善慧诸
谛微妙性”，他对善慧诸谛的微妙自性极为善知、极为通达。静虑增
胜主要是讲他的止或禅定是怎样的；极善知善慧诸谛微妙性，主要是
讲他的慧学增胜、智慧胜妙。 

下面我们看，什么叫善慧诸谛？在《自释》中讲，善慧是讲圣者
，谛是讲圣者所通达的谛，也就是圣者诸谛的意思。比如苦集灭道四
圣谛就是圣者的境界。为什么呢？苦谛虽然是讲一切轮回的痛苦自
性，痛苦的本体叫做苦，集是讲它的因，为什么把痛苦和集变成圣谛
了？因为苦和集凡夫人根本没法认知，只有圣者才能够知道苦和集
的自性。道和灭就更不用说了，是圣者所证悟的。所以四圣谛就是圣
者所通达的诸法。 

了知这个意思之后，“极善知，善慧诸谛微妙性。”性是体性，微
妙是通过微妙的智慧通达所知。五地菩萨对于四圣谛的本性——微
妙的自性，完全能够通达，粗的方面、细微的方面都能够通达。有的
时候我们会想：四圣谛有什么难懂，我们都能够知道。但是我们知道
的也许只是词句上的东西，只是表皮的一部分，或许还是粗大的一
部分而已。在注释中讲，五地菩萨对粗细的四谛、微妙的自性都能
够了知，通过殊胜的智慧增胜，而清晰地了知了这样的本体，就叫微
妙的自性。 

有些地方讲诸谛的意思是苦集灭道四谛。在《自释》中也有问
答的方式来抉择。佛陀在《父子请问经》中讲，一切万法唯有二谛，
没有第三谛。《中论》中讲，一切万法为世俗谛和胜义谛所摄。既然
只有二谛，这个地方又讲四谛，有没有矛盾呢？二者没有冲突。二谛
是讲，所有的显现法都是世俗谛，一切万法在显现的当下无自性，这
个空就是它的胜义谛。讲二谛之外有必要再讲四谛，因为四谛是让
修行人了知取舍而宣讲的。 

杂染法就是所舍，杂染法的果就是苦谛，就是一切的行苦、变苦
和苦苦。杂染法的因就是集谛，一切的烦恼和业引发无明我执，贪嗔
痴等烦恼引发种种业，这个叫做集。为了表示是所舍弃的法，而宣讲
苦和集。宣讲所取的方面讲到了道谛和灭谛，灭谛是道谛的究竟果，
道谛是获得究竟果的方便。也就是说，前面两者是讲流转轮回的因

 



果，后面是讲获得涅槃环灭的因果，是为了让大家知道轮回和涅盘
的因果，或者取舍的次第方法，而有必要宣讲了四谛。 

实际观察时，四谛可以摄于二谛中。《入中论自释》讲，苦谛、
集谛和道谛三种法属于世俗谛，因为它们都是有为法；灭谛是胜义
谛。有些地方在分析的时候，这个灭谛到底是有为法还是无为法
呢？月称菩萨说，灭谛是胜义谛所摄，如果按照显空二谛的胜义谛来
看，灭谛的自性就是空性，真正完全证悟了一切万法无自性，叫做灭
谛。所以也可以把一切的四谛归摄到二谛中。也就是说，五地菩萨
对于四谛的自性，或者二谛的自性，这些微妙的自性全部能够了知。 

除了四谛和二谛的说法之外，还有没有其他的说法呢？月称菩
萨说，有，在《十地经》中也讲到了很多谛，除了四谛、二谛之外，又
讲相谛、差别谛等等。这么多的谛归摄起来都是二谛所摄，反正显现
这一类的，全部是世俗谛所摄；空性法性这一类，全部是胜义谛所
摄。除此之外再没有其它的谛可以通达。而五地菩萨对于四谛或二
谛的自性全部善巧通达。这里讲到了差别地之功德。 

庚二、结尾本品 

入中论第五胜义菩提心终。 

今天讲到这个地方。 
 

所南德义檀嘉热巴涅 此福已得一切智​
    托内尼波札南潘协将 摧伏一切过患敌​
    杰嘎纳其瓦隆彻巴耶 生老病死犹波涛​
    哲波措利卓瓦卓瓦效 愿度有海诸有情 

 

 


