DE COMO LO REAL SE TRAGA A LAS PALABRAS'.
(Alfredo Cherara)

Este es el recorte de una experiencia de trabajo clinico, realizada dentro del dispositivo de un taller
terapéutico, montado a su vez dentro de una institucién de Rosario para nifios llamados psicéticos, autistas, y
neuroticos graves.

Si bien su objetivo principal no apuntaba a su presentacion publica, del hecho de poder testimoniar algo
de la préctica clinica con estos sujetos presos de lo real, inclinaron mi decision a su exposicion ante Uds.

Nuestro trabajo tiene que ver con los discursos en tanto formacién humana que frena al goce, como lo
dice Lacan. El discurso es el de decir de una practica que revela algo real:

El discurso en el sentido de los Cuatro Discursos, es decir, cuatro armazones minimos del sujeto, que son
necesarios para evitarle primero lo que Lacan ha llamado la debilidad, que es una categoria clinica de Lacan?.

Concomitantemente con esto, no podemos olvidar la otra arista de nuestra practica: citando a Colette
Soler “... El psicoanalisis no es una ética, tiene una ética: una ética que no se sitia respecto al campo de los
valores morales, respecto a los ideales de una época, sino respecto a lo real del sujeto que el dispositivo
permite alcanzar’™.

En definitiva, con este recorte de experiencia clinica, intentaré exponer el limite del poder de la palabra
ante lo real, teniendo en cuenta las articulaciones de la misma dentro, del dispositivo de un taller.

DIAGRAMACION DEL TALLER

El taller se montoé dentro de un dispositivo que intento llevar adelante el despliegue de un discurso social.

Se realizaba semanalmente siempre en el mismo dia y horario, con los mismos cuatro integrantes y
utilizando como objetos de trabajo: libros de estudios, revistas varias (con la particularidad que no fueran
infantiles), y diarios.

Tanto el inicio como el final del taller estaban pactados, como también la secuencia de las lecturas que
podian variar pero dentro de una regla, Iéase Ley.

Habia una mesa de trabajo y utilizando el mismo lugar en cada una de sus aristas, se sentaba cada uno
de los participantes, el lugar se respetd hasta el final de afio.

Se colocaban los materiales que especificamente elegia para cada reunion en el centro de la mesa y por
turnos, se leia, manteniendo el tiempo de cada uno.

El final, también pactado, concluia con los restos de hojas que quedaban rotas, leidas, en el cesto.

Para finalizar este punto diré que: Un taller de lectura era algo que siempre me cuestioné, al punto de
pensar que posibilidades habria de llevarlo a cabo.

Dos razones decidieron en favor de ello: 1) La primera me concierne como responsable del taller, ahi se
jugaba algo de lo que me gustaba hacer, teniendo en cuenta a lo largo del mismo mi presencia y mi
permanencia. Dos elementos a trabajar en un futuro®.

2) La segunda razén, concierne a cada nifio, que como todo sujeto debe lidiar con lo real, propongo que
tenga a disposicion (mediando el deseo del adulto) instrumentos para utilizarlos a su manera; pudiendo
subjetivar alguna mudanza de su posicion.

Algo en definitiva que lo cause a dar otra respuesta que la ya lograda. No olvidando, lo que nos dice
Lacan: “El deseo del hombre es el deseo del Otro, es decir que es cuanto Otro que desea (lo que demuestra el
verdadero alcance de la pasion humana)’™.

ESQUEMA TEORICO DE TRABAJO

' Contribucién presentada en las jornadas sobre Modalidades del Goce. Causa Freudiana de Rosario.

2 Jacques-Alain Miller. “Esquizofrenia y Paranoia”. Ediciones Manantial.

3 Collete Soler. “La ética del Psicoanalisis”.

4 Hay una constante en mi que es la “pasidn” por la lectura y que es el motor del trabajo del Taller. Si bien, no se fuerza una
“ensefianza” en la lectura, se hace hincapié en la lectura (diria en la palabra llevada por la lectura). Fortaleciendo el lazo que
el responsable del Taller tiene con la misma, para utilizarlo de disparador.

5 Jacques Lacan, Ecrits. Pag. 814.



Mi accionar se basaba en la palabra® vehiculo utilizado de herramienta, intentando desde un discurso
social amo que como sabemos es para Lacan el discurso del Inconsciente, Decir lo que se debia hacer,
respetando los espacios y los tiempos; la presencia y la ausencia; el desplazamiento y la sustitucién. Pero
teniendo presente como lo comenta Antonio Di Ciaccia, el abordaje del psicético entre el discurso amo y el
histérico; para que el propio discurso amo no sea autoritario’. En definitiva tomando imaginariamente los
elementos aportados por la cadena significante, llevar adelante la lI6gica de la misma.

El significante vehicular algo del goce, no olvidando que el Sujeto es efecto de la cadena significante.

Imaginarizando la cadena significante como ya dije, poder leer que sucede, intentando ubicar rasgos de
estructura a partir de la respuesta a lo propuesto.

Este accionar buscaba atacar lo compacto real por medio de la porosidad de lo simbdlico.

Con los materiales especificados se intentaba causar la respuesta del sujeto, que no necesariamente
debia coincidir con una reflexiéon verbal, sino con alguna respuesta “otra” que cuestione la respuesta ya
obtenida por el sujeto. “Hay lenguaje y hay sujeto como efecto de lenguaje, debiendo sostenerse esto en todos
los casos, poco importa que el sujeto hable o no. El lenguaje en el sentido de Lacan no tiene nada que ver, no
esta condicionado por el hecho de que el sujeto hable o no. Ese lenguaje es un érgano que preexiste al sujeto.
Por lo tanto, la consideracion de saber si el sujeto habla o no es totalmente de otro orden™.

Hay un trayecto subjetivo ya instalado, que se intenta atacar por intermedio de la “orfopedia imaginaria”
montada dentro del taller, moviendo al nifio a crear, a pedir algo, a salir de su perplejidad y quietud subjetiva.

Algo del trabajo efectuado se tiraba, se perdia no era reintegrable, (esto intentaba tener la l6gica del uso
de la palabra), es decir, cuando se habla algo se pierde. Si bien la pérdida era en la realidad (que para los
neuréticos es imaginaria y tiene un sentido), y no en lo real (donde cunde el sinsentido); el intento era separar
de esta masa de palabras algunas que se perdian indefectiblemente. Es el intento de poner a funcionar la
cadena significante para constatar la viabilidad o no en sus efectos de lazo social, no olvidando que el discurso
es escribir lo que funda la palabra en sus efectos, haciendo lazo social.

PARTICULARIDADES DE LOS NINOS.
(O modalidades del goce)

A). Un nifio de 8 afios. No habla. Traga lo que hay a su alrededor. Se tapa los oidos con sus manos. Su
relacion con la logica del taller y en particular con el responsable del mismo fue la de cuestionar su
implementacion. Se puede aventurar que su relacion al Otro, a la Ley fue de desafio. Se niega a cualquier lugar
que marca el significante, introduce la otra dimensién de marca fuera de lo dicho. Su relacién al lenguaje
manifestd un cierto rechazo a tomar la palabra. Se negaba a usarla, imposibilitando la pérdida de goce. El
trabajo apunté a que pase por la demanda del otro, a lo cual no consintid.

B). Otro nifio de 8 afios. No habla. En su relacion al taller fue riguroso. Se sentd, y utilizé el material que
se le brindaba, puedo conjeturar como “instrumento”, que también debo aclarar no le alcanz6. Asimismo su
relacion con el responsable del taller tuvo las caracteristicas de su acercamiento a los materiales, los cuales
sistematicamente mordia, mascaba, rompia, pero buscaba.

En ciertas oportunidades la irrupcién de lo real lo desequilibraba. Cuando se acercaba hacia mi, tomaba
mi mano para que yo le alcanzara el material. La enunciacion estaba en el Otro, no estaba en él. No pudiendo
tomar la palabra el Otro era el que sabia, el Otro era el que demandaba.

Su relacién al cuerpo del semejante en lo especular, lo llevaba al extremo del filo mortal. Para el sujeto, es
el cuerpo de lo simbdlico lo que hace de un organismo un cuerpo, un cuerpo de sujeto, que se incorpora al
organismo. Esto es lo que permite comprender como en tanto suplencia de esta articulaciéon simbdlica,
linglistica, el esquizofrénico se consagra, se mecaniza. En el momento en que lo simbdlico recorta el cuerpo, el
goce se separa de el’.

La dificultad en su imagen, tomaba al otro en invasor. La destruccion del material, o sea, del objeto, no
terminaba de producirse. No habia posibilidad de perder el objeto. La mirada del otro se le hacia visible y
horrible. En la psicosis el significante es sexual, no tiene el velo necesario para ocultar el goce. El significante lo
goza. En B. hay imposibilidad del perder el objeto, lo que le impedia poner distancia. La mirada lo ve.

5 Que la palabra es el asesinato de la cosa, y que hay una metéafora original: la palabra sobre la cosa; que conlleva la pena
puesta sobre la cosa y su asesinato, y la creacion que le es correctiva; la ficcidn, en efecto

7 La riqueza del término francés: “maitre” traducido al castellano por amo, no deja entrever sus modalidades ricas en el
francés: Maestro, que ensefia, y por extension, amante.

8 Jacques- Alain Miller. “Esquizofrenia y Paranoia”. Pag. 21.

9 Jacques Lacan. “Radiofonia y Television”. Editorial Anagrama.



Sintetizando, se puede hacer este ejercicio de comparacién de Juanito, que por haber perdido el objeto
por la castracion puede dibujar una jirafa en un papel, luego arrugarlo y tirarlo, pasando asi a otros significantes,
a otros nuevos mitos. B. no puede perder el objeto. Se comia lo visto en las revistas, no habiendo otros
significantes para venir a sustituir la pérdida, no avanzando en la construccion de mitos™.

C). Oftro nifio de 10 afios. Utilizaba los materiales pero para leer su propio texto, inaccesible al semejante.
Sin tiempo y sin espacio, utilizaba a las palabras para asegurarse la continuidad del mundo''. “El saber textual
como tal, vale decir, aquel que no es un saber de la referencia sino un saber de las articulaciones internas del
texto, el saber textual, segun la definicién que de él se propone, es siempre delirante”'?.

“.Vos vas a volver mafiana?”. “;Te vas a morir?”. Es solo mi respuesta que le garantiza que regreso al
dia siguiente lo que da cuenta de mi existencia.

El trabajo del taller propone llevar adelante una operacion con el goce, este nifio se aisla del trabajo y no
entrega nada de su goce. Tampoco cuenta con un delirio que le permita localizar y distribuir el goce'®.

A MODO DE CONCLUSION.

Quiero Dejar claro que, “modelando palabras” (asi fue el nombre del taller), no fue el intento de ensefiar
las palabras o el anhelo de alfabetizar; tarea por otra parte de Lacan, en uno de sus primeros seminarios
contestando a Piaget, le dice que es no conducente.

El montaje del taller, apunté a la idea de que simplemente uno brinda: un deseo no anénimo, un lugar, un
espacio, un tiempo, en definitiva: la posibilidad de que al poner en juego estos elementos se cause a los chicos,
instrumentos de los cuales puedan servirse.

La imposibilidad de acceder a la palabra que se manifestdé durante todo el afio en el taller en los tres
casos, producto del trastorno con el gran Otro no es considerado como un fracaso del taller, sino como un limite
de lo que la estructura posibilita.

Para concluir podemos indicar la presencia de un sujeto como efecto del significante, pero especialmente
del significante que falta. Su no representacion en el discurso, a pesar de que podemos afirmar que esta en el
lenguaje.

El recorrido tedrico de Lacan nos orienta cuando nos dice que no todo es significante. Aqui se pudo poner
en consideracion el poder que tiene la palabra, pero concomitantemente con mayor nitidez su limite: mas que
las palabras muerdan a lo real, pareciera que lo real se traga la eficiencia de las palabras. Si bien el
Significante, modela, forma, circunscribe a lo real, también es cierto que algo de lo real no deja avanzar a lo
simbalico.

Sin embargo, no quisiera terminar con esta idea de tope al trabajo. Po ello rescato este pasaje de Jorge L.
Borges: “... el texto definitivo no corresponde sino a la religién o al cansancio”.

10 Edipo: Armazon significante, que es también discurso; y especialmente el discurso del amo.

" Jacques-Alain Miller. “La psicosis en el texto de Lacan”. Editorial Manantial.

12 Jacques-Alain Miller. “La psicosis en el texto de Lacan”. Editorial Manantial.

'3 Delirio: “Llamo delirio a un montaje de Lenguaje que no tiene correlato de realidad, vale decir, al cual nada corresponde en
la intuicion. Llamo delirio a un montaje de Lenguaje construido sobre un vacio”. Jacques-Alain Miller. Diem anterior.

“El delirio, dice Lacan, es un biombo, un biombo de nada, desde el punto de vista clinico”. Jacques-Alain Miller.



