
1 

TEMA “FE, RAZÓN Y CIENCIA” 
 

1.​ LA FILOSOFÍA, LA TEOLOGÍA Y LA CIENCIA. 

 

En sus inicios, las diferentes formas de saber estaban muy relacionadas entre sí sin que 

ello generara ningún conflicto, pero el desarrollo y la diversificación del conocimiento las 

han llevado a una distinción técnica y la definición de unos métodos propios. Este proceso no 

está exento de confrontaciones y enfrentamientos.  El horizonte del verdadero progreso 

debería ser la complementariedad en el conocimiento de la realidad y de la verdad. 

Aunque en la definición de la filosofía, teología y ciencia podemos establecer algunos 

elementos específicos que marcan la diferencia entre ellas, la realidad es mucho más 

compleja. Dentro de estos tres campos del saber existe una gran diversidad de disciplinas que 

nacen de la aplicación de métodos diferentes. 

 

 CIENCIA FILOSOFÍA TEOLOGÍA 

El mundo físico El mundo de las ideas Lo revelado 

OBJETOS Objetos perceptibles, 

experimentables, 

comprobables. 

El ser y sus leyes Dios y todas las 

realidades por Él 

creadas  

MÉTODOS Método científico: 

Análisis y síntesis. 

Inductivo 

Deductivo 

Empírico- racional 

Empirista 

Racionalista 

Transcendental 

Hermenéutico 

Analítico- lingüístico. 

Transcendental 

Hermenéutico 

Narrativo  

Estético 

Histórico- Salvífico 

OBJETIVOS Conocer la naturaleza sus 

leyes y regularidades. 

Conocer La naturaleza del 

ser en sí, y en particular, 

de los seres físicos, vivos, 

psíquicos, individuales, 

sociales y los seres 

espirituales. 

Comprender y 

ahondar en las 

verdades 

reveladas a la luz 

de la razón 

iluminada por la 

fe. 

 

Más allá de los encuentros y desencuentros  que se han dado y aún se dan entre saberes, hay 

que reconocer que,  a pesar de la condición del hombre de ser temporal y espacial, ninguno 

de ellos ha podido ofrecer un conocimiento válido para todo tiempo y espacio. 

 

- Encíclica ( documento) del papa Juan Pablo II sobre la relación entre ciencia y fe: 

http://www.conferenciaepiscopal.es/documentos/magisterio%20Juan%20Pablo%20II/enciclica

s/fides_ratio.htm 

 

2.​ LA FE EN DIÁLOGO CON LA CIENCIA. 

 

El progreso de la ciencia y la tecnología modernas capacita al ser humano para conseguir un 

mayor dominio sobre el mundo y las convierte en una herramienta de gran utilidad para el 

desarrollo y la mejora de la calidad de vida. Pero, con frecuencia, estos avances de la ciencia 

y la tecnología no han servido para construir una sociedad más humana ni con mayor 

bienestar. 

Cuando la inteligencia humana, la ciencia y la tecnología se ponen al servicio de las 

personas y buscan el progreso de la humanidad, están en consonancia con le fe cristiana, 

que también pretende el desarrollo integral de la persona y la búsqueda de su mayor 

bienestar y felicidad. Entonces fe y ciencia comparten unos mismos objetivos, y eso hace 

posible el dialogo, respetando la independencia de cada una y ayudando a responder a los 

interrogantes y a los retos que loa humanidad se plantea. 

 

http://www.conferenciaepiscopal.es/documentos/magisterio%2520Juan%2520Pablo%2520II/enciclicas/fides_ratio.htm
http://www.conferenciaepiscopal.es/documentos/magisterio%2520Juan%2520Pablo%2520II/enciclicas/fides_ratio.htm


2 

Ciencia y religión pueden hacerse aportaciones mutuas. Los conocimientos científicos 

ayudan a explicar la fe de una manera más razonada. Muchos teólogos, por ejemplo, se 

inspiran en elementos científicos para hacer la teología más comprensible. Por otro lado, la 

perspectiva cristiana puede ayudar a los científicos a alejarse del tecnicismo 

deshumanizador y totalitario y a tener como meta el desarrollo integral de la persona y su 

bienestar. 

Pero este diálogo entre ciencia y fe tiene sus límites, ya que, si bien es cierto, que ambas 

disciplinas pueden interactuar, deben hacerlo sin salir de su propio campo de estudio. Veamos 

algunas diferencias: 

 

●​ Los resultados de la ciencia se someten a un control experimental. No sucede así 

con la fe, ya que Dios, el alma humana y la relación entre ambas no pueden 

someterse a ese control. La ciencia no puede estudiar lo que se sitúa en la 

dimensión espiritual. Hacerlo sería una sobrepasar sus límites. 

●​ A la fe no le corresponde poner en duda los resultados de la ciencia que se ha 

obtenido según el método científico. Escapa a su campo trascendental. Sí podrá 

valorar sus consecuencias éticas y morales. 

La ciencia, por sí sola, ni lleva a Dios ni aparta de Él. El objetivo de la ciencia no se 

corresponde con el objetivo de la fe. La vinculación o no vinculación del ser humano a Dios 

no forma parte del estudio científico. 

Los límites de la ciencia no deben a los científicos llevar a plantearse preguntas metafísicas o 

religiosas. Los límites de la ciencia deben abrir retos en la comunidad científica planteando 

los temas religiosos desde una perspectiva diferente. 

 

El ámbito y el método de estudio de la ciencia y el de la fe, son diferentes; cada disciplina 

tiene un espacio que le es propio y ninguna de las dos tiene el monopolio del saber 

humano. 

 

3.​ RELACIÓN FE – CIENCIA EN LA HISTORIA. 

 

A lo largo de la historia, la religión y la ciencia han tenido una relación estrecha y fecunda, 

pero también se han producido distanciamientos e incomprensiones. Vamos a repasar esta 

relación: 

●​ En la Alta Edad Media (siglos V-XI) la Iglesia es la depositaria de la cultura. El 

cristianismo tiene una gran influencia en el mundo occidental y se hace difícil 

distinguir entre el ámbito religioso y civil. Los nacientes monasterios recopilan e 

interpretan el pensamiento clásico grecorromano y la ciencia árabe. Pero las 

argumentaciones más difundidas proceden de los textos bíblicos y de los Padres de la 

Iglesia, que tienen la intención de explicar qué había sucedido a lo largo del 

tiempo(historia) y por qué había sucedido (ciencia). 

●​ En la Baja Edad Media (siglos XII-XV) la cultura pasa de los monasterios rurales a las 

escuelas catedralicias y a las universidades. Poco a poco la ciencia y el pensamiento 

se emancipan de la Iglesia, que pierde poder y comienza a ser cuestionada. 

●​ Durante La Edad Moderna (siglos XV- XVIII) se inicia una futura ruptura entre ciencia 

y fe. La ciencia se independiza totalmente de la religión. El Renacimiento propicia 

una transformación radical del pensamiento y de la cultura que facilita un gran 

desarrollo científico y técnico (Copérnico, Galileo, Newton…) de manera que el 

mundo religioso, y el intelectual y científico se alejan de forma lenta, aunque 

constante. El racionalismo aporta la valoración de la razón como único conocimiento 

posible, y el empirismo, la noción de que la experiencia es la única fuente de 

conocimiento. La Ilustración y la revolución francesa de 1789 proclamarán el culto a 

la razón y supondrá el inicio de la separación entre Iglesia y el Estado. Así, la ciencia 

sustituye a la religión en numerosos ámbitos del pensamiento, mientras en los 

ambientes eclesiásticos se produce un especial celo por la fidelidad a la ortodoxia de 

las creencias, aunque ello suponga negar las innovaciones que se llevan a cabo. 

●​ Durante el siglo XIX y principios del XX, la religión es atacada por los “maestros de 

la sospecha” (Marx, Nietzsche y Freud) que califican a la religión de opresora, 

alineante e infantil. Parece que no es compatible razonar y tener creencias religiosas. 

●​ Desde el Concilio Vaticano II (1962-1965), se reconoce la independencia de la 

ciencia y el pensamiento respecto de la fe. Han surgido, desde entonces, 

 



3 

relaciones de respeto y diálogo entre ambos ámbitos e incluso se ha producido una 

cierta apertura de algunos científicos a la transcendencia. 

●​ En el siglo XXI estamos lejos de los enfrentamientos y tensiones del pasado. Se 

reconoce la autonomía de ambas, en constante y respetuoso diálogo. Ciencia y fe 

han recuperado el lugar específico que les es propio: la ciencia explica cómo es el 

mundo, cómo se formó y cómo podemos mejorar, mientras que la religión da una 

explicación de por qué existe el mundo y cuál es el sentido de nuestra existencia. 

 

4.​ DIFERENTES MANERAS DE PLANTEAR LA RELACIÓN ENTRE CIENCIA Y FE. 

 

A lo largo de la historia y aún en la actualidad, la relación entre ciencia y religión se ha 

establecido desde una perspectiva concreta que ha conducido bien al conflicto o a la 

confusión, o bien al entendimiento. Conocer los planteamientos de fondo que subyacen a 

esta relación puede ayudarnos a dar razón de los resultados que se producen en ella. 

4. 1. CONFLICTO: Ciencia y Fe se oponen. 

El conflicto aparece cuando ciencia o religión intenta dar respuesta a cuestiones que 

pertenecen a un ámbito de investigación que no le es propio. 

En tiempos pasados, algunos científicos utilizaron, sin estudiar a fondo estos temas, el caso 

de la Iglesia frente a Galileo o la oposición de esta ante la teoría de la evolución de Darwin 

para confirmar la existencia de este conflicto. 

El enfrentamiento surge también cuando algunos grupos religiosos hacen una lectura literal de 

los textos sagrados, dando lugar a interpretaciones erróneas de ellos​  y generar confusión, 

cuando se habla, por ejemplo, de creacionismo. 

4.2. COMPLEMENTARIEDAD: La ciencia y la religión se refieren a la misma realidad desde 

perspectivas diferentes. Las explicaciones que aporta cada una no rivaliza entre sí, sino 

que son complementarios. 

Así como para comprender  la complejidad de la realidad se necesitan diferentes 

descripciones científicas sin que ninguna de ellas entre en conflicto, de la misma manera la 

religión puede aportar su respuesta sin que esta, tampoco entre en conflicto con la 

explicación científica. Se respetan y se valoran tanto las aportaciones científicas como 

religiosas. 

La ciencia y la religión contribuyen con soluciones necesarias y complementarias a la 

comprensión de la realidad, que es única. Y quedan abiertas, también, a las aportaciones 

que puedan provenir de otros campos del saber, como la filosofía y las artes. 

 

RECURSOS: Página web del Centro de Investigación Ciencia, Razón y Fe, de la  Universidad de 

Navarra, donde se publican interesantes estudios e información actual sobre el diálogo entre 

ciencia y fe: http://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe 

 

5.​ LA RAZONABILIDAD DE LA FE. 

 

Las personas somos seres racionales. Usamos nuestra razón para explorar y comprender la 

realidad. Pero no toda realidad es accesible a la razón humana. Existen múltiples  aspectos de 

lo que nos rodea que nos son desconocidos, que quedan ocultos, que forman parte del 

misterio. 

El misterio es clave en la existencia humana. Está presente en nuestra vida en forma de 

pregunta, de interrogante que no halla respuesta definitiva. El misterio señala los límites de 

la razón y del pensamiento discursivo, que por eso dejan paso a la fe. 

La fe es la respuesta de adhesión, voluntaria y libre, por parte de la persona a ese misterio, 

al que el creyente llama Dios. 

La fe está en una esfera distinta a la razón, porque remite al misterio, a lo desconocido. 

Pero esto no significa que el creyente no deba someter al razonamiento aquello que cree. 

Al contrario, el ser humano se ve determinado por naturaleza a pensar sobre el sentido, 

sobre la razón de sus experiencias y de sus creencias más profundas.  Tiene el deber 

moral de pensar por qué se cree y tratar de encontrar una coherencia, una lógica y una 

razonabilidad en aquello que cree. 

También quien no cree tiene la misma exigencia moral de pensar su no-creencia y encontrar 

puntos de coherencia en su postura. Ambos, creyente y no creyente, deben buscar la 

verdad. 

 

 

http://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe


4 

“La búsqueda de la verdad, incluso cuando atañe a una realidad limitada del mundo o del 

hombre, no termina nunca, remite siempre a algo que está por encima del objeto inmediato 

de los estudios, a los interrogantes que abren al acceso al Misterio.” (Discurso de Juan 

Pablo II. Cracovia, 8 de junio de 1997) 

 


