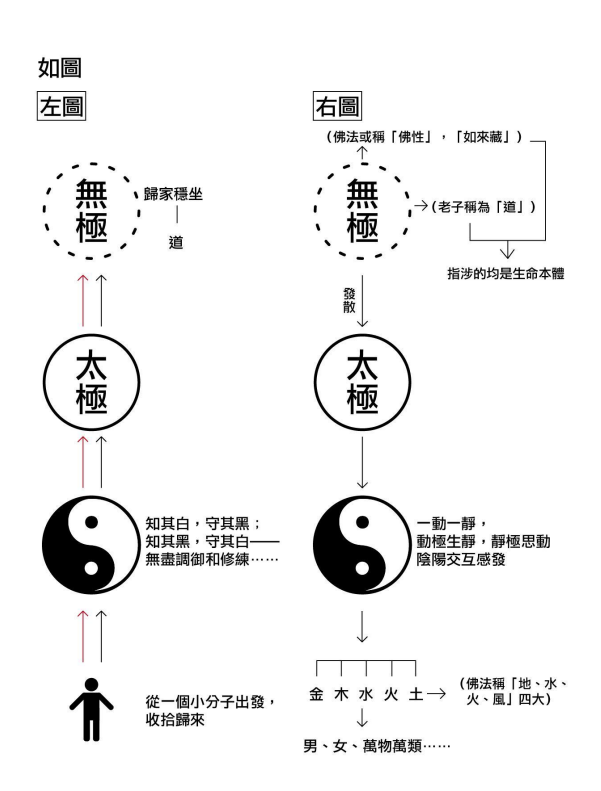
# 《道德經》名言、綱要 第七堂課之一 梁寒衣老師撰筆, 林淑嬌聽寫

(《道德經》弘法第7堂,二〇〇八年五月二日授課錄音)

# ◎歸家穩坐/復歸道性本體之道——

- ——就道家體系,從「無極」發散、變化為「太極」;又從「太極」變化為「陰陽」;自 「陰陽」的動/靜交發、感賦中生「五行」(金、木、水、火、土);由「陰陽」加 「五行」,而生男女、萬物、萬類.....。
- ——其投射、發散的方式如此,故逆此方向薰修,則是返歸道性之法;即如一個 人離家迂迴走了一千里的道路,循著昔時離家的道路(假設路標一一清 明、精準,未曾佚失、遺忘)反向而行,不就能回到「本然家」嗎?
  - ['道家用「無極」,佛家或用「佛性」、「如來藏」來指涉;名相不同,裂變、投射的方式則相近(參看前《楞嚴經》的「如來藏裂變/發散圖」)——從此投射,自然,也循此返家。人人皆具佛性,也皆是「如來藏」的一枚斷片,故「子佛性」可匯歸「母佛性」,復歸「如來藏」本體(佛語「無不從此法界流,並不還歸此法界」)。
    - ·就禪宗,「悟道」即是認證「本然家」,知「家」畢竟座落何處?悟後修行、悟 後「保任」,目的即為「歸家穩坐」。
    - ·佛法以「十二因緣」解釋生命的輪迴流轉;如是「順十二因緣」,依無明起行 ,則為「生死流轉法」;「逆十二因緣」,依智覺起行,則為「清涼涅槃 法」。系統不一,但「返家」的概念是接近的)。



(註1.此圖2009年學生畫於黑板上, 早已佚失, 現前乃是依弘講約略揣摩、繪製的。詳解請聽CD

- 2.老師山上站牌上,有一道家招牌,標著「身在太極界」(指人類肉身便是一個太極的物質所構成的宇宙器世),「心在無極中」(精神、心靈卻可匯歸返本源頭、道體——那個「本來家」!)
- ◎輪迴的真相——同學問,為什麼修行一定要「出離」?

#### 輪迴之因有二:

- 1.愛渴、戀執——佛家認為,基於無明覆蓋、迷惑本源佛性,我們因而投射在此「五濁惡世」,此有形的世界、宇宙中。而此世界恰恰如各種巨型的遊樂場一般,我們今生在此遊樂場玩玩,轉悠了一圈,覺得還不錯,還耽溺、戀執,或想變另一種設施、另一種「玩具」來玩(從「旋轉木馬」,到「摩天輪」、「碰碰杯」,到「天梭遊戲」……),如此便會反覆浸泡、投射在遊樂場裡,一樣一樣,試了又試、玩了又玩!——在於「不夠,不夠,還沒玩夠!」,孩子並不打算「回家」。
- 2.業力、業緣——投影的背後有各種善、惡因緣,各種業因、業果,並不如想像中的「自由」——即如前回「餐廳」的比喻一般,你很喜悅一座餐廳,且很喜愛同一批伙伴相聚在一起的「感覺」;自然下回便會約同一票人一起來,在同一座餐廳,同一種氛圍、同一種交感、悲欣、戲劇裡。愛的如此;憎恨、仇怨、相鬥、想討回「公道」的……也如此(往往,「恨」較之於「愛」更深;人記仇人,較之於記恩人、愛人,更深切、難忘,更摧毀自己!及至臨終,也未忘所憎,未忘讎恨。)
  - 只要仍執著「一切有」,認此世界、現象為實體,眾生界便不肯消融回「空性」,由是,便將反覆投影於遊樂場中,上馬、下馬,生生死死,不住變換各種身份、形貌、戲碼,換各類遊樂設施。
  - · 直到一日,孩子忽然「玩」得厭倦——玩得寂寞、痛苦、孤獨……且 昇起巨大的苦受與質疑,而起身想「回家」,離開遊樂場,「返歸」 才有可能——故修行,必定從「出離心」開始。倘連出離的「念」都沒 有(或不夠強烈,僅是「說說」),當然,就將反覆浸泡於遊樂場中, 輪轉、輪迴不休。
  - · 故「出離心」為修法的第一要素。
  - ·小乘羅漢道「只出不入」,大乘菩薩道則依於大悲「既出且入」(既出離、又回歸五濁度生);但其軌轍不變,皆是先「出離」,悟道、修行、禪定、保任至某一程度,才可回歸、投入、攝受眾生。
- ◎來時歡喜,去時「明」——同學請益發心

- ——順治皇帝的〈出家詩〉,有兩句道「來時糊塗去時迷,來時歡喜去時悲」,足以解釋人類於此一期生死的狀態:總是無明來去,來時固然不知為何、因何而來,去時也仍癡惑而去,并未弄清生命本題。生時固然歡喜、驚動,死時卻又悲傷不捨(由是眷戀纏連,入胎又入胎,輪迴又輪迴!)
- ——老師尋常將之簡潔記成一句「來時歡喜,去時迷」;其實大的一期生死如此,小的無盡生滅亦然。通常,我們初初跟一個團體、一個道場、一個人類相逢、交往的時候,都唯感到無限地好,戴著金色眼鏡;一旦要離開,便全戴著黑色墨鏡。
  - 一剛開始,總是陶醉、恨不能至!認為能交這個朋友、這名老師會如何如何 ……因太喜歡,一切都戴著金色眼鏡、攏著一層金光,無論什麼都用 「勝義解」——之於「上師」更容易如此。一俟發現某些東西不符合自我 的心意,於是用另一付量尺(墨鏡來了!),找出那人所有可能的缺點與漏隙,以便確認你之於他的嚴厲毆打、評擊與懷疑是對的(乃至製造、蒐羅種種證據與流言),以便堅信一己的「道德正確」。——這即是「來時歡喜,去時迷」!請回思,在我們走過的路程裡,與其他生命的相聚與關係,究底有多少是依於善緣、好感而發生;而最末憤怒、沈鬱,帶著人性惑愛、怨惱的硫酸而離開?「去時悲」——「悲」尚不打緊,倘若是「清明、而智覺的悲傷」;問題在「迷」:帶著黑昧惑惱,並未多一分清明和省思。
  - ·盲目地發心, 易於招來盲目地退轉與毀墮。為一名老師或一個修行團體發心尤其如此, 必須先以智眼深刻觀察, 具足信心、信念始可。倘不真正認識一名老師, 僅憑一時的「感覺、情緒」而開花, 一朝感覺不對(心風逆轉), 便又視為「剝削」而受創, 這於修法有損無益。這是為什麼於藏傳佛教, 老師收學生, 須經三年的檢測, 學生找老師, 亦須三年的觀察。禪宗號稱「頓門」, 勘驗手段猛利迅捷, 卻也不得草草。
  - 」以是關于「發心」,新參,原則上並不鼓勵(至少須更修法一、二年), 須從久修的老參開始。緣於,與其悔恨,不如歡喜。莫如緩步,清 明地來。唯願「來時歡喜,去時明」!——發心,是為成熟自我, 照亮自、他的法道。故須敬慎地來,亦敬慎地去。

### ◎窪則盈——關于《弘一大師傳》和《空谷幽蘭》

(同學拒絕老師建議的上述作品, 認為若讀文藝、文化的書, 必將「嗔心大發!」)

- —1.太武斷了!不可永是「識心」運作,一聽書名,便落入成見、愛憎裡(這就是「第六、七識」在作鬼!)。修行,須先倒空一己的知見與情見,佛法正知見才能紮根。
  - 2.須先建立「隨師學、隨師教」的修學態度;至少先上網查看、或閱讀作品再 說。

- 3.基於二部作品皆追索了「修行」」也皆能提昇行者的道心、道格、與道念。
- (1)《弘一大師傳》摩寫了一名文學、文藝人徹骨徹底的翻轉:自浪 漫潮騷,而律儀謹白、而嚴攝嚴清、成為重振「南山律」的律宗 大師——雖以文學寫成,但下半卷全集注在「修行」與「索道」 中。(參見陳慧劍《弘一大師傳》)
- (2)《空谷幽蘭》則探索了中國的「隱士文化」,描寫當代此世,於 同一時空下另一群寧捨世相繁華,而如古代大德一般,簡淡苦素、 以實體、血肉印證,住山修持的修行者;諸如,創辦幾所佛學院 卻一盡捨去,最末圓寂、燒化出「金剛心」的金剛比丘尼。守著 「草堂寺」鳩摩羅什石塔,終而也如鳩摩羅什一般「舌根不壞」、 焚出大量舍利的宏林和尚……他們是「隔山道人」的呼聲!
- 4.所謂玄學或僅是「尚未印證出來的科學」、舉例
- (1)《空谷幽蘭》的作者比爾:波特與蛇。
- (2)昏暮中盤坐的群蛇。
- (參見《空谷幽蘭》和梁寒衣〈聽聽,隔山的道人!〉)

### ◎同參和「集體禪修」的重要

- ——面對當代滾滾洪流,究底是一根木頭穩定,還是三十根木頭綁成木筏穩定 (如聖嚴法師所述)?是一支燭火亮?抑或二十支燭火亮?
  - 古人凝聚螢光而展讀,它不是藉一隻螢火蟲、一朵螢光而照亮;然,群聚五十隻便足抵三支蠟燭了!——這就是同參「志操相攜」,互相砥礪、警策的意義。

### ◎灰燼與鑽石——再論「沙特」

- (二名學生分別寄來剪報, 厭惡沙特與西蒙波娃「同居、不婚」且開放的情愛關係, 表示不願再聽到此名字。)
- ——沙特的「自由意志」強調「人永遠可以決定自己的思想與行為,也均須付出 相對的責任」,也即「自我荷担」之意,與「修法」息息相關。
- ——也即昔日教授師指著熱水瓶所講的「誰喝了這杯水,誰就要負責上廁所!」 ——生命的無數苦惱,怕來自於人們打算喝水(起動、選擇),卻不準備上 廁所(負責,付相應代價)!總期責其餘他者協助,為我們善後、付代價。
- ——他的作品《沒有出口》,描寫了「唯心煉獄」——人類心魂的煉獄, 深刻詮釋了「萬法唯心」的概念,就修法而言,仍具足觀照。
- ——孔子說「不以人廢言」,行者須具「擇法覺支」,揀擇出一個人生命中的墟燼 與鑽石。然後,循此鑽石的光照,而修、而行、而淘濾自我。舉例:
  - 1.桂花蜜的故事:一名作者可能依其敏慧寫下「桂花蜜的釀造」, 卻 從不作; 讀者依其方法一朵一朵擷取桂花、耐性而釀, 最終, 喝到 這盌桂花蜜的, 是虔誠、篤行的人。修行, 畢竟是「誰做, 誰得」。

#### 2.泳池畔的泳者。

#### ◎老子的「大制不割」與「天下皆知美之為美. 斯惡已」

- 一「大制不割」是老子的中心概念。制,即量尺、軌範、尺度;意思是「真正大的典範、尺規,是不會將什麼切割出去的」:真正的「大」,必能包容、不排除、捨掉任何一個東西(「太極圖」圓滿包容「陰/陽」、「善/惡」、「黑/白」、「美/醜」……等一切相對的運動、揮發與變化,即是周敦頤根據老子的思想而繪製的);必能全然圓容兩極對立的境相,安住、智照,不為所役,亦不為框限。(此即「常有,欲以觀其徼」——徼,亦作「皦」,指明亮、智照。〈憨山註〉作「邊際」,指道性無涯,「物物皆道之全體所在,正謂一物一太極」。)
- ——那麼,為什麼「天下皆知美之為美,斯惡已」?基於,一旦立了一個「美」,便相對切割出另一個「不美」、「不夠美」……來,真正可惜處即是你的「大制」已然裁割了!——我們便只看、只選擇我們要的那個「美」,而想排除不想、不希望的。比如,一旦定義出牡丹、百和、玫瑰、水仙……才是「美麗花卉」,人們即會致力剷除所有野花野草,以期「花開莊嚴」!——這就是「美的量尺」以及相對的態度與影響。

在幽靜的湖畔,山中曾相逢一名環保人士。他談到他最厭惡的,是山野中一蓬一蓬、紅紅白白、徧野蔓生的非洲鳳仙,太鮮豔、太亮麗了!一看,便恨不得將她全拔掉。緣於,他經常帶領大人、孩子去欣賞自然界昆蟲、植木,以及微細、微型野花野草之美;而非洲鳳仙太野蠻、亮麗、佻達了!大眾的視綫全被吸引,即再也無能凝視到那亟微、亟細野生花草的秀美與娟緻。所以,他要拔!想一盡剷除,以提醒大家注視那更微小、深藏、無限美好、無限繽紛的野花。

- ——看到了吧?皆知「美之為美」的標竿與影響:雙方皆「割」,皆想剷掉相對的「異端」——一個只管保留大花大朵、愈豔麗愈好,野花野草一概否定、拔除;另一個則厭棄現代人感官的粗浮粗糙,一意想拔去豔色花絮,以使凝觀自然界一花一葉、微細、微小的物色之美。
- ——但是,真的須將大的剷除,才可能凝看到微細之美嗎?宇宙間是否有一種 心靈靈敏、浩湯、廣博、明覺,能欣賞名花名草、巨型巨量之美,也能洞 穿、微照慎小、慎微之美?
- —《華嚴經》的「智、微細智、甚微細智、甚甚微細智……」(此即「大圓鏡智」, 萬象森羅,從粗到細,皎然映現)說明了這一狀態。老子的「大制不割」也 如此。唯其「不割」,所以「天地有大美」:物物類類、色色頭頭,從粗到 細、從高層到底微,均能顯現獨樹的妙色與妙美。
- ——「不割」,所以不排除、遺漏任一個。所以沒有壁壘、障礙。故是通透、全達的(拔來拔去,各執一端、自我遮蔽,就永不會知道「大美」是什麼了!)
- ——如是,「大制不割」,真正心靈的「大」,無際能容,不裁切任何,而能和光同

塵, 乃至人類所謂的「邪惡」, 俱能於中參透, 獲得相應的智慧, 與悟覺。 (這是視綫敞開, 全面性的觀照與審美, 以是要說「道在稊稗, 道在屎尿」 了。)

# ◎哭泣與死亡——儒、釋、道三者之於喪葬的不同

(因一名同學分享一場人人努力箝制「不哭」,卻又因一個意外的觸動而擁抱痛哭的佛教喪禮 而有的回應)

·儒家「盡哀」: 非哭不可!不哭、不盡哀,或就叫「不孝」、「不義」、「不忠」 ……須依據人際關係(君臣、父子、夫妻、師友……等五倫狀態)、情誼 交際的親疏遠近、厚薄深淺來哭(不轟轟烈烈痛哭一場便缺乏感情,不 夠愛, 白養、白待一場……)

「佛家「止哀」: 不能哭! ——然此「不哭」的原因, 意在「解縛」, 讓往生者安心走向淨土, 避免愛執不捨、又眷戀輪迴。但亡靈的「神識」, 很接近「意生身」的狀態, 往往盤桓於所親所愛身畔, 若僅是葬禮那二、三小時熬忍不哭, 其餘時刻都痛心疾首、哀哭非常, 又怎可能不惻惻繫戀、掛懷?由是, 不可「學一法, 縛一法」——「止哭」, 重在要佛子們能「修法」、「修定」。你能空寂、不執, 亡者便自然脫落。你脫落, 他就脫落!若能來自內發的喜樂、安恬——真正明了淨土、深信淨土、深信彌陀, 堅澈無疑, 那麼豈止是亡者往生, 即連生者也一併安居淨土了。故「不哭」不在「壓抑」、「箝制」, 更在提醒「勘破」、「禪定」、或「淨念」。

·老莊「哀三聲」——哭之,忘之,舒卷自如。且看莊子的寓言〈秦失弔老子〉: 老子逝後,他的朋友「秦失」來弔老子。

秦失走入靈堂,「大哭三聲」,就走了出來,揚長而去。於是,弟子(不管是老子或秦失的弟子)問:「你不是老師的朋友嗎?不是來弔祭老師的嗎?怎麼這般『才只三聲』便走人了?這符合弔祭之道、弔祭之儀嗎?」秦失回答,他那三聲,其實還是因為以人的禮節——依老子是個「人」,才號哭三聲!若依老子的境界,則此人來是「順時而來」,去時,亦是「順時而去」;去來、生滅無不解脫,即連這三聲也不必了!(「順時而來,順時而去」與「如來者,如如而來,如如而去」是同一跡路)。

而後,秦失以「遁天倍情」解釋凡夫的生死纏連——從來花開定有花謝,有生就必定有死,這就是大化、自然的真相,天地宇宙運行的法則;而人類卻寧可辜負、背叛天地自然的諦理(即「遁天」),增益、強化自我的愛染、情執(「倍情」)。如是,於生死之際,大慟特慟,難以脫鈎……其痛烈,恰若倒懸倒掛的雞鴨牲口。

佛家稱此生死解脫的境界為「涅槃」,莊子則稱為「帝之懸解」(帝, 指天帝、上蒼)——理解天地宇宙「有來必去」的軌則, 安恬順受, 而解除了「倒懸」般的生死哀慟。

由是, 生死恬泊, 無不脫解。

(原文:老聃死,秦失弔之,三號而出。

弟子曰:「非夫子之友耶?」

曰:「然。」

「然弔焉若此, 可乎?」

曰:「然。始也,吾以為其人也,而今非也。向吾入而弔焉,有 老者哭之,如哭其子;少者哭之,如哭其母。彼其所以會之,必 有不蘄言而言,不蘄哭而哭者,是遁天倍情,忘其所受,古者 謂遁天之刑。適來,夫子時也;適去,夫子順也。安時而處順, 哀樂不能入也。古者謂是帝之縣解。」(縣,同「懸」字)