
San Pedro y San Pablo, apóstoles 
  
EVANGELIO 
  
+ Lectura del santo evangelio según san Mateo 16, 13-19 
  
Tu eres Pedro, y te daré las llaves del reino de los cielos. 
  

En aquel tiempo, al llegar a la región de Cesarea de Filipo, Jesús preguntó a sus 
discípulos: 
  
-«¿Quién dice la gente que es el Hijo del hombre?» 
  
Ellos contestaron: 
  
-«Unos que Juan Bautista, otros que Elías, otros que Jeremias o uno de los profetas.» 
  
Él les preguntó: 
  
-«Y vosotros, ¿quién decís que soy yo?» 
  
Simón Pedro tomó la palabra y dijo: 
  
-«Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios vivo.» 
  
Jesús le respondió: 
  
-«¡Dichoso tú, Simón, hijo de Jonás!, porque eso no te lo ha revelado nadie de carne y 
hueso, sino mi Padre que está en el cielo. 
  
Ahora te digo yo: 
  
Tú eres Pedro, y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia, y el poder del infierno no la 
derrotará. 
  
Te daré las llaves del reino de los cielos; lo que ates en la tierra, quedará atado en el 
cielo, y lo que desates en la tierra, quedará desatado en el cielo.» 
  
Y les mandó a los discípulos que no dijesen a nadie que él era el Mesías. 
  
Palabra de Dios. 

  
HOMILIA 
  
2012-2013 - 
29 de junio de 2014 



  
SOLO JESÚS EDIFICA LA IGLESIA 

  
El episodio tiene lugar en la región pagana de Cesarea de Filipo. Jesús se interesa por 
saber qué se dice entre la gente sobre su persona. Después de conocer las diversas 
opiniones que hay en el pueblo, se dirige directamente a sus discípulos: “Y vosotros, 
¿quién decís que soy yo?”. 
  
Jesús no les pregunta qué es lo que piensan sobre el sermón de la montaña o sobre su 
actuación curadora en los pueblos de Galilea. Para seguir a Jesús, lo decisivo es la 
adhesión  a su persona. Por eso, quiere saber qué es lo que captan en él. 
  
Simón toma la palabra en nombre de todos y responde de manera solemne: “Tú eres el 
Mesías, el Hijo de Dios vivo”. Jesús no es un profeta más entre otros. Es el último 
Enviado de Dios a su pueblo elegido. Más aún, es el Hijo del Dios vivo. Entonces Jesús, 
después de felicitarle porque esta confesión sólo puede provenir del Padre, le dice: 
“Ahora yo te digo: tú eres Pedro y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia”. 
  
Las palabras son muy precisas. La Iglesia no es de Pedro sino de Jesús. Quien edifica la 
Iglesia no es Pedro, sino Jesús. Pedro es sencillamente “la piedra” sobre la cual se 
asienta “la casa” que está construyendo Jesús. La imagen sugiere que la tarea de Pedro 
es dar estabilidad y consistencia a la Iglesia: cuidar que Jesús la pueda construir, sin que 
sus seguidores introduzcan desviaciones o reduccionismos. 
  
El Papa Francisco sabe muy bien que su tarea no es “hacer las veces de Cristo”, sino 
cuidar que los cristianos de hoy se encuentren con Cristo. Esta es su mayor 
preocupación. Ya desde el comienzo de su servicio de sucesor de Pedro decía así: “La 
Iglesia ha de llevar a Jesús. Este es el centro de la Iglesia. Si alguna vez sucediera que 
la Iglesia no lleva a Jesús, sería una Iglesia muerta”. 
  
Por eso, al hacer público su programa de una nueva etapa evangelizadora, Francisco 
propone dos grandes objetivos. En primer lugar, encontrarnos con Jesús, pues  “él 
puede, con su novedad, renovar nuestra vida y nuestras comunidades... Jesucristo 
puede también romper los esquemas aburridos en los cuales pretendemos encerrarlo”. 
  
En segundo lugar, considera decisivo “volver a la fuente y recuperar la frescura original 
del Evangelio” pues, siempre que lo intentamos, brotan nuevos caminos, métodos 
creativos, signos más elocuentes, palabras cargadas de renovado significado para el 
mundo actual”. Sería lamentable que la invitación del Papa a impulsar la renovación de la 
Iglesia no llegara hasta los cristianos de nuestras comunidades. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

EL SERVICIO DE PEDRO 



  
Jesús conversa con sus discípulos en la región de Cesarea de Filipo, no lejos de las 
fuentes del Jordán. El episodio ocupa un lugar destacado en el evangelio de Mateo. 
Probablemente, quiere que sus lectores no confundan las «iglesias» que van naciendo 
de Jesús con las «sinagogas» o comunidades judías donde hay toda clase de opiniones 
sobre él. 
  
Lo primero que hay que aclarar es quién está en el centro de la Iglesia. Jesús se lo 
pregunta directamente a sus discípulos: «Vosotros, ¿quién decís que soy yo?». Pedro 
responde en nombre de todos: «Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios vivo». Intuye que 
Jesús no es sólo el Mesías esperado. Es el «Hijo de Dios vivo». El Dios que es vida, 
fuente y origen de todo lo que vive. Pedro capta el misterio de Jesús en sus palabras y 
gestos que ponen salud, perdón y vida nueva en la gente. 
  
Jesús le felicita: «Dichoso tú… porque eso sólo te lo ha podido revelar mi Padre del 
cielo». Ningún ser humano «de carne y hueso» puede despertar esa fe en Jesús. Esas 
cosas las revela el Padre a los sencillos, no a los sabios y entendidos. Pedro pertenece a 
esa categoría de seguidores sencillos de Jesús que viven con el corazón abierto al 
Padre. Esta es la grandeza de Pedro y de todo verdadero creyente. 
  
Jesús hace a continuación una promesa solemne: «Tú eres Pedro y sobre testa piedra 
yo edificaré mi Iglesia». La Iglesia no la construye cualquiera. Es Jesús mismo quien la 
edifica. Es él quien convoca a sus seguidores y los reúne en torno a su persona. La 
Iglesia es suya. Nace de él. 
  
Pero Jesús no es un insensato que construye sobre arena. Pedro será «roca» en esta 
Iglesia. No por la solidez y firmeza de su temperamento pues, aunque es honesto y 
apasionado, también es inconstante y contradictorio. Su fuerza proviene de su fe sencilla 
en Jesús. Pedro es prototipo de los creyentes e impulsor de la verdadera fe en Jesús. 
  
Este es el gran servicio de Pedro y sus sucesores a la Iglesia de Jesús. Pedro no es el 
«Hijo del Dios vivo», sino «hijo de Jonás». La Iglesia no es suya sino de Jesús. Sólo 
Jesús ocupa el centro. Sólo el la edifica con su Espíritu. Pero Pedro invita a vivir abiertos 
a la revelación del Padre, a no olvidar a Jesús y a centrar su Iglesia en la verdadera fe. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

CONSTRUIR LA IGLESIA DE JESÚS 
  
Sobre esta piedra edificaré mi Iglesia. 
  

La Iglesia que conocemos hoy entre nosotros se nos ofrece como una organización 
sociológica que abarca a todos los ciudadanos que son registrados como bautizados a 
los pocos días de su nacimiento. 



  
No es fácil ver en ella a la comunidad de los que han descubierto el evangelio, han 
creído con gozo en Jesucristo salvador e intentan vivir desde las exigencias y la 
esperanza del mensaje de Jesús. 
  
La Iglesia ha venido a ser en nuestra sociedad una institución de la que no se puede 
decir que sea el conjunto de hombres y mujeres que se esfuerzan por vivir de acuerdo 
con el evangelio. 
  
La pertenencia a la Iglesia no se debe a que una persona haya descubierto a Jesucristo 
y se convierta a la fe, sino, sencillamente, a que ha nacido en un familia de bautizados. 
En consecuencia, los miembros de la Iglesia no son necesariamente los convertidos al 
evangelio, sino los nacidos en determinados países «cristianos» o en determinados 
grupos sociológicos. De esta manera, la Iglesia deja de ser la comunidad de convertidos 
a Jesús y se configura como la masa de bautizados que piden con mayor o menor 
frecuencia unos servicios religiosos. 
  
Necesitamos caminar desde una Iglesia entendida como un mero hecho sociológico, 
hacia una Iglesia entendida como la comunidad de los que viven esforzándose por seguir 
a Jesucristo. 
  
Necesitamos comunidades cristianas en las que las exigencias del evangelio sean bien 
conocidas y claramente propuestas. Comunidades de hombres y mujeres que saben muy 
bien a qué se comprometen cuando deciden libremente entrar a formar parte de la 
comunidad cristiana. 
  
Comunidades en las que todos se sientan responsables y protagonistas de la misión 
evangelizadora de la Iglesia. Comunidades no separadas ni disociadas las unas de las 
otras, sino estrechamente relacionadas y unidas para hacer presente también hoy la 
fuerza del evangelio en nuestra sociedad. 
  
¿No son éstas algunas de nuestras necesidades más urgentes en estos momentos? 
Nuestra Iglesia diocesana así lo ha entendido. Durante dos días, más de ciento cincuenta 
creyentes de Guipúzcoa, de entre ellos casi un centenar de seglares, se han reunido 
alrededor del Obispo para reflexionar juntos sobre el modelo de Iglesia que debemos 
buscar y los pasos concretos que debemos dar. 
  
Es sólo un signo modesto de una Iglesia que busca renovarse y convertirse en la 
comunidad que Jesús quiso construir sobre Pedro, portador fiel de u evangelio. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

CONFESAR CON LA VIDA 
  



¿Quién decís que soy yo? 
  

¿Quién decís que soy yo? Todos los evangelistas sinópticos recogen esta pregunta 
dirigida por Jesús a sus discípulos en la región de Cesarea de Felipe. Para los primeros 
cristianos era muy importante recordar una y otra vez a quién estaban siguiendo, cómo 
estaban colaborando en su proyecto y por quién estaban arriesgando su vida. 
  
Cuando nosotros escucharnos hoy esta pregunta, tendemos a pronunciar las fórmulas 
que ha ido acuñando el cristianismo a lo largo de los siglos: Jesús es el Hijo de Dios 
hecho hombre, el Salvador del mundo, el Redentor de la humanidad... ¿Basta pronunciar 
estas palabras para convertirnos en «seguidores» de Jesús? 
  
Por desgracia, se trata con frecuencia de fórmulas aprendidas a una edad infantil, 
aceptadas de manera mecánica, repetidas de forma ligera, y afirmadas más que vividas. 
  
Confesamos a Jesús por costumbre, por piedad o por disciplina, pero vivimos sin captar 
la originalidad de su vida, sin escuchar la novedad de su llamada, sin dejamos atraer por 
su amor misterioso, sin contagiamos de su libertad, sin esforzarnos en seguir su 
trayectoria. 
  
Lo adoramos como «Dios» pero no es el centro de nuestra vida. Lo confesamos como 
«Señor» pero vivimos de espaldas a su proyecto, sin saber muy bien cómo era y qué 
quería. Le decimos «Maestro» pero no vivimos motivados por lo que motivaba su vida. 
Vivimos como miembros de una religión, pero no somos discípulos de Jesús. 
  
Paradójicamente, la «ortodoxia» de nuestras fórmulas doctrinales nos puede dar 
seguridad, dispensándonos al mismo tiempo de un encuentro vivo con Jesús. Hay 
cristianos muy «ortodoxos» que viven una religiosidad instintiva, pero no conocen por 
experiencia lo que es nutrirse de Jesús. Se sienten «propietarios» de la fe, alardean 
incluso de su ortodoxia, pero no conocen el dinamismo del Espíritu de Cristo. 
  
No nos hemos de engañar. Cada uno hemos de ponemos ante Jesús, dejamos mirar 
directamente por él y escuchar desde el fondo de nuestro ser sus palabras: ¿quién soy 
yo realmente para vosotros? A esta pregunta se responde con la vida más que con 
palabras sublimes. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

¿QUÉ MISTERIO SE ENCIERRA EN ÉL? 
  
¿Quién decís que soy yo? 
  

«Y vosotros, ¿quién decís que soy yo?». Cada uno ha de responder. No basta seguir 
repitiendo fórmulas y tópicos sobre Jesús. Es necesario un esfuerzo por intuir cada vez 



mejor qué misterio se encierra en este hombre en el que los creyentes descubrimos 
como en ninguna otra parte el rostro vivo de Dios. Voy a señalar algunos aspectos que 
destacan hoy investigadores y especialistas sobre Jesús. 
  
Jesús fue un profeta que comunicó a las gentes una experiencia única y original de Dios, 
sin desfigurarla con los miedos, ambiciones y fantasmas que las religiones suelen 
proyectar de ordinario sobre la divinidad. 
  
Para Jesús, Dios es amor compasivo. La compasión es la manera de ser de Dios, su 
primera reacción ante el ser humano y ante la creación entera. Por eso, Jesús habla, 
actúa, vive y muere movido por la compasión. 
  
Jesús sólo vivió para implantar en el mundo lo que él llamaba «el reino de Dios». Fue su 
gran sueño. La pasión que alentó su vida entera. Quería ver realizado entre los hombres 
el proyecto de Dios: una vida más digna y dichosa para todos, ahora y para siempre. 
  
Jesús no se dedicó a organizar una religión más perfecta desarrollando una teología más 
precisa sobre Dios o una liturgia más digna. Lo que verdaderamente le preocupó fue la 
felicidad de la gente. Por eso se entregó a eliminar el sufrimiento y a luchar contra todo lo 
que hace daño o permite la humillación de las personas. 
  
Jesús amó a los más pobres e indefensos de la sociedad. Otros muchos lo han hecho 
también antes y después de él. Lo más sorprendente es que, por encima de los pobres, 
nada ha amado más Jesús que a ellos, ni siquiera la religión, la ley o las tradiciones más 
venerables. 
  
¿Quién es este hombre que, además de vivir sólo para la felicidad de los demás, se ha 
atrevido a sugerir que Dios se parece a él, pues sólo quiere y busca una vida más digna 
y dichosa para todos? ¿Qué misterio se encierra en él? Para intuirlo, nada mejor que 
seguir sus pasos. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

ENCONTRARSE CON ALGUIEN 
  
¿ Quién decís que soy yo? 
  

Los cristianos hemos olvidado con demasiada frecuencia que la fe no consiste en creer 
algo, sino en creer en Alguien. No se trata de adherirnos fielmente a un credo y, mucho 
menos, de aceptar ciegamente «un conjunto extraño de doctrinas», sino de encontramos 
con Alguien vivo que da sentido radical a nuestra existencia. 
  
Lo verdaderamente decisivo es encontrarse con la persona de Jesucristo y descubrir, por 
experiencia personal, que es el único que puede responder de manera plena a nuestras 



preguntas más decisivas, nuestros anhelos más profundos y nuestras necesidades más 
últimas. 
  
En nuestros tiempos, se hace cada vez más difícil creer en algo. Las ideologías más 
firmes, los sistemas más poderosos, las teorías más brillantes se han ido tambaleando al 
descubrirnos sus limitaciones y profundas deficiencias. 
  
El hombre moderno, escarmentado de dogmas e ideologías, quizás está dispuesto 
todavía a creer en personas que le ayuden a vivir dando un sentido nuevo a su 
existencia. Por eso ha podido decir el teólogo K Lehmann que «el hombre moderno sólo 
será creyente cuando haya hecho una experiencia auténtica de adhesión a la persona de 
Jesucristo». 
  
Produce tristeza observar la actitud de sectores católicos cuya única obsesión parece ser 
«conservar la fe» como «un depósito de doctrinas» que hay que saber defender contra el 
asalto de nuevas ideologías y corrientes. 
  
Creer es otra cosa. Antes que nada, los cristianos hemos de preocupamos de reavivar 
nuestra adhesión profunda a la persona de Jesucristo. Sólo cuando vivamos 
«seducidos» por él y trabajados por la fuerza regeneradora de su persona, podremos 
contagiar también hoy su espíritu y su visión de la vida. De lo contrario, proclamaremos 
con los labios doctrinas sublimes, al mismo tiempo que seguimos viviendo una fe 
mediocre y poco convincente. 
  
Los cristianos hemos de responder con sinceridad a esa pregunta interpeladora de 
Jesús: «Y vosotros, ¿quién decís que soy yo?» Ibn Arabi escribió que «aquel que ha 
quedado atrapado por esa enfermedad que se llama Jesús, no puede ya curarse». 
¿Cuántos cristianos podrían hoy intuir desde su experiencia personal la verdad que se 
encierra en estas palabras? 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

DICHOSO 
  
Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios vivo. 
  

Con frecuencia pensamos que seremos más felices el día en que cambie el entorno que 
nos rodea, cuando las personas nos traten mejor o cuando nos sucedan cosas buenas. 
En el fondo buscamos que la vida se adapte a nuestros deseos. Creemos que entonces 
seremos felices. 
  
Sin embargo, hay una pregunta que no podemos ni debemos eludir. Para conocer la 
felicidad, ¿tiene que suceder algo fuera de mí, o justamente dentro de mí mismo?, 



¿tienen que cambiar los demás, o tengo que cambiar yo?, ¿ha de mejorar el mundo que 
me rodea, o he de transformarme yo? 
  
En el relato que nos ofrece el evangelista Mateo, Jesús le declara feliz a Pedro por algo 
que ha ocurrido en su interior: el Padre del cielo le ha revelado que Jesús no es un 
profeta más, sino «el Mesías, el Hijo de Dios vivo». No es difícil detectar dos matices en 
las palabras de Cristo: «Qué suerte tienes, Simón, hijo de Jonás, porque el Padre te ha 
desvelado una verdad tan decisiva.» Pero, al mismo tiempo: «Qué dichoso eres por 
haberte abierto a esa luz que el Padre ha puesto en ti.» 
  
A nosotros nos puede resultar un tanto extraño que una «revelación interior» pueda 
convertirse en fuente de felicidad. Sin embargo, pocas cosas pueden desencadenar una 
experiencia tan gozosa y estable como el descubrir con luz nueva las convicciones 
fundamentales que sostienen la vida de la persona. 
  
Los cristianos olvidamos con frecuencia un dato elemental. Lo que encontramos al 
comienzo del cristianismo no es una doctrina, sino una experiencia vivida con fe por los 
primeros discípulos. La fe cristiana nació cuando unos hombres y mujeres se 
encontraron con Cristo y experimentaron en él la cercanía de Dios. Este encuentro dio un 
sentido nuevo a sus vidas; descubrieron a Dios como Padre cercano y bueno; pusieron 
en Cristo todas sus esperanzas de salvación. 
  
Ahora bien, lo que para ellos fue una experiencia viva, a nosotros nos llega como una 
tradición religiosa que ha sido formulada en un lenguaje concreto y ha cristalizado a lo 
largo de los siglos en un determinado cuerpo doctrinal. Pero, evidentemente, ser 
creyente es mucho más que aceptar dócilmente esa doctrina. Cada uno hemos de vivir 
nuestra propia experiencia y hacer nuestra la fe primera de aquellos discípulos. 
  
No basta afirmar teóricamente que Cristo es el Hijo de Dios encarnado o atribuirle títulos 
tan solemnes como Salvador del Mundo o Redentor de la Humanidad. Es necesario, 
además, creer en él, adherirnos a su persona, abrirnos a su acción salvadora, acoger su 
palabra, dejarnos trabajar por su Espíritu. Por eso, también hoy dichoso el creyente que, 
al confesar a Cristo como «Mesías, Hijo de Dios vivo», no sólo afirma una verdad 
doctrinal del Credo, sino que se deja iluminar internamente por el Padre. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

CUESTION DE FONDO 
  
¿Quién decís que soy yo? 
  

La pregunta de Jesús a sus discípulos: «Y vosotros, ¿quién decís que soy yo?», no es 
sólo una pregunta dirigida por el Maestro a sus primeros seguidores. Es la cuestión 
fundamental a la que hemos de responder siempre los que nos confesamos cristianos. 



  
Nuestra primera reacción puede ser encontrar rápidamente una respuesta doctrinal y 
confesar de manera rutinaria que Jesús es el «Hijo de Dios encarnado», el «Redentor» 
del mundo, el «Salvador» de la humanidad. Títulos todos ellos muy solemnes y 
ortodoxos, sin duda, pero que pueden ser pronunciados sin contenido vital alguno. 
  
La pregunta de Jesús no nos pide simplemente nuestra opinión. Nos interpela, sobre 
todo, acerca de nuestra actitud ante Jesucristo. Y ésta no se refleja sólo en nuestras 
palabras y afirmaciones verbales, sino, sobre todo, en nuestro seguimiento concreto a 
Jesucristo. Como ha escrito algún teólogo: «La breve proposición: ‘Yo creo que Jesús es 
el Hijo de Dios’ significa algo completamente distinto si la pronuncia Francisco de Asís o 
la pronuncia uno de los actuales dictadores sudamericanos. El Dios de estos hombres no 
es el mismo, o, al menos, el Dios que cada uno invoca para dirigir su conducta.» 
  
Las palabras de Jesús piden una opción radical, O bien Jesús es para nosotros un 
personaje más junto a otros muchos de la humanidad, o bien es la Persona decisiva que 
nos proporciona la comprensión última de la existencia, da una orientación nueva a 
nuestra vida y nos ofrece la esperanza definitiva. 
  
La pregunta « ¿quién decís que soy yo?», cobra entonces un contenido nuevo. No es ya 
una cuestión sobre Jesús, sino sobre nosotros mismos. Una interpelación sobre mi fe y 
mi vida. ¿Quién soy yo? ¿En quién creo? ¿Desde dónde oriento mi existencia? ¿A qué 
se reduce mi fe? 
  
Todos hemos de recordar una y otra vez que la fe no se identifica con las fórmulas que 
pronunciamos. Para comprender mejor el alcance de «lo que yo creo» es necesario 
verificar «cómo vivo», a qué aspiro, en qué me comprometo. 
  
Por eso, la pregunta de Jesús, más que un examen sobre nuestra ortodoxia, debería ser 
el llamamiento a un estilo de vida cristiano. Evidentemente, no se trata de decir o creer 
cualquier cosa acerca de Cristo. Pero, tampoco de hacer solemnes profesiones de fe 
ortodoxa para vivir luego muy lejos del espíritu que esa misma proclamación de fe exige 
y lleva consigo. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

LA IGLESIA DE JESUCRISTO 
  
Edificaré mi Iglesia. 
  

Todos los sondeos y estadísticas muestran de manera palpable que el mensaje de la 
Iglesia va perdiendo progresivamente su influencia en la sociedad occidental. El hombre 
contemporáneo escucha otros «evangelios» y atiende a otros «profetas». 
  



Son muchos los que critican fuertemente la historia concreta del cristianismo y echan en 
cara a la Iglesia graves traiciones. Ha llegado el momento en el que los papeles se han 
invertido, y ya no es la Iglesia la que juzga al mundo, sino éste el que juzga a la Iglesia. 
  
El hombre actual, terriblemente práctico y crítico, observa el cristianismo y no constata, al 
parecer, nada especial. Lo mismo que en el mundo, ve también en la Iglesia hombres y 
mujeres vacíos, superficiales, hipócritas o sin esperanza. 
  
El evangelio parece haberse convertido en algo inofensivo. El mensaje de la Iglesia no 
encuentra casi nunca una reacción de resistencia hostil, sino de total indiferencia. Según 
el teólogo ortodoxo Paul Evdokimov, «los cristianos han hecho todo lo posible para 
esterilizar el evangelio; se diría que lo han sumergido en un líquido neutralizante». 
  
El hecho cristiano parece resonar entonces en el vacío. La Iglesia no introduce apenas 
contraste en el interior del mundo. Los cristianos han perdido, en gran parte, su fuerza de 
fermento en medio de la masa. 
  
¿No es ésta la gran derrota de la Iglesia contemporánea? ¿Cómo leer desde esta 
situación la promesa de Jesús: «Tú eres Pedro y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia, y 
el poder del infierno no la derrotará»? 
  
Antes que nada, hemos de recordar que Jesús habla de «su Iglesia», de una Iglesia que 
él mismo ha de edificar sobre Pedro. Sus palabras, por tanto, no garantizan la 
consistencia de cualquier Iglesia, sino de una Iglesia que sea realmente «presencia de 
Jesucristo». 
  
Ahora bien, Jesucristo no es sólo «doctrina», sino Vida de Dios encarnada, salvación 
hecha vida. Por ello, lo que se ha de construir sobre Pedro no es solamente un cuerpo de 
doctrina ortodoxa, sino el Cuerpo vivo de la presencia de Cristo en el mundo. 
  
Jesucristo no es tampoco «palabras vacías», sino novedad de vida auténticamente 
humana. Por eso, la Iglesia ha de ser un foco de vida y no un lugar donde se produce 
«un vocabulario suplementario», pero donde el modo de pensar y de obrar es semejante 
al del mundo. 
  
Jesucristo no es sólo «preocupación ética», sino enraizamiento de la vida en el Dios 
Creador y Padre. Por eso, lo que la Iglesia ha de poner en el mundo no es simplemente 
«creencia moral», sino vida que dimane del Trascendente. 
  
Es esta Iglesia de Jesucristo la que el mundo actual necesita y la que nunca será 
derrotada. 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  



A LA ESCUCHA DE OTRO 
  
Te lo ha revelado mi Padre. 
  

Para crecer en fe no basta leer libros sobre temas religiosos ni escuchar las palabras y 
discursos que pronuncian otros creyentes, aunque éstos sean eclesiásticos de prestigio. 
  
Lo importante es saber escuchar como Pedro lo que nos revela interiormente no alguien 
de carne y hueso, sino el Padre que está en el cielo y en el fondo de nosotros mismos. 
  
Escuchar a Dios siempre es un don, algo que se nos regala gratuitamente pero, al mismo 
tiempo, es algo que ha de ser recibido y preparado por nosotros. 
  
A nosotros se nos pide remover los obstáculos que nos impiden estar atentos y en 
silencio. Descender al fondo de nosotros y de la vida. Superar la dispersión y la 
superficialidad. Y luego, dejar que en nuestro interior «acontezca algo”. 
  
Pero, ¿es esto posible alimentados exclusivamente por el periódico, la radio o la 
televisión que apenas nos permiten escuchar en nosotros otra voz que no sea el ruido 
del acontecer diario? 
  
¿Es esto posible cuando vivimos ocupados por esa actividad tan absorbente, el medio 
más eficaz, en realidad, para olvidarnos de quiénes somos, qué buscamos y hacia dónde 
caminamos? 
  
Cada vez son más las cosas que hemos de hacer y los compromisos que hemos de 
atender. Tal vez nos programamos inconscientemente así con la oculta intención de 
carecer de tiempo para detenernos. 
  
Vivimos guiados por una consigna realmente peligrosa: “Date prisa», lo que, en el fondo, 
viene a decir “no pienses», “no escuches”, “vive aturdido”, “huye fuera de ti mismo». 
  
Consciente de esta vida nuestra tan agitada y atropellada, me atrevo, sin embargo, a 
recoger aquí la invitación tan conocida de S. Anselmo en su Proslogion porque la 
considero de total actualidad. 
  
Alguno leerá estas frases apresuradamente y tendrá la impresión de que las ha 
entendido porque ha entendido la conexión entre unas palabras y otras. 
  
Sin embargo, sólo las entenderá quien lea en ellas una invitación a vivir en su propia 
experiencia lo que esas palabras sugieren. 
  
“Ea, hombrecillo, deja un momento tus ocupaciones habituales; entra un instante en ti 
mismo, lejos del tumulto de tus pensamientos. Arroja fuera de ti las preocupaciones 
agobiantes; aparta de ti tus inquietudes trabajosas. 
  



Dedícate algún rato a Dios y descansa siquiera un momento en su presencia. Entra en el 
aposento de tu alma; excluye todo, excepto Dios y lo que pueda ayudarte para buscarle; 
y así, cerradas todas las puertas, ve en pos de El. Di a Dios: Busco tu rostro; Señor, 
anhelo ver tu rostro». 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

¿QUIEN ES PARA NOSOTROS? 
  
Y vosotros, ¿quién decís que soy yo? 
  

No es fácil intentar responder con sinceridad a la pregunta de Jesús: «quién decís que 
soy yo?». 
  
En realidad, ¿quién es Jesús para nosotros? Su persona nos llega a través de veinte 
siglos de imágenes, fórmulas, ideologizaciones, experiencias, interpretaciones 
culturales.., que van desvelando y velando al mismo tiempo su riqueza insondable. 
  
Pero, además, cada uno de nosotros vamos revistiendo a Jesús de lo que nosotros 
somos. Y proyectamos en él nuestros deseos, aspiraciones, intereses y limitaciones. Y 
casi sin darnos cuenta, lo empequeñecemos y desfiguramos incluso cuando tratamos de 
exaltarlo. 
  
Pero Jesús sigue vivo. Los cristianos no lo hemos podido disecar con nuestra 
mediocridad. No permite que lo disfracemos. No se deja etiquetar ni reducir a unos ritos, 
unas fórmulas, unas costumbres. 
  
Jesús siempre desconcierta a quien se acerca a él con una postura abierta y sincera. 
Siempre es distinto de lo que esperábamos. Siempre abre nuevas brechas en nuestra 
vida, rompe nuestros esquemas y nos empuja a una vida nueva. 
  
Cuanto más se le conoce, más sabe uno que todavía está empezando a descubrirlo. 
Seguir a Jesús es avanzar siempre, no establecer- se nunca, crear, construir, crecer. 
  
Jesús es peligroso. Percibimos en él una entrega a los hombres que desenmascara todo 
nuestro egoísmo. Una pasión por la justicia que sacude todas nuestras seguridades, 
privilegios y comodidad. Una ternura y una búsqueda de reconciliación y perdón que deja 
al descubierto nuestra mezquindad. Una libertad que rasga nuestras mil esclavitudes y 
servidumbres. 
  
Y sobre todo, intuimos en él un misterio de apertura, cercanía y proximidad a Dios que 
nos atrae y nos invita a abrir nuestra existencia al Padre. 
  



A Jesús lo iremos conociendo en la medida en que nos entreguemos a él. Sólo hay un 
camino para ahondar en su misterio: seguirle. 
  
Seguir humildemente sus pasos, abrirnos con él al Padre, actualizar sus gestos de amor 
y ternura, mirar la vida con sus ojos, compartir su destino doloroso, esperar su 
resurrección. 
  
Y sin duda, saber orar muchas veces desde el fondo de nuestro corazón: «Creo, Señor, 
ayuda mi incredulidad». 

  
José Antonio Pagola 

  
HOMILIA 
  

NUESTRA IMAGEN DE CRISTO 
  
¿Quién decís que soy yo? 
  

La pregunta decisiva de Jesús: «Quién decís que soy yo? » sigue pidiendo todavía una 
respuesta entre los creyentes de nuestro tiempo. 
  
No todos tenemos la misma imagen de Jesús. Y esto, no sólo por d carácter inagotable 
de su personalidad, sino, sobre todo, porque cada uno de nosotros vamos elaborando 
nuestra imagen de Jesús a partir de nuestros propios intereses y preocupaciones, 
condicionados por nuestra sicología personal y e1 medio social al que pertenecemos, y 
marcados de manera decisiva por la formación religiosa que hemos recibido. 
  
Y sin embargo, la imagen de Cristo que podamos tener cada uno, tiene importancia 
decisiva para nuestra vida creyente, pues, condiciona esencialmente nuestra manera de 
entender y vivir la fe. 
  
Una imagen empobrecida, unilateral, parcial o falsa de Jesús nos conducirá a una 
vivencia empobrecida, unilateral, parcial o falsa de la fe. 
  
De ahí la importancia de tomar conciencia de las posibles deformaciones de nuestra 
visión de Jesús y de purificar nuestra adhesión a Jesucristo. 
  
Por otra parte, es pura ilusión pensar que uno cree en Jesucristo porque «cree» en un 
dogma o porque está dispuesto a creer «en lo que la santa Madre Iglesia cree». 
  
En realidad, cada creyente cree en lo que cree él, es decir, en lo que personalmente va 
descubriendo en su seguimiento a Jesucristo, aunque naturalmente, lo haga dentro de la 
comunidad cristiana. 
  



Por desgracia, son bastantes los cristianos que entienden y viven su religión de tal 
manera que probablemente nunca podrán tener una experiencia un poco viva de lo que 
es encontrarse personalmente con Cristo. 
  
Ya en una época muy temprana de su vida, se han hecho una idea infantil de Jesús, 
cuando quizás no se habían planteado todavía con suficiente lucidez las cuestiones y 
preguntas a las que Cristo puede responder. 
  
Más tarde, ya no han vuelto a repensar su fe en Jesucristo, bien porque la consideran 
algo banal y sin importancia alguna para sus vidas, bien porque no se atreven a 
examinarla con seriedad y rigor por temor a perderla, bien porque se contentan con 
conservarla de manera indiferente y apática, sin eco alguno en su ser. 
  
Desgraciadamente no sospechan lo que Jesús podría ser para su vida. M. Legaut 
escribía esta frase dura pero quizás muy real: «Esos cristianos ignoran quién es Jesús y 
están condenados por su misma religión a no descubrirlo jamás». 

  
José Antonio Pagola 

  
  
  
  
Blog:           ​ https://homiliaspagola.blogspot.com/ 
  
Para ver videos de las Conferencias de José Antonio Pagola 
                    ​ http://iglesiadesopelana3v.blogspot.com 
  
 

https://homiliaspagola.blogspot.com/
http://iglesiadesopelana3v.blogspot.com/

