
VERSOS, TEXTOS E AFORISMOS DE RUDOLF STEINER 
(Esta versão: 16/2/25) 

 

Para enviar colaborações e sugestões clique aqui. Para novos itens recentemente 
introduzidos nesta página, fazer uma busca [Ctrl+H no Windows ou, no Adnroid, 
três pontinhos no topo à direita → Localizar e substituir ou → Encontrar na 
página etc.] com Novo! dd/mm/aaaa ou Nova tradução]. Uma busca nesta 
página pode servir para se localizar algum texto usando uma ou mais de suas 
palavras. Aparentemente, no Android (celular ou tablet) está havendo problemas 
de formatação, sem prejuízo dos textos. Para usar o índice, acione um dos itens 
de um item e clique em Favorito (ou Bookmark); idem para os links “Ir para o 
índice” no fim de cada página, usando nesse caso um clique duplo. Em alguns 
versos em alemão, foram grifadas sílabas correspondentes às métricas.  

A fonte de cada item é referida pelo número GA, abreviatura de Gesamtausgabe, 
edição completa das obras de Steiner (com 354 volumes, sendo os 45 primeiros 
com seus livros e escritos e os outros em geral textos estenografados de suas 
palestras), a página onde se encontra na edição citada nas referências dadas ao 
final do texto, eventualmente começando com a edição original em alemão, e 
data quando se trata de palestra. Quando algum texto de Steiner foi copiado de 
um texto de algum outro autor, são dadas suas iniciais (ver Referências). Nas 
referências bibliográficas, os volumes citados foram os consultados; é possível 
que haja edições mais recentes do que as empregadas. A partir de meados de 
2/2011 os textos originais foram copiados de steiner.wiki; depois de 18/4/24, de 
bdn-steiner.ru.  

Desde 2012, quando VWS (ver logo abaixo) foi obrigado a deixar a função de 
webmaster da Sociedade Antroposófica no Brasil, esta página permaneceu 
congelada. Em 18/4/24 ele retomou a responsabilidade por ela, e recomeçou a 
mantê-la e inserir novos aforismos e textos. Suas observações estão entre 
colchetes [...]. 

Em 7/2/25 a expressão “ciência espiritual” foi substituída por “ciência do 
espírito”, pois esta última é uma tradução literal do original Geisteswissenschaft, 
pois Geistes (“do espírito”) é um genitivo, e não um adjetivo. Se fosse um 
adjetivo, o original seria Geistige Wissenschaft.  

Começando em 7/2/25, estão sendo feitas pequenas revisões da tradução 
copiada dos volumes em português. 

Solicitamos aos interessados que enviem ao VWS contribuições de novos itens 
indicando, se possível, a sua origem, como se pode ver nos textos desta página, 
bem como sugestões quanto às traduções e à redação. 

Ao publicar ou usar algum item desta coletânea, por favor mencione esta seção 
deste site como a fonte (sab.org.br → Artigos e textos → Versos e aforismos), 
para chamar a atenção para a sua existência e utilidade. Colaboradores (col.), 
tradutores (trad.), revisores (rev.) e editores (ed.): CB Cláudio Berthalot; CM 
Claudia McKeen; JC Jacira Cardoso; LH Luíz Henrique Sant’Anna; LJ Lelia 
Jenaro; LL Luiza Lameirão; MAF Maria Aparecida Franco; MB Mônica Benda; PB 
Patrícia Busatto; RS Rodolfo Schleier; RYS Rogério Y. Santos; SALS Sonia A. L. 
Setzer; UW Ute Weitbrecht; VV Vivian Victor; VWS Valdemar W. Setzer 

Ir para o índice 

1 

http://www.ime.usp.br/~vwsetzer
https://steiner.wiki/Die_Rudolf_Steiner_Gesamtausgabe
http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga
http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga
https://www.ime.usp.br/~vwsetzer/


(responsável pela página). O sinal ### indica revisão a ser feita.​
 

Índice​
(Para desviar para uma das seções  deste índice, clique nela e em seguida em Favorito. 
Idem para “Ir para o índice”, no final de cada página) 

 
Artes​
Autodesenvolvimento​
Cognição 
Cristologia  
Desenvolvimento social​
Educação​
Espiritualidade, antroposofia​
História, pré-história​
Liberdade​
Materialismo​
Meditação​
Religião, religiosidade​
Referências 

Artes 

●​ Para o artista, todo  lado externo de sua obra tem de expressar o interior; no 
caso dos objetos da natureza o interior não coincide com a forma externa, e o 
gênio humano tem de investigá-lo para chegar à sua cognição. E assim as leis 
que o artista segue não são outras senão as leis eternas da natureza, no entanto 
puras e não influenciadas por qualquer obstrução. Para as criações da arte não 
importa o que é, e sim o que poderia ser, não o real, e sim o possível.​
Fonte: GA 30, pp. 29-30. Col. JC. 

●​ É necessário não deixarmos, de modo algum, que o elemento artístico de nossa 
cultura continue sendo visto como um artigo de luxo ao lado da vida séria, como 
uma distração supérflua à qual nos voltamos, mesmo que saibamos levar uma 
vida espiritual; temos de considerar que o elemento artístico permeia tudo, 
permeia o mundo e o ser humano como uma lei divino-espiritual.​
Fonte: GA 308, p. 56, palestra de 10/4/1924. 

●​ A imagem artística é mais espiritual do que o conceito racional. É também mais 
vívida, e não sufoca o espiritual na alma, como o faz o intelectualismo.​
Fonte: HJ 84, p. 105. 

Rompe-se a conexão com o       
espírito, ​
se ele não for mantido por meio 
do belo.​
A beleza une o “Eu” com o corpo. 

Es reißt der Zusammenhang mit dem     Geiste,​
Wenn er nicht durch die Schönheit erhalten 
wird.​
Die Schönheit verbindet das “Ich”mit dem     
 Leibe. 

  Fonte: GA 40, p. 233. Na p. 285 está anotado “Caderno de notas do ano 1918”. 
Trad. VWS; rev. SALS. 

 

Ir para o índice 

2 



A sombra do espírito projetada no espaço​
É o belo;​
A sombra torna-se ser vivente​
Por meio do espírito plasmador do artista. 

Des Geistes Schattenwurf im Räume​
Ist das Schöne;​
Der Schatten wird zum Lebewesen​
Durch des Künstlers Bildegeist. 

  Fonte: GA 40, p. 107. Na p. 280 está anotado “Em um esboço do escultor Jacques 
de Jaager, Dornach, 11/1916”. Trad. VWS; rev. SALS.​
 

 
[...] As grandes obras de arte têm um 
efeito tão imenso por estarem 
profundamente relacionadas com o 
sentido da ordem universal. Em tempos 
antigos, sem que o soubessem, os 
artistas estavam vinculados ao sentido 
da ordem universal por meio de uma 
consciência abafada. Mas a arte se 
extinguiria, não teria continuidade, se 
no futuro a ciência do espírito, como 
conhecimento dessas coisas [da ordem 
universal], não lhe desse um novo 
fundamento.​
A arte subconsciente tem seu passado e 
com esse passado chegou a um 
término. A arte que se deixa inspirar 
pela ciência do espírito está no começo, 
no ponto de partida. É a arte do futuro. 
Assim como é certo que o artista antigo 
não necessitava conhecer o que existe 
como fundamento nas obras de arte, 
também é certo que o artista futuro tem 
de sabê-lo, mas com as forças que 
representam novamente um aspecto do 
infinito, do conteúdo total da alma. 

Deshalb wirken die großen Kunstwerken so 
ungeheuer, weil sie tief verbunden sind mit 
dem Sinn des Weltenordnung. In früheren 
Zeiten waren die Künstler verbunden mit 
dem Sinn der Weltenordnung in dumpfen 
Bewußtsein, ohne daß sie es wussten. 
Aber die Kunst würde ersterben, würde 
keine Fortzetzung erhalten, wenn nicht in 
Zukunft die Geisteswissenschaft als Wissen 
von diesen Dingen der Kunst eine neue 
Grundlage gäbe.​
Die unterbewusste Kunst hat ihre 
Vergangentheit – und mit ihrer 
Vergangenheit ein Ende erreicht. Die 
Kunst, welche sich von der 
Geisteswissenschaft inspirieren lässt, steht 
im Beginn, im Ausgange. Das ist die Kunst 
der Zukunft. So wahr se ist, daß der alte 
Künstler nicht zu wissen brauchte, was den 
Kunstwerken zugrunde liegt, so wahr ist 
es, daß es der zukünftige Künstler wissen 
muß – aber mit jenen Kräften, die wieder 
eine Art des Unendlichen darstellen, die 
wieder etwas aus dem Vollinhaltlichen der 
Seele darstellen. 

  Fonte: GA 132, palestra de 14/11/1911, p. 60. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ A elevação da linguagem corriqueira à obra de arte é uma raridade. [...] Faz-nos 
falta, quase que por completo, o senso para a beleza do falar e, ainda mais, para 
um falar característico. [...] Hoje em dia, considera-se frequentemente o falar 
artístico um idealismo despropositado. [...] Jamais se teria podido chegar a isso, 
se se tivesse maior consciência da capacidade de educação artística da língua.​
Fonte: HJ 84, p. 116. De um trecho de um artigo escrito em 1898, citado por 
Steiner em sua autobiografia. Steiner introduziu uma nova arte, “Arte da Fala” 
(Sprachgestaltung, literalmente “formação da fala”) 

A quem entende o sentido da linguagem,​
O mundo desvenda-se​
Em imagem; 

A quem ouve a alma da linguagem,​
O mundo descerra-se​
Como ser. 

Wer der Sprache Sinn versteht,​
Dem enthüllt die Welt​
Im Bilde sich; 

Wer der Sprache Seele hört,​
Dem erschliesst die Welt​
Als Wesen sich; 

Ir para o índice 

3 



A quem vivencia o espírito da linguagem,​
O mundo presenteia​
A força da sabedoria. 

A quem sabe amar a linguagem,​
Ela mesma concede​
Seu próprio poder. 

Assim quero coração e sentido​
De acordo com espírito e alma​
Da palavra orientar; 

E no amor​
Para com ela a mim próprio​
Então totalmente sentir. 

Wer der Sprache Geist erlebt,​
Dem beschenkt die Welt​
Mit Weisheitskraft; 

Wer die Sprache lieben kann,​
Dem verleiht sie selbst​
Die eigne Macht. 

So will ich Herz und Sinn​
Nach Geist und Seele​
Des Wortes wenden; 

Und in der Liebe​
Zu ihm mich selber​
Erst ganz empfinden. 

  Fonte: GA 40, p. 259. Trad. das 4 primeiras estrofes: Günther Kollert; rev. 
destas e trad. das restantes: VWS; rev. geral: SALS. Este verso foi dado por 
Steiner para o início das aulas de língua antiga na primeira escola Waldorf, 
Stuttgart, 26/11/1922 (cf. GA 40, p. 299). Col. LJ. 

●​ Talvez não seja possível sentir, em arte alguma, o ser colocado no cosmo de uma 
maneira tão intensiva como na arte eurítmica.​
Fonte: HJ 84, p. 116. A euritmia foi uma nova arte do movimento corporal 
introduzida por Steiner. 

●​ Fazer euritmia é, em certo sentido, um plasmar de expressões e gestos, mas 
não de gestos transitórios, voluntários e, sim, dos gestos cósmicos, 
significativos, isto é, daqueles que não podem ser diferentes, que não provêm de 
nenhuma arbitrariedade da alma humana.​
Fonte: HJ 84, p. 114. De uma palestra de 24/6/1924. 

Isso é de fato o segredo da iniciação 
moderna: chegar à vivência do espírito 
transcendendo as palavras. Isso não é 
algo que vai contra a sensação da 
beleza do idioma. Pois precisamente 
quando não se pensa mais no idioma, 
começa-se a senti-lo e a deixá-lo fluir, 
como elemento da sensação em si 
mesmo e a partir de si. Mas isso é 
algo que hoje deve começar a ser 
almejado pelos seres humanos.​
Talvez inicialmente isso não é 
conquistado pelo ser humano para o 
idioma, mas primeiro por meio da 
escrita. Pois em relação à escrita não 
se passa de maneira que o ser 
humano a possui, mas que ela possui 
o ser humano. O que significa que a 
escrita possui o ser humano? Significa 
que se tem no pulso, na mão, uma 
determinada maneira de escrever. 
Escreve-se mecanicamente a partir da 

Das ist ja in der Tat das Geheimnis der 
modernen Einweihung: über die Worte 
hinauszukommen zum Erleben des 
Geistigen. Das ist nichts, was gegen die 
Empfindung der Schönheit der Sprache 
verstösst. Denn gerade dann wenn man 
nicht mehr in der Sprache denkt, dann fängt 
man an, die Sprache zu empfinden und als 
Empfindungselement in sich und von sich 
strömen zu haben. Aber das ist etwas, was 
von dem Menschen heute erst angestrebt 
werden muss.​
Es ist vielleicht zunächst von den Menschen 
gar nicht für die Sprache zu erringen, 
sondern zuerst durch die Schrift. Denn auch 
in bezug auf die Schrift ist es so, dass die 
Menschen nicht die Schrift haben, sondern 
die Schrift die Menschen hat. Was heisst 
das, die Schrift hat die Menschen? Das 
heisst, man hat im Handgelenk, in der Hand 
einen bestimmten Schriftzug. Man schreibt 
mechanisch aus der Hand heraus. Das 

Ir para o índice 

4 



mão. Isso prende o ser humano. Ele 
se libera quando ele escreve como 
pinta ou desenha, quando para ele 
cada letra torna-se algo que ele 
desenha. 

fesselt den Menschen. Ungefesselt wird der 
Mensch dann, wenn er so schreibt, wie er 
malt oder zeichnet, wenn ihm jeder 
Buchstabe neben dem anderen etwas wird, 
was er zeichnet. 

  Fonte: GA 233, palestra de 13/1/1924, pp. 242-3. Trad. VWS; rev. SALS. 
 

Autodesenvolvimento 

Nego-me a me submeter ao medo,​
Que me tira a alegria de minha liberdade,​
Que não me deixa arriscar nada,​
Que me torna pequeno e mesquinho,​
Que me amarra,​
Que não me deixa ser direto e franco,​
Que me persegue,​
Que ocupa negativamente a minha imaginação,​
Que sempre pinta visões sombrias. 

No entanto não quero levantar barricadas por medo do medo,​
Quero viver, não quero encerrar-me.​
Não quero ser amigável por medo de ser sincero.​
Quero pisar firme porque estou seguro,​
E não para encobrir o medo.​
Quando me calo, quero fazê-lo por amor​
E não por temer as consequências de minhas palavras. 

Não quero acreditar em algo só por medo de não acreditar.​
Não quero filosofar por medo de que algo possa atingir-me de perto.​
Não quero dobrar-me só porque tenho medo de não ser amável.​
Não quero impor algo aos outros pelo medo de que possam impor algo a mim.​
Por medo de errar não quero me tornar inativo.​
Não quero fugir de volta para o velho, o inaceitável, por medo de não me sentir 
seguro no novo.​
Não quero fazer-me de importante porque tenho medo de ser ignorado.​
Por convicção e amor quero fazer o que faço e deixar de fazer o que deixo de fazer.​
Do medo quero arrancar o domínio de dá-lo ao amor.​
E quero crer no reino que existe em mim.​
Fonte: Arte Médica Ampliada – revista da Associação Brasileira de Medicina 
Antroposófica. Ano XXX, No. 1 (outono, 2010), p. 41. Ele aparece na internet com o 
título de “Forjando a armadura”. O original não foi encontrado. Estes versos podem 
não ser de Rudolf Steiner.  

●​ De um ponto de vista oculto, tudo o que ocorre por amor não traz benefícios 
pessoais, mas é uma atividade de retribuição por um bem já consumido. As 
únicas ações das quais nada teremos no futuro são aquelas feitas a partir de um 
verdadeiro, autêntico amor. Essa verdade poderia assustar. Felizmente os seres 
humanos nada sabem a esse respeito em sua consciência superficial. No 
subconsciente, porém, todos o sabem, e por isso realizam com tão pouco prazer 
os atos de amor. Essa é a razão de existir tão pouco amor no mundo. As pessoas 
sentem, instintivamente que, no futuro, nada possuirão, para seu Eu, dos atos 

Ir para o índice 

5 



de amor. Uma alma deverá já ter feito grandes progressos em sua evolução para 
sentir prazer em praticar atos de amor dos quais nada obterá. O impulso para 
isso não é forte na humanidade, mas a partir do ocultismo podem-se ganhar 
fortes impulsos para atos de amor.​
Do ponto de vista de nosso egoísmo, nada obtemos dos atos de amor; tanto 
mais, porém, obtém deles o mundo. O ocultismo diz: o amor é para o mundo o 
que é o Sol para a vida exterior. Nenhuma alma poderia mais crescer se o amor 
fosse eliminado do mundo. O amor é o Sol moral do mundo. Não seria absurdo , 
para uma pessoa que tem prazer e interesse no crescimento das flores de um 
prado, desejar que o Sol desaparecesse do mundo? Transposto para o âmbito 
moral, isso que dizer: deve-se ter interesse de que um desenvolvimento sadio se 
imponha nas relações da humanidade. É uma atitude sábia semear tanto amor 
quanto possível na Terra. Não há nada mais sábio do que promover o amor na 
Terra.​
Fonte: GA 143, palestra de 17/12/1912, “Amor, poder, sabedoria”, pp. 23-24. 
Revisão da redação (sem cotejo com o original): VWS. 

●​ O amor sensorial é a origem do criativo, daquilo que está nascendo. Sem o amor 
sensorial, nada mais existiria de sensorial no mundo; sem o amor espiritual, 
nada mais haveria de espiritual na evolução. Quando praticamos o amor, quando 
o cultivamos, derramam-se no mundo forças germinativas, forças criadoras. 
Devemos fundamentar isso com a razão. As forças criadoras tiveram de 
derramar-se também no mundo antes de nós e de nossa razão. Certamente, 
sendo egoístas, podemos eliminar do futuro as forças criadoras, mas não 
podemos apagar os atos de amor e as forças criadoras do passado. Aos atos de 
amor do passado devemos nossa existência. Assim como somos fortes devido a 
esse fato, também estamos fortemente endividados com o passado, e tudo o 
que conseguimos alguma vez produzir em amor será pagamento de dívidas por 
nossa existência. Podemos, então, compreender os atos de uma pessoa 
altamente desenvolvida, pois ela tem dívidas maiores para com o passado. É 
uma atitude sábia pagar as dívidas por meio de atos de amor. O impulso para o 
amor cresce com o evoluir de uma pessoa: somente a sabedoria não é suficiente 
para tal. Imaginemos da seguinte forma o significado do amor no atuar do 
mundo: o amor é algo que sempre aponta para dívidas existenciais do passado, 
e como do pagamento de dívidas nada sobra para o futuro, nós mesmos nada 
possuímos de nossos atos de amor. Devemos deixar nossos atos de amor no 
mundo, os quais ficam, então, inscritos no suceder cósmico espiritual. Nós não 
nos aperfeiçoamos por meio de nossos atos de amor, mas por meio de outros 
atos; o mundo, entretanto, torna-se mais rico mediante nossos atos de amor -- 
pois o amor é o elemento criador do mundo.​
Fonte: GA 143, palestra de 17/12/1912, “Amor, poder, sabedoria”, pp. 37-38. 
Revisão da redação (sem cotejo com o original): VWS. 

●​ Com o egoísmo entrou o mal no mundo. Isso teve que ocorrer, pois o bem não 
pode ser compreendido sem o mal. Por meio dos triunfos do ser humano sobre si 
mesmo, o mal proporciona a possibilidade para o desabrochar do amor. [...]​
Mas o futuro da humanidade consistirá ainda em outra coisa além do amor. O 
aperfeiçoamento espiritual será, para o ser humano terrestre, a meta mais 
valiosa. [...] O aperfeiçoamento é algo por meio do qual queremos fortificar e 
estimular nosso ser, nossa personalidade. Mas devemos ver nosso valor para o 
mundo somente nos atos de amor, não nos atos de auto-aperfeiçoamento. 
Quanto a isso, não podemos entregar-nos a nenhuma ilusão. [...] da sabedoria 
que alguém coloca a serviço do mundo, terá valor somente a porção que esteja 
impregnada de amor.​

Ir para o índice 

6 



A sabedoria que está submersa no amor, que impulsiona o mundo [...] exclui a 
mentira. Pois a mentira opõe-se aos fatos, e quem se coloca com amor dentro 
dos fatos não conhece a mentira. A mentira provém do egoísmo, sem exceção. 
Quando, por meio do amor, encontramos o caminho para a sabedoria, então 
penetramos, por meio da força crescente da superação, por meio do amor sem 
egoísmo, também na sabedoria. Com isso, o ser humano torna-se uma 
personalidade livre. O mal era o subterrâneo em que penetrou a luz do amor; é 
ela que torna reconhecível o sentido do mal, a posição do mal no mundo. A luz 
tornou-se reconhecível devido às trevas.​
Fonte: GA 143, palestra de 17/12/1912, “Amor, poder, sabedoria”, pp. 44-45. 
Revisão da redação (sem cotejo com o original): VWS.  

Temos que extirpar da alma, com a raiz, 
todo medo e terror daquilo que, do 
futuro, vem ao encontro do ser humano. 
Serenidade frente a todos os sentimentos 
e sensações perante o futuro o ser 
humano deve adquirir. Encarar com 
absoluta equanimidade tudo aquilo que 
possa vir, e pensar somente que o que 
vier, virá a nós de uma direção espiritual 
plena de sabedoria. 

Wir müssen mit der Wurzel aus der 
Seele ausrotten Furcht und Grauen vor 
dem, was aus der Zukunft herandrängt 
an die Menschen. Gelassenheit in Bezug 
auf alle Gefühle und Empfindungen 
gegen die Zukunft muss sich der Mensch 
aneignen. Mit absolutem Gleichmut dem 
entgegensehen, was da kommen mag, 
da es durch die weisheitsvolle 
Weltenführung uns zukommt. 

  

Em todo momento temos que fazer o que 
é correto e deixar o restante entregue ao 
futuro. Isso é o que temos que aprender 
em nossa época: viver em pura 
confiança, sem qualquer segurança 
existencial, confiando na ajuda sempre 
presente do mundo espiritual. 

Wir haben jeden Augenblick das Rechte 
zu tun und alles andere der Zukunft 
überlassen. Es gehört zu dem, was wir 
in dieser Zeit lernen müssen, aus reinem 
Vertrauen zu leben, ohne jede 
Daseinssicherheit, aus dem Vertrauen in 
die immer gegenwärtige Hilfe der 
geistigen Welt 

  

Realmente, hoje em dia não pode ser de 
outra forma, se não quisermos que a 
coragem submerja. Disciplinemos 
firmemente nossa vontade, e procuremos 
a revelação (*) a partir do interior, todas 
as manhãs e todas as noites. 

Wahrhaftig, anders geht es heute nicht, 
wenn der Mut nicht sinken soll. Nehmen 
wir unseren Willen in Zucht und suchen 
die Erleuchtung [Entwicklung?(*)] von 
Innen jeden Morgen und jeden Abend. 

  
Fonte: Parte de uma palestra proferida em 27/11/1910, não estenografada, e que 
não está na coleção das obras completas (GA). Esse texto foi distribuído por D. 
Hagemann. Trad. SALS e VWS. (*) Há dúvidas no original; foi escolhida a forma 
mais usada. 

●​ O que se pode chamar de “cultura da volição”é justamente algo de grande 
importância. Já frisamos antes que, muitas vezes, o nervosismo se manifesta no 
fenômeno de as pessoas de hoje em dia não saberem muito bem o que fazer para 
realizar o que querem de verdade ou o que deveriam querer. Elas recuam diante 
da execução daquilo a que se propuseram, não conseguem realizar nada de valor 
e assim por diante. Esse fenômeno [é] diagnosticável como uma certa fraqueza de 
vontade. [...] esse tipo de fraqueza de vontade [...] leva as pessoas, a bem dizer, 
por um lado a querer alguma coisa porém, por outro, não o querer ou ao menos a 
não conseguir realmente executar o que querem [...]. Algumas pessoas nem 
sequer atingem o estágio de querer seriamente o que desejam querer. Ora, existe 
um modo muito simples de fortalecer a vontade para a vida externa: suprimir 
desejos que, sem dúvida, sempre estão presentes; não executá-los, se isso não 

Ir para o índice 

7 



causar dano algum. Se perscrutarmos nós mesmos, o dia inteiro teremos a 
oportunidade de encontrar inúmeros desejos cuja realização – embora fosse muito 
agradável serem satisfeitos –, podemos entretanto prescindir sem que isso cause 
danos a outras pessoas ou faltemos a nossos deveres. São desejos cuja satisfação 
nos causaria alegria, mas que poderiam também ficar sem realização. Se há 
empenho, de certo modo sistemático, em achar dentre muitos desejos aqueles 
dos quais se possa dizer “Não, esse desejo não precisa ser satisfeito agora” [...] e 
suprimindo-os de forma sistemática, cada não realização representa uma 
afluência de força de vontade [...]. Executando esse procedimento mesmo em 
idade mais avançada, podemos reparar muita coisa que foi descuidada pela 
educação moderna.​
Fonte: GA 143, palestra de 11/1/1912, “Nervosismo e autoeducação”, pp. 23-24. 
Revisão da redação (sem cotejo com o original): VWS. 

Nossa vida é um pendular contínuo 
entre o conviver com o acontecimento 
geral do mundo e nosso existir 
individual. Quanto mais nós ascendemos 
à natureza geral do pensar, onde em 
última instância o aspecto individual só 
nos interessa como um exemplo, como 
exemplar do conceito, tanto mais se 
perde em nós o caráter do ser particular, 
da personalidade singular bem 
determinada. Quanto mais descemos às 
profundezas da vida pessoal, permitindo 
que nossos sentimentos ressoem junto 
com as experiências do mundo exterior, 
tanto mais nos afastamos da existência 
universal. Torna-se uma verdadeira 
individualidade quem se eleva ao 
máximo, com seus sentimentos, à 
região das ideias. [...]​
 

Uma vida de sentimentos 
completamente vazia de pensamentos 
deveria perder gradualmente toda 
relação com o mundo. Para a pessoa 
que almeja a totalidade, o conhecimento 
das coisas caminhará de mãos dadas 
com a formação e desenvolvimento da 
vida de sentimentos. 

O sentimento é o meio pelo qual, 
inicialmente, os conceitos adquirem vida 
concreta. 

Unser Leben ist ein fortwährendes Hin- 
und Herpendeln zwischen dem Mitleben 
des allgemeinen Weltgeschehens und 
unserem individuellen Sein. Je weiter wir 
hinaufsteigen in die allgemeine Natur des 
Denkens, wo uns das Individuelle zuletzt 
nur mehr als Beispiel, als Exemplar des 
Begriffes interessiert, desto mehr verliert 
sich in uns der Charakter des besonderen 
Wesens, der ganz bestimmten einzelnen 
Persöhnlichkeit. Je weiter wir 
herabsteigen in die Tiefen des 
Eigenlebens und unsere Gefühle 
mitklingen lassen mit der Erfahrungen der 
Aussenwelt, desto mehr sondern wir uns 
ab von dem universellen Sein. Eine 
wahrhafte Individualität wird derjenige 
sein, der am weitesten hinaufreicht mit 
seinen Gefühlen in die Region des 
Ideelen. [...]​
​
Ein völlig gedankenleeres Gefühlsleben 
müsste allmählich allen Zusammenhang 
mit der Welt verlieren. Die Erkenntnis der 
Dinge wird bei dem auf Totalität 
angelegten Menschen Hand in Hand 
gehen mit der Ausbildung und 
Entwickelung des Gefühslebens. 

Das Gefühl ist das Mittel, wodurch die 
Begriffe zunächst 
konkretes Leben gewinnen. 

  
Fonte: GA 4, cap. VI, Die Menschliche Individualität (“A individualidade humana”). 
Ênfases do autor. Nova tradução (8/5/24), da ed. brasileira recomendada, p. 
102-3, §§ 14, 17, 18 
 
No conhecimento normal, como sujeitos 
do conhecimento, estamos conscientes 
de nosso pensar, de nossas vivências 

In der gewöhnlichen Erkenntnis sind wir 
uns bewusst unseres Denkens, 
überhaupt unserer inneren 

Ir para o índice 

8 



anímicas, por meio das quais 
conquistamos o conhecimento. [...] 
Procuramos os objetos, na medida em 
que observamos a natureza, a vida 
humana, na medida em que 
experimentamos algo. [...] Nós somos o 
sujeito, e o que nos confronta são os 
objetos.​
Na pessoa que procura o conhecimento 
iniciático, ocorre uma orientação 
completamente diferente. Ela deve 
perceber que, como ser humano, ela é 
objeto e precisa procurar o sujeito 
pertinente a esse objeto. De modo que 
algo totalmente contrário deve ocorrer. 
[...] Enquanto nós focamos justamente o 
pensar, se posso expressar-me de 
maneira algo paradoxal, eu gostaria de 
dizer: no conhecimento normal nós 
pensamos sobre as coisas. No 
conhecimento da iniciação devemos 
procurar como somos pensados no 
cosmos. 

Seelenelrebnisse, durch die wir uns 
Erkenntnis erwerben, als Subjekt der 
Erkenntnis. [...] Wir suchen die Objekte, 
indem wir die Natur beobachten, indem 
wir das Menschenleben beobachten, 
indem wir experimentieren. [...] Wir 
sind das Subjekt; das, was an uns 
herantritt, sind de Objekte.​
Bei demjenigen Menschen, der 
Initiationserkenntnis anstrebt, tritt eine 
völlig andere Orientierung ein. Er muss 
gewahr werden, dass er als Mensch 
Objekt ist, und er muss zu diesem 
Objekte Mensch das Subjekt suchen. 
Also das völlige Entgegengesetzte muss 
eintreten. [...] Wenn ich mich etwas 
paradox ausdrücken darf, so möchte ich 
sagen, indem wir gerade auf das 
Denken abzielen: in der gewöhnlichen 
Erkenntnis denken wir über die Dinge 
nach. In der Initiationserkenntnis 
müssen wir suchen, wie wir degacht 
werden im Kosmos. 

  Fonte: GA 305, palestra de 20/8/1922, pp. 77-78. Trad. VWS; rev. SALS. 
 

Por que aspira​
A alma do ser humano​
Por conhecimento​
Dos mundos superiores?​
Porque todo olhar que brota da alma​
Para o mundo sensorial​
Torna-se uma indagação ansiosa​
Pela existência do espírito. 

Warum strebt des Menschen​
Suchende Seele​
Nach Erkenntnis​
Der höhern Welten?​
Weil jeder seeleentsprossene Blick​
In die Sinneswelt​
Zur sehnsuchtvollen Frage wird​
Nach dem Geistessein. 

Fonte: GA 40, p. 235. Na p. 298 está anotado: “Dedicatória no livro Como se 
adquirem conhecimentos dos mundos superiores [GA 10], Berlin 1918.” Trad. 
SALS, rev. VWS. 

 
 
Permanecer calmamente nas​
Belezas da vida​
Dá à alma a força do Sentir.​
O pensar claro nas​
Verdades da existência​
Traz ao espírito a luz do Querer. 

Ruhiges Verweilen an den​
Schönheiten des Lebens​
Gibt der Seele Kraft des Fühlens.​
Klares Denken an die​
Wahrheiten des Daseins​
Bringt dem Geiste Licht des Wollens. 

  Fonte: GA 40, p. 204. Na p. 295 está escrito que esse verso foi escrito em um 
Novo Testamento, em 4/4/1906. Trad. VWS. 

 

Ir para o índice 

9 



Conhecimento do valor humano,​
Sentimento da dignidade humana,​
Querer em amor humano, 

estes são os mais lindos frutos da vida, 
que são educados no ser humano por 
meio da vivência dos resultados da 
ciência do espírito. 

Erkenntnis von Menschenwert,​
Erfühlen von Menschenwürde,​
Wollen in Menschenliebe, 

das sind schönsten Lebensfrüchte, die 
sich im Menschen heranerziehen durch 
das Erleben geisiteswissenschaftlicher 
Ergebnisse. 

  Fonte: GA 78, palestra de 5/9/1921, p. 90. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
Na origem está o pensamento,​
E algo infinito é o pensamento,​
E a vida do pensamento é a ​
luz do Eu.​
Queira o pensamento luminoso       
preencher​
A escuridão de meu Eu,​
Para que a escuridão de meu Eu o     
apreenda,​
O pensamento vivo,​
E viva e teça em sua origem divina. 

Im Urbeginne ist der Gedanke,​
Und ein Undendliches ist der Gedanke,​
Und das Leben des Gedanken ist das     
Licht des Ich.​
Erfüllen möge der leuchtende Gedanke​
Die Fisternis meines Ich,​
Dass ihn die Finsternis meines Ich     
ergreife,​
Den lebendigen Gedanken,​
Und lebe und webe in seinem göttlichen   
Urbeginn. 

  
Fonte: GA 40, p. 97. De uma palestra de 7/3/1914. Trad. VWS; rev. SALS. Obs.: 
este é um dos versos que Steiner deu como variação das primeiras linhas do 
Evangelho de João. 

 
No pensar, clareza​
No sentir, cordialidade,​
No querer, prudência:​
Almejando-as​
Posso então esperar,​
Que eu corretamente​
Possa encontrar-me​
Nas trilhas da vida​
Diante de corações humanos​
No âmbito do dever.​
Pois clareza​
Provém da luz da alma,​
E cordialidade​
Contém o calor espiritual,​
Prudência​
Intensifica a força da vida.​
E tudo isso,​
Em confiança em Deus anseia,​
Em caminhos humanos conduz​
A passos bons e seguros na vida . 

Im Denken Klarheit,​
Im Fühlen Innigkeit,​
Im Wollen Besonnenheit:​
Erstreb’ ich diese,​
So kann ich hoffen,​
Dass ich zurecht​
Mich finden werde​
Auf Lebenspfaden​
Vor Menschenherzen​
Im Pflichtenkreise.​
Denn Klarheit​
Entsammt dem Seelenlichte,​
Und Innigkeit​
Erhält die Geisteswärme,​
Besonnenheit​
Verstärkt die Lebenskraft.​
Und alles dies​
Erstrebt in Gottvertrauen,​
Lenket auf Menschenwegen​
Zu guten, sicheren Lebensschritten. 

  Fonte: GA 40, p. 135. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
No meu pensar vivem pensamentos     
cósmicos,​
Em meu sentir tecem potências     

In meinem Denken leben Weltgedanken,​
In meinem Fühlen weben Weltenmächte,​
In meinem Wollen wirken Willenswesen. 

Ir para o índice 

10 



cósmicas,​
Em meu querer atuam seres do querer. 

Eu quero reconhecer-me​
Em pensamentos cósmicos,​
Eu quero vivenciar-me​
Em potências cósmicas,​
Eu quero criar-me​
Em seres do querer. 

Assim eu não termino nos limites do     
cosmo​
E nem nas amplidões do espaço,​
Eu começo nos limites do cosmo​
E nas amplidões do espaço 

E termino finalmente em mim,​
Reconhecendo-me em mim. 

 

Erkennen will ich mich​
In Weltgedanken,​
Erleben will ich mich​
In Weltenmächten,​
Erschaffen will ich mich​
In Willenswesen. 

So ende ich nicht bei Weltenenden​
Und nicht bei Raumesweiten,​
Ich beginne bei Weltenenden​
Und bei Raumesweiten 

​
Und ende erst bei mir,​
Erkennend mich in mir. 

  Fonte: GA 40, p. 87. Na p. 292 consta: “Caderno de anotações” (Notizblatt). Trad. 
VWS; rev. SALS. 

 
Quando se diz que os pensamentos são 
pálidos, não se deve concluir que, para 
viver como ser humano, não se 
necessitam de pensamentos. Contudo, os 
pensamentos não deveriam ser tão 
fracos, a ponto de permanecerem na 
cabeça. Eles deveriam ser tão fortes, a 
ponto de fluir para baixo através do 
coração e de todo o ser humano, até os 
pés; pois é realmente melhor se, em 
lugar de simples glóbulos brancos e 
vermelhos, também pensamentos 
pulsarem no nosso sangue. É certamente 
valioso se o ser humano tem também um 
coração e não somente pensamentos. Mas 
o mais valioso ocorre, porém, quando os 
pensamentos possuem um coração. No 
entanto, nós perdemos isso totalmente. 
Não podemos mais descartar os 
pensamentos que foram trazidos nos 
últimos quatro a cinco séculos, mas esses 
pensamentos também devem receber um 
coração. 

Wenn davon gesprochen wird, daß die 
Gedanken blaß sind, sollte man daraus 
aber nicht den Schluß ziehen, daß man 
keine Gedanken braucht, um als 
Mensch zu leben. Die Gedanken sollten 
nur nicht so schwach sein, daß sie im 
Kopfe oben sitzen bleiben. Sie sollten 
so stark sein, daß sie durch das Herz 
und durch den ganzen Menschen bis in 
die Füße hinunter strömen; denn es ist 
wahrhaft besser, wenn statt bloßer 
roter und weißer Blutkügelchen auch 
Gedanken unser Blut durchpulsen. Es 
ist gewiß wertvoll, wenn der Mensch 
auch ein Herz hat und nicht bloß 
Gedanken. Aber das Wertvollste ist, 
wenn die Gedanken ein Herz haben. 
Das haben wir jedoch ganz verloren. 
Die Gedanken, welche die letzten vier 
bis fünf Jahrhunderte gebracht haben, 
können wir nicht mehr ablegen; aber 
diese Gedanken müssen auch ein Herz 
bekommen. 

  Fonte: GA 217, pp. 14-15, palestra de 3/10/1922. Original copiado 
de http://fvn-rs.net. Trad. VWS; rev. SALS. Na tradução anotada, pp. 12-13. 

 
Nas amplas distâncias do universo​
O ser humano conhecendo,​
Nas profundezas da alma​
As forças do universo vivenciando,​
Assim alcança o ser humano​

In weiten Weltenfernen​
Erkennend Menschenwesen,​
In Seelentiefen​
Erlebend Weltenkräfte,​
So erlangt der Mensch​

Ir para o índice 

11 

http://fvn-rs.net/


O saber correto do universo​
Por meio de verdadeiro conhecimento de si próprio. 

Rechtes Weltenwissen​
Durch wahre Selbsterkenntnis. 

  Fonte: GA 61, p. 29, palestra de 19/10/1911. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
 

Conhecendo o mundo, o ser humano 
encontra a si próprio,​
E conhecendo a si próprio, o mundo se 
lhe revela. 

 

Der Mensch findet, erkennend die Welt, 
sich selbst,​
Und erkennend sich selbst, offenbart 
sich ihm die Welt. 

  Fonte: GA 40, p. 252. Na p. 279 está anotado “Para Wilhelm Nedella, de uma 
fotografia, 17/8/1920”. Trad. VWS.. 

 
O interior encontramos no exterior,​
O exterior encontramos no interior. 

Das Innere finden wir am Äußeren,​
Das Äußere finden wir am Inneren. 

  Fonte: GA 40, p. 107. Na p. 277 está anotado "Da palestra de 18/9/1916 do GA 
171". Trad. VWS. 

 
Todo o exterior deve estimular: 
autoconhecimento.​
O interior deve ensinar:​
conhecimento cósmico. 

Alles Äussere soll entzünden: 
Selbsterkenntnis.​
Das Innere soll lehren:​
Welterkenntnis. 

  Fonte: GA 171, palestra de 18/9/1916, p. 107. Trad. VWS, rev. SALS. 
 
O desenvolvimento do ser humano é:​
Acender no fogo anímico do amor​
A sabedoria luminosa do espírito. 

Entwicklung des Menschen ist:​
Entzünden im Seelenfeuer der Liebe​
Die leuchtende Weisheit des Geistes. 

  Fonte: GA 40, p. 208. Na p. 283 consta: “Para a condessa Astrid Bethusy, de uma 
fotografia de Rudolf Steiner, 25/9/1909”. Trad. VWS. Trad. VWS. 

 
 Ilumina o Sol –​
O que transportam de lá seus raios​
Para flores e pedras​
Tão poderosamente? 

Tece a alma –​
O que eleva a vida​
Da crença à contemplação​
De maneira tão ansiante? 

Oh procura, tu alma​
Em pedras o raio,​
Em flores a luz –​
Tu encontras a ti mesma. 

Es leuchtet die Sonne –​
Was tragen ihr Strahlen​
Zu Blüten und Steinen​
So machtvoll daher? 

Es webet die Seele –​
Was hebet das Leben​
Aus Glauben zum Schauen​
So sehnend hinauf? 

O suche, du Seele​
In Steinen den Strahl,​
In Blüten das Licht –​
Du findest dich selbst. 

  
Fonte: GA 40, p. 47. Este é o primeiro verso de um grupo de quatro, com o título 
“Planetenantz”, “Dança dos Planetas”. Ritmos assinalados: anfíbraco/iambo.Trad. 
VWS; rev. SALS. 

 

Ir para o índice 

12 



Conhecimento verdadeiro de si próprio só 
é dado ao ser humano,​
Quando ele desenvolve interesse afetuoso 
para com os outros;​
Conhecimento verdadeiro do mundo o ser 
humano só alcança,​
Quando ele procura compreender seu       
próprio ser. 

Wirkliche Selbsterkenntnis wird dem     
Menschen nur zuteil,​
Wenn er liebevolles Interesse entwickelt 
für andere;​
Wirkliche Welterkenntnis erlangt der      
Mensch nur,​
Wenn er das eigene Wesen zu       
verstehen sucht. 

  Fonte: GA 40, p. 227. Trad. VWS. 
 
Queres conhecer-te a ti próprio,​
Olha no mundo para todos os lados.​
Queres conhecer o universo,​
Olha em todas tuas próprias profundezas. 

Willst du dich selbst erkennen,​
Blicke in der Welt nach allen Seiten.​
Willst du die Welt erkennen,​
Schaue in all deine eigenen Tiefen. 

  Fonte: GA 40, p. 158, palestra de 9/11/1923. Trad. VWS. 
 
Conhece o ser humano a si próprio:​
O si próprio torna-se para ele o universo;​
Conhece o ser humano o universo:​
O universo torna-se para ele o si próprio. 

Erkennt der Mensch sich selbst:​
Wird ihm das Selbst zur Welt;​
Erkennt der Mensch die Welt:​
Wird ihm die Welt zum selbst. 

  Fonte: GA 40, p. 249. Ritmo assinalado: iambo. Trad. VWS. 
 
Conhece-te a ti próprio​
Conhece o mundo em teu interior​
Conhece-te no fluxo do mundo. 

Erkenne dich selbst.​
Erkenne die Welt an deinem Innern.​
Erkenne dich im Strome der Welt. 

  Fonte: GA 40, p. 77. Na p. 283 está anotado "Ver o ciclo de palestras de Berlin 
1909/1910" [deve ser o GA 58]. Trad. VWS. 

 
Procura na periferia do universo:​
E te encontras como ser humano;​
Procura no próprio interior humano:​
E tu encontras o universo. 

Suche im Umkreis der Welt:​
Und du findest dich als Mensch;​
Suche im eignen menschlichen Innern:​
Und du findest die Welt. 

  Fonte: GA 40, p. 249. Trad. VWS; rev.: GYS. 
 
Quer-se resolver o enigma do mundo?​
Só se o resolve,​
Quando, em contemplação, se conhece   
o ser humano,​
Pois ele próprio é a solução do enigma   
do mundo. 

Das Rätsel der Welt will man lösen?​
Doch man löst es nur,​
Wenn man schauend den Menschen         
 erkennt,​
Denn er ist selbst die Lösung des Rätsels 
der Welt. 

  Fonte: GA 40, p. 231. Na p. 277 está anotado “Para Helene Röchling no livro ‘Os 
Enigmas da Alma’ [GA 21]”. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
 Procura em teu próprio ser,​
E encontras o universo;​
Procura no imperar do mundo:​
E encontras a ti próprio;​
Note o pulsar do pêndulo​
Entre o si próprio e o universo;​

Suche im eigenen Wesen,​
Und du findest die Welt;​
Suche im Weltenwalten:​
Und du findest dich selbst;​
Merke den Pendelschlag​
Zwischen Selbst und Welt;​

Ir para o índice 

13 



A ti se revela​
A entidade do cosmo do ser humano;​
A entidade do ser humano do cosmo.​
Fonte: GA 40, p. 237, anotado “para Hans 
Reinhart, 27/2/1919” 

Procura no interior de tua alma:​
Encontras o enigma do universo​
E então confia na vida​
E por ela deixa ensinar-te:​
Tu vives então a solução do enigma do       
   universo. 

Und dir offenbart sich​
Menschen-Welten-Wesen;​
Welten-Menschen-Wesen. 

 

In deiner Seele Innerem suche:​
Du findest die Rätsel der Welt;​
Und dann vertrau dem Leben​
Und lass von ihm dich belehren:​
Du lebst dann der Weltenrätsel       
   Lösung. 

 Fonte: GA 40, p. 237. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
 Trevas, Luz, Amor​
​
Compactuar com a matéria,​
Significa triturar almas. 

Encontrar-se em espírito,​
Significa unir pessoas. 

Contemplar-se no ser 
humano,​
Significa construir mundos. 

Finsternis, Licht, Liebe 

Dem Stoff sich verschreiben,​
Heisst Seelen zerreiben. 

Im Geiste sich finden,​
Heisst Menschen verbinden. 

Im Menschen sich schauen,​
Heisst Welten erbauen. 

(Versão de Cláudio 
Berthalot *)​
À matéria se atar,​
É almas triturar. 

No espírito se encontrar,​
É homens aliar. 

No homem se mirar,​
É mundos edificar 

  Fonte: GA 40, p. 171, palestra de 17/4/1924 do GA 309, p. 77. Ritmo assinalado: 
anfíbraco. Trad. SALS. Este verso encontra-se também no GA 308, palestra de 
11/4/1924, p. 88. Veja um vídeo com esse verso lindamente cantado, mostrando 
fotos de Steiner, do 1º Goetheanum etc. (*) Col. LJ. 

 
Procurar o “sentido da vida”, significa 
dirigir-se para dentro do labirinto da 
alma; não adianta nada, a partir desse 
labirinto, novamente reencontrar-se no ar 
livre da realidade comum; pois, tendo 
retornado, perdeu-se assim outra vez o 
“sentido da vida”. 

Den “Sinn des Lebens” suchen, heisst 
sich in das Labyrinth der Seele 
begeben; es hilft nichts, sich aus diesen 
Labyrinth wieder ins Freie der gemeinen 
Wirklichkeit zurückzufinden; denn ist 
man wieder zurück: hat man auch 
wieder den “Sinn des Lebens” verloren. 

  Fonte: GA 40, p. 198. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
A vida é uma escola.​
Ventura àquele que se sai bem na prova! 

Das Leben ist eine Schule.​
Wohl dem, welcher die Prüfung besteht! 

  Fonte: GA 40, p. 203. Na p. 277 está anotado: “No álbum de uma criança, 
14/3/1906”. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
Eu quero aprender,​
Eu quero trabalhar,​
Eu quero trabalhar aprendendo,​
Eu quero aprender trabalhando. 

Ich will lernen,​
Ich will arbeiten,​
Ich will lernend arbeiten,​
Ich will arbeitend lernen. 

Ir para o índice 

14 

http://www.youtube.com/watch?v=jMQN-9VRPHs


  Fonte: GA 40, p. 251. Na p. 289 está anotado que vem da palestra de 3/8/1919 
[no atual GA 192]. Trad. VWS. 

 
A ação do ser humano iluminada por 
sabedoria​
E aquecida por amor concretiza o sentido 
do mundo. 

Den Sinn der Welt verwirklicht die von 
Weisheit erleuchtete​
Und von Liebe durchwärmte Tat des 
Menschen. 

  Fonte: GA 40, p. 205. Na p. 278 está que esse verso foi escrito em um caderno de 
pensamentos de L. Kleeberg, em 8/1906. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
No momento em que desculpares, 
perante ti próprio, uma de tuas fraquezas, 
terás colocado uma pedra no caminho 
que deverá conduzir-te para o alto. 

In dem Augenblicke, wo du irgend eine 
deiner Schwächen vor dir selbst 
entschuldigst, hast du mir einen Stein 
hingelegt auf den Weg, der dich 
aufwärts führen soll 

  Fonte: HH 98, p. 52. De RE 83. Retradução: VWS; rev. SALS. 
 
Oração dos sinos da noite 

Admirar o belo,​
Proteger o verdadeiro,​
Venerar o nobre,​
Decidir o bom:​
Conduz o ser humano​
A objetivos na vida,​
Ao correto no agir,​
À paz no sentir,​
À luz no pensar;​
E ensina-o a confiar​
No reinar divino​
Em tudo o que existe:​
No universo,​
Na profundeza da alma. 

Abendglockengebet 

Das Schöne bewundern,​
Das Wahre behüten,​
Das Edle verehren,​
Das Gute beschliessen:​
Es führet den Menschen​
Im Leben zu Zielen,​
im Handeln zum Rechten,​
Im Fühlen zum Frieden,​
Im Denken zum Lichte;​
Und lehrt ihn vertrauen​
Auf göttliches Walten​
In allem, was ist:​
Im Weltenall,​
Im Seelengrund. 

(Tradução de autor 
desconhecido)​
Admira a beleza,​
Defende a verdade,​
Venera a nobreza,​
Escolhe a bondade!​
Assim é que o homem​
Será conduzido,​
Às metas na vida;​
Aos retos caminhos​
Na hora em que age:​
À paz, quando sente;​
À luz, quando pensa;​
E aprende a confiar na​
Regência divina​
De tudo o que há​
No vasto cosmo,​
No fundo d’alma. 

  Fonte: GA 40, p. 84. Na p. 277 consta sobre esse verso a seguinte dedicatória 
escrita por Steiner: “Para o menino de 8 anos P.G. 1913”. Ritmo assinalado: 
anfíbraco/iambo. Trad. VWS; rev. SALS. Obs.: na 7a. linha, “sentir” é de “ter 
sentimentos”, e não de “ter sensações”. Col. da tradução de autor desconhecido: 
LJ. 
 

 
Alegrias são dádivas do destino,​
Que demonstram seu valor no             
presente.​
Sofrimentos, ao contrário, são fontes 
do conhecimento​
Cujo significado se mostra no futuro. 

Freuden sind Geschenke des Schicksals,​
Die ihren Wert in der Gegenwart erweisen.​
Leiden dagegen sind Quellen der               
Erkenntnis,​
Deren Bedeutung sich in der Zukunft zeigt. 

  Fonte: GA 40, p. 205. Na p. 286 está anotado “Para Eugenie von Bredow, de uma 
fotografia de Rudolf Steiner, Berlin, 2/2/1906”. Trad. VWS. 

Ir para o índice 

15 



 
 
Alegrias devem ser consideradas dádivas 
divinas do presente,​
Dores, no entanto, ensinamentos para o 
futuro. 

Freuden nehme man als göttliche 
Gaben der Gegenwart,​
Schmerzen aber als Lehren für die 
Zukunft. 

  Fonte: GA 40, p. 203. Na p. 286 está anotado “Para a condessa Astrid Bethusy, de 
uma fotografia de Rudolf Steiner, 14/6/1905”. Trad. VWS; rev. SALS. 
 

 
Queremos trabalhar deixando fluir para 
dentro do nosso trabalho aquilo que, 
partindo do mundo espiritual, deseja 
tornar-se humano em nós também de um 
modo anímico-espiritual e de um modo 
físico-corpóreo. 

Wir wollen arbeiten, indem wir 
einfliessen lassen in unsere Arbeit 
dasjenige, was aus der geistigen Welt 
heraus auch auf seelisch-geistige Weise 
und auf leiblich-physische Weise in uns 
Mensch werden will. 

  Fonte: GA 302, p. 176. Col. LL. Rev. SALS. 
 
Procurem a vida realmente prática 
material​
Mas procurem-na de tal modo, que ela 
não os atordoe​
por meio do espírito, que nela atua.​
Procurem o espírito,​
Mas não o procurem na volúpia 
suprassensível,​
a partir de egoísmo suprassensível,​
Porém, procurem-no​
Por desejarem, altruisticamente, 
aplicá-lo​
na vida prática, no mundo material.​
Apliquem o antigo lema:​
“O espírito não existe sem a matéria, a 
matéria nunca sem o espírito”​
de tal modo, que digam:​
Queremos realizar todo o material à luz 
do espírito,​
E queremos procurar a luz do espírito de 
tal maneira,​
Que ela nos desenvolva calor para nosso 
atuar prático. 

O espírito, que é por nós dirigido para a 
matéria,​
A matéria, que é por nós elaborada até 
sua manifestação,​
Por meio da qual ela expele de si própria 
o espírito,​
A matéria, que tem o espírito manifesto 
por nós,​
O espírito, que nós aproximamos da 
matéria,​

Suchet das wirkliche praktische 
materielle Leben​
Aber suchet es so, dass es euch nicht 
betäubt​
über den Geist, der in ihm wirksam ist.​
Suchet den Geist,​
Aber suchet ihn nicht in Übersinnlicher 
Wollust,​
aus Übersinnlichem Egoismus,​
Sondern suchet ihn,​
Weil ihr ihn selbstlos im praktischen 
Leben,​
in der materiellen Welt anwenden wollt.​
Wendet an den alten Grundsatz:​
“Geist ist niemals ohne Materie, Materie 
niemals ohne Geist”​
in der Art, dass ihr sagt:​
Wir wollen alles Materielle im Lichte des 
Geistes tun,​
Und wir wollen das Licht des Geistes so 
suchen,​
Dass es uns Wärme entwickele für unser 
praktisches Tun. 

Der Geist, der von uns in die Materie 
geführt wird,​
Die Materie, die von uns bearbeitet wird 
bis zu ihrer Offenbarung,​
Durch die sie den Geist aus sich selber 
heraustreibt;​
Die Materie, die von uns den Geist 
offenbart erhält;​
Der Geist, der von uns an die Materie 
herangetrieben wird,​

Ir para o índice 

16 



Constroem aquela existência viva,​
Que pode trazer a humanidade para o 
progresso real,​
Para aquele progresso que, pelos 
melhores,​
somente pode ser almejado nos mais 
profundos​
recônditos das almas do presente. 

Die bilden dasjenige lebendige Sein,​
Welches die Menschheit zum wirklichen 
Fortschritt bringen kann,​
Zu demjenigen Fortschritt, der von den 
Besten​
in den tiefsten Untergründen der​
Gegenwartsseelen nur ersehnt werden 
kann. 

  Fonte: GA 40, pp. 116-7. Na p. 297 consta: “Palestra em Stuttgart, 24/9/1919” 
(GA 192?). Trad. VWS; rev. SALS. 

 
Procure pela luz do caminho!​
No entanto, você procura em vão, 
enquanto​
Você próprio não se tornar luz. 

Suche nach dem Licht des Weges!​
Doch suchst du vergebens, so du​
Nicht selbst Licht wirst. 

  Fonte: GA 40, p. 204. Na p. 297 consta “Para Marie von Sivers” [futura esposa de 
Steiner], no livro Luz no Caminho, de Mabel Collins, 1906. Trad. VWS. 

 
Quem sempre anseia pelo espírito,​
Pode, certamente, ter a esperança,​
De que no tempo certo​
Não estará sem a orientação do espírito. 

Wer stets zum Geiste strebt,​
Der darf unverzagt hoffen,​
Dass er zur rechten Zeit​
Nicht ohne des Geistes Führung ist. 

  Fonte: GA 40, p. 204. Na p. 299 consta sobre esse verso que ele foi escrito por 
Steiner em uma de suas fotos dadas para uma senhora em 15/5/1906. Trad. 
VWS; rev. SALS. 

●​ Justamente no instante em que nos tornamos cientes de nossa dignidade 
humana e sentimos que não podemos existir como seres dominados pela 
necessidade, elevamo-nos substancialmente a um mundo totalmente 
diferente do natural.​
Fonte: GA 234, palestra de 1/2/1924, p. 70. 

Toda cognição que tu aspiras com o único 
fito de enriquecer teus conhecimentos 
pessoais, apenas para acumular tesouros 
em ti, desviar-te-á do teu caminho; toda 
cognição, porém, que procuras para 
tornar-te mais maduro no caminho do 
enobrecimento humano e da evolução 
cósmica far-te-á avançar um passo. 

Jede Erkenntnis, die du suchst, nur um 
dein Wissen zu bereichern, nur um 
Schätze in dir anzuhäufen, führt dich ab 
von deinem Wege; jede Erkenntnis aber, 
die du suchst, um reifer zu werden auf 
dem Wege der Menschenveredelung und 
der Weltenentwickelung, die bringt dich 
einen Schritt vorwärts. 

  Fonte: GA 10, cap. “O conhecimento dos mundos superiores”, pp. 22-23. Original 
copiado de http://fvn-rs.net. 

 
Toda idéia que, para ti, não se torna um 
ideal, mata uma força em tua alma;​
toda idéia, porém, que se torna um ideal 
gera forças vitais em ti. 

Jede Idee, die dir nicht zum Ideal wird, 
ertötet in deiner Seele eine Kraft; jede 
Idee, die aber zum Ideal wird, erschafft 
in dir Lebenskräfte. 

  Fonte: GA 10, cap. “As condições para a disciplina oculta”, p. 23. Retrad. VWS. 
Col. VV. Original copiado de http://fvn-rs.net. 

 

Ir para o índice 

17 

http://fvn-rs.net/
http://fvn-rs.net/


Algo que eu não amo, não se me pode 
revelar. 

Etwas, das ich nicht liebe, kann sich mir 
nicht offenbaren. 

  Fonte: GA 10, cap. “As condições para a disciplina oculta”, p. 77. Original copiado 
de http://fvn-rs.net. 

 
Com clareza, o ser humano só vê no 
mundo exterior,​
O que consegue irradiar com a luz de seu 
interior. 

Der Mensch sieht nur das klar in der 
Außenwelt,​
Was er mit dem Lichte seines Inneren 
bestrahlen kann. 

  Fonte: GA 40, p. 196. Na p. 279 está anotado “Para o pintor Curt Liebich, Weimar, 
13/6/1891”. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ Somente quando houvermos aprendido a amar a objetividade, a realidade das 
coisas, as coisas tal qual são, é que poderemos decidir-nos por meio de razões 
lógicas. Aprenderemos assim gradativamente a pensar de modo objetivo, sem 
preferência por este ou aquele pensamento. Nossa visão das coisas se alarga, 
nosso pensamento se tornará prático, não no sentido rotineiro, mas de modo tal 
que os objetos e fenômenos do mundo exterior é que nos ensinarão a pensar.​
Fonte: GA 108, p. 36. Col. JC 

●​ É deveras estranho que tantas pessoas deixem de lado o problema da origem da 
alma humana unicamente por medo de estarem entrando numa região insegura 
do saber. [...] Nesse domínio, todo esforço para obtenção de conhecimentos é, 
simultaneamente, uma necessidade moral e um compromisso ético 
irrenunciável.​
Fonte: GA 34 (B), p. 18. Col. JC. 

●​ [...] cada um que procura os mistérios da natureza humana através da própria 
visão terá que obedecer à regra de ouro das autênticas ciências espirituais. Esta 
regra é a seguinte: se você tenta avançar um passo na cognição de verdades 
ocultas, faça, então, ao mesmo tempo, três para diante no aperfeiçoamento de 
seu caráter rumo ao bem.​
Fonte: GA 10, cap. “Os graus da iniciação”, p. 48. 

●​ Se, ao encontrar uma pessoa, eu censurar suas fraquezas, privar-me-ei de força 
cognitiva superior; se tentar, com carinho, aprofundar-me em suas boas 
qualidades, estarei acumulando tal força.​
Fonte: GA 10, cap. “O conhecimento dos mundos superiores”, p. 19. 

●​ Novo! 7/2/25. Um difícil empecilho para quem aspira a um desenvolvimento 
esotérico é o mau costume de se ocupar sempre com a própria e amada 
personalidade, o que é muito natural quando se desce ao próprio íntimo. De 
fato, isso nunca ocorre com tanta frequência como entre os que desejam 
penetrar no mundo espiritual, pois estes preferem falar de sua própria e 
querida personalidade, que é o maior objeto de seu amor e de sua atenção e 
observação minuciosa, a cada hora e a cada minuto. Enquanto os outros, 
normalmente, tratam resolutamente da vida, eles, tanto ao principiar o 
esforço por seu desenvolvimento quanto apenas tornando-se antroposóficos, 
começam a se ocupar intensamente com seu próprio Eu; então surgem por 
toda parte ilusões, das quais o caráter decisório da vida afastaria os seres 
humanos logo de antemão.​
 Fonte: GA 123, palestra de 8/9/1910, p. 138. 

Ir para o índice 

18 

http://fvn-rs.net/


 

Cognição 

●​ É de contradições que se constitui a realidade. Não a compreendemos quando 
não observamos as contradições do mundo.​
Fonte: GA 293, p. 97. Obs. de VWS: Steiner refere-se às interpretações da 
realidade; nesse sentido, ele está indo contra a estrita aplicação da lógica 
aristotélica na explicação e no entendimento da realidade, como, por exemplo, o 
uso estrito do Princípio do Terceiro Excluído. Ele também quer dizer que, ao se 
explicar qualquer fenômeno, deve-se fazê-lo sempre de vários pontos de vista, o 
que pode levar a contradições aparentes (ver o próximo texto). 

Novo! 15/2/25. Assim como ninguém 
deve considerar o arco-íris como uma 
realidade externa - como uma ponte 
real, por exemplo, esticada em sete 
cores - mas como um fenômeno, como 
uma aparência, todos devem considerar 
aquilo que os confronta externamente 
por meio dos sentidos como um 
fenômeno, como uma aparência, por 
mais grosseira que seja. Mesmo que 
possamos compreender um cristal de 
quartzo - como compreenderíamos um 
arco-íris - mesmo que o sentido da 
sensação (ou seja, o tato) seja afetado 
por ele, ainda assim devemos falar 
apenas de um fenômeno no caso de um 
cristal de quartzo; não devemos 
fantasiar alguma realidade material 
nele, não importa como a visão da 
natureza, que está se desviando hoje 
em dia, o imagine. Portanto, o que 
encontramos como fenômenos 
“materiais” não são fenômenos 
materiais de forma alguma, não são 
matéria na realidade. São apenas 
fenômenos; são aquilo que vem e vai 
de outra realidade, que não podemos 
compreender se não conseguirmos 
pensar nela espiritualmente. 

So wie niemand den Regenbogen als 
irgendeine äußere Realität - als eine 
wirkliche Brücke meinetwegen, die da 
gespannt ist in sieben Farben - anschauen 
soll, sondern als ein Phänomen, als eine 
Erscheinung, so soll jeder dasjenige, was 
ihm äußerlich entgegentritt durch die 
Sinne, als ein Phänomen, als eine 
Erscheinung auffassen, wenn es auch 
noch so derb auftritt. Auch beim 
Quarzkristall, wenn wir ihn auch greifen 
können – beim Regenbogen würden wir ja 
durchgreifen –, wenn auch der 
Gefühlssinn [i. e. Tastsinn] dabei affiziert 
ist, so müssen wir doch auch beim 
Quarzkristall nur sprechen von einem 
Phänomen; wir dürfen nicht 
hineinphantasieren irgendeine materielle 
Realität, gleichgültig wie es sich auch die 
heute auf Abwegen wandelnde 
Naturanschauung vorstellt. Also was wir 
als ‹materielle› Erscheinungen vorfinden, 
sind gar keine materiellen Erscheinungen, 
ist gar keine Materie in Wirklichkeit. Das 
sind eben nur Erscheinungen; sie sind 
das, was kommt und geht aus einer 
anderen Wirklichkeit heraus, die wir nicht 
fassen, wenn wir sie uns nicht geistig 
denken können. 

Fonte: GA 197, 25/7/1920. [É interessante notar que a ciência jamais vai saber o 
que é uma partícula subatômica em seu estado natural, pois para observá-la seria 
necessário inserir e/ou extrair energia dela, mas o mínimo quantum de energia 
que se insira ou extraia de uma partícula subatômica, muda seu estado. Portanto, 
a ciência jamais vai saber o que é um átomo em seu estado natural. VWS] 

 
 
Sim, quem observa o mundo sem 
preconceito, sabe: com 
direcionamentos e com pontos de vista 

Ja, wer die Welt unbefangen betrachtet, 
der weiss: mit Richtungen und mit 
Standpunkten ist es eben so, dass es 

Ir para o índice 

19 



acontece que eles são precisamente 
isso: pontos de vista. Se eu tiver aqui 
uma árvore e a fotografo, dou aos 
senhores um retrato. O retrato é 
certamente formado daqui; o retrato 
tem uma aparência daqui, outra de lá, 
e os senhores poderiam dizer, se 
julgassem apenas a partir desse 
retrato: não se trata da mesma árvore. 
Assim há no mundo pontos de vista, 
concepções de mundo. Eles são sempre 
concebidos de um lado. Somente não 
se tornará um fanático, mas adequa-se 
à pluralidade, numa necessária 
universalidade, aquele que sabe que se 
deve observar as coisas dos lados mais 
diversos. 

eben Standpunkte sind. Wenn ich einen 
Baum hier habe un ihn photographiere, 
gebe ich Ihnen ein Bild. Das Bild ist 
bestimmt gestaltet von hier; das Bild 
schaut anders aus von hier, das Bild 
schaut wieder anders von dort; während 
Sie sagen können: Das ist ja nicht 
derselbe Baum –, wenn Sie ihn nur nach 
dem einen Bilde beurteilen. So gibt es in 
der Welt Standpunkte, Weltanschauungen. 
Sie sind immer nur von der einen Seite 
aus gefasst. Nur derjenige wird nicht 
fanatisch, sondern lebt sich ein in 
Allseitigkeit, in eine Notwendige 
Universalität, der weiss, dass man die 
Dinge von den verschiedensten Seiten 
betrachten muss. 

  Fonte: GA 305, palestra de 25/8/1922, p. 179. Ênfase do original. Trad. VWS; rev. 
SALS. 

 
 
Erguemos essa divisória entre nós e o 
mundo assim que a consciência 
resplandece em nós; mas jamais 
perdemos o sentimento de que ainda 
assim pertencemos ao mundo, que 
existe um laço que nos conecta a ele, 
que não somos um ser situado fora, e 
sim no interior do universo. 

Diese Scheidewand zwischen uns und der 
Welt errichten wir, sobald das 
Bewusstsein in uns aufleuchtet. Aber 
niemals verlieren wir das Gefühl, dass wir 
doch zur Welt gehören, dass ein Band 
besteht, das uns mit ihr verbindet, dass 
wir nicht ein Wesen außerhalb, sondern 
innerhalb des Universums sind. 

  

Fonte: GA 4, p. 28. cap. IX, Der Grundtrieb zur Wissenchaftt (“O impulso 
fundamental para a ciência”).. Nova tradução (9/5/24), da ed. brasileira 
recomendada, p. 36, §3. 
 

●​ Quando alguém pensa nas coisas do mundo, sua atividade mental  se exerce 
simplesmente sobre o pensamento que anteriormente foi posto nas coisas. A 
crença de que o mundo foi criado pela força do pensamento, e pela força do 
pensamento se mantém, é a primeira condição para tornar fecunda a atividade 
interior do pensamento.​
Fonte: GA 108, p. 17. 

●​ Quem quer falar da verdadeira prática do pensamento deve saber que 
pensamentos só podem ser tirados de um mundo que já realmente os contenha. 
Assim como só se pode tirar água de um copo se este a contiver, só se pode 
extrair pensamento de objetos se estes o contiverem previamente. O mundo é 
construído segundo pensamentos, e só por isso é possível tirá-los dele. Se assim 
não fosse, não existiria a possibilidade de pensar. Quem se convence do que 
acabamos de dizer ultrapassa facilmente o domínio das ideias abstratas. Quem 
confia plenamente na verdade de que atrás das coisas jazem pensamentos de 
que fatos e fenômenos se realizam segundo pensamentos, prontamente se 
converterá a uma prática de pensamentos edificada sobre a realidade objetiva 

Ir para o índice 

20 



das coisas.​
GA 108, p. 19. 

●​ Suponhamos que se faça a experiência seguinte: certo dia observa-se um 
fenômeno do mundo, perfeitamente acessível, isto é, que se possa observar 
completamente: por exemplo, a aparência do céu. Observam-se a configuração 
das nuvens, a maneira como o Sol desapareceu no poente etc. Faz-se então a 
imagem mental tão perfeita quanto possível do que se observou. Tenta-se 
conservar essa imagem o mais possível com todos os seus pormenores, 
esforçando-se por mantê-la fielmente com toda a sua nitidez até o dia seguinte. 
No dia seguinte, torna-se a observar, mais ou menos à que se sucedem, 
guardando-se mentalmente apenas representações vagas e confusas. O que é 
essencial e precioso para tornar fecundo o pensamento é formar imagens 
precisas dos fenômenos sucessivos, e então na mesma hora, ou mesmo em hora 
diferente, o tempo e a aparência do céu, e repete-se o esforço para formar uma 
imagem completa das observações feitas.​
Formando-se desse modo claras imagens mentais de aspectos sucessivos, 
perceber-se-á nitidamente que o pensamento se enriquece e interiormente se 
torna intenso, pois o que produz a ineficácia do pensamento é geralmente a 
inclinação muito forte de se deixarem de lado os pormenores nos fenômenos 
sucessivos, guardando-se mentalmente apenas representações vagas e 
confusas. O que é essencial e precioso para tornar fecundo o pensamento é 
formar imagens exatas dos fenômenos sucessivos, e então dizer consigo: 
“Ontem as coisas eram assim, hoje são de outro modo.” As duas imagens, 
correspondentes a fenômenos distintos do mundo real, devem ressurgir ante o 
espírito com a maior nitidez, como se fossem quadros.​
Fonte: GA 108, p. 20. 

●​ O raciocínio puramente intelectual e materialista compraz-se em acreditar que 
não se pode penetrar no âmago das coisas, senão por meio de conceitos 
abstratos; dificilmente admitirá que, para esse fim, as outras forças anímicas são 
pelo menos tão necessárias quanto o intelecto. Não se trata apenas de uma 
metáfora quando afirmamos poder-se compreender algo tanto com o sentimento 
e com as emoções, como por meio do intelecto. Os conceitos são 
apenas um dentre vários meios que conduzem à compreensão das coisas deste 
mundo. E apenas à mentalidade materialista parecem ser os únicos existentes. 
Existem naturalmente muitas pessoas que não se julgam materialistas, e que 
mesmo assim consideram conceituação racional a única espécie possível de 
compreensão. Tais indivíduos podem professar cosmovisões idealistas ou até 
espiritualistas, mas no fundo da alma sua atitude é materialista, já que o 
intelecto não deixa de ser o instrumento para compreender o material.​
Fonte: GA 34 (A), p. 28. 

O mais alto nível da vida individual é o 
pensar conceitual, sem considerar 
determinado conteúdo de percepção. Nós 
determinamos o conteúdo de um 
conceito pela pura intuição proveniente 
da esfera ideativa. Então, inicialmente tal 
conceito não contém em si nenhuma 
relação com determinadas percepções. 
Se adentramos o querer sob a influência 
de um conceito que aponta para uma 
percepção, isto é, [sob a influência] de 

Die höchste Stufe des individuellen 
Lebens ist das begriffliche Denken ohne 
Rücksicht auf einen bestimmten 
Wahrnehmungsgehalt. Wir bestimmen 
den Inhalt eines Begriffes durch reine 
Intuition aus der ideelen Sphäre heraus. 
Ein solcher Begriff enthält dann zunächst 
keinen Bezug auf bestimmte 
Wahrnehmungen. Wenn wir unter dem 
Einflüsse eines auf eine Wahrnehmung 
deutenden Begriffes, das ist einer 

Ir para o índice 

21 



uma representação mental, então é essa 
percepção que nos determina, 
indiretamente, por meio do pensar 
conceitual. Quando nós agimos sob a 
influência de intuições, a força 
propulsora do nosso agir é o pensar 
puro. 

Vorstellung, in das Wollen eintreten, so 
ist es diese Wahrnehmung, die uns auf 
dem Umwege durch das begriffliche 
Denken bestimmt. Wenn wir unter dem 
Einflüsse von Intuitionen handeln, so ist 
die Triebfeder unseres Handelns 
das reine Denken. 

  Fonte: GA 4, p. 115, cap. IX, Die Idee der Freiheit (“A ideia da liberdade”). Ênfase 
do autor. Nova tradução (9/5/24), da ed. brasileira recomendada, p. 137, § 14. 

●​ No tocante a cada objeto exterior, estou certo de que de início ele oferece 
apenas seu lado externo aos meus sentidos; quanto ao pensamento, sei 
precisamente que o que ele me dirige é ao mesmo tempo sua totalidade, que ele 
penetra em minha consciência como um todo completo em si. As forças 
impulsionadoras externas, que sempre devemos pressupor no caso de um objeto 
dos sentidos, não existem no caso do pensamento. É a elas que devemos 
atribuir o fato de a manifestação aos sentidos se nos deparar como algo pronto; 
é a elas que devemos imputar a gênese dessa manifestação. No caso do 
pensamento, tenho certeza de que aquela gênese não é possível sem a minha 
atividade. Eu tenho de vivenciá-lo interiormente até em sua menor parte, para 
que ele tenha qualquer significado para mim.​
Fonte: GA 2, cap. “C. O pensar, 9. Pensar e consciência”, p. 48. Col. RYS. 

●​ De toda a atividade desta teoria do conhecimento se vê que em suas explicações 
trata-se de adquirir uma resposta à pergunta: o que é conhecimento? Para 
alcançar essa meta primeiramente é abordado, de um lado, o mundo da 
contemplação sensorial, e de outro a permeação pelo pensamento. E é 
demonstrado que na interpenetração de ambos manifesta-se a verdadeira 
realidade do ser sensorial. Com isso responde-se em princípio à pergunta "o que 
é conhecimento?". Essa resposta não se torna outra por se ampliar a pergunta à 
contemplação do espiritual. Por isso, o que se diz nesta obra sobre a essência do 
conhecimento também vale para a cognição dos mundos espirituais a que se 
relacionam minhas obras posteriores. Em sua manifestação, o mundo dos 
sentidos não é realidade para a contemplação humana. Tem sua realidade em 
conexão com o que se revela no ser humano sob forma de pensamentos. Estes 
pertencem à realidade do que se contempla sensorialmente; só que aquilo que é 
pensamento no ser sensorial não aparece fora, mas dentro do ser humano. Mas 
o pensamento e a percepção sensorial são um ser. Ao surgir no mundo 
contemplando sensorialmente, o ser humano separa o pensamento da realidade; 
mas este aparece em outro lugar: no interior da alma. Para o mundo objetivo, a 
separação entre percepção e pensamento não tem nenhuma relevância; ela só 
aparece porque o ser humano coloca-se na existência. Para ele surge a ilusão de 
o pensamento e a percepção sensorial serem uma dualidade. Não é diferente 
para com a contemplação espiritual. Quando esta surge como resultado dos 
processos anímicos descritos em minha obra posterior O Conhecimento dos 
Mundos Superiores [também Como se Adquirem Conhecimento dos Mundos 
Superiores], forma novamente um lado do ser - o espiritual - enquanto os 
pensamentos correspondentes do espiritual formam o outro. Só que aparece 
uma diferença, porque a percepção sensorial é, de certa forma, completada em 
realidade para cima pelos pensamentos, em direção ao início do espiritual. Por 
outro lado, a visão espiritual é vivenciada em sua verdadeira entidade a partir 
desse início para baixo. Porém, não surge uma diferença de princípios pelo fato 
de a vivência da percepção sensorial acontecer pelos sentidos formados pela 

Ir para o índice 

22 



natureza, e a contemplação do espiritual acontecer por meio dos órgãos de 
percepção espiritual formados de maneira anímica. Em verdade, em minhas 
publicações posteriores não ocorre nenhum abandono da ideia de cognição 
elaborada nesta obra mas, sim, a aplicação desta ideia à experiência espiritual.​
Fonte: GA 2, cap. "Notas à edição alemã de 1924", p. 87. Rev. (sem cotejo com 
o original) VWS. 

O pensar é o tradutor,​
Que os gestos da vivência​
Traduz para a linguagem da razão. 

Das Denken ist der Dolmetsch,​
Welcher die Gebärden der Erfahrung​
In die Sprache der Vernunft übersetzt. 

  Fonte: GA 40, p. 208. Na p. 277 está anotado “Caderno de visitas da família 
Rietman, St. Gallen, 21/11/1909”. Trad. VWS. 

  

●​ Não há sentimento ou entusiasmo que possa comparar-se em ardor, beleza e 
elevação àqueles despertados pelos puros e cristalinos pensamentos referentes 
aos mundos superiores. Os sentimentos mais elevados são, justamente, não os 
que se instalam ‘por si’, mas os que são conquistados num enérgico labor do 
pensamento.​
Fonte: GA 9, cap. “A natureza do homem, II. A natureza anímica do homem”, 
p.33. Col. RYS. 

Contudo, para toda pessoa dotada da 
capacidade de observar o pensar — e, 
com boa vontade, todo ser humano com 
uma constituição normal pode possuí-la 
—, essa é a observação mais importante 
a ser feita, pois tal pessoa observa algo 
que ela mesma criou; ela não se vê 
diante de um objeto que de início lhe é 
estranho, mas diante de sua própria 
atividade. Ela sabe como vem a surgir 
aquilo que observa. Ela compreende as 
condições e as relações. Alcançou-se 
assim um firme ponto de apoio de onde 
se pode procurar, com justificada 
esperança, o esclarecimento dos demais 
fenômenos do mundo. 

O sentimento de possuir tal firme ponto 
de apoio levou o fundador da filosofia 
moderna, René Descartes, a 
fundamentar todo o conhecimento 
humano na sentença: Penso, logo existo. 
Todas as demais coisas, todos os demais 
acontecimentos, existem sem mim; não 
sei se ocorrem como realidade ou como 
ilusão e sonho. Sei apenas de algo, com 
absoluta segurança, pois eu mesmo o 
conduzo à sua existência segura: meu 
pensar. 

Für jeden aber, der die Fähigkeit hat, das 
Denken zu beobachten - und bei gutem 
Willen hat sie jeder normal organisierte 
Mensch -, ist diese Beobachtung die 
allerwichtigste, die er machen kann. 
Denn er beobachtet etwas, dessen 
Hervorbringer er selbst ist; er sieht sich 
nicht einem zunächst fremden 
Gegenstände, sondern seiner eigenen 
Tätigkeit gegenüber. Er weiß, wie das 
zustande kommt, was er beobachtet. Er 
durchschaut die Verhältnisse und 
Beziehungen. Es ist ein fester Punkt 
gewonnen, von dem aus man mit 
begründeter Hoffnung nach der 
Erklärung der übrigen 
Welterscheinungen suchen kann.​
​
Das Gefühl, einen solchen festen Punkt 
zu haben, veranlaßte den Begründer der 
neueren Philosophie, Renatus Cartesius, 
das ganze menschliche Wissen auf den 
Satz zu gründen: Ich denke, also bin ich. 
Alle anderen Dinge, alles andere 
Geschehen ist ohne mich da; ich weiß 
nicht, ob als Wahrheit, ob als Gaukelspiel 
und Traum. Nur eines weiß ich ganz 
unbedingt sicher, denn ich bringe es 
selbst zu seinem sicheren Dasein: mein 
Denken. 

Ir para o índice 

23 



  
Fonte: GA 4, p. 46. cap. III Das Denken im Dienste der Weltauffassung, “O pensar 
a serviço da compreensão do mundo”, pp. 21-2. Ênfase do autor. Nova tradução 
(9/5/24), da ed. brasileira recomendada, pp. 49-50, §§ 18, 19. 

 
 

Quando se faz do pensar o objeto de 
observação, ao conteúdo do mundo 
restante observado se acrescenta algo 
que habitualmente escapa à atenção; 
no entanto, não se altera o modo 
como o ser humano se comporta em 
relação às outras coisas. Aumenta-se 
o número de objetos da observação, 
mas não o método de observação. 
Enquanto observamos as outras 
coisas, entremeia-se ao acontecimento 
do mundo um processo que é ignorado 
(considero também a observação 
como um acontecimento do mundo). 
Existe algo que se diferencia de todo 
esse acontecimento, e que não é 
levado em conta. Quando, porém, eu 
observo meu pensar, esse elemento 
desconsiderado não existe; pois o que 
agora paira no fundo é, de novo, 
somente o pensar. Qualitativamente,o 
objeto observado é o mesmo que a 
atividade dirigida a ele; e esta é, 
novamente, uma peculiaridade 
característica do pensar. Ao fazermos 
deste o objeto da observação, nós não 
nos vemos compelidos a fazê-lo com a 
ajuda de algo qualitativamente 
diferente; podemos permanecer no 
mesmo elemento. 

 

Wenn man das Denken zum Objekt der 
Beobachtung macht, fügt man zu dem 
übrigen beobachteten Weltinhalte etwas 
dazu, was sonst der Aufmerksamkeit 
entgeht; man ändert aber nicht die Art, 
wie sich der Mensch auch den andern 
Dingen gegenüber verhält. Man vermehrt 
die Zahl der Beobachtungsobjekte, aber 
nicht die Methode des Beobachtens. 
Während wir die andern Dinge beobachten, 
mischt sich in das Weltgeschehen - zu dem 
ich jetzt das Beobachten mitzähle – ein 
Prozeß, der übersehen wird. Es ist etwas 
von allem andern Geschehen 
verschiedenes vorhanden, das nicht 
mitberücksichtigt wird. Wenn ich aber mein 
Denken betrachte, so ist kein solches 
unberücksichtigtes Element vorhanden. 
Denn was jetzt im Hintergrunde schwebt, 
ist selbst wieder nur das Denken. Der 
beobachtete Gegenstand ist qualitativ 
derselbe wie die Tätigkeit, die sich auf ihn 
richtet. Und das ist wieder eine 
charakteristische Eigentümlichkeit des 
Denkens. Wenn wir es zum 
Betrachtungsobjekt machen, sehen wir uns 
nicht gezwungen, dies mit Hilfe eines 
Qualitativ-Verschiedenen zu tun, sondern 
wir können in demselben Element 
verbleiben. 

  
Fonte: GA 4, pp. 47-8, cap. III Das Denken im Dienste der Weltauffassung. (“O 
pensar a serviço da compreensão do mundo”. Nova tradução (9/5/24), da ed. 
brasileira recomendada, p. 51, § 20. 

●​ A astronomia moderna surgiu quando Copérnico começou a conceber as coisas 
existentes no espaço cósmico além da aparência sensível, e o mesmo aconteceu 
em todos os domínios da ciência. Por onde quer que a ciência se tenha tornado 
moderna, foi sempre contra as aparências sensíveis.​
Fonte: GA 15, p. 48. 

●​ [...] a manifestação aos sentidos e o pensar se defrontam na experiência. 
Aquela não nos fornece esclarecimento algum sobre sua própria essência; este 
nos esclarece simultaneamente sobre si mesmo e sobre a essência daquela 
manifestação aos sentidos.​
Fonte: GA 2, cap. “C. O pensar; 9. Pensar e consciência”, p. 49. Col. RYS. 

●​ [...] Se alguém com uma rica vida anímica vê milhares de coisas que para o 
pobre de espírito constituem um nada, isto é uma prova, tão clara quanto o Sol, 

Ir para o índice 

24 



de que o conteúdo da realidade é apenas o reflexo do conteúdo do nosso 
espírito, [...].​
Fonte: GA 2, cap. “D. A ciência; 11. Pensar e percepção”, p. 62. Col. RYS. 

●​ Nosso pensar tem uma dupla tarefa a cumprir: primeiramente, criar conceitos 
com contornos rigorosamente demarcados; em segundo lugar, reunir num todo 
unitário os conceitos isolados assim criados.​
Fonte: GA 2, cap. “D. A ciência; 12. Intelecto e razão”, p. 63. Col. RYS. 

●​ Esta diferenciação [o autor refere-se à classificação das espécies e subespécies 
encontradas na natureza] é o objeto do intelecto. Ele só tem de separar e fixar 
os conceitos na separação. Ele é uma etapa preliminar necessária a toda 
atividade científica superior. Antes de mais nada, são necessários conceitos bem 
determinados e claramente delineados antes que possamos procurar uma 
harmonia entre os mesmos. Contudo, não podemos deter-nos na separação. 
Para o intelecto estão separadas coisas cuja visão numa unidade harmônica é 
uma necessidade essencial da humanidade. [...].​
Fonte: GA 2, cap. “D. A ciência; 12. Intelecto e razão”, p. 64. Col. RYS. 

●​ Conceito é o pensamento isolado, tal qual é fixado pelo intelecto. Se eu levo 
vários desses pensamentos isolados a um fluxo vivo, de modo que eles se 
entrelacem, se liguem, surgem figuras pensamentais que existem somente para 
a razão e que o intelecto não pode alcançar. Para a razão, as criações do 
intelecto cessam de ter suas existências separadas e continuam a viver apenas 
como parte de uma totalidade. É a essas formações criadas pela razão que cabe 
chamar de ideias.​
Fonte: GA 2, cap. “D. A ciência; 12. Intelecto e razão”, pp. 65-66. Ênfase do 
autor. Col. RYS. 

●​ [...] o mundo das ideias é um mundo determinado por si mesmo. [...]. A mente 
percebe [...] o cabedal de pensamentos do mundo, tal qual um órgão de 
percepção. Só existe um conteúdo pensamental do mundo. Nossa consciência 
não é a faculdade de produzir e guardar pensamentos, como tão frequentemente 
se crê, e sim de perceber os pensamentos (ideias).​
Fonte: GA 2, cap. “D. A ciência; 13. O processo cognitivo”, pp.70-71. Col. RYS. 

Eu não creio, e digo-o francamente, 
que não pode chegar a um 
conhecimento verdadeiramente 
científico-espiritual aquele que, no 
sentido estrito da palavra, não tiver 
obtido uma disciplina científica, não 
aprendeu a pesquisar e pensar nos 
laboratórios e por meio do método 
da nova ciência natural. 

Ich glaube deshalb auch nicht und sage das 
ganz unumwunden, daß zu einem wirklichen 
geisteswissenschaftlichen Erkennen 
derjenige kommen kann, der nicht im 
strengen Sinne des Wortes eine 
naturwissenschaftliche Disziplin sich 
erworben hat, der nicht forschen und denken 
gelernt hat in den Laboratorien und durch 
die Methode der neueren Naturwissenschaft. 

  Fonte: GA 322, palestra de 29/9/1920, p.32 . Trad. VWS. 
 

 
Nunca fale sobre os limites do 
conhecimento humano,​
Mas somente sobre o limite​
de seu próprio conhecimento. 

Sprich nie von Grenzen der 
menschlichen Erkenntnis,​
Sondern nur von den Grenzen der 
Deinen. 

Ir para o índice 

25 



  Fonte: GA 40, p. 191. Na p. 296 está anotado “Dedicatória em um livro”. Trad. 
VWS; rev. SALS. 

 
Nosso pensar nos une ao mundo; nosso 
sentir nos conduz de volta a nós mesmos, 
só assim fazendo de nós um indivíduo. Se 
nós fôssemos apenas seres pensantes e 
perceptivos, nossa vida inteira teria de 
transcorrer numa indiferença sem 
distinções. Se pudéssemos reconhecer-nos 
meramente como uma identidade própria 
[self], seríamos completamente 
indiferentes a nós mesmos. Somente pelo 
fato de, com o autoconhecimento, termos 
o sentimento de nós mesmos, e, com a 
percepção das coisas, sentirmos prazer e 
dor, é que vivemos como seres individuais, 
cuja existência não se esgota em sua 
relação conceitual com o mundo restante, 
já que tais seres individuais possuem 
ainda um especial valor em si. 

Unser Denken verbindet uns mit der 
Welt; unser Fühlen fährt uns in uns 
selbst zurück, macht uns erst zum 
Individuum. Wären wir bloß denkende 
und wahrnehmende Wesen, so müßte 
unser ganzes Leben in unterschiedloser 
Gleichgültigkeit dahinfließen. Wenn wir 
uns bloß als Selbst erkennen könnten, 
so wären wir uns vollständig 
gleichgültig. Erst dadurch, daß wir mit 
der Selbsterkenntnis das Selbstgefühl, 
mit der Wahrnehmung der Dinge Lust 
und Schmerz empfinden, leben wir als 
individuelle Wesen, deren Dasein nicht 
mit dem Begriffsverhältnis erschöpft 
ist, in dem sie zu der übrigen Welt 
stehen, sondern die noch einen 
besonderen Wert für sich haben. 

 
  
Fonte: GA 4, p. 109, cap. VI Die menschliche individualität (A individualidade 
humana), ênfase do autor. Nova tradução (9/5/24), da ed. brasileira 
recomendada, p. 102, § 12. 

 
Nossa vida é um pendular contínuo entre 
o conviver com o acontecimento geral do 
mundo e nosso existir individual. Quanto 
mais nós ascendemos à natureza geral do 
pensar, onde em última instância o 
aspecto individual só nos interessa como 
um exemplo, como exemplar do conceito, 
tanto mais se perde em nós o caráter do 
ser particular, da personalidade singular 
bem determinada. Quanto mais 
descemos às profundezas da vida 
pessoal, permitindo que nossos 
sentimentos ressoem junto com as 
experiências do mundo exterior, tanto 
mais nos afastamos da existência 
universal. Torna-se uma verdadeira 
individualidade quem se eleva ao 
máximo, com seus sentimentos, à região 
das ideias. Há pessoas nas quais até 
mesmo as ideias mais gerais que se 
enraízam em suas cabeças ainda detêm 
aquela coloração especial que mostra que 
estão inequivocamente ligadas ao seu 
portador. Existem outras pessoas cujos 
conceitos chegam até nós sem nenhum 
traço de peculiaridade, como se não 
tivessem surgido de um ser humano de 
carne e osso. 

Unser Leben ist ein fortwährendes Hin- 
und Herpendeln zwischen dem Mitleben 
des allgemeinen Weltgeschehens und 
unserem individuellen Sein. Je weiter 
wir hinaufsteigen in die allgemeine 
Natur des Denkens, wo uns das 
Individuelle zuletzt nur mehr als 
Beispiel, als Exemplar des Begriffes 
interessiert, desto mehr verliert sich in 
uns der Charakter des besonderen 
Wesens, der ganz bestimmten einzelnen 
Persönlichkeit. Je weiter wir 
herabsteigen in die Tiefen des 
Eigenlebens und unsere Gefühle 
mitklingen lassen mit den Erfahrungen 
der Außenwelt, desto mehr sondern wir 
uns ab von dem universellen Sein. Eine 
wahrhafte Individualität wird derjenige 
sein, der am weitesten hinaufreicht mit 
seinen Gefühlen in die Region des 
Ideellen. Es gibt Menschen, bei denen 
auch die allgemeinsten Ideen, die in 
ihrem Kopfe sich festsetzen, noch jene 
besondere Färbung tragen, die sie 
unverkennbar als mit ihrem Träger im 
Zusammenhänge zeigt. Andere 
existieren, deren Begriffe so ohne jede 
Spur einer Eigentümlichkeit an uns 

Ir para o índice 

26 



 

​
[...] 

Uma vida de sentimentos completamente 
vazia de pensamentos deveria perder 
gradualmente toda relação com o mundo. 
Para a pessoa que almeja a totalidade, o 
conhecimento das coisas caminhará de 
mãos dadas com a formação e 
desenvolvimento da vida de sentimentos.​
O sentimento é o meio pelo qual, 
inicialmente, os conceitos adquirem vida 
concreta. 

herankommen, als wären sie gar nicht 
aus einem Menschen entsprungen, der 
Fleisch und Blut hat.​
[...] Ein völlig gedankenleeres 
Gefühlsleben müßte allmählich allen 
Zusammenhang mit der Welt verlieren. 
Die Erkenntnis der Dinge wird bei dem 
auf Totalität angelegten Menschen Hand 
in Hand gehen mit der Ausbildung und 
Entwickelung des Gefühlslebens.​
Das Gefühl ist das Mittel, wodurch die 
Begriffe zunächst 
konkretes Leben gewinnen. 

  Fonte: GA 4. cap. VI “A individualidade humana”, Nova tradução (8/5/24), da ed. 
brasileira recomendada, pp. 102-3.  

●​ Precisamos sentir a concatenação das lembranças para nos reconhecermos como 
seres humanos dotados de alma. [...] O que seria de nós se não pudéssemos 
ligar as novas impressões que nos atingem com tudo aquilo que lembramos? 
[...] Grande parte da educação repousa sobre a possibilidade de encontrar a 
forma mais efetiva de ligar o novo que devemos oferecer aos jovens, ao que 
podemos evocar do tesouro de suas lembranças. Resumindo, sempre que se 
trata de conduzir o mundo exterior ao anímico, de despertar o anímico para que 
ele sinta e experimente interiormente a própria existência, tudo isso, enfim, 
refere-se à memória. Devemos concluir que a memória representa a parte mais 
importante e mais ampla da vida interior do ser humano durante a existência 
terrestre.​
Fonte: GA 234, palestra de 10/2/1924, pp. 163-4. 

 Quem reflete e repara, mesmo que só 
um pouco, no processo que vivencia 
em sua alma quando se aproxima de 
qualquer tipo de conhecimento, poderá 
experimentar em si próprio que um 
caminho saudável para o 
conhecimento sempre tem seu ponto 
de partida na admiração, na surpresa 
sobre algo. Essa admiração, essa 
surpresa da qual tem de começar todo 
processo cognitivo, pertence 
justamente àquelas vivências anímicas 
que temos de considerar como as que 
trazem nobreza e vida ao que é sóbrio. 
Pois, o que seria qualquer 
conhecimento instalado em nossa 
alma, que não partisse da admiração? 
Seria, na verdade, um conhecimento 
totalmente imerso em sobriedade e 
pedantismo. Somente o processo que 
se passa na alma e que transcende a 
surpresa, partindo dela e conduzindo à 
felicidade alcançada pela solução dos 

Wer nur ein wenig reflektiert und acht gibt 
den ganzen Vorgang in Erleben seiner 
Seele, wie er sich nähert irgendein Wissen, 
der wird schon an sich selbst erfahren 
können, dass ein gesunder Weg zum 
Wissen immer seinen Ausgangspunkt 
findet von dem Staunen, von der 
Verwunderung über irgend etwas. Dieses 
Staunen, diese Verwunderung, von der 
jeder Wissensprozess auszugehen hat, 
gehört geradezu zu jenen seelischen 
Erlebnissen, die wir bezeichnen müssen als 
diejenigen, welche in alles Nüchterne 
Hoheit und Leben hineinzubringen. Denn 
was wäre irgendein Wissen, das in unserer 
Seele Platz greift, das nicht ausginge von 
dem Staunen? Es wäre wahrhaftig ein 
Wissen, das ganz eingetaucht sein müsste 
in Nüchternheit, in Pedanterie. Allein jener 
Prozess, der sich abspielt in der Seele, der 
von der Verwunderung hinführt zu der 
Beseeligung, die wir empfangen von dem 
gelösten Rätseln, und der sich zuerst über 

Ir para o índice 

27 



enigmas, constitui o aspecto nobre e 
intimamente vivo do processo 
cognitivo. Em realidade, dever-se-ia 
sentir o elemento seco e ressecante de 
um conhecimento não emoldurado por 
esses dois movimentos da alma. O 
conhecimento sadio está emoldurado 
por admiração e felicidade diante do 
enigma solucionado. 

der Verwunderung erhoben hat, macht das 
Hoheitsvolle und das innerlich Lebendige 
des Wissensprozesses aus. Man sollte 
eigentlich fühlen das Trockene und 
Vertrockene eines Wissens, das nicht von 
diesen beiden Gemütsbewegung 
sozusagen eingesäumt ist. Eingerahmt von 
Staunen und von Beseligung über das 
gelöste Rätsel ist das gesunde Wissen. 

  Fonte: GA 132, palestra de 5/12/1911, p. 82. Trad. SALS; rev. VWS. 
 
Dança da paz 

Germinam desejos da alma​
Crescem ações do querer​
Amadurecem frutos da vida. 

Eu sinto meu destino,​
Meu destino me encontra.​
Eu sinto minha estrela,​
Minha estrela me encontra.​
Eu sinto minhas metas,​
Minhas metas me encontram. 

Minha alma e o mundo são somente um.​
​
A vida, fica mais clara ao meu redor,​
A vida, fica mais difícil para mim,​
A vida, fica mais rica em mim. 

Aspire a paz,​
Viva em paz,​
Ame a paz 

Friedenstanz 

Es keimen der Seele Wünsche,​
Es wachsen des Willens Taten,​
Es reifen des Lebens Früchte. 

Ich fühle mein Schicksal,​
Mein Schicksal findet mich.​
Ich fühle meinen Stern,​
Mein Stern findet mich.​
Ich fühle meine Ziele,​
Meine Ziele finden mich. 

Meine Seele und die Welt sind Eines nur. 

Das Leben, es wird heller um mich,​
Das Leben, es wird schwerer für mich,​
Das Leben, es wird reicher in mir. 

Strebe nach Frieden,​
Lebe in Frieden,​
Liebe den Frieden. 

  

Fonte: GA 40, p. 174. Ver também ZA 10, p. 139 e HH 98, p. 27.Trad. VWS; rev. 
SALS. 
 
 

Cristologia 

Atenção: Foi tentado inserir aqui o último texto desta seção, mas foi impossível. 
Talvez seja interessante começar por ele.] 

●​ Novo! 7/2/25. Dar conteúdo ao Eu, Incentivá-lo pouco a pouco a uma evolução 
que faça fluir de seu próprio âmago a força que chamamos de força do amor. 
Eis a missão do Cristo na Terra. Sem o Cristo, o Eu teria se assemelhado a um 
recipiente vazio. Devido ao aparecimento do Cristo, o Eu se apresenta como um 
recipiente cada vez mais repleto de amor.[​
GA 114, palestra de 25/9/1909, p. 162. 

●​ Novo! 7/2/25. [...] o que o Cristo trouxe é principalmente uma força viva. E 
não um ensinamento. Ele doou a si próprio, tendo descido com o intuito de fluir 

Ir para o índice 

28 



não somente para os corpos astrais, mas para o Eu, conferindo a este a força 
para fazer emanar, de si o substancial do amor. O substancial, o conteúdo vivo 
do amor, e não apenas seu conteúdo sábio, foi o que o Cristo trouxe à Terra. É 
este o significado?​
 Fonte: GA 114, palestra de 25/9/1909, p. 168. 

●​ Novo! 7/2/25. Dissemos que o Buda colocou diante da humanidade o grande 
ensinamento da compaixão e do amor. Temos aqui um dos casos em que o que 
é dito pelo ocultismo deve ser entendido no sentido preciso, pois do contrário 
alguém poderia dizer: “Uma vez o senhor disse que o Cristo trouxe o amor para 
a Terra, em outra ocasião é dito que foi o Buda quem trouxe o ensinamento do 
amor. Será que em ambas as vezes é dita a mesma coisa?” Numa das vezes 
digo que o Buda trouxe à Terra, o ensinamento do amor. Em outra, digo que o 
próprio Cristo trouxe à Terra o amor como força viva. É essa a grande 
diferença. Onde as mais profundas coisas têm importância para a humanidade, 
é preciso prestar toda atenção; pois do contrário sucede que as coisas 
reveladas em determinado lugar aparecem alhures, ao se propagarem com 
aparência bem diferente. ... Se realmente compreendermos as importantes 
verdades quando revestidas por palavras, então elas nos aparecerão sob o 
enfoque certo.​
Fonte: GA 114, palestra de 25/9/1909, p. 167. 

●​ Novo! 7/2/25. Uma grande mudança processou-se com relação às 
capacidades do ser humano desde o aparecimento do Cristo na Terra. Antes, o 
homem podia fazer uso apenas das capacidades provenientes das células 
geradoras paterna e materna, pois somente estas possuem a capacidade de se 
plasmar dentro do ser humano. Quando nos encontramos entre o nascimento e 
a morte, desenvolvemos como capacidade aquilo que somos, graças aos corpos 
físico, etérico e astral. Antes da época do Cristo Jesus, os instrumentos que o 
homem utilizava para si podiam ser preparados exclusivamente a partir do 
germe; em seguida, agregou-se algo originário de nascimento virgem, não 
sendo em absoluto estimulado pelo germe. Naturalmente, isso poderá ser 
muito prejudicado se o homem se entregar unicamente à visão materialista. 
Entregando se, pelo contrário, ao calor que emana do princípio crístico, ele 
poderá ser enobrecido, e esse princípio o introduzirá num grau cada vez mais 
elevado em suas subsequentes encarnações.​
Fonte: GA 114, palestra de 26/9/1909, p. 184 

●​ Novo! 7/2/25. Afinal, o que está por trás daquilo que ainda vamos conhecer 
no no Bhagavad Guita? Ali, a mensagem de Crichna (Krishna) é 
aproximadamente a seguinte: “Sim, existe um verbo criador que contém o 
próprio princípio criador. Assim como o fonema do ser humano – quando ele 
fala, ondeia, entretece, vivifica todas as coisas – criou e organizou a existência. 
É desse modo que o princípio védico se agita em todas as coisas. É desse modo 
que ele pode ser assimilado pelo conhecimento humano na vida anímica 
humana. Existe um verbo criador que realiza, entretece; nos documentos 
védicos há uma reprodução da palavra criadora que realiza, entretece. O 
elemento criador do universo é a palavra. Ela se revela nos Vedas. Esta é uma 
parte da doutrina de Crichna (Krishna).” ... Palavra, lei e devoção são as três 
correntes pelas quais a alma pode realizar seu desenvolvimento ... A ciência do 
espírito mais recente precisa procurar essas três correntes de forma nova. ... 
Deparamo-nos com a mesma trindade, sob outra forma, apenas de maneira 
mais concreta, mais viva, em um ser que é imaginado andando na Terra, 
incorporando o verbo criador divino. Os Vegas chegaram de modo abstrato até 

Ir para o índice 

29 



a humanidade. O Logos divino, do qual nos fala o Evangelho de João, chegou 
de modo vivo e é o próprio verbo criador.​
Fonte: GA 142, 28/12/1912, pp. 27, 28. 

●​ Novo! 7/2/25. Aos poucos, o homem precisa reconquistar o que teve de 
perder: a soberania do anímico espiritual sobre o material. Ela se foi perdendo 
gradativamente a partir do desenvolvimento da cultura hindu, até adentrar os 
tempos Greco latinos. Ainda havia, na época greco-latina, pessoas que tinham, 
como herança de tempos remotos, o corpo etérico um tanto fora do corpo 
físico, sendo, em toda a sua disposição, receptivas a atuações anímico- 
espirituais. Por esse motivo é que o Cristo Jesus precisava surgir justamente 
nessa época. Tivesse ele surgido em nossos dias, não teria podido atuar como 
o fez então nem tampouco apresentar o grande exemplo que apresentou. Em 
nossa época, ele teria deparado com naturezas humanas que desceram muito 
mais profundamente na matéria física. Hoje, ele mesmo seria obrigado a 
penetrar num organismo físico em que já não seria mais possível, como foi 
outrora, a soberba atuação do anímico-espiritual sobre o mesmo.​
Fonte: GA 114, palestra de 24/9/1909, p. 148. 

●​ Novo! 7/2/25. [A] força que pode verter do coração humano, é a força do 
Cristo. ‘Coração’ está em lugar de ‘eu’. O que o Eu pode criar para além de si 
mesmo flui para o exterior através da Palavra. No final da evolução terrestre, o 
Eu estará em condições de trazer em si o Cristo inteiro. Por ora, o Cristo é algo 
que transborda do coração. Desejando-se ter somente o coração repleto, não 
se tem absolutamente o Cristo. É por esta razão que, justamente não 
interpretando essa frase em toda a sua seriedade e em toda a sua dignidade, o 
cristianismo fica encoberto. As coisas mais importantes, a essência do 
cristianismo tornar-se-á evidente pelo que a ciência do espírito tem a dizer 
como esclarecimento dos documentos sagrados do cristianismo. Pela leitura do 
mundo espiritual na Crônica do Acacha (Akasha), ela descerra o sentido original 
e, por esse motivo, está em situação de poder ler os documentos primordiais 
em sua veracidade.​
Fonte: GA 114, palestra de 25/9/1909, p. 172. 

●​ Novo! 7/2/25.[...] Retrocedamos a épocas antigas. Lá, os homens 
participavam da visão do mundo espiritual, cuja riqueza se revelava na antiga 
clarividência. Agora, porém, se tornaram pobres de espírito, carentes de 
espírito, os que, com o progresso da evolução, não podem mais vislumbrar o 
mundo espiritual. Mas pelo fato de o Cristo ter trazido ao mundo o mistério pelo 
qual as forças do Reino dos céus podem jorrar para o Eu – inclusive para o Eu 
do plano físico sensorial –, também podem vivenciar o espírito e se tornar 
bem-aventurados. plenos de ventura, os que perderam a antiga clarividência e, 
com isso, as riquezas do mundo espiritual.​
Por isso, foi possível pronunciar as grandiosas palavras; “Bem-aventurados são, 
doravante, não mais simplesmente o que são ricos de espírito pela antiga 
clarividência, mas também os que são pobres ou mendicantes de espírito; pois 
se o caminho lhes foi aberto pelo Cristo, flui para seu Eu o que podemos 
chamar de Reino dos Céus.”​
Fonte: GA 123, palestra de 9/9/1910, p. 154. 

●​ Novo! 7/2/25. Em nossa época, ser seguidor do Cristo Jesus corresponderia a 
encontrar coragem para se opor – tal como ele o fez a todos os que queriam 
fazer valer apenas Moisés e os profetas – aos que querem impor um retrocesso 
à evolução da humanidade, contrariando a interpretação antroposófica das 

Ir para o índice 

30 



escrituras por um lado, e as obras da natureza, por outro. Trata-se, por vezes, 
de pessoas bem intencionadas que aqui e ali gostariam de transmitir uma paz 
um tanto vaga.​
Fonte: GA 114, palestra de 25/9/1909, p. 164. 

  
 

Novo! 8/2/25. De fato, este é o 
acontecimento mais importante que 
é concedido ao clarividente hoje: 
que ele veja o Cristo na atmosfera 
espiritual da Terra. Como essa 
capacidade aparecerá em um 
número maior de pessoas nesse 
período, esse número de pessoas 
terá então a visão direta do Cristo, o 
Cristo em seu corpo etérico, 
mediado pela visão natural; as 
pessoas então lidarão como com 
uma personalidade física. O Cristo 
não descerá a um corpo físico uma 
segunda vez, mas as pessoas 
ascenderão por meio de suas 
capacidades ao etérico, no qual ele 
agora se revela. O Cristo terá 
regressado a elas no reino da sua 
experiência expandida. Esta é a 
segunda vinda do Cristo, que 
começa aproximadamente nos anos 
1930 a 1940 da nossa era. Este 
acontecimento poderia passar 
despercebido às pessoas se elas não 
se preparassem para compreender 
este grande acontecimento. A ciência 
do espírito tem de preparar a 
humanidade para este 
acontecimento futuro. Ele não deve 
passar despercebido pela 
humanidade. Se passasse 
despercebido, a humanidade 
tornar-se-ia desolada e definharia. 

Fonte:GA 118,palestra de 30/1/1910 

Das ist sogar das wichtigste Ereignis, das 
heute dem hellseherisch Geschulten 
zuteil wird: daß er den Christus in der 
geistigen Atmosphäre der Erde sieht. 
Weil nun diese Fähigkeit in jenem 
Zeitraum bei einer größeren Anzahl von 
Menschen auftreten wird, wird dann 
diese Anzahl von Menschen die 
unmittelbar durch naturgemäßes 
Schauen vermittelte Anschauung des 
Christus haben, des Christus in seinem 
ätherischen Leibe, mit dem dann die 
Menschen umgehen werden wie mit einer 
physischen Persönlichkeit. Nicht bis zu 
einem physischen Leibe wird der Christus 
heruntersteigen ein zweites Mal, aber die 
Menschen werden durch ihre Fähigkeiten 
hinaufsteigen ins Ätherische, in dem er 
sich jetzt offenbart. Der Christus wird 
ihnen wiedergekommen sein in dem 
Bereich ihres erweiterten Erlebens. Das 
ist die Wiederkunft des Christus, 
angefangen ungefähr von den Jahren 
1930 bis 1940 unseres Zeitalters. Es 
könnte dieses Ereignis unvermerkt an 
den Menschen vorbeigehen, wenn sie 
sich nicht vorbereiten würden, dieses 
große Ereignis zu verstehen. 
Vorzubereiten hat die 
Geisteswissenschaft die Menschheit auf 
dieses künftige Geschehen. Nicht 
unbemerkt soll es vorbeigehen an der 
Menschheit. Wenn es unbemerkt 
vorbeigehen würde, so würde die 
Menschheit veröden und verdorren.​
Trad. VWS. 

Ir para o índice 

31 



 

Novo! 8/2/25. No século XX, 
inicialmente apenas alguns, depois um 
número cada vez maior de pessoas será 
capaz de perceber o aparecimento do 
Cristo etérico, ou seja, o Cristo sob a 
forma de um anjo. 

Anfangs nur wenige, dann eine 
immer wachsende Anzahl von Wesen 
wird im 20. Jahrhundert fähig sein, 
die Erscheinung des ätherischen 
Christus, das heißt Christus in der 
Gestalt eines Angelos 
wahrzunehmen. 

GA 152, palestra de 2/5/1913. Trad. VWS 

 

Novo! 8/2/25. Mas depois, quando 
as pessoas estiverem cada vez mais 
preparadas para receber o Cristo-Eu, 
o Cristo-Eu derramar-se-á cada vez 
mais nas almas das pessoas. Elas 
então se desenvolverão de maneira 
ascendente, para onde estava seu 
grande modelo, o Cristo Jesus. 
Aqueles que são inspirados e 
permeados pelo Cristo-Eu, os 
cristãos do futuro, compreenderão 
algo mais que só os iluminados 
compreenderam até agora. Eles não 
só compreenderão o Cristo que 
passou pela morte, mas 
compreenderão o Cristo triunfante do 
Apocalipse que ressuscitou no fogo 
espiritual, que tinha sido anunciado 
previamente. 

Dann aber, wenn die Menschen immer 
mehr vorbereitet sein werden zum 
Empfang des Christus-Ich, dann wird 
sich das Christus-Ich immer mehr in die 
Seelen der Menschen ergießen. Sie 
werden dann sich hinaufentwickeln 
dahin, wo ihr großes Vorbild, der 
Christus Jesus, stand. Die von dem 
Christus-Ich Inspirierten und 
Durchdrungenen, die Christen der 
Zukunft, werden noch anderes 
verstehen, was nur die Erleuchteten 
bisher verstanden haben. Nicht bloß den 
Christus werden sie verstehen, der durch 
den Tod gegangen ist, sondern sie 
werden verstehen den triumphierenden, 
in das spirituelle Feuer auferstehenden 
Christus der Apokalypse, der 
vorherverkündet worden ist.  

Fonte: GA ??? [Foi perdida durante uma edição; o Word do Google Drive é 
terrível]. Trad. VWS 

 

Novo! 13/2/25. Portanto, não apenas tudo 
tinha de ser feito para a preparação 
correspondente [para a incorporação do 
Cristo na corporalidade de Jesus no 
batismo no Jordão] do corpo físico e do 
corpo etérico, mas também tudo tinha de 
ser feito para a preparação correspondente 
do corpo astral e do Eu. Para um evento 
tão grandioso, isso não poderia ser 
realizado inicialmente em uma única 
personalidade; tinha de ser feito em duas 
personalidades. O corpo físico e o corpo 
etérico foram preparados na personalidade 
mencionada no Evangelho de Mateus [no 

Es mußte also nicht bloß alles getan 
werden für die entsprechende 
Zubereitung des physischen Leibes 
und des Ätherleibes, sondem es 
mußte ebenso alles getan werden für 
die entsprechende Zubereitung des 
astralischen Leibes und des Ich. Dies 
konnte für ein so großes Ereignis 
zunächst nicht an einer Persönlichkeit 
bewirkt werden; sondern es mußte an 
zwei Persönlichkeiten geschehen. 
Der physische Leib und der Ätherleib 
wurden zubereitet bei der 
Persönlichkeit, von der das 
Matthäus-Evangelium zunächst 

Ir para o índice 

32 

http://www.anthrolexus.de/Topos/4081.html
http://www.anthrolexus.de/Topos/0.html


que Steiner chamou de Jesus Salomônico, 
da linha de Salomão, filho de David]. E o 
corpo astral e o Eu foram preparados na 
personalidade que conhecemos pelo 
Evangelho de Lucas como o Jesus Natânico 
[da linha de Nathan, filho de David]. Essa 
última é uma personalidade diferente para 
os primeiros anos [até a cena no templo 
em Lucas 2:41-52]. Enquanto o Jesus do 
Evangelho de Mateus recebeu o corpo 
físico e etérico correspondente, o Jesus do 
Evangelho de Lucas recebeu o corpo astral 
e o portador do Eu correspondentes. 

erzählt. Und astralischer Leib und Ich 
wurden zubereitet bei der 
Persönlichkeit, die wir vom 
Lukas-Evangelium her kennen als 
den nathanischen Jesus. Das ist für 
die ersten Jahre eine andere 
Persönlichkeit. Während der Jesus 
des Matthäus-Evangeliums den 
entsprechenden physischen und 
Ätherleib bekam, sollte der Jesus des 
Lukas-Evangeliums bekommen den 
entsprechenden astralischen Leib 
und den entsprechenden Ich-Träger. 

Fonte: GA 123, palestra de 5/9/1910. Trad. VWS 

​
Desenvolvimento social 

●​ Não posso esperar que algo mude lá fora na vida social se eu mesmo não me 
puser em movimento.​
Fonte: Página inicial do Projeto Salva Dor. 

[...] considerem que, tanto faz o que 
de correto almejem, por melhor que 
seja: no decorrer do tempo ele vai se 
tornar algo errado. Não há nada 
absoluto neste mundo. Essa é a 
realidade. Pode-se almejar algo bom, 
mas do modo que o mundo se 
desenvolve, tornar-se-á algo ruim. Por 
isso é preciso esforçar-se sempre de 
novo, almejar sempre formas novas. É 
isso o que importa. No que diz respeito 
a esse esforço dos seres humanos, há 
uma oscilação, um pendular de um lado 
para outro. Nada é mais prejudicial 
para a humanidade do que a crença em 
ideais absolutos, pois contradizem o 
verdadeiro curso da evolução do 
mundo. 

Und realisieren Sie, welches Recht Sie 
wollen, es kann noch so gut sein: im 
Laufe der Zeit wird es zum Unrecht. Es 
gibt nichts Absolutes auf dieser Welt. 
Das ist die Realität. Man strebe 
irgendein Gutes an — durch den Gang 
der Welt wird es ein Schlechtes. Daher 
muß immer neu und neu gestrebt 
werden, in immer neuen Gestaltungen 
gestrebt werden. Das ist es, worauf es 
ankommt. In bezug auf solches 
Streben der Menschen besteht eine 
Oszillation, ein Hin- und Herpendeln. 
Und nichts ist der Menschheit 
schädlicher als der Glaube an absolute 
Ideale, weil die dem realen Gang der 
Weltenentwickelung widersprechen 

Fonte: GA 177, 6/10/1917. Col. PB; trad. VWS; rev. SALS. 
 

●​ [...] o fato de se clamar tanto por reformas sociais ocorre justamente porque os 
seres humanos de hoje são profundamente antissociais.​
Fonte: GA 302a, p. 15 da edição de 1978. 

Ir para o índice 

33 



A verdade vivenciada em conjunto​
É força de vida na aspiração da 
humanidade. 

Gemeinsam erlebte Wahrheit​
Ist Lebenskraft im 
Menschheitstreben. 

  Fonte: GA 40, p. 226. Na p. 287 está anotado “Para Johanna Mücke no livro ‘Os 
Enigmas da Alma’ [GA 21], Berlin, 1916”. Trad. VWS.. 

 
Por que falamos hoje em dia tanto 
sobre a questão social? Porque nós 
nos tornamos completamente 
antissociais. Fala-se normalmente de 
maneira teórica principalmente sobre 
aquilo que não está presente na 
sensação e no instinto. Sobre o que 
neles está presente, não se fala 
teoricamente. Se houvesse 
sensibilidade social na humanidade, 
ouvir-se-ia muito pouco sobre teorias 
e agitações sociais. O ser humano 
torna-se teórico em algum campo 
quando lhe falta algo. Na verdade, as 
teorias são sempre sobre algo que 
não é real. Mas devemos hoje 
procurar a vida real, é isso que 
importa. Isso requer mais esforço do 
que desenvolver uma teoria. Mas o 
progresso humano não vai para 
frente, se ele não penetra realmente 
na vida, pois o espírito teórico é o 
que desintegrou nosso mundo, o que 
hoje aproxima nossa civilização do 
caos. E o espírito de vida é o único 
que pode conduzir-nos para frente. 

Warum reden wir heute so viel von der 
sozialen Frage? Weil wir durch und durch 
antisozial geworden sind. Man redet 
gewöhnlich theoretisch am allermeisten von 
dem, was in der Empfindung und in dem 
Instinkt nicht da ist. Was in der Empfindung 
un im Instinkt da ist, darüber redet man 
theoretisch nicht. Wäre soziale Empfindung 
in der Menschheit, würde man furchtbar 
wenig von sozialen Theorien und sozialen 
Agitationen hören. Theoretiker auf 
irgendeinem Gebiete wird der Mensch, wenn 
er etwas nicht hat. Die Theorien sind 
eingeintlich immer über dasjenige da, was 
nicht real ist. Aber wir müssen heute das 
reale Leben suchen, darauf kommt es vor 
allen Dingen an. Das erfordert mehr Mühe, 
als eine Theorie ausdenken. Aber der 
menschliche Fortschritt kommt auch in 
nichts weiter, wenn er sich nicht in das 
Leben wirklich hineinfindet, denn der 
theoretische Geist ist es, der unsere Welt 
heute zerklüftet hat, der unsere Zivilisation 
heute dem Chaos nahe bringt; der 
theoretische Geist ist es. Und der 
Lebensgeist, er wird uns einzig und allein 
weiterführen können. 

  Fonte: GA 305, palestra de 28/8/1922, p. 220. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ A humanidade não terá mais o que dizer, se não estruturar o seu organismo social 
no sentido da trimembração: do socialismo para a vida econômica, da democracia 
para a vida do direito – ou do Estado –, da liberdade – ou do individualismo –, 
para a vida do espírito.​
Fonte: GA 296, palestra de 9/8/1919, p. 18. Col. RYS. 

Salutar só é, quando​
No espelho da alma humana​
Forma-se toda a comunidade;​
E na comunidade​
Vive a força da alma individual. 

(Este é o lema da ética social) 

Heilsam ist nur, wenn​
Im Spiegel der Meschenseele​
Sich bildet die ganze Gemeinschaft;​
Und in der Gemeinschaft​
Lebet der Einzelseele Kraft 

(Motto der Sozialethik) 

  Fonte: GA 40, p. 256. Trad. VWS. 
 
Afinal, o fato de a pessoa isolada 
sentir-se como individualidade não 

Denn dass der einzelne Mensch als 
Individualität sich fühlt, schliesst nicht 

Ir para o índice 

34 



exclui que ela também se sinta unida a 
toda a humanidade. Na evolução 
humana ninguém tem o direito de se 
sentir como individualidade, caso não se 
sinta ao mesmo tempo membro de toda 
a humanidade. 

aus, dass er auch mit der ganzen 
Menschheit sich verbunden fühlt. Man hat 
in der Menschheitsentwickelung nicht das 
Recht, sich als Individualität zu fühlen, 
wenn man sich nicht zu gleicher Zeit als 
Angehöriger der ganzen Menschheit fühlt. 

  Fonte: HH 98, p. 45. Do GA 305. Trad. UW. 
 
Se cada pessoa age por si, cria-se 
desarmonia. Se, em nosso campo, os 
indivíduos que atuam a partir de algo 
não caminham juntos, não se 
encontram, não surge Antroposofia 
dentro da humanidade. Antroposofia 
exige, como um fato, uma real 
fraternidade humana até as 
profundezas da alma. Caso contrário, 
pode-se dizer: um mandamento é a 
realidade. Na Antroposofia deve-se 
dizer: ela só cresce com base na 
fraternidade; ela não pode mesmo 
crescer de outra forma, a partir de 
sua natureza, senão da fraternidade, 
onde o indivíduo dá ao outro o que 
ele tem e o que pode. 

[wenn] jeder Mensch für sich handelt, so 
entstehen Disharmonien. Wenn auf unserem 
Gebiet die einzelnen Menschen, die aus 
diesem oder jenem heraus wirken, nicht 
zusammengehen, sich nicht 
zusammenfinden, so entsteht gar nicht 
Anthroposophie innerhalb der Menschheit. 
Anthroposophie erfordert als Sache wirklich 
menschliche Brüderlichkeit bis in die tiefsten 
Tiefen der Seele hinein. Sonst kann man 
sagen: ein Gebot ist die Wirklichkeit. Bei 
Anthroposophie muss man sagen: sie wächst 
nur auf dem Boden der Brüderlichkeit; sie 
kann gar nicht anders erwachsen als in der 
Brüderlichkeit, die aus der Sache kommt, wo 
der Einzelne dem Anderen das gibt, was er 
hat und was er kann. 

  Fonte: GA 211, palestra de 11/6/1922 proferida em Viena. Trad. VWS, rev. SALS. 
 
Não importa​
que eu tenha uma opinião diferente​
da do outro,​
mas sim​
que o outro o correto​
por si próprio encontre​
se eu para isso com algo contribuir. 

Nicht darauf kommt es an,​
dass ich etwas anderes meine,​
als der Andere,​
sondern darauf​
dass der andere das Richtige​
aus Eigenem finden wird,​
wenn ich etwas dazu beitrage. 

  Fonte: HH 98, p. 22. Do GA 95. Retradução: VWS. 
 
 Não importa a perfeição com a qual 
podemos realizar aquilo que deve 
provir da vontade, mas sim que seja 
uma vez realizado o que deve surgir 
aqui na vida, mesmo se ainda surja 
imperfeito, de modo que um começo 
seja feito! 

Nicht auf die Vollkommenheit in der wir 
ausführen können dasjenige, was gewollt 
werden muss, kommt es an, sondern 
darauf, dass das, was hier ins Leben treten 
muss, auch wenn es noch so 
unvollkommen ins Leben tritt, einmal getan 
wird, dass ein Anfang gemacht wird! 

  Fonte: HH 98, p. 63. De SH 88. Trad. VWS. 

●​ Como decifrar o enigma que cada pessoa nos apresenta? Nós o decifraremos 
defrontando-nos com essa pessoa de modo a estabelecermos harmonia entre 
nós e ela. É imbuindo-nos assim, com sabedoria de vida, que poderemos decifrar 
o principal enigma da existência, ou seja, cada ser humano em particular. Não é 
desfiando ideias e conceitos abstratos que o decifraremos. [...] O que devemos 
fazer é colocar-nos diante de cada pessoa em particular, manifestando-lhe 

Ir para o índice 

35 



compreensão imediata.​
Fonte: Steiner, R. O Mistério dos Temperamentos – Bases anímicas do 
comportamento humano. Trad. A. Hahn. São Paulo: Ed. Antroposófica, 2a ed. 
1996. pp. 57-8. Col. JC. 

●​ É impossível compreender plenamente um ser humano baseando o julgamento 
num conceito de espécie. O ápice da obstinação, ao se julgar de acordo com a 
espécie, ocorre quando se trata do gênero do ser humano. Quase sempre, o 
homem vê na mulher, e a mulher vê no homem, um excesso do caráter geral do 
gênero oposto e muito pouco do caráter individual. Na vida prática, isso 
prejudica menos os homens do que as mulheres. É por isso que a posição social 
da mulher é, em geral, tão indigna; pois a posição que ela deveria ocupar não é, 
em muitos aspectos, determinada pelas características individuais, e sim pelas 
ideias genéricas que se fazem da tarefa natural e das necessidades da mulher. A 
atuação do homem na vida se orienta de acordo com suas capacidades e 
inclinações individuais, ao passo que a das mulheres deve ser determinada 
exclusivamente pela circunstância de ser mulher. A mulher deve ser a escrava da 
característica da espécie, do aspecto feminino genérico. Enquanto forem os 
homens a debater sobre se a mulher é apta para esta ou aquela profissão, 
“segundo sua disposição natural”, a chamada questão feminina não poderá sair 
de seu estágio mais elementar. Deixe-se a critério da mulher o que ela pode 
querer de acordo com sua natureza. Se for verdade que as mulheres servem 
apenas para a profissão que lhes é atribuída no momento, dificilmente elas 
conseguirão uma outra por si próprias. Contudo, elas mesmas têm de decidir o 
que está de acordo com sua natureza. A quem teme que nossas condições 
sociais sofram um abalo pelo fato de as mulheres não serem consideradas 
pessoas genéricas, mas indivíduos, deve-se retrucar que as condições sociais em 
que metade da humanidade tem uma existência indigna necessitam de muita 
melhoria. 

Fonte: GA 4, cap. XIV, p. 239, Individualität und Gattung (“Individualidade e 
espécie”); Nova tradução (9/5/24), da ed. brasileira recomendada, p. 206, § 
5. [Note-se que o original dessa obra é de 1894, com uma última revisão pelo 
autor em 1918.] 

Educação 

 Na realidade, na escola não devemos 
aprender para saber, mas devemos, na 
escola, aprender para podermos sempre 
aprender com a vida. 

Wir müssen eigentlich in der Schule 
nicht lernen, damit wir es können, 
sondern wir müssen eigentlich in der 
Schule lernen, damit wir vom Leben 
immer lernen können. 

  Fonte: GA 305, palestra de 16/8/1922, p. 22. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
 Não há, basicamente, em nenhum nível, 
uma outra educação que não seja a 
auto-educação. [...] Toda educação é 
auto-educação e nós, como professores e 
educadores, somos, na realidade, apenas 
o entorno da criança educando-se a si 
própria. Devemos criar o mais propício 
ambiente para que a criança eduque-se 
junto a nós, da maneira como ela precisa 

Es gibt im grunde genommen auf 
keiner Stufe eine andere Erziehung als 
Selbsterziehung. [...] Jede Erziehung 
ist Selbsterziehung und wir sind 
eigentlich als Lehrer und Erzieher nur 
die Umgebung des sich selbst 
erziehenden Kindes. Wir müssen die 
günstigste Umgebung abgeben, damit 
das Kind an uns sich so erzieht wie es 

Ir para o índice 

36 



educar-se por meio de seu destino 
interior. 

sich durch sein inneres Schicksal 
erziehen muss. 

  Fonte: GA 306, palestra de 20/4/1923. Trad. VWS. 
 
 Não se deve dizer a si próprio: você 
deve derramar isto ou aquilo na alma 
da criança. Mas deve-se ter veneração 
frente ao seu espírito. Você não 
consegue desenvolver esse espírito; 
ele desenvolve-se por si próprio. 
Compete a você afastar os obstáculos 
para o seu desenvolvimento, e 
trazer-lhe aquilo que lhe permite 
desenvolver-se. Você consegue afastar 
os obstáculos físicos e também um 
pouco os anímicos. Aquilo que o 
espírito deve aprender, ele o aprende 
devido ao fato de você lhe afastar 
esses obstáculos. Pela vida o espírito 
também já se desenvolve na juventude 
mais tenra. Mas sua vida é aquilo que 
o educador desenvolve em seu 
ambiente. 

Man soll sich nicht sagen: du sollst dies 
oder jenes in die Kinderseele 
hineingiessen, sondern du sollst Ehrfurcht 
vor seinem Geiste haben. Diesen Geist 
kannst du nicht entwickeln, er entwickelt 
sich selber. Dir obliegt es, ihm die 
Hindernisse seiner Entwickelung 
hinwegzuräumen, und das an ihn 
heranzubringen, das ihn veanlasst, sich zu 
entwickeln. Du kannst dem Geist die 
Hindernisse wegräumen im Physischen 
und auch noch ein wenig im Seelischen. 
Was der Geist lernen soll, das lernt er 
dadurch, dass du ihm diese Hindernisse 
wegnimmst. Der Geist entwickelt sich 
auch in allerfrühester Jugend schon am 
Leben. Aber sein Leben ist dasjenige, das 
man als Erzieher in seiner Umgebung 
enfaltet. 

  Fonte: GA 305, palestra de 19/8/1922, p. 74. Trad. VWS; rev. SALS. A esse trecho 
segue-se imediatamente o citado abaixo, “A tarefa do educador é ter ...” 

●​ Não devemos perguntar o que o ser humano precisa saber ou dominar para 
viver dentro da estrutura social que aí está: mas devemos perguntar-nos o que 
está predisposto nesse ser e o que pode ainda ser desenvolvido. Assim, será 
possível, sempre, acrescentar à estrutura atual o que fazem dela os seres 
integrais que nela ingressam, e não se fará, da geração que vem crescendo, o 
que a estrutura social vigente quer fazer dela.​
Fonte: Folheto da Escola Micael de Aracaju  

●​ Nós, como educadores e docentes, em suma temos a tarefa de postar-nos 
respeitosamente diante da individualidade [do aluno], proporcionando-lhe as 
possibilidades de seguir suas próprias leis evolutivas.​
Fonte: GA 302a, p. 27. Col. JC. 

Deve-se poder educar de tal modo que 
se removam os obstáculos físicos e 
anímicos para aquilo que, a partir de 
uma ordem divina, penetra nas crianças 
como novidade em cada época no 
mundo, e que se crie para o aluno um 
ambiente por meio do qual seu espírito 
possa adentrar na vida em completa 
liberdade.​
As três regras de ouro da arte de 
educar e de lecionar que, em cada 
professor, em cada educador, devem ser 
disposição total, impulso total para o 
trabalho, que não podem ser 
concebidas simplesmente de maneira 

Man muß so erziehen können, daß man 
für dasjenige, was aus einer göttlichen 
Weltordnung neu in jedem Zeitalter in 
den Kindern in die Welt hereintritt, die 
physischen und seelischen Hindernisse 
wegräumt, und dem Zögling eine 
Umgebung schafft, durch die sein Geist in 
voller Freiheit in das Leben eintreten 
kann.​
Die drei goldenen Regeln der Erziehungs- 
und Unterrichtskunst, die in jedem 
Lehrer, jedem Erzieher, ganz Gesinnung, 
ganz Impuls der Arbeit sein müssen, die 
nicht bloss intellektualistisch gefasst 
werden dürfen, sondern die von dem 

Ir para o índice 

37 



intelectual, mas devem ser apreendidas 
a partir do ser humano global, devem 
ser:​
[1] Gratidão religiosa frente ao cosmo 
que se manifesta na criança, [2] unida 
à consciência de que a criança 
representa um enigma divino, que se 
deve solucionar mediante a arte de 
ensinar.​
[3] Praticar com amor um método de 
ensino pelo qual a criança se educa 
instintivamente junto a nós, de modo 
que não se ameace a sua liberdade, que 
deve ser considerada também onde se 
encontra o elemento inconsciente da 
força orgânica de crescimento. 

ganzen Menschen erfasst werden 
müssen, die müssen sein:​
​
[1] Religiöse Dankbarkeit gegenüber der 
Welt, die sich in dem Kinde offenbart, [2] 
vereinigt mit dem Bewusstsein, dass das 
Kind ein göttliches Rätsel darstellt, das 
man mit seiner Erziehungskunst lösen 
soll.​
[3]In Liebe geübte Erziehungsmethode, 
durch die das Kind sich instinktiv an uns 
selbst erzieht, so dass man dem Kinde die 
Freiheit nicht gefährdet, die auch da 
geachtet werden soll, wo sie das 
unbewusste Element der organischen 
Wachstumskraft ist. 

  Fonte: GA 305, palestra de 19/8/1922, p. 75. Trad. e enumeração das regras de 
VWS; rev. SALS. 

●​ [...] é preciso levar continuamente em conta que especialmente nesses anos [do 
ensino fundamental] é mister desenvolver de forma motivadora aquilo que, 
dando nascimento à fantasia, passa do professor ao aluno. O professor deve 
manter o conteúdo do ensino vivo dentro de si, deve permeá-lo de fantasia. Não 
se pode fazê-lo a não ser permeando-o de vontade ligada ao sentimento. Às 
vezes isso atua ainda em anos posteriores de maneira bastante peculiar. O que 
deve ser intensificado nos últimos anos do ensino fundamental, e que se reveste 
de especial importância, é a convivência, a vida em sintonia entre professor e os 
alunos. Por isso, não será um bom professor de ensino fundamental quem não 
se esforçar repetidamente por estruturar com bastante fantasia, e de maneira 
sempre nova seu conteúdo de ensino. Pois de fato é assim que acontece: 
quando, depois de anos, se ministra exatamente da mesma maneira o que uma 
vez se estruturou repleto de fantasia, o assunto congelou intelectualmente. É 
necessário que a fantasia seja mantida viva, do contrário seus resultados 
congelarão intelectualmente.​
​
Fonte: GA 293, palestra de 5/9/1919, p. 155. Rev. VWS e SALS. 

 

Ir para o índice 

38 



​
​
Necessidade de fantasia, senso de verdade, 
sentimento de responsabilidade – estas são 
as três forças que constituem os pilares da 
pedagogia. E quem deseja assimilar 
pedagogia, imponha-se diante dessa 
pedagogia, como lema, o seguinte: 

Permeie-se com capacidade ​
de ter fantasia,​
Tenha a coragem para a verdade,​
Aguce seu sentimento para a 
responsabilidade anímica. 

​
​
Phantasiebedürfnis, Wahrheitssinn, 
Verantwortlichkeitsgefühl, das sind 
die drei Kräfte, die die Nerven der 
Pädagogik sind. Und wer Pädagogik 
in sich aufnehmen will, der schreibe 
sich vor diese Pädagogik als Motto: 

Durchdringe dich mit 
Phantasiefähigkeit,​
Habe den Mut zur Wahrheit,​
Schärfe dein Gefühl für seelische 
Verantwortlichkeit. 

  Fonte: GA 293, final da palestra de 4/9/1919, p. 156. Revisão de VWS e de SALS.. 

●​ O que faço, como professor, na criança em idade escolar, penetra profundamente 
na natureza física, psíquica e espiritual. Muitas vezes, por décadas, isso atua de 
certa forma por baixo da superfície e vem à tona de modo bem peculiar décadas 
depois, às vezes no fim da vida da pessoa, sendo que foi implantado nela, como 
germe, no início de sua vida. Só podemos atuar corretamente na criança 
pequena, quando olhamos não só para ela, mas sim quando consideramos toda 
a vida humana, num verdadeiro conhecimento do ser humano.​
Fonte: GA 308, palestra de 8/4/1924, pp. 13-14. 

●​ A veneração infantil diante do ser humano tornar-se-á mais tarde veneração 
diante da verdade e do conhecimento.​
Fonte: GA 10, cap. “O conhecimento dos mundos superiores”, p. 17 (ênfases do 
autor). 

●​ É necessário que o professor [...] esteja em condições de entender os fatos 
culturais a partir dos fundamentos. Seu modo de ver a figura humana será 
diferente de quando ele vê no ser humano apenas um animalzinho, um corpo 
animal um pouco melhor desenvolvido. Hoje, no fundo, o professor – 
entregando-se por vezes a ilusões em seu escritório – encara seu semelhante 
com a clara consciência de que o ser humano em crescimento é um pequeno 
animalzinho, que ele precisa desenvolver um pouco mais do que a natureza já 
desenvolveu. Ele sentir-se-á diferente se disser: “Eis um ser humano do qual 
emanam relações para com todo o universo, e em cada criança individual tenho 
– caso eu trabalhe para isso, faça algum esforço – algo significativo para o 
universo inteiro. Estamos na sala de aula: em cada criança reside um centro do 
universo, um centro do macrocosmo. Esta sala de aula é o ponto central, 
formando mesmo vários pontos centrais para o macrocosmo.” Imaginem o que 
significa isso se sentido vividamente! Como a ideia do universo e sua relação 
com o ser humano transforma-se num sentimento que santifica cada uma das 
medidas pedagógicas! Sem possuir tais sentimentos sobre o ser humano e o 
universo não chegamos a ensinar séria e corretamente. No momento em que 
temos tais sentimentos, estes se transferem às crianças por meio de ligações 
subjacentes. [...] A pedagogia não pode ser uma ciência; deve ser uma arte. E 
onde existe uma arte que se possa aprender sem viver constantemente em 
sentimentos? No entanto, os sentimentos nos quais é preciso viver para exercer 
aquela grande arte da vida que é a pedagogia, esses sentimentos que é preciso 
ter com vistas à pedagogia, só se acendem pela observação do macrocosmo e 

Ir para o índice 

39 



sua relação com o ser humano.​
Fonte: GA 293, palestra de 1/9/1919, p.122. 

●​ Entre os impulsos que têm efeito plasmador sobre os órgãos físicos 
encontramos, pois, a alegria provocada pelo ambiente e, dentro deste, os rostos 
alegres dos educadores, com um amor antes de tudo sincero, nunca forçado. Tal 
amor, que permeia calorosamente todo o ambiente, incuba, no verdadeiro 
sentido da palavra, as formas dos órgãos físicos.​
Quando pode imitar tais exemplos sadios numa atmosfera de amor, a criança 
encontra-se em seu elemento adequado. Deve-se cuidar rigorosamente para que 
ao redor da criança nada ocorra que ela não deva imitar. Ninguém deveria 
praticar qualquer ação que ela fosse proibida de fazer.​
Quando se vê uma criança rabiscar letras muito antes de lhes compreender o 
sentido, constata-se que ela procura, nessa idade, apenas imitar. Aliás, é bom 
que ela primeiro imite esses signos e somente mais tarde entenda seu sentido. 
[...] Todo aprendizado deveria ocorrer, nessa época [o autor refere-se ao período 
até a troca dos dentes, isto é, ao redor de 7 anos], especialmente pela imitação. 
É ouvindo que melhor a criança aprende a falar. Quaisquer regras e qualquer 
instrução artificial nada podem trazer de bom.​
Fonte: GA 34 (A), p. 24. 

●​ Antes da troca dos dentes todas as histórias, contos, etc. devem ter por único 
fim trazer para a criança um ambiente de alegria e riso; mais tarde, as histórias 
deverão conter, além disso, imagens vívidas que incitem nos adolescentes o 
desejo de igualar os feitos descritos. Não se deve esquecer que maus hábitos 
podem ser combatidos por meio de imagens repugnantes apropriadas. Quando 
existem tais maus hábitos e inclinações, pouco adianta recorrer a admoestações. 
Contudo, muito pode ser feito, para erradicá-los, por meio de imagens realistas 
de seres humanos maus que possuam os mesmos defeitos e sofram suas 
consequências negativas em sua vida posterior.​
Fonte: GA 34 (A), p. 26. 

●​ Pode-se fazer para uma criança uma boneca com um guardanapo dobrado: duas 
pontas serão os braços, as outras duas as pernas, um nó servirá para a cabeça 
na qual algumas manchas de tinta indicam os olhos, o nariz e a boca. Também 
se pode comprar uma “linda” boneca, com cabelos genuínos e bochechas 
pintadas, e dá-la à criança. Nem queremos insistir no aspecto horrível dessa 
boneca, perfeitamente capaz de estragar para sempre o sentido estético sadio. 
Com efeito, o problema educacional mais importante é outro. Tendo à frente o 
guardanapo dobrado, a criança deve acrescentar, pela fantasia, aquilo que o 
transforma em figura humana. Essa atividade da fantasia tem efeito plasmador 
sobre as formas do cérebro. Este se “abre” da mesma maneira como os 
músculos da mão se deixam permear por uma atividade conveniente. Se a 
criança ganha a chamada “linda boneca”, nada resta ao cérebro para fazer, e 
este se atrofia e resseca em vez de desabrochar. Se os pais pudessem olhar, 
como pode fazê-lo o pesquisador espiritual, para dentro do cérebro empenhado 
em estruturar suas próprias formas, com toda certeza só dariam a seus filhos 
brinquedos suscetíveis de avivar as forças plasmadoras do cérebro. Todos os 
brinquedos que possuem apenas formas mortas e matemáticas ressecam e 
destroem as forças plasmadoras da criança, enquanto tudo que faz surgir a ideia 
da vida atua de maneira sadia. A nossa época materialista produz poucos bons 
brinquedos.​
Fonte: GA 34 (A), p. 22 da 2a. edição. Obs. de VWS: Steiner provavelmente se 
referia como “linda boneca” a uma de louça, ou de um material parecido com a 

Ir para o índice 

40 



borracha, pois não havia bonecas de plástico em sua época (estas surgiram 
vários anos depois da 2ª Guerra). Naturalmente, suas considerações aplicam-se 
também às últimas. Muito piores ainda são brinquedos modernos como trens e 
carrinhos elétricos, robôs, video games etc. Para fotos com exemplos de bonecas 
de pano Waldorf, seguindo as orientações dadas por Steiner, vejam-se por 
exemplo www.monteazul.org.br (seção 
produtos), www.evi.com.br e www.simonemarra.com.br. 

Permitam-me dizer algo bastante 
herético: adora-se dar bonecas na 
mão das crianças, especialmente 
bonecas “lindas”. Não se nota que as 
crianças em realidade não querem 
isso. Elas as rejeitam, mas elas são 
impingidas. Lindas bonecas, pintadas! 
Muito melhor é dar às crianças um 
lenço ou, quando é pena estragar um, 
dar outra coisa; ajeita-se [um pano] 
faz-se aqui uma cabeça, pinta-se um 
nariz, dois olhos etc., e com isso 
crianças sadias brincam com muito 
mais gosto de que com bonecas 
“lindas”, pois a boneca configurada o 
mais bonito possível, até com 
bochechas vermelhas, não deixa 
sobrar nada para a fantasia. A criança 
resseca interiormente com a boneca 
linda. 

Gestatten Sie mir, etwas recht Ketzerisches 
zu sagen: man liebt ja, den Kindern 
Puppen in die Hand zu geben, ganz 
besonders “schöne” Puppen. Man merkt 
nicht, dass die Kinder das eingentlich nicht 
wollen. Sie weisen es zurück, aber man 
drängt es ihnen auf. Schöne Puppen, schön 
angestrichene! Viel besser ist es, den 
Kindern ein Taschentuch zu geben, oder 
wenn ein Taschentuch zu schade ist, irgend 
etwas anderes; man macht die Sache 
zusammen, macht hier einen Kopf, malt 
eine Nase, zwei Augen und so weiter und 
damit spielen gesunde Kinder viel lieber als 
mit “schönen” Puppen, weil die Puppe 
möglichst schön gestaltet ist, mit roten 
Wangen sogar, für die Phantasie nichts 
übrig bleibt. Das Kind verödet innerlich 
neben der schönen Puppe. 

  
Fonte: GA 305, palestra de 23/8/1922, p. 139. Trad. VWS; rev. SALS. Ver 
observação no texto anterior. 
 

 
O julgamento moral não deve ser 
inoculado na criança. Deve-se 
prepará-lo de tal modo que, quando a 
criança, com a maturidade sexual, 
desperta para a força completa do 
julgamento, consegue, pela observação 
da vida, formar por si própria o 
julgamento moral. A pior forma de 
atingi-lo é transmitir à criança uma 
ordem pronta. Atinge-se-o, no entanto, 
quando se atua por meio de um 
exemplo ou colocam-se exemplos diante 
dela. Deve-se dar à criança imagens 
para o bem por meio de narrativas de 
pessoas que foram ou são boas, ou por 
elaboração de pessoas boas adequada à 
fantasia. [...] Não se apela ao intelecto, 
mas à simpatia para com o bem e à 
antipatia para com o mal que, sob forma 
de imagem surgem diante da alma da 
criança. Assim a alma é preparada de tal 

Das moralische Urteil soll man dem Kinde 
nicht einimpfen. Man soll es so 
vorbereiten, dass das Kind, wenn es mit 
der Geschlechtsreife zur vollen 
Urteilskraft erwacht, an der Beobachtung 
des Lebens sich selber das moralische 
Urteil bilden kann. Das erreicht man am 
wenigsten, wenn man das fertige Gebot 
dem Kinde übermittelt. Man erreicht es 
aber, wenn man durch das Vorbild oder 
das Vor-Augen-Stellen von Vorbildern 
wirkt. Man gebe dem Kinde durch die 
Schilderung solcher Menschen, die gut 
gewesen sind oder gut sind, oder durch 
phantasiegemäss ausgestaltete gute 
Menschen Bilder für das Gute. [...] Es 
wird nicht an den Intellekt appelliert, 
sondern an die Sympathie mit dem 
Guten, das im Bilde dem Kinde vor die 
Seele tritt, und an die Antipathie 
gegenüber dem Bösen. Dadurch wird die 

Ir para o índice 

41 

http://www.monteazul.org.br/
http://www.evi.com.br/
http://www.simonemarra.com.br/


maneira que, posteriormente, o 
julgamento pelo sentimento possa 
amadurecer na idade correta como 
julgamento intelectual. Não se trata de 
transmitir o “você deve”, porém de 
despertar um julgamento estético na 
criança, de modo que o bem lhe agrade, 
tenha simpatia para com ele, e tenha 
desagrado, antipatia, para com o mal, 
quando seu sentir é defrontado com 
fatos morais. 

Seele so vorbereitet, dass das 
Gefühlsurteil später zum intellektuellen 
Urteil im rechten Alter ausreifen kann. 
Nicht auf die Vermittlung des “Du sollst” 
kommt es an, sondern darauf, dass man 
in dem Kinde ein ästhetisches Urteil 
hervorrruft, so dass ihm das Gute gefällt, 
es mit ihm Sympathie hat, und dass es 
Missfallen, Antipathie gegenüber dem 
Bösen hat, wenn sein Empfinden den 
moralischen Tatsachen gegenübersteht. 

  Fonte: GA 305, palestra de 19/8/1922, pp. 68-69. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ Entre a troca dos dentes e a maturidade sexual a criança é um artista, mesmo 
que seja de maneira infantil, do mesmo modo como na primeira época da vida 
até a troca dos dentes ela é naturalmente um “homo religiosus”, uma criatura 
religiosa. Como a criança exige receber tudo de modo imagético artístico, o 
professor, o educador tem de se colocar diante da criança como uma pessoa 
que leve tudo a ela como um formador artístico. Essa é a condição que deve 
ser imposta ao educador e ao professor de hoje, o que precisa fluir para 
dentro da arte de educar. Entre a troca dos dentes e a maturidade sexual, o 
artístico tem que ser um acontecimento entre o professor, o educador e o ser 
humano em crescimento. Para isso, como professores, temos de superar 
muitas coisas. Pois nossa civilização e nossa cultura, que primeiro nos 
envolvem exteriormente, são de tal modo que só valorizam o intelecto, ainda 
não valorizam o artístico.​
Fonte: GA 308, palestra de 9/4/1924, pp. 37. 

O professor necessita de uma ciência a 
partir da qual ele ainda possa amar seres 
humanos, pois ele deve primeiramente 
amar seu próprio saber, seu próprio 
conhecimento. Um profundo sentido 
oculta-se por detrás do fato de que 
antigamente não se falava de um simples 
conhecimento como aquilo que o ser 
humano devia conquistar, mas de uma 
filo-sofia, do amor à sabedoria. Isto é o 
que a Antroposofia quer devolver 
novamente aos seres humanos, 
aproximar o conhecimento novamente do 
ser humano. 

Der Lehrer braucht eine Wissenschaft, 
aus der heraus er Menschen noch lieben 
kann, weil er zuerst sein eigenes 
Wissen, seine eigene Erkenntnis lieben 
soll. Es steckt ein tiefer Sinn dahinter, 
dass ursprünglich einmal man nicht 
gesprochen hat von blosser Erkenntnis 
als demjenigen das sich der Mensch 
erringen soll, sondern von Philo-Sophie, 
von der Liebe zur Weisheit. Das ist 
dasjenige, was Anthroposophie den 
Menschen wiederum zurückgeben will, 
wiederum die Erkenntnis an den 
Menschen heranzuführen. 

  Fonte: GA 305, palestra de 25/8/1922, pp. 179-80. Trad. VWS; rev. SALS.​
 

 
Da troca dos dentes até a puberdade 
não há nada que atue para o interior da 
criança, que o educador não traga a 
partir do amor para com o próprio ato 
de ensinar. O que, como educador, se 
executa com amor é sentido pela criança 
nessa idade como algo que ela deve se 
apoderar, para se tornar um ser 

Vom Zahnwechsel bis zur 
Geschlechtsreife ist nichts in das Kind 
hinein wirksam, das nicht beim 
Erziehenden getragen ist von der Liebe 
zur Erziehungstat selber. Was man in 
Liebe als Erzieher ausführt, das wird von 
dem Kinde in diesem Lebensalter als 
etwas empfunden, das es sich aneignen 

Ir para o índice 

42 



humano.​
Nenhuma arte de educar pode advir 
apenas do intelecto, mas somente 
daquilo que manifestam o que 
caracterizamos como gratidão e amor 
para com a educação. 

muss, um ein Mensch zu sein.​
Von dem Intellekt allein kann keine 
Erziehungskunst kommen; sondern allein 
von dem, was die charakterisierte 
Dankbarkeit und Liebe für das Erziehen 
offenbaren. 

  Fonte: GA 305, p. 73, palestra de 19/8/1922. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
A tarefa do educador é ter a maior 
abnegação possível. Ele deve viver no 
ambiente da criança de tal modo que o 
espírito desta possa desenvolver, em 
atitude de simpatia, sua própria vida ao 
lado da vida do educador. Nunca se deve 
querer tornar as crianças uma imagem 
de si próprio. Aquilo que havia no 
próprio educador não deve continuar a 
viver nelas como coação, como tirania, 
nem mesmo quando elas terão crescido 
para além da idade escolar e da 
educação. 

Die allergrösste Selbstverleugnung ist 
Aufgabe des Erziehers. Er muss in der 
Umgebung des Kinde so leben, dass der 
Kindesgeist in Sympathie das eigene 
Leben an dem Leben des Erziehers 
entfalten kann. Man darf niemals die 
Kinder zu einem Abbild von sich selbst 
machen wollen. Es soll in ihnen nicht 
fortleben in Zwang, in Tyrannei 
dasjenige, was in dem Erzieher selbst 
war, noch in derjenigen Zeit, in denen sie 
hinausgewachsen sind über Schule und 
Erziehung. 

  
Fonte: GA 305, p. 74, palestra de 19/8/1922. Trad. VWS; rev. SALS. Esse trecho 
segue-se imediatamente depois do citado acima, “Não se deve dizer a si próprio 
...” 

●​ Assim como a criança acolhe em seu organismo anímico a estrutura da 
linguagem, sem usar as suas leis linguísticas de maneira racional, o 
jovem precisa aprender, para o cultivo de sua memória, coisas que apenas mais 
tarde compreenderá intelectualmente. Aprende-se mais facilmente a conceituar 
aquilo que nessa idade foi assimilado apenas pela memória, da mesma forma 
como se aprendem melhor as regras de uma língua que já se sabe falar. Uma 
alegação contra alguma matéria decorada e incompreensível nada mais é do que 
um preconceito materialista. [...] O intelecto é uma força anímica que nasce 
apenas com a puberdade, e sobre a qual, por isso, não seria conveniente atuar 
antes dessa idade. Antes da puberdade o jovem deveria assimilar, pela memória, 
o acervo mental da humanidade; mais tarde, poderá conceituar o que primeiro 
gravou na memória. O ser humano não deve apenas memorizar o que 
compreendeu, mas compreender o que aprendeu, isto é, aquilo que memorizou, 
da mesma forma como a criança toma posse de sua língua. Isso é válido de um 
modo geral: primeiro vem a memorização de fatos históricos, depois sua 
compreensão conceitual; primeiro a gravação de fatos geográficos, depois seu 
inter-relacionamento, etc. Em certos aspectos, a conceituação deveria sempre 
haurir o que se acha armazenado na memória. Quanto mais o adolescente 
aprende pela memória antes de compreendê-lo conceitualmente, tanto melhor. 
Todavia, é oportuno lembrar expressamente que tudo isso se aplica apenas à 
idade aqui focalizada, e não às idades mais avançadas.​
Fonte: GA 34 (A), pp. 30-31. [O autor refere-se ao período de 7 aos 14 anos.] 

Se respeitarmos as três regras básicas: 
conceitos sobrecarregam a memória; o 
aspecto artístico contemplativo [das 
coisas] forma a memória; o esforço e 

Wenn wir die drei Grundsätze festhalten: 
Begriffe belasten das Gedächtnis; 
Anschaulich-Künstlerisches bildet das 
Gedächtnis; Willensanstrengung, 

Ir para o índice 

43 



exercício da vontade fixam a memória 
–, teremos as três regras de ouro para 
o desenvolvimento da memória. 

Willensbetätigung befestigt das Gedächtnis 
–, dann haben wir die drei goldenen 
Regeln für die Gedächtnisentwickelung. 

  Fonte: GA 307,  p. 212, palestra de 16/8/1923. Trad. VWS; rev. SALS. Steiner 
refere-se à criança durante o ensino fundamental. 

●​ Algo extremamente nocivo para o nosso tempo reside no fato de um grande 
número das pessoas que ingressam em posições eminentes na vida pública 
estudarem da maneira como se estuda hoje em dia. Deve-se dizer francamente 
que existem disciplinas que os estudantes frequentam na universidade 
praticamente o ano todo para fazer coisas bem diferentes do que ponderar e 
estudar a fundo o que os professores dizem nas aulas; assistem-se às aulas de 
vez em quando, porém o que se deseja realmente aprender assimila-se em 
poucas semanas, isto é, mete-se a matéria à força na cabeça [*]. Isso é muito 
prejudicial. Como, de certo modo, esse método de inculcar o conteúdo já 
começa no ensino fundamental, os males que daí derivam não são, em absoluto, 
inofensivos. O essencial desse método é que não existe uma ligação do interesse 
anímico, da essência mais íntima do ser humano, com aquilo que está sendo 
assim metido à força na cabeça. Até predomina nas escolas as seguinte opinião 
entre os alunos: “Quiçá eu possa esquecer logo tudo ao que aprendi!” Pois 
aquele desejo veemente de possuir o assimilado não existe. Podemos dizer que 
é muito fraco o vínculo de interesse que liga o cerne da alma humana com o que 
as pessoas guardam na cabeça.​
Como consequência desses fatos resulta que, as pessoas são, de certo modo, 
adaptadas para tomar parte na vida pública por esse método lhes ter sido 
inculcado, ou seja, por que elas aprenderam o que quiseram aprender 
justamente dessa maneira. Contudo, não estando ligadas internamente ao que 
praticam com a cabeça, sua alma fica completamente estranha. Porém, quase 
não existe nada mais prejudicial para a essência do ser humano do que estar 
animicamente, com o coração [**], distante daquilo que a cabeça é obrigada a 
fazer. [...] Quanto mais o ser humano é levado a fazer coisas que não lhe 
interessam, tanto mais debilita [sua vitalidade].​
Ns. do R. [*] Por exemplo, estudar apenas antes das provas. [**] Ligando os 
sentimentos aos pensamentos.​
​
Fonte: GA 143, pp. 12-13, palestra de 11/1/1912, “Nervosismo e autoeducação”. 
Revisão da redação (sem cotejo com o original): VWS. 

●​ [...] quando ensinamos geografia à criança [...] atuamos no espaço, e assim 
adensamos o espiritual-anímico em direção ao solo. Em outras palavras: 
levamos o ser humano a uma certa consolidação em si mesmo precisamente ao 
exercitar o geográfico de modo bem vivo – e praticando essa geografia de modo 
a evocar sempre a consciência de que [as cataratas do] o Niágara não está 
situado no rio Reno [no original: rio Elba], dando antes ênfase a quanto espaço 
há entre o Reno e o Niágara. Quando realmente praticamos isso concretamente, 
colocamos o ser humano no espaço e formamos nele o seu interesse pelo 
mundo. Isso se evidenciará em efeitos os mais variados. Um ser humano com o 
qual ensinamos geografia de maneira sensata posiciona-se de maneira mais 
amável diante de seu próximo do que aquele que não aprendeu “ao lado no 
espaço”. Ele aprende a viver ao lado do próximo, ele respeita os outros. Tais 
atitudes repercutem fortemente na formação moral, e empurrar a geografia para 
trás não significa outra coisa senão uma aversão contra o amor ao próximo, 
amor que em nossa era viu-se forçado a recuar cada vez mais. Essas relações 

Ir para o índice 

44 



não costumam ser percebidas, mas existem. Nos fenômenos da civilização 
sempre age certa razão ou falta de razão inconscientes.​
Efeito completamente diferente decorre do ensino da história, que atua no 
tempo e não no espaço; podemos ministrá-lo corretamente apenas se 
consideramos o elemento temporal. Se no ensino da história damos somente 
imagens, não levamos em consideração o tempo. Se eu conto à criança a 
história de Carlos Magno como se ele fosse seu tio ainda vivo, confundo a 
criança. Sempre que contar algo sobre Carlos Magno, devo fazer sentir a 
distância no tempo. Devo fazê-lo dizendo: “Imagine que você seja um menino 
pequeno pegando a mão do seu pai!” Assim a criança faz uma representação 
mental. Agora explico quantos anos mais velho é o pai. “O pai pega a mão do 
pai dele e este a mão do avô e assim por diante.” Dessa maneira fiz o aluno 
remontar uns 60 anos [20 para cada geração]. Do avô se prossegue: “Imagine 
você uma fileira de 30 pais – o trigésimo poderia ser Carlos Magno”. Assim a 
criança sente a distância no tempo. Nunca se devem apresentar fatos isolados, 
mas sim fazer compreender o sentido de distância temporal; isso é importante 
para um bom ensino de história.​
​
Fonte: GA 302, pp. 63-64, palestra de 14/6/1921. 

●​ Para essa época da vida [primeira fase, até a troca dos dentes], o que aprendi 
em relação ao ensinar e ao educar tem uma importância ínfima. No caso, o que 
é de máxima importância é que tipo de pessoa eu sou, quais as impressões que 
a criança recebe por meu intermédio, se ela pode me imitar. [...] O que 
aprendemos não tem nenhuma importância para o que somos como educadores 
de crianças até a troca dos dentes. Começa a ter uma certa importância depois 
da troca dos dentes. Mas perde toda a importância quando o ensinamos do 
modo como o temos em nós. Temos de transformá-lo artisticamente, trazer tudo 
em imagens [...]. Tenho de despertar novamente forças imponderáveis entre 
mim e a criança. E, para a segunda etapa da vida, da troca dos dentes até a 
maturidade sexual, tem muito mais importância eu conseguir traduzir para o 
imagético, em configurações vivas, aquilo que quero desenvolver em torno da 
criança e que devo fazer fluir para dentro dela, do que a multiplicidade de 
conteúdos que aprendi e que trago dentro de minha cabeça. E só para aqueles 
que já passaram pela maturidade sexual e para aqueles que estão no início dos 
vinte anos de idade é que tem importância o que nós mesmos aprendemos. Para 
a criança pequena até a troca dos dentes, o mais importante na educação é a 
pessoa. Para a criança na idade da troca dos dentes até a maturidade sexual, o 
mais importante na educação é a pessoa que passa a ser um artista da vida. E 
só ao redor dos quatorze, quinze anos, é que o jovem exige, no ensino educativo 
e na educação ensinada, aquilo que a própria pessoa aprendeu, e isso vai até os 
vinte, vinte e um anos, quando os jovens se tornam totalmente adultos e estão 
diante das outras pessoas com igualdade de direitos [maioridade civil].​
​
Fonte: GA 308, pp. 21-22, palestra de 8/4/1924. 

●​ Quando dou uma educação intelectual ao ser humano antes de sua maturidade 
sexual, quando lhe apresento conceitos abstratos ou observações prontas, 
fechadas, e não imagens cheias de vidas, passíveis de crescimento, então eu 
violento seu si-mesmo, eu interfiro nele brutalmente. Só vou educá-lo 
verdadeiramente não intervindo em seu si-mesmo, mas sim esperando até que 
esse si-mesmo possa ele mesmo intervir naquilo que predispus com a 
educação. [...] E, se eduquei dessa forma até a maturidade sexual, vejo o ser 
humano vir ao meu encontro dizendo: “Quando eu ainda não era um ser 

Ir para o índice 

45 



humano completo, você atuou em mim de forma que eu consiga fazer de mim 
um ser humano completo, agora que eu mesmo posso fazê-lo!” Vejo vir ao meu 
encontro o ser humano, que em cada olhar, em cada movimento me revela: 
“Você atuou em mim; no entanto, não afetou com isso minha liberdade, mas 
ofereceu-me a possibilidade de eu mesmo dar a mim essa liberdade, no 
momento certo da vida. O que você fez me possibilita aparecer agora diante de 
você, estruturando a mim mesmo como um ser humano a partir de minha 
própria individualidade, que você deixou intocada por um recatado respeito.”​
​
onte: GA 308,  pp. 73-74, palestra de 10/4/1924 à noite. 

●​ A alegria de viver, o amor pela existência, a força para o labor, tudo isso nasce 
do sentido estético e artístico. Quanto esse sentido enobrece e embeleza as 
relações entre os seres humanos! O sentimento moral criado nesses anos [dos 
7 aos 14], pelas imagens da vida e pelas autoridades exemplares [o autor 
refere-se a pessoas que são tomadas como autoridade pelas crianças], adquire 
sua segurança quando, por meio do sentido estético, o bom é percebido como 
belo, o mau como feio.​
Fonte: GA 34 (A), p. 33. 

Deve-se ter um sentimento, uma 
sensação, de que com a idade de 14, 15 
anos têm-se novas crianças diante de si, 
não as mesmas que se tinham antes. [*] 
A transformação completa-se 
relativamente rápido para um ou para 
outro indivíduo. Assim, pode ocorrer que o 
professor, que permanece dormente e não 
tem nenhum sentido para a transformação 
que fazem os jovens que lhe são 
confiados, perde a oportunidade de 
perceber essa transformação, de modo 
que muitas vezes não vê que, 
repentinamente, tem um novo ser 
humano diante de si. 

Man muss ein Gefühl dafür haben, eine 
Empfindung, dass man mit dem 14., 
15. Jahre ganz neue Menschenkinder 
vor sich hat, nicht dieselben, die man 
früher hatte. Und verhältnismässig sehr 
rasch vollzieht sich für das eine und für 
das andere Individuum die 
Umwandlung, so dass es sein kann, 
dass der Lehrer, der da schläft und 
keinen Sinn hat für die Umwandlung, 
die die Menschen, die ihm anvertraut 
sind, neben ihm durchmachen, diese 
Umwandlung eben verschläft, dass er 
nich sieht, wie er oftmals plötzlich vor 
einem neuen Menschenwesen steht. 

  
Fonte: GA 305, p. 168, palestra de 25/8/1922. Trad. VWS; rev. SALS. [*] N. do T. 
Steiner dá um exemplo a esse respeito: é como se de repente o Sol não nascesse 
de manhã, isto é, acontece o absolutamente inesperado. 

●​ A cosmovisão materialista tem interesses – que se desviam do ser humano – 
que desenvolvem nos educadores uma imensa indiferença em relação às 
emoções anímicas íntimas do ser humano a ser educado.​
Fonte: GA 308, p. 18, palestra de 8/4/1924. 

●​ Mas também um ensino visual excessivo [*], apenas através dos sentidos, 
corresponde a uma mentalidade materialista. Nessa idade [7 aos 14 anos], 
toda observação sensorial deve ser espiritualizada. Não devemos, por exemplo, 
limitar-nos a apresentar uma planta, uma semente, uma flor, à observação 
meramente sensória. Todo fenômeno deve ser encarado como uma 
manifestação de algo espiritual. Um grão de semente não se reduz àquilo que é 
visível ao olho, pois abrange, de modo invisível, toda a planta futura. Devemos 
usar a nossa sensibilidade, a fantasia e os sentimentos para compreender de 
forma vívida que tal objeto ultrapassa aquilo que os sentidos nos transmitem. É 

Ir para o índice 

46 



preciso termos como que um pressentimento dos mistérios da existência. Não 
se objete que tal atitude turva a natureza da contemplação sensorial: do 
contrário, a verdade ficaria prejudicada se nos limitássemos exclusivamente à 
percepção sensorial, pois a realidade total de um objeto é constituída tanto 
pela matéria quanto pelo espírito, e uma observação fiel não precisa ser menos 
cuidadosa quando feita por todas as forças anímicas, e não apenas por meio 
dos sentidos físicos. Se os seres humanos pudessem ver, a exemplo do 
ocultista, quanto um ensino ministrado apenas por intermédio da observação 
sensorial faz atrofiar-se o corpo e a alma, decerto insistiria menos em tal 
ensino (**). Qual será a utilidade de se mostrarem ao jovem minerais, plantas, 
animais e toda espécie de experiências físicas, se isso não for aproveitado para 
fazer pressentir, nas metáforas, os mistérios espirituais? Certamente um 
indivíduo dotado de um sentido materialista não saberá o que pensar de tudo o 
que aqui se afirma; e isso, para o pesquisador espiritual, é muito 
compreensível. Mas este tampouco ignora que uma arte pedagógica realmente 
prática nunca pode nascer de uma mentalidade materialista. Por mais prática 
que se julgue, menos o é na realidade, quando se trata de ter uma 
compreensão viva da vida. Diante da verdadeira realidade, a mentalidade 
materialista é tão cheia de fantasia e ilusões quanto lhe parece ser a ciência do 
espírito com suas explicações objetivas.​
Ns. do T. [*] Ou o moderno ensino audiovisual, termo evidentemente ainda 
desconhecido na época da elaboração desse livro. [**] De acordo com a nota 
precedente, essa observação aplica-se a todo ensino audiovisual.​
​
Fonte: GA 34 (A), pp. 30-31. 

A querida luz do Sol​
Ilumina-me o dia.​
A força espiritual da alma​
Dá força aos membros;​
Em brilho de luz do Sol​
Venero, ó Deus,​
A força humana, que Tu​
Em minha alma para mim​
Tão bondoso plantaste,​
Para que eu possa ser laborioso​
E desejoso de aprender.​
De Ti provém luz e força,​
Para ti flui amor e gratidão. 

Der Sonne liebes Licht​
Es hellt mir den Tag;​
Der Seele Geistesmacht,​
Sie gibt den Gliedern Kraft;​
In Sonnen-Lichtes-Glanz​
Verehre ich, o Gott,​
Die Menschenkraft, die Du​
In meine Seele mir​
So gütig hast gepflanzt,​
Dass ich kann arbeitsam​
Und lernbegierig sein.​
Von Dir stammt Licht und Kraft,​
Zu Dir ström’ Lieb’ und Dank. 

  Fonte: GA 40, p. 244. Na p. 279 está anotado “Para as 4 primeiras séries da 
Escola Waldorf Livre de Stuttgart 1919”. Ritmos assinalados: 1ª parte 
iambo/anapesto; 2ª parte: iambo. Trad. VWS. Esse verso é falado pelos alunos de 
cada uma daquelas classes das escolas Waldorf do mundo inteiro, no início das 
aulas pela manhã. 

●​ Durante todo o tempo em que lecionamos precisamos atentar para que as 
crianças recebam sensações, em primeiro lugar de natureza religiosa-moral – 
isso é algo de que já tratamos várias vezes – como também determinadas 
sensações e ideias que se referem ao belo, ao artístico, à apreensão estética do 
mundo. E nos 13, 14 e 15 anos de vida se torna especialmente importante que 
tenhamos estimulado no jovem tais sensações e ideias durante todo o seu 
período escolar.​
Porque um jovem em que não foi estimulada nenhuma sensação de beleza, que 

Ir para o índice 

47 



não foi educado para uma apreensão estética do mundo, na idade em questão 
tornar-se-á sensual e talvez até erótico. Para se reduzir o erotismo até a 
medida certa, não existe recurso melhor do que um desenvolvimento sadio do 
sentido estético para com o nobre [*] e o belo na natureza. Se vocês 
conduzirem os jovens a vivenciarem a beleza e o fulgor do nascer e do pôr do 
Sol, a vivenciarem a beleza das flores, se os levarem a sentir a grandiosidade 
[*] de uma tempestade – em suma, se vocês desenvolverem o sentido estético, 
então vocês farão muito mais do que se faz com a educação sexual, às vezes 
levada ao absurdo, que hoje em dia se pretende dar o mais cedo possível às 
crianças. Sensações do belo, e o posicionamento estético frente ao mundo, são 
aquilo que reduz o erotismo à medida própria. Ao sentir que o mundo é belo, o 
ser humano chega sempre a se postar de um modo livre perante seu próprio 
corpo, a não ser tiranizado por ele, que é no que constitui na verdade o 
erotismo.​
Fonte: GA 302, pp. 95-9. Palestra de 16/6/1921, 6. Rev. VWS (em cotejo com 
o original). N. do R. [*] Erhabene, também “elevado”, “grandioso”, “solene”, 
“sublime”. 

●​ Se o erotismo assume entre os jovens uma importância desmedida, a culpa é 
dos professores que são medíocres e não sabem despertar o interesse. Se as 
crianças não têm interesse no mundo, o que lhes resta para pensar? Quando se 
fala de maneira enfadonha na aula de matemática ou de história, só lhes resta 
pensar no que se passa em seu corpo – no coração, no estômago e nos 
pulmões. Isso pode ser evitado se desviamos o interesse dos jovens para o 
mundo; isso é sumamente importante. Se o erotismo predomina, se recebe 
uma atenção excessiva enquanto as crianças estão na escola, toda a culpa cabe 
à escola.​
Fonte: GA 302a, p. 15 da edição de 1978, palestra de 21/6/1922 (ênfase no 
original). 

 (1)​
Eu contemplo o mundo,​
Onde o Sol reluz,​
Onde as estrelas cintilam,​
Onde as pedras jazem,​
As plantas vivendo crescem,​
Os animais, sentindo, 
vivem,​
No qual o ser humano com 
alma​
Dá morada ao espírito;​
Eu contemplo a alma,​
Que vive para mim no 
íntimo.​
O espírito de Deus tece​
Na luz do Sol e da alma,​
No espaço, no exterior,​
Nas profundezas da alma, 
no interior. –​
A Ti, ó espírito de Deus,​
Quero dirigir-me suplicando,​
Que força e bênção​
Para o estudar e para o 

​
Ich schaue in die Welt;​
In der die Sonne leuchtet,​
In der die Sterne funkeln;​
In der die Steine lagern,​
Die Pflanzen lebend 
wachsen (2),​
Die Tiere fühlend leben,​
In der der Mensch beseelt​
Dem Geiste Wohnung 
gibt;​
Ich schaue in die Seele,​
Die mir im Innern lebet.​
Der Gottesgeist, er webt​
In Sonn’- und Seelenlicht,​
Im Weltenraum, da 
draussen,​
In Seelentiefen, drinnen. –​
Zu Dir, o Gottesgeist,​
Will ich bittend mich 
wenden, (3)​
Dass Kraft und Segen mir​
Zum Lernen und zur 

(4)​
Eu contemplo o mundo,​
onde o sol reluz,​
onde as estrelas brilham,​
onde as pedras jazem,​
onde as plantas vivem​
e vivendo crescem,​
onde os bichos sentem​
e sentindo vivem,​
onde já o homem,​
tendo em si a alma,​
abrigou o espírito.​
Eu contemplo a alma​
Que reside em mim.​
O divino espírito​
age dentro dela​
assim como atua​
sobre a luz do sol.​
Ele paira fora,​
no amplidão do espaço​
e nas profundezas​
da alma também.​
A Ti eu suplico,​
ó divino Espírito,​

Ir para o índice 

48 



trabalho​
Cresçam (2) em meu interior. 

Arbeit​
In meinem Innern wachse. 

que bênção e força​
para o aprender,​
para o trabalhar,​
cresçam dentro em mim. 

  Fonte: GA 40, p. 245; na p. 288 está anotado “Para as classes superiores 
[provavelmente querendo indicar da 9ª série até a 12ª, o fim do ensino médio] 
da Escola Waldorf Livre, Stuttgart, 1919”. Esse verso é falado pelos alunos de 
cada classe das escolas Waldorf do mundo inteiro, no início das aulas pela 
manhã. (1) Trad. VWS. (2) O original, “wachse”, está no singular. (3) Como no 
fac-simile do manuscrito original; no GA 40 está “Will bittend ich mich wenden”. 
(4) Versão de Ruth Salles, col. MAF.  

Espiritualidade, antroposofia 

1 A antroposofia é um caminho de 
conhecimento que quer conduzir o 
aspecto espiritual do ser humano ao 
elemento espiritual do universo. Ela 
surge no ser humano como uma 
necessidade do coração e do 
sentimento. Deve encontrar sua 
justificativa no fato de poder satisfazer 
essa necessidade. Apenas quem 
encontra na antroposofia o que ele 
precisa buscar a partir de sua disposição 
anímica pode reconhecê-la. Portanto, só 
podem ser antropósofos pessoas que 
sentem certas questões sobre a 
essência do ser humano e do universo 
tão necessárias para a vida, como se 
sente fome e sede.  

1. Anthroposophie ist ein Erkenntnisweg, 
der das Geistige im Menschenwesen zum 
Geistigen im Weltenall führen möchte. Sie 
tritt im Menschen als Herzens- und 
Gefühlsbedürfnis auf. Sie muß ihre 
Rechtfertigung dadurch finden, daß sie 
diesem Bedürfnisse Befriedigung 
gewähren kann. Anerkennen kann 
Anthroposophie nur derjenige, der in ihr 
findet, was er aus seinem Gemüte heraus 
suchen muß. Anthroposophen können 
daher nur Menschen sein, die gewisse 
Fragen über das Wesen des Menschen und 
die Welt so als Lebensnotwendigkeit 
empfinden, wie man Hunger und Durst 
empfindet. 

2. A antroposofia transmite 
conhecimentos que são adquiridos de 
forma espiritual. Contudo, ela o faz 
somente porque a vida cotidiana e a 
ciência fundamentada na percepção 
sensorial e na atividade intelectual 
levam a uma fronteira no caminho de 
vida, no qual a existência anímica 
humana teria de morrer se não 
conseguisse transpor esse limite. Essa 
vida cotidiana e essa ciência não levam 
ao limite de modo que se tenha de 
permanecer parado nele, mas por meio 
da própria alma humana abre-se a visão 
do mundo espiritual nessa linha divisória 
da concepção sensorial. 

2. Anthroposophie vermittelt 
Erkenntnisse, die auf geistige Art 
gewonnen werden. Sie tut dies aber nur 
deswegen, weil das tägliche Leben und die 
auf Sinneswahrnehmung und 
Verstandestätigkeit gegründete 
Wissenschaft an eine Grenze des 
Lebensweges führen, an der das seelische 
Menschendasein ersterben müßte, wenn 
es diese Grenze nicht überschreiten 
könnte. Dieses tägliche Leben und diese 
Wissenschaft führen nicht so zur Grenze, 
daß an dieser stehengeblieben werden 
muß, sondern es eröffnet sich an dieser 
Grenze der Sinnesanschauung durch die 
menschliche Seele selbst der Ausblick in 
die geistige Welt. 

Ir para o índice 

49 



3. Há pessoas que acreditam que com 
os limites da concepção sensorial são 
dados também os limites de todo o 
conhecimento. Se elas ficassem atentas 
ao modo como se tornam conscientes 
desses limites, também descobririam 
nessa consciência as capacidades para 
transcender os limites. O peixe nada até 
o limite da água; ele tem de voltar 
porque lhe faltam os órgãos físicos para 
viver fora dela. O ser humano chega ao 
limite da concepção sensorial; ele pode 
reconhecer que nesse caminho 
despertaram nele as forças anímicas 
para poder viver animicamente no 
elemento que não é abrangido pela 
concepção dos sentidos. 

3. Es gibt Menschen, die glauben, mit den 
Grenzen der Sinnesanschauung seien auch 
die Grenzen aller Einsicht gegeben. 
Würden diese aufmerksam darauf sein, 
wie sie sich dieser Grenzen bewußt 
werden, so würden sie auch in diesem 
Bewußtsein die Fähigkeiten entdecken, die 
Grenzen zu überschreiten. Der Fisch 
schwimmt an die Grenze des Wassers; er 
muß zurück, weil ihm die physischen 
Organe fehlen, um außer dem Wasser zu 
leben. Der Mensch kommt an die Grenze 
der Sinnesanschauung; er kann erkennen, 
daß ihm auf dem Wege dahin die 
Seelenkräfte geworden sind, um seelisch 
in dem Elemente zu leben, das nicht von 
der Sinnesanschauung umspannt wird. 

Fonte: R. Steiner, Anthroposophische Leitsätze (Princípios  [ou máximas] 
antroposóficos/as]. GA 26, p. 6. Versão da bdn-steiner.ru. Trad. VWS; rev. SALS. 

 

41 Por meio do terceiro princípio do 
grupo anterior [o de No. 40] faz-se 
carma referência à essência da vontade 
humana. Somente quando se toma 
consciência dessa essência se está 
inserido com seu entendimento em uma 
esfera cósmica na qual atua o destino 
(carma). Enquanto se enxergar apenas 
a legitimidade que prevalece no 
contexto das coisas e dos fatos 
naturais, permanece-se muito distante 
daquilo em que o destino atua 
legitimamente. 

41. Durch den dritten Leitsatz der 
vorigen Gruppe wird auf das Wesen 
des menschlichen Willens hingewiesen. 
Erst wenn man dieses Wesen gewahr 
geworden ist, steht man mit seinem 
Begreifen in einer Weltsphäre 
darinnen, in der das Schicksal (Karma) 
wirkt. Solange man nur die 
Gesetzmäßigkeiterblickt, die im 
Zusammenhange der Naturdinge und 
Naturtatsachen herrscht, bleibt man 
dem ganz fern, das im Schicksal 
gesetzmäßig wirkt.  

 

Ir para o índice 

50 



42 Ao compreender tal legitimidade 
do destino também se revela que 
isso não pode surgir por meio do 
decurso de uma vida terrena física 
singular. Enquanto o ser humano 
vive no mesmo corpo físico, ele só 
consegue concretizar o conteúdo 
moral de sua vontade na medida 
que esse corpo físico permite dentro 
do mundo físico. Somente depois de 
o ser humano ter transposto o portal 
da morte para a esfera espiritual, a 
entidade espiritual da vontade pode 
alcançar a plena realidade. Então os 
resultados correspondentes do bem, 
assim como os do mal, chegarão 
inicialmente à concretização 
espiritual. 

42. In einem solchen Erfassen der 
Gesetzmäßigkeit im Schicksal offenbart 
sich auch, daß sich dieses durch den Gang 
des einzelnen physischen Erdenlebens 
nicht zum Dasein bringen kann. Solange 
der Mensch in demselben physischen Leibe 
lebt, kann er den moralischen Inhalt seines 
Willens nur so zur Wirklichkeit werden 
lassen, wie es dieser physische Leib 
innerhalb der physischen Welt gestattet. 
Erst, wenn der Mensch durch die 
Todespforte in die Geistessphäre 
eingezogen ist, kann die Geistwesenheit 
des Willens zur vollen Wirklichkeit 
gelangen. Da wird das Gute in seinen ihm 
entsprechenden Ergebnissen, das 
Schlechte in den seinigen, zunächst zur 
geistigen Verwirklichung kommen. 

 

43 Nessa concretização espiritual, o 
ser humano molda-se entre a morte e 
um novo nascimento; ele se torna em 
sua essência uma imagem do que fez 
na vida terrena. Partindo dessa 
essencialidade, ele molda sua vida 
física quando volta para a Terra. O 
aspecto espiritual que reina no destino 
só consegue concretizar-se no âmbito 
físico, se sua causa correspondente 
tiver se retirado para a região 
espiritual antes dessa concretização. 
Pois o que se configura em 
conformidade com o destino provém 
do âmbito espiritual, e não como 
consequência das manifestações 
físicas.. 

43. In dieser geistigen Verwirklichung 
gestaltet sich der Mensch selber 
zwischen dem Tode und einer neuen 
Geburt; er wird wesenhaft ein Abbild 
dessen, was er im Erdenleben getan hat. 
Aus diesem seinem Wesenhaften heraus 
gestaltet er dann beim Wieder-Betreten 
der Erde sein physisches Leben. Das 
Geistige, das im Schicksal waltet, kann 
im Physischen nur seine Verwirklichung 
finden, wenn seine entsprechende 
Verursachung vor dieser Verwirklichung 
sich in das geistige Gebiet 
zurückgezogen hat. Denn aus dem 
Geistigen heraus, nicht in der Folge der 
physischen Erscheinungen gestaltet sich, 
was sich als schicksalsgemäß auslebt 

Fonte: R. Steiner, Anthroposophische Leitsätze [Princípios antroposóficos]. GA 26, 
p. 25, versão da bdn-steiner.ru. Trad. VWS, rev. SALS. 
 

O amor para com o supra sensível 
transforma​
O minério da ciência no ouro da sabedoria. 

Die Liebe zum Übersinnlichen wandelt​
Das Erz der Wissenschaft in das Gold 
der Weisheit 

  Fonte: GA 40, p. 203. Trad. VWS. 
 
O espírito perece no conhecimento,​
Na contemplação ele é revitalizado,​
Na contemplação surge o amor. 

Der Geist erstirbt im Wissen,​
Im Schauen wird er neu belebt,​
Im Schauen ersteht die Liebe. 

  Fonte: GA 40, p. 256. Trad. VWS; rev. SALS. 

Ir para o índice 

51 



●​ [...] do mesmo modo que para alguém que ainda desconhece o ar, este não 
existe, sendo algo de outro mundo, aquelas pessoas que ainda não conhecem o 
mundo espiritual – o qual, assim como o ar, está presente em todo lugar –, 
consideram esse último mundo algo transcendente, do outro mundo. Já para 
aquele que aceita a existência do mundo espiritual, este pertence a este mundo. 
Portanto, trata-se apenas de reconhecer que, no atual período da evolução 
terrestre, entre o nascimento e a morte o ser humano vive dentro de seu corpo 
físico, de toda a sua organização, de tal modo de esta lhe propicia um tipo de 
consciência que, por assim dizer, o separa de um determinado de mundo de 
causas o qual, entretanto, atua como tal nessa existência física.​
Fonte: GA 235, p. 27. palestra de 23/2/1924. 

Ao viver o espírito sempre manifesta​
Apenas sua força,​
No entanto, ao falecer o espírito mostra​
Como através de toda a morte​
Ele apenas se preserva sempre para uma 
vida superior. 

Lebend offenbart der Geist​
Stets nur seine Kraft,​
Sterbend aber zeigt der Geist,​
Wie er durch allen Tod hindurch​
Sich stets zu höherm Leben nur 
bewahrt. 

  Fonte: GA 40, p. 81. Na p. 283 está anotado "26/10/1911, 2ª palestra do GA 61". 
Trad. VWS; rev. SALS. 

 
Jaz em cada vida​
O novo germe da vida,​
E a alma fenece para a antiga vida,​
Afim de, imortal, amadurecer para uma 
nova. 

Es liegt in jeglichem Leben​
Des Lebens neuer Keim,​
Und die Seele stirbt dem alten ab,​
Um unsterblich dem neuen 
zuzureifen. 

  Fonte: GA 40, p. 89. Na p. 285 está anotado "Caderno de notas, 12/1912; ver 
palestra de 3/12/1912 do GA 141". Trad. VWS; rev. SALS. 

 
Solstício Invernal 

O Sol contempla​
No cerne da noite.​
Com pedras engendra​
No chão da morte. 

E no declínio da vida,​
Na noite letal​
A criação se reanima,​
Faz-se aurora jovial. 

Que as alturas revelem​
O eterno verbo divino;​
As profundezas conservem​
O sereno domínio. 

Nas trevas vivendo​
Recria um Sol real.​
Na matéria tecendo​
Conhece o deleite espiritual. 

Wintersonnenwende 

Die Sonne schaue​
Um mitternächtige Stunde.​
Mit Steinen baue​
Im leblosen Grunde. 

So finde im Niedergang​
Und in des Todes Nacht​
Der Schöpfung neuen Anfang,​
Des Morgens junge Macht. 

Die Höhen laß offenbaren​
Der Götter ewiges Wort;​
Die Tiefen sollen bewahren​
Den friedevollen Hort. 

Im Dunkel lebend​
Erschaffe eine Sonne.​
Im Stoffe webend​
Erkenne Geistes Wonne. 

  Fonte: GA 40, p. 75. Do GA 96, palestra de 17/12/1906. Trad. livre: CB. Col. LJ. 

Ir para o índice 

52 



 
Nos fundamentos da alma do ser humano​
Vive o Sol espiritual, certo da vitória;​
As forças corretas do sentimento,​
Tentam pressenti-lo​
No íntimo da vida invernal,​
E o impulso de esperança do coração:​
Ele contempla a vitória do espírito solar​
Na luz da bênção do Natal,​
Como a mais elevada vida do símbolo​
Na profunda noite do inverno. 

In des Menschen Seelengründen​
Lebt die Geistes-Sonne siegessicher;​
Des Gemütes rechte Kräfte,​
Sie vermögen sie zu ahnen​
In des Innern Winterleben,​
Und des Herzens Hoffnungstrieb:​
Er erschaut den Sonnen-Geistes-Sieg​
In dem Weihnacht-Segenslichte,​
Als dem Sinnbild höchsten Lebens​
In des Winters tiefer Nacht. 

  Fonte: GA 150, p. 132, palestra de 23/12/1913. Trad. VWS, rev. SALS 
 
Vivem as plantas​
Na força da luz do Sol.​
Atuam os corpos humanos​
No poder da luz da alma.​
E o que para a planta​
É a luz celeste do Sol,​
É para o corpo humano​
A luz anímica do espírito. 

Es leben die Pflanzen​
In Sonnenlichtes Kraft.​
Es wirken die Menschenleiber​
In Seeelenlichtes Macht.​
Und was der Pflanze​
Der Sonne Himmelslicht,​
Das ist dem Menschenleibe​
Des Geites Seelenlicht. 

  Fonte: GA 40, p. 218. Trad. VWS. 
 
A luz do Sol fortalece o que a Terra​
cria​
A luz solar da verdade fortalece o coração 
humano. 

Der Sonne Licht kräftigt der Erde 
Schöpfung,​
Der Wahrheit Sonnenlicht kräftigt das 
Menschenherz. 

  Fonte: GA 40, p. 230. Na p. 279 está anotado “Para a Sra. Hedda Hummel, Köln 
1917”. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
O Sol dá​
Luz às plantas,​
Porque o Sol​
Ama as plantas.​
Assim dá luz anímica​
Uma pessoa a outras pessoas,​
Quando as ama. 

Die Sonne gibt​
Dem Pflanzen Licht,​
Weil die Sonne​
Die Pflanzen liebt.​
So gibt Seelenlicht​
Ein Mensch andern Menschen,​
Wenn er sie liebt. 

  Fonte: GA 40, p. 243. Na p. 281 está anotado “Caderno de notas”. Trad. VWS; rev. 
SALS. 

 
Um segredo da natureza 

Contemple a planta!​
Ela é da Terra​
A borboleta aprisionada. 

Contemple a borboleta!​
Ela é do cosmos​
A planta liberta. 

Ein Geheimnis der Natur 

Schaue die Pflanze!​
Sie ist der von der Erde​
Gefesselte Schmetterling. 

Schaue den Schmetterling!​
Er ist die vom Kosmos​
Befreite Pflanze. 

Ir para o índice 

53 



  Fonte: GA 40, p. 158. Na p. 295 está anotado “da 4a. palestra, de 26/10/1923, do 
GA 230”. Trad. VWS. 

 
Um segredo da natureza 

Contemple a planta!​
Ela é da Terra​
A borboleta aprisionada. 

Contemple a borboleta!​
Ela é do cosmos​
A planta liberta. 

Ein Geheimnis der Natur 

Schaue die Pflanze!​
Sie ist der von der Erde​
Gefesselte Schmetterling. 

Schaue den Schmetterling!​
Er ist die vom Kosmos​
Befreite Pflanze. 

  Fonte: GA 40, p. 158. Na p. 295 está anotado “da 4a. palestra, de 26/10/1923, do 
GA 230”. Trad. VWS. 

 
 Em tudo o que o ser humano pode criar,​
os poderes criadores deixaram​
a natureza incompleta. 

In allem, was der Mensch schaffen kann, 
haben die schöpferischen Mächte die 
Natur unvollendet gelassen. 

  Fonte: GA 14, p. 118. Trad. VWS. Ver outra versão na edição brasileira, p. 117. 
 

Os próximos 4 versos seguem o mesmo motivo básico. 

Falam aos sentidos​
As coisas na amplidão do espaço,​
Elas transformam-se no decurso do tempo.​
A alma humana não vive​
Limitada por amplidões do espaço​
E nem pelo decurso do tempo​
No reino da eternidade. 

Es sprechen zu den Sinnen​
Die Dinge in den Raumesweiten,​
Sie wandeln sich im Zeitenlaufe.​
Es lebt die Menschenseele​
Begrenzt durch Raumesweiten nicht​
Und nicht durch Zeitenlauf​
Im Reich der Ewigkeiten. 

  Fonte: GA 40, p. 80. Na p. 286 está anotado "Ver as palestras de Berlin 
1910/1911" [deve ser o GA 60]. Trad. VWS; rev. SALS. 
 

●​ Todos nós temos consciência da corrente exterior da evolução, que leva 
consigo todos os seres do céu e da Terra, minerais, plantas, animais, seres 
humanos, e que os permite se movimentarem em direção a um futuro infinito, 
sem perceber a força original que os impulsiona incessantemente. Porém, 
existe no universo uma corrente inversa, que se movimenta na direção oposta 
e continuamente intervém sobre a primeira. É a da involução, através da qual 
os princípios, as forças, as entidades e as almas que provêm do mundo 
invisível e da região do eterno penetram ininterruptamente na realidade 
visível. Nenhuma evolução material seria compreensível sem essa contínua 
involução espiritual sem essa corrente astral oculta, que é a grande 
estimuladora de toda a vida, com sua hierarquia de entidades potentes 
parênteses. (...)  Essa é a dupla corrente do tempo: a expiração e a 
inspiração da alma do mundo, que provém da eternidade e à eternidade 
retorna.​
Fonte: Carta de R.Steiner a Edouard Schuré, in CB, p. 24. Col. LH; ed. VWS. 

 

Ir para o índice 

54 



Falam aos sentidos humanos​
As coisas nas amplidões do espaço;​
Elas atuam sobre as almas humanas​
Transformando-se no decorrer do tempo.​
A alma, vivenciando-se a si própria,​
Sem os limites das fronteiras do espaço,​
Sem as restrições do decorrer do tempo,​
Apreende o reino da essência do espírito​
Em sua característica eterna. 

Es sprechen zu den Menschensinnen​
Die Dinge in den Raumesweiten;​
Sie wirken auf die Menschenseelen​
Sich wandelnd in dem Zeitenlaufe.​
Sich selbst erlebend ergreift die Seele,​
Von Raumesgrenzen ungebrenzt,​
Vom Zeitenlaufe unbeschränkt,​
Des Geistes Wesensreich​
In seiner ewigen Eigenart. 

  Fonte: GA 40, p. 104. Trad. VWS; rev. SALS. 
 

 
Falam ao sentido humano​
Os seres nas amplidões do espaço,​
Eles transformam-se no decorrer do tempo.​
Viveciando, a alma humana penetra​
Ilimitada pelas amplidões do espaço​
E não desviada pelo decorrer do tempo​
No reino da eternidade. 

Es sprechen zu dem Menschensinn​
Die Wesen in den Raumesweiten,​
Sie wandeln sich im Zeitenlaufe.​
Erlebend dringt die Menschenseele​
Von Raumesweiten unbegrenzt​
Und unbeirrt vom Zeitenlauf​
Ins Reich der Ewigkeiten ein. 

  Fonte: GA 150, p. 66, palestra de 5/5/1913. Trad. VWS, rev. SA 
 
Falam aos sentidos​
As coisas nas amplidões do espaço,​
Elas transformam-se no fluxo do tempo;​
Reconhecendo, a alma humana penetra,​
Ilimitada pelas amplidões do espaço​
E inatingível pelo fluxo do tempo​
No reino da eternidade. 

Es sprechen zu den Sinnen​
Die Dinge in den Raumesweiten,​
Sie wandeln sich im Zeitenstrome;​
Erkennend dringt die Menschenseele,​
Von Raumesweiten unbegrenzt​
Und unerreicht vom Zeitenstrom,​
Ins Reich der Ewigkeiten ein. 

  Fonte: GA 150, p. 118, palestra de 21/12/1913. Trad. VWS, rev. SALS. 
 

 
Na eternidade aprende a viver​
Quem consegue solucionar​
Sua relação para o com tempo. 

Im Ewigen lernt leben,​
Wer sein Verhältnis zur Zeit​
Zu lösen versteht. 

  Fonte: GA 40, p. 206. Na p. 289 está anotado “Caderno de notas, inverno de 
1907”. Trad. VWS. 

 
​
​
A alma do ser humano é uma flor do 
cosmos,​
Que foi determinada a amadurecer, em si, 
o espírito divino. 

​
​
Die Seele des Menschen ist eine Blüte 
der Welt,​
Bestimmt, in sich den göttlichen Geist 
zu reifen. 

  Fonte: GA 40, p. 197. Na p. 281 está anotado “Dedicatória de uma fotografia, 
Weimar”. Trad. VWS; rev. SALS. 
 

 

Ir para o índice 

55 



A chave para o mundo espiritual​
Está no instrumento mental do ser 
humano. 

Der Schlüssel zur Geisteswelt​
Liegt im Geisteswerkzeug des Menschen 

  Fonte: GA 40, p. 208. Na p. 279 está anotado “Para a Sra. A.Kinkel em uma foto, 
16/11/1909”. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
 ​
Estrelas falavam antigamente aos seres 
humanos,​
Seu silenciar é destino do cosmos;​
A percepção do silenciar​
Pode ser sofrimento do ser humano terreno;​
No entanto, amadurece na calma silenciosa,​
O que os seres humanos falam às estrelas;​
A percepção do seu falar​
Pode vir a ser força do ser humano espiritual. 

​
Sterne sprachen einst zu Menschen,​
Ihr Verstummen ist Weltenschicksal;​
Des Verstummens Wahrnehmung​
Kann Leid sein des Erdenmenschen;​
In der Stummen Stille aber reift,​
Was Menschen sprechen zu Sternen;​
Ihres Sprechens Wahrnehmung​
Kann Kraft werden des   
Geistesmenschen. 

  Fonte: GA 40, p. 143. Trad. VWS. 
 

●​ À minha frente, ao longe, está uma estrela.​
Ela vem se aproximando cada vez mais de mim.​
Seres espirituais enviam-me luz estelar com amor.​
A estrela mergulha em meu próprio coração.​
Preenche-o de amor.​
O amor em meu coração torna-se, em minh’alma, força do amor.​
Sei que também posso formar em mim a força do amor.​
Sei que com este amor poderei superar o peso do meu corpo.​
​
Fonte: parte de e-mail enviado pelo Grupo de Ex-alunos Waldorf (GEA) em 
27/2/10 anunciando o falecimento da Profa. Ilka Roth, da Escola Waldorf 
Rudolf Steiner de São Paulo. Col. MB.​
 

O espírito das vespas, a alma grupal das 
vespas, que é uma parte da substância 
divino-espiritual, foi o descobridor do 
papel muito antes de ele ser inventado. 
Assim, o ser humano sempre anda às 
apalpadelas atrás da sabedoria cósmica. 
Em princípio, tudo o que o ser humano 
descobrirá no decorrer do 
desenvolvimento da Terra já está 
contido na natureza. Mas o que o ser 
humano realmente dará à Terra é o 
amor, que evoluirá do mais sensorial 
para o mais espiritual. Esta é a missão 
do desenvolvimento da Terra. A Terra é 
o cosmos do amor. 

Der Wespengeist, die Gruppenseele der 
Wespen, die ein Teil ist der 
göttlich-geistigen Substanz, ist die 
Erfinderin des Papiers schon viel früher 
gewesen. - So tappt der Mensch 
eigentlich immer hinter der 
Weltenweisheit nach. Im Prinzip ist alles, 
was der Mensch im Laufe der 
Erdenentwickelung erfinden wird, schon 
in der Natur enthalten. Was aber der 
Mensch wirklich der Erde geben wird, das 
ist die Liebe, die sich von der sinnlichsten 
zur vergeistigsten Art entfalten wird. Das 
ist die Aufgabe der Erdenentwickelung. 
Die Erde ist der Kosmos der Liebe. 

  Fonte: GA 103,  p. 49, palestra de 20/5/1908. Trad. VWS, rev. SALS. 

●​ O ser humano pertence ao universo todo num sentido muito mais amplo do que 
normalmente se supõe, pois ele é uma parte de todo o universo e, sem este 
último, em realidade ele não é nada. Muitas vezes usei a comparação com uma 

Ir para o índice 

56 



parte qualquer que integra o ser humano, por exemplo um dedo; o dedo é dedo 
enquanto pertencer ao organismo humano. No momento em que é separado do 
organismo humano ele deixa de ser um dedo. Exteriormente, fisicamente, ele 
continua sendo o mesmo dedo, mas ele deixa de ser um dedo [o dedo original] 
quando está separado do organismo humano. Do mesmo modo, o ser humano 
realmente deixa de ser ser humano quando é separado da existência cósmica 
geral. Ele pertence a essa existência, e sem a mesma não pode ser encarado, 
não pode ser compreendido realmente como ser humano.​
Fonte: GA 235, p. 15, palestra de 17/8/1924. 

O desenvolvimento do mundo deve então 
ser assim compreendido: o não-espiritual 
precedente, de onde mais tarde 
desabrocha a espiritualidade do ser 
humano, tem algo espiritual a seu lado e 
fora de si. A posterior sensorialidade 
espiritualizada, na qual aparece o ser 
humano, manifesta-se porque o ancestral 
espiritual do ser humano une-se às 
formas não-espirituais imperfeitas e, 
metamorfoseando-as, aparece então sob 
forma manifesta. 

Die Entwickelung der Welt ist dann so 
zu verstehen, daß das vorangehende 
Ungeistige, aus dem sich später die 
Geistigkeit des Menschen entfaltet, 
neben und außer sich ein Geistiges hat. 
Die spätere durchgeistigte Sinnlichkeit, 
in der der Mensch erscheint, tritt dann 
dadurch auf, daß sich der 
Geistesvorfahre des Menschen mit den 
unvollkommenen ungeistigen Formen 
vereint, und, diese umbildend, dann in 
sinnenfälliger Form auftritt. 

  Fonte: GA 2, p. 12. Rev. VWS e SALS. 

●​ A vida inteira é como uma planta [...] do mesmo modo, a vida humana inteira 
leva implícitos os rudimentos de seu futuro. Mas para poder opinar sobre esse 
futuro, é necessário penetrar na natureza oculta do ser humano.​
Fonte: Site da escola Mi Jardin, Costa Rica. Trad. do espanhol: VWS. 

Um ser humano sem ideal é um ser 
humano sem energia. Na vida o ideal 
desempenha o mesmo papel que o vapor 
dentro de uma máquina. O vapor 
encerra, por assim dizer, em um pequeno 
espaço uma infinita plenitude de espaço 
condensado, daí sua intensa força de 
expansão. O mesmo acontece na vida, 
com a força mágica do pensamento. Se 
nos elevamos ao ideal mental da 
humanidade em sua totalidade, sentimos 
o caminho que a conduz através das 
épocas [evolutivas]. 

Ein Mensch ohne Ideal ist ein Mensch 
ohne Energie. Das Ideal spielt im Leben 
dieselbe Rolle wie der Dampf in der 
Maschine. Der Dampf schließt 
gewissermaßen auf kleinem Raum eine 
unendliche Fülle von kondensiertem 
Raum ein, daher seine intensive 
Ausdehnungskraft. Von gleicher Art ist 
aber auch die magische Kraft des 
Gedankens im Leben. Erheben wir uns 
also zum gedanklichen Ideal der 
Menschheit in ihrer Gesamtheit, erfühlen 
wir den Faden, der ihre Evolution durch 
die Epochen hindurch leitet. 

  Fonte: GA 94, p. 23, palestra de 26/5/1906. Col. RS. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
Eis o ser humano 

No coração tece o sentir,​
Na cabeça luze o pensar,​
Nos membros vigora o querer.​
Luzir que tece,​
Tecer que vigora,​

Ecce homo (*) 

In dem Herzen webet Fühlen,​
In dem Haupte leuchtet Denken,​
In den Gliedern kraftet Wollen.​
Webendes Leuchten,​
Kraftendes Weben,​

Ir para o índice 

57 



Vigorar que luze:​
Eis o ser humano. 

Leuchtendes Kraften:​
Das ist der Mensch. 

  Fonte: GA 40, p. 121. Ritmos assinalados: troqueu, troqueu/anfíbraco. Trad. 
SALS. (*) João 19:5, na vulgata. 

 
 
Eu primordial,​
Do qual tudo se originou,​
Eu primordial,​
Ao qual tudo volta,​
Eu primordial,​
Que vive em mim –​
Por ti eu anseio. 

Urselbst,​
Von dem alles ausgegangen,​
Urselbst,​
Zu dem alles zurückkehrt,​
Urselbst,​
Das in mir lebt –​
Zu dir strebe ich hin. 

  Fonte: GA 40, p. 94. Do GA 266/1, aula esotérica de 27/1/1907. Trad. VWS.​
 

 
Estar desperto 

Nos círculos espirituais do cosmo​
Ergue-se a figura espacial do ser humano.​
Nos reinos anímicos do cosmo​
Tece a força vital do ser humano. 

Dormir 

No círculo da liberdade da alma​
Repousa a força instintiva do ser humano.​
No reino solar da mente​
Cria o poder pensador do ser humano. 

Wachsein 

In den Weltengeisteskreisen​
Steht des Menschen Raumgestalt.​
In den Weltenseelenreichen​
Webt des Menschen Lebenskraft. 

Schlafen 

In dem Seelenfreiheitkreise​
Ruht des Menschen Triebgewalt.​
In dem Geistes Sonnenreiche​
Schafft des Menschen Denkermacht. 

  Fonte: GA 40, p. 141. Ritmo assinalado: troqueu. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ Hoje em dia tudo deixa a humanidade impassível. Os fatos mais importantes, de 
mais alcance e mais incisivos, são vistos como mera sensação. Não têm efeito 
suficiente para abalar as pessoas. Assim, por melhores democracias e 
parlamentos que as pessoas tenham, quando elas se reúnem nos parlamentos o 
destino da humanidade não se faz presente, pois a maioria das pessoas que 
foram eleitas, para lá atuarem, não estão imbuídas dos desígnios da 
humanidade.​
Fonte: GA 296,  p. 109, palestra de 15/8/1919. Rev. (sem cotejo com o 
original): VWS; col. RYS. 

●​ A natureza existe, mas o ser humano​
só pode alcançá-la​
quando se deixa destruir por ela.​
A alma humana existe, mas a natureza​
só pode alcançá-la​
tornando-se imagem aparente.​
Essas duas verdades vivem no subconsciente das pessoas de hoje.​
Fonte: GA 234, p. 26, palestra de 1/2/1924. 

Ir para o índice 

58 



●​ É de contradições que se constitui a realidade. Não a compreendemos quando 
não observamos as contradições do mundo.​
Fonte: GA 293,  p. 97, palestra de 29/8/1919. Obs. de VWS: Steiner refere-se 
às interpretações da realidade; nesse sentido, ele está indo contra a estrita 
aplicação da lógica aristotélica (lógica clássica) na explicação e no entendimento 
da realidade, como, por exemplo, o uso irrestrito do Princípio do Terceiro 
Excluído na lógica. Ele também quer dizer que, ao explicar-se qualquer 
fenômeno, deve-se fazê-lo sempre de vários pontos de vista, o que pode levar a 
contradições aparentes. 

●​ Do mesmo fundamento do qual nascem todos os desejos e cobiças nasce 
também o anseio de altos ideais, a ânsia de tornar os seres humanos felizes e de 
criar obras de arte nas consecutivas épocas culturais humanas. Do mesmo 
fundamento, do manancial das perniciosas cobiças dirigidas para o mal, nascem 
também os empenhos pelo que de mais elevado pode ser produzido na Terra. E 
não existiria, na alma, o entusiasmo pelo bem supremo se não fosse possível, de 
outro lado, que o mesmo entusiasmo pudesse mergulhar também no vício e no 
mal.​
Fonte: GA120, p. 190. 

●​ Do mesmo modo que a humanidade progride pelo desenvolvimento de seus 
nobres impulsos, é também verdade que o entusiasmo exagerado e o fanatismo 
transformam os mais nobres impulsos nos piores adversários da evolução 
correta. É preciso aspirar às alturas espirituais com humildade e clara visão da 
realidade, e não com um ânimo exaltado, para que o progresso da humanidade 
seja incentivado de forma salutar.​
Fonte: GA 15, p. 35, 3º capítulo. 

O mal, o ruim,​
Permanecem enigmas,​
Na medida em que os sentidos, sozinhos​
Enredam-se na formação​
De uma imagem do mundo.​
O enigma soluciona-se,​
Tão logo o espírito procura​
A fonte do mal e do ruim​
Nas profundezas ocultas da existência. 

Das Böse, das Übel,​
Sie bleiben Rätsel,​
So lange die Sinne nur allein​
Ein Bild der Welt​
Zu formen sich erfangen.​
Das Rätsel löset sich,​
Sobald der Geist​
Des Bösen und der Übel Quell​
In des Daseins verborgnen Tiefen sucht. 

  Fonte: GA 40, p. 93. Na p. 277 consta “Caderno de notas 2/1914”. Trad. VWS; 
rev. SALS. [Esse verso foi escrito logo depois da palestra de Berlin de 15/1/1914, 
“Das Böse im Lichte der Erkenntnis vom Geiste” (O mal à luz do conhecimento do 
espírito), do GA 63, pp. 224-260; ver o próximo texto.] 

 
Como o mal entra na vida? O que 
provoca no mundo o assim denominado 
crime?​
Isso está presente pelo fato de o ser 
humano permitir que sua melhor 
natureza, e não a pior, submerja no 
físico-corpóreo, que em si não pode ser 
ruim, e aí desenvolve aquelas 
propriedades que não pertencem ao 
físico-corpóreo, mas que justamente 
pertencem ao espiritual. Por que nós, 

Wodurch tritt das Böse im Leben ein? 
Wodurch ist das sogenannte Verbrechen 
in der Welt?​
Das ist dadurch vorhanden, daß der 
Mensch seine bessere Natur, nicht die 
schlechtere, untertauchen läßt im 
Physisch-Leiblichen, das als solches nicht 
böse sein kann, und dort diejenigen 
Eigenschaften entwickelt, die nicht in das 
Physisch-Leibliche hineingehören, 
sondern die gerade in das Geistige 

Ir para o índice 

59 



seres humanos, podemos ser maus? 
Porque podemos ser seres espirituais! 
Porque, assim que nos habituamos ao 
mundo espiritual, nós devemos ter 
condições de desenvolver aquelas 
características que se tornam más, 
quando as aplicamos na vida 
físico-sensorial. [...] O fato de o ser 
humano aplicar erroneamente o 
espiritual no mundo sensório conduz 
para o seu lado mau. Se ele não 
pudesse tornar-se mau, ele não poderia 
ser um ser espiritual, pois ele precisa 
possuir as características que podem 
fazê-lo mau; caso contrário, ele jamais 
poderia ascender ao mundo espiritual.​
A perfeição consiste em o ser humano 
aprender a permear-se com o seguinte 
ponto de vista: você não deve aplicar na 
vida física as propriedades que tornam o 
ser humano mau nessa vida física; pois, 
o tanto que você as aplica aí, o mesmo 
tanto você subtrai das propriedades 
fortalecedoras da alma para o espírito, e 
você se enfraquece para o mundo 
espiritual. Neste último essas 
propriedades estão em seu lugar 
correto. 

gehören. Warum können wir Menschen 
böse sein? Weil wir geistige Wesen sein 
dürfen! Weil wir in die Lage kommen 
müssen, sobald wir uns in die geistige 
Welt hineinleben, diejenigen 
Eigenschaften zu entwickeln, die zum 
Schlechten werden, wenn wir sie im 
physisch-sinnlinchen Leben anwenden. … 
Daß der Mensch das Geistige verkehrt im 
Sinnlichen anwendet, das führt zu 
seinem Bösen. Und könnte er nicht böse 
werden, so könnte er ein geistiges Wesen 
nicht sein. Denn die Eigenschaften, die 
ihn böse machen können, er muß sie 
haben; sonnst könnte er nie in die 
geistige Welt hinaufkommen.​
Die Vollkommenheit besteht darin, daß 
der Mensch lernt, sich innerlich mit der 
Einsicht zu durchdringen: Du darfst die 
Eigenschaften, die dich im physischen 
Leben zum bösen Menschen machen, 
nicht in diesem physischen Leben 
anwenden; denn so viel du von ihnen 
dort anwendest, so viel entziehst du dir, 
von den erkraftenden Eigenschaften der 
Seele für das Geistige, so viel schwächst 
du dich für die geistige Welt. Dort sind 
diese Eigenschaften am rechten Platz. 

  Fonte: GA 63, p. 247, palestra de 15/1/1914. Trad. VWS; rev. SALS. [Ver o verso 
anterior.] 

●​ [...] de forma alguma se quer dizer que o [ser humano no caminho do 
autodesenvolvimento] deve assistir à maneira como o mal se alastra; mas ele 
deverá procurar até mesmo no mal aquelas facetas pelas quais possa 
transformá-lo num bem. Cada vez mais se conscientizará de que o melhor 
combate ao mau e ao imperfeito consiste em criar o bom e o perfeito.​
Fonte: GA 10, p. 78, cap. “As condições para a disciplina oculta”. 

●​ Os deuses não criaram o ser humano em vão; ele existe na Terra para que algo 
que só pode ser conseguido por ele possa ser usado pelos deuses para a 
posterior criação do mundo. O ser humano está na Terra porque os deuses 
necessitam dele. Ele está na Terra de modo que possa pensar, sentir e querer 
aquilo que vive no cosmos. Se ele o faz de maneira correta, os deuses podem 
pegar essa coisa transformada e implantá-la na configuração do mundo. 
Portanto o ser humano – se em sacrifício e arte ele devolve o que os deuses lhe 
deram – coopera na construção do cosmos. Ele tem uma conexão anímica com a 
evolução cósmica. Se permeamos nós mesmos com um conceito dessa relação 
dentro da evolução cósmica espiritual-física, podemos aplicá-lo para o mundo 
presente. [...] A ‘ciência’ de hoje só tem um significado terreno; sua missão é 
ajudar os seres humanos a tornarem-se livres aqui na Terra. Mas os deuses não 
podem usar essa ciência para continuarem a criação cósmica. Pensamentos 
abstratos são o máximo em abstrações, são cadáveres do mundo espiritual. O 
que é executado cientificamente só tem sentido para a Terra; tendo agido na 

Ir para o índice 

60 



Terra como pensamento, é destruído, enterrado; não continua a viver.​
Fonte: GA 276, pp. 66-67, palestra de 8/6/1923. Trad.VWS. 

Se é permitido expressar-se de maneira 
algo paradoxal, o ser humano ama hoje 
em seus conceitos aquilo que é 
confortável. Acontece que esse pendor 
para um conceito rígido, para um 
conceito que pode ser captado em 
contornos nítidos, só pode ser aplicado 
para o que é morto, para o que não se 
move, deixando, assim, o conceito 
rígido. Mas ocorre que esse viver com 
conceitos rígidos, que não se preocupam 
mais com algo exteriormente vivo, 
mesmo assim deu aos seres humanos a 
possibilidade de conquistar 
interiormente a consciência da 
liberdade, como já abordei 
frequentemente.​
Devido ao fato de o ser humano ter se 
tornado totalmente morto em seus 
conceitos, surgiram duas vertentes: de 
um lado, a consciência da liberdade, de 
outro, a possibilidade de aplicar na 
grandiosa e triunfante técnica os 
conceitos rígidos que são retirados do 
que é morto e que só podem ser usados 
no que é morto. Essa técnica está 
condenada a ser uma concretização do 
sistema de idéias rígidas.​
Esse é um lado do desenvolvimento pelo 
qual passou a humanidade mais 
recente. Deve-se igualmente 
compreender como o ser humano 
desvencilhou-se, por assim dizer, do que 
é vivo, como o que é vivo tornou-se 
estranho para ele, mas deve-se também 
entender o seguinte: quando o ser 
humano tiver de defrontar-se com o que 
é morto, se não quiser permanecer no 
âmbito do que é morto mas sentir em 
seu íntimo o impulso para assimilar o 
que é vivo, ele terá que encontrar o que 
é vivo a partir de sua própria força. 

Der Mensch liebt heute, wenn man sich 
etwas paradox ausdrücken darf, das 
Bequeme in seinen Begriffen. Es ist so, 
dass dieses Hinneigen zum starren 
Begriff, zu dem Begriff, der in scharfen 
Konturen gefasst werden kann, nur auf 
das Tote anwendbar ist, das sich nicht 
rührt, und daher den Begriff starr sein 
lässt; aber es ist doch so, dass dieses 
Leben in den starren Begriffen, die sich 
eigentlich um nichts äusserlich 
lebendiges mehr kümmern, dennoch dem 
Menschen die Möglichkeit gegeben hat, 
innerlich das Bewusstsein der Freiheit zu 
erringen, wie ich das ja öfter ausgeführt 
habe.​
Zweierlei ist es eben, was 
heraufgekommen ist dadurch dass der 
Mensch in seinen Begriffen völlig tot 
geworden ist: auf der einen Seite das 
Bewusstsein der Freiheit, auf der endern 
Seite die Möglichkeit, nun die starren 
Begriffe, die vom Toten genommen 
werden und nur auf das Tote anwendbar 
sind, in der grossartigen triumphalen 
Technik anzuwenden, die ja darauf 
angewiesen ist, eine Verwirklichung des 
starren Ideensystems zu sein.​
Das ist die eine Seite der Entwicklung, 
welche die neuere Menscheit 
durchgemacht hat. Mas muss ebenso 
verstehen, wie der Mensch aus dem 
Lebendigen gewissermassen sich 
herausgeschnürt hat, wie ihm das 
lebendige fremd geworden ist, wie man 
auch einsehen muss: Wenn der Mensch 
dem Totem gegenüberzustehen hat, so 
hat er, wenn er nicht in dem Toten 
vebleiben will, sondern in sein Gemüt den 
Impuls des Lebendigen aufnehmen will, 
aus seiner eigenen Kraft dieses 
Lebendigen zu finden. 

  Fonte: GA 221, p. 126, palestra de 18/2/1923. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ [...] se Deus fosse onipotente, faria tudo o que acontece, tornando a liberdade 
humana impossível. A onipotência divina excluiria a liberdade humana! Não há 
dúvida que, se o ser humano pode ser livre, a onipotência de Deus não existe.​
Será que o Divino possui a onisciência? Sendo a meta mais elevada do ser 
humano a procura da semelhança com Deus, nossa procura deveria então ser a 
da sabedoria plena. Acaso a sabedoria plena é o maior bem? Se o fosse, a cada 

Ir para o índice 

61 



momento deveria abrir-se um enorme abismo entre o ser humano e Deus 
onisciente. Se realmente Deus tivesse guardado para si o maior bem, a 
onisciência, e dela privasse o ser humano, este estaria a cada momento cônscio 
desse abismo.​
A qualidade mais abrangente da divindade não é a onipotência nem a 
onisciência, mas sim o amor, a qualidade que não é passível de gradação. Deus 
está pleno de amor, é puro amor, tendo, por assim dizer, nascido da substância 
do amor. Deus é amor puro, amor sincero, e não sabedoria ou poder supremo. 
Deus conservou o amor, mas dividiu o poder e a sabedoria [com certas 
entidades] ... para que o ser humano pudesse ser livre, para que o ser humano, 
sob a influência da sabedoria, pudesse continuar avançando.​
Fonte: GA 143,  p. 39, palestra de 17/12/1912, “Amor, poder, sabedoria”. 
Revisão da redação (sem cotejo com o original): VWS. 

●​ Filosofia é amor à sabedoria. A antiga sabedoria não era filosofia, pois não 
nasceu pelo amor, mas sim pela revelação. Não existe uma filosofia do Oriente, 
mas existe uma sabedoria do Oriente.​
Fonte: GA 143, p. 43, palestra de 17/12/1912, “Amor, poder, sabedoria”. Revisão 
da redação (sem cotejo com o original): VWS. 

As pessoas tornam-se ou céticas ou 
místicas. As céticas sentem-se como 
mentes argutas, que podem duvidar 
de tudo; as místicas sentem-se como 
se estivessem permeadas pela 
divindade, abarcando tudo em seu 
interior com amor, com 
conhecimento. [...] Pois aquilo que a 
humanidade deve almejar é o estado 
de equilíbrio: vivência mística no 
ceticismo, ceticismo na vivência 
mística. Não importa ser Montaigne 
ou [Santo] Agostinho, mas importa 
que o que é Montaigne seja 
iluminado pelo que é Agostinho, e o 
que é Agostinho seja iluminado pelo 
que é Montaigne. As unilateralidades 
levam o ser humano para uma ou 
outra corrente. 

Die Menschen werden entweder Skeptiker 
oder Mystiker. Die Skeptiker fühlen sich als 
feine Geister, die alles bezweifeln können, 
die Mystiker fühlen sich als 
Gott-durchdrungen, die alles in ihrem 
Innern liebend, erkennend umfassen. [...] 
Denn dasjenige, was von der Menschheit 
anzustreben ist, ist der 
Gleichgewichtszustand: mystisches Erleben 
in der Skepsis, Skepsis im mystischen 
Erleben. Es kommt nicht darauf an, ob man 
Montaigne oder Augustinus ist, sondern es 
kommt darauf an, dass dasjenige, was der 
Montaigne ist, durch den Augustinus 
beleuchtet wird, und dasjenige, was der 
Augustinus ist, durch den Montaigne 
beleuchtet wird. Die Einseitigkeiten führen 
den Menschen nach de einen oder nach der 
anderen Strömung ab. 

  Fonte: GA 184, pp. 27-8, palestra de 21/9/1918. Trad. VWS; rev. SALS.​
 

 
Oração noturna para crianças 

Da cabeça aos pés​
Sou a imagem de Deus​
Do coração às mãos​
Sinto o hálito de Deus;​
Falo com a boca,​
Sigo a vontade de Deus.​
Quando Deus eu avisto,​
Em toda a parte, na mãe, no pai,​
Em todas as pessoas queridas,​

Kinder Abendgebet 

Von Kopf bis zum Fuss​
Bin ich Gottes Bild​
Vom Herzen bis in die Hände​
Fühl ich Gottes Hauch;​
Sprech ich mit dem Mund,​
Folg ich Gottes Willen.​
Wenn ich Gott erblick’​
Überall, in Mutter, Vater,​
In allen lieben Menschen,​

Ir para o índice 

62 



No animal e na flor,​
Na árvore e na pedra,​
Nada me dá medo;​
Só amor por tudo​
O que está ao meu redor. 

In Tier und Blume,​
In Baum und Stein,​
Gibt Furcht mir nichts;​
Nur Liebe zu allem,​
Was um mich ist. 

  Fonte: GA 40, p. 238. Este verso é usado por antropósofos como oração ao 
colocarem seus filhos pequenos na cama à noite. Steiner acrescentou o seguinte 
(p. 238): “Não ensinar! Um adulto fala [o verso] toda a noite; aos poucos a 
criança fala palavras, depois linhas e assim aprende toda a oração.” Trad. VWS. 

 
Oração para crianças 

Eu olho para o mundo das estrelas –​
Eu compreendo o brilho das estrelas,​
Quando eu consigo enxergar nele​
A direção divina do mundo plena de 
sabedoria. 

Eu olho para meu próprio coração –​
Eu compreendo o batimento do coração,​
Quando eu consigo nele perceber​
A condução divina do ser humano plena de 
bondade. 

Eu não compreendo nada do brilho das 
estrelas​
E também nada do batimento do coração,​
Se eu não olho e percebo Deus.​
E Deus minha alma​
Guiou para esta vida;​
Ele vai conduzir minha alma para vida 
sempre nova,​
Assim diz, quem consegue pensar 
corretamente.​
E cada ano, que se continua a viver,​
Fala mais sobre Deus e a eternidade da 
alma. 

Kindergebet 

Ich schau in die Sternenwelt –​
Ich verstehe der Sterne Glanz,​
Wenn ich in ihm schauen kann​
Gottes weisheitsvolles Weltenlenken. 

​
Ich schau ins eigene Herz –​
Ich verstehe des Herzens Schlag,​
Wenn ich in ihm spüren kann​
Gottes gütevolles Menschenlenken. 

​
Ich verstehe nichts vom 
Sternenglanz​
Und auch nichts vom Herzenschlag,​
Wenn ich Gott nicht schau und spüre.​
​
Und Gott hat meine Seele​
Geführt in dieses Leben;​
Er wird sie führen zu immer neuen 
Leben,​
So sagt, wer richtig denken kann.​
Und jedes Jahr, das man weiter lebt,​
Spricht mehr von Gott und 
Seelenewigkeit. 

  Fonte: GA 40, p. 255. Na p. 288 consta: “Oração para um menino de 9 anos, 
9/8/1920”. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
Oração noturna para crianças 

Meu coração agradece,​
Que meu olho pode ver,​
Que meu ouvido pode ouvir,​
Que, desperto, eu posso sentir​
Na mãe e no pai,​
Em todas pessoas queridas,​
Nas estrelas e nas nuvens:​
Luz de Deus,​
Amor de Deus,​
Ser de Deus,​

Kinder Abendgebet 

Mein Herz dankt,​
Dass mein Auge sehen darf,​
Dass mein Ohr hören darf,​
Dass ich wachend fühlen darf​
Im Mutter und Vater,​
In allen lieben Menschen,​
In Sternen und Wolken:​
Gottes Licht,​
Gottes Liebe,​
Gottes Sein,​

Ir para o índice 

63 



Que, enquanto durmo​
Iluminando,​
Amando,​
Protegem-me doando graça. 

Die mich schlafend​
Leuchtend,​
Liebend,​
Gnadespendend schützen. 

  Fonte: GA 40, p. 241. Na p. 293 consta: “Para as crianças da família H., Tübingen, 
2/6/1919”. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
Oração para crianças 

Como o Sol no céu​
Todos os dias envia a luz para a Terra,​
Assim todos os dias deve minha alma​
Alertar-se para o agir correto;​
Para que eu me torne uma pessoa completa:​
Corpo, alma e espírito​
Para sempre. 

Kindergebet 

Wie die Sonne am Himmel​
Täglich das Licht der Erde sendet,​
So soll meine Seele täglich​
Sich zu rechtem Tun ermahnen;​
Dass ich werde ein ganzer Mensch:​
Leib, Seele und Geist​
Für Zeit und Ewigkeit. 

  Fonte: GA 40, p. 265. Na p. 293 consta: “Praga, 5/4/1924”. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
Oração para as refeições 

Germinam as plantas na noite da 
Terra,​
Brotam as ervas pelo vigor do vento,​
Amadurecem as frutas pelo poder do 
Sol.​
Assim germina a alma no relicário do 
coração,​
Assim brota o poder do espírito na luz 
do mundo,​
Assim amadurece a força do ser 
humano no resplendor de Deus. 

Tischgebet 

Es keimen die Pflanzen in der Erdennacht,​
Es sprossen die Kräuter durch der Luft 
Gewalt,​
Es reifen die Früchte durch der Sonne 
Macht.​
So keimet die Seele in des Herzens 
Schrein,​
So sprosset des Geistes Macht im Licht der 
Welt,​
So reifet des Menschen Kraft in Gottes 
Schein. 

  Fonte: GA 40, p. 76. Na p. 284 consta: “2/10/1909”. Trad. VWS; rev. SALS.​
 

 
Da coragem dos lutadores,​
Do sangue das batalhas,​
Do sofrimento dos que foram abandonados,​
Dos atos de sacrifício do povo​
Crescerá o fruto do espírito –​
Se almas conscientes do espírito conduzirem​
O seu sentido para o reino dos espíritos. 

Aus der Mut der Kämpfer,​
Aus dem Blut der Schlachten,​
Aus dem Leid Verlassener,​
Aus des Volkes Opfertaten​
Wird erwachsen Geistesfrucht –​
Lenken Seelen geistbewusst​
Ihren Sinn ins Geisterreich. 

  Fonte: GA 166, palestra de 25/1/1916, p. 33. Esse verso foi falado por Steiner no 
fim de várias palestras dadas durante a 1ª guerra mundial. Trad. VWS; rev. SALS. 

 

Ir para o índice 

64 



História, pré-história 

A história é, na verdade, o 
desenvolvimento do gênero humano para 
a liberdade.​
Primeiramente o espírito sente-se 
dependente de Deus,​
Livra-se para a liberdade e conhece-se a 
si próprio. 

No lugar de crença em Deus​
Creio no ser humano livre. 

Die Geschichte ist in Wahrheit die 
Entwicklung des Menschengeschlechtes 
zur Freiheit.​
Erst fühlt sich der Geist abhängig von 
Gott,​
Arbeitet sich zur Freiheit heraus und 
erkennt sich selbst. 

An Gottesglaubens Stelle​
Glaub ich an den Freien Menschen. 

  Fonte: GA 40, p. 196. Na p. 281 consta: “Caderno de notas, 1892.” Trad. VWS. 

●​ A ideia do Antigo Testamento é: “Temos que nos submeter ao mandamento de 
Deus.” O Novo Testamento diz: “Em seu íntimo o ser humano deve seguir a Deus 
voluntariamente.” Este é o amor pelo bem.​
Fonte: Boletim. Ano XVI, No. 58, Época de São João, p. 3. São Paulo, Sociedade 
Antroposófica no Brasil, 2010. Retirado do GA 97, palestra de 9/2/1096, trad. K. 
Glas. 

Aqui os senhores têm um exemplo de 
que o desenvolvimento espiritual 
passa-se por assim dizer em seu mundo, 
como o do ser humano em seu próprio, e 
como não se apresenta o mesmo aspecto 
quando se observa o mundo espiritual 
depois de milhares de anos. Algo se 
passa no mundo espiritual, nele há 
história, e a história terrena é a 
expressão externa da história no mundo 
espiritual. Verdadeiramente, tudo o que 
ocorre aqui na Terra, tem suas causas 
nos acontecimentos do mundo espiritual. 
E devemos aprender a compreender e 
captar nos casos particulares que 
acontecimentos existem como 
fundamentos por detrás de nossos 
acontecimentos terrenos. 

Hier haben Sie ein Beispiel, dass sich 
sozusagen die geistitge Entwicklung in 
ihrer Welt vollzieht, wie die menschliche in 
der ihrigen, und wie sich nicht derselbe 
Anblick darbietet, wenn wir nach 
Jahrtausenden die geistigen Wesenheiten 
betrachten. Es geht etwas vor in der 
geistigen Welt, es its Geschichte darinnen; 
und dasjenige, was Erdengeschichte ist, 
ist der äussere Ausdruck der Geschichte in 
der geistigen Welt. Wahrhaftig, alles, was 
hier auf der Erde geschieht, hat seine 
Ursachen in Geschehnissen der geistigen 
Welt. Und wir müssen im einzelnen 
verstehen und begreifen lernen, was für 
Ereignisse hinter unseren 
Erdenereignissen als ihre Grundlagen 
stehen. 

  Fonte: GA 113, p. 102, palestra de 26/8/1909. Trad. VWS. 
 

Ir para o índice 

65 



 Mesmo sem um aprofundamento da 
ciência do espírito pode-se reconhecer 
de tudo aquilo que brilha através da 
representação histórica exterior, 
superficial, que o [antigo] grego, 
quando conseguia o que hoje 
denominamos concepção intelectual do 
mundo, obtinha sua alegria, ou pelo 
menos satisfação, por acreditar que, 
depois de passar pelos diferentes 
níveis de formação de então, estava 
em condições de obter um 
engrandecimento de sua condição 
humana, por possuir uma visão de 
mundo mediante a força do intelecto. 
Ele acreditava tornar-se um ser 
humano em um sentido melhor, se ele 
conseguisse captar o mundo 
intelectualmente, do que se não fosse 
capaz disso. A alegria interior e a 
satisfação com a vida intelectual 
estavam plenamente disponíveis nessa 
quarta época pós-atlântica[séc. VII 
a.C. - séc. XV d.C.].​
[...] Tão pálido e frio quanto o mundo 
das ideias é frequentemente sentido 
hoje, ele não era sentido não faz nem 
tanto tempo. Isso está relacionado 
com uma importante lei do 
desenvolvimento da humanidade. 
Trata-se do fato de o ser humano ter 
adquirido uma relação totalmente 
diferente com o mundo das ideias que 
é construído intelectualmente. Num 
tempo mais distante o mundo das 
ideias visava o que é vivo. O cosmo 
era encarado como algo vivo. Basta 
apenas compreender realmente as 
antigas formas conceituais, para se 
saber que o elemento morto era 
pensado como algo que se separa do 
elemento vivo, sendo este imaginado 
como se cobrisse todo o cosmo, como 
encontramos as cinzas restando do 
que queima. O ser humano tinha um 
sentimento totalmente diverso diante 
do cosmo. Ele o via como se fosse um 
grande organismo vivo, e o que é 
morto, como por exemplo a totalidade 
do reino mineral, ele considerava como 
as cinzas separadas dos processos 
cósmicos, que se tornaram mortas por 
serem despojos do elemento vivo.​
Esse sentimento frente ao cosmo 

Man kann aus allem, was hindurchleuchtet 
durch die äusserliche, man möchte sagen, 
oberflächliche geschichtliche Darstellung, 
auch ohne geistgeswissenschaftliche 
Vertiefung erkennen, das der Grieche, 
wenn er das erreicht, was wir heute eine 
intellektuelle Anschauung von der Welt 
nennen, darin seine Freude, zum 
mindesten seine Befriedigung hatte, dass 
er glaubte, wenn er durch die 
verschiedenen damaligen Bildungsstufen 
hindurchgegangen war und imstande war, 
durch die Kraft des Intellektes sich ein 
Weltbild zu machen, mit dem Besitz dieses 
Weltbildes eine Erhöhung seines 
Menschtums erreicht zu haben. Er glaubte 
in einem besseren Sinne Mensch zu sein, 
wenn er die Welt intellektuell erfassen 
konnte, als wenn er nicht dazu imstande 
war. Die innere Freude und Befriedigung 
am intellektuellen Leben, die war in 
diesem vierten nachatlantischen Zeitraum 
vollständig vorhanden.​
[...] So blass und kalt, wie die Ideenwelt 
heute oftmals empfunden wird, so wurde 
sie eben vor gar nicht langer Zeit noch 
nicht empfunden. Und das hängt allerdings 
zusammen mit einem bedeutsamen 
Entwickelungsgesetz der Menscheit. Es 
hängt damit zusammen, das der Mensch 
zu der Ideenwelt, die intellektualistisch 
ausgebildet wird, selber ein ganz anderes 
Verhältnis bekommen hat, als er früher 
hatte. Die Ideenwelt ging in einer früheren 
Zeit auf das Lebendige. Das Weltall wurde 
als ein Lebendiges angesehen. Man 
braucht nur eine wirkliche Einsicht in ältere 
Begriffsgebilde zu bekommen, so weiss 
man, dass das Tote eingentlich etwas war 
aus dem Lebendingen, das ausgebreitet 
gedacht wurde über die ganze Welt, 
herausfallend gedacht wurde, so wie wir 
etwa die Asche aus dem Verbrennenden 
herausfallend finden. Es war eine ganz 
andere Empfindung gegenüber dem Weltall 
beim Menschen vorhanden. Er sah das 
Weltenall als einen grossen lebendigen 
Organismus an, und das Tote, also zum 
Beispiel die ganze Summe des 
mineralischen Reiches, sah er an wie die 
Asche, die herausgefallen ist aus dem 
Weltenprozesse, und die tot geworden ist, 
weil sie Abfall ist des Lebendigen.​
Diese Empfindung gegenüber der Welt ist 

Ir para o índice 

66 



tornou-se essencialmente diferente 
nos últimos séculos. Por exemplo, a 
cognição científica é plenamente 
admirada, ou foi ao menos sempre 
totalmente admirada na medida em 
que pôde abarcar o que é morto. E 
cada vez mais apareceu o anseio de 
encarar o que é vivo simplesmente 
como combinação química do que é 
morto. Daí surgiu a ideia de uma 
convicção a partir do que é morto.​
[...] Duas coisas surgiram como 
resultado de o ser humano ter-se 
tornado completamente morto em 
seus conceitos. De um lado, a 
consciência da liberdade; de outro, a 
possibilidade de aplicar os conceitos 
rígidos, retirados do que é morto e que 
só podem ser aplicados nele, na 
maravilhosa e triunfante técnica, 
destinada a ser uma concretização do 
sistema rígido de ideias.​
Este é um lado do desenvolvimento 
que a humanidade moderna fez. É 
necessário compreender também que 
o ser humano, por assim dizer, cortou 
seus laços com o que é vivo, como 
este tornou-se estranho para ele. 
Deve-se também observar o seguinte: 
se o ser humano deve defrontar-se 
com o que é morto, e se não quiser 
permanecer no âmbito do que é morto, 
mas quiser tomar em seu íntimo o 
impulso do que é vivo, ele deve 
encontrar esse elemento vivo a partir 
de sua própria força. 

nun allerdings in den letzten 
Jahrhunderten wesentlich anders 
geworden. Wissenschaftliches Erkennen 
zum Beispiel wird voll geachtet, oder 
wurde wenigstens immer voll geachtet, 
insofern es sich über das, was tot ist, 
verbreiten kann. Und immer mehr und 
mehr kam die Sehnsucht herauf, das 
Lebendige selbst nur als eine etwa 
chemische Verbindung aus Totem 
anzusehen. Die Idee einer Überzeugung 
aus Totem, die kam herauf.​
[...] Zweierlei ist es eben, was 
heraufgekommen ist dadurch, das der 
Mensch in seinen Begriffen völlig tot 
geworden ist. Auf der einen Seite das 
Bewusstsein der Freiheit, auf der anderen 
Seite die Möglichkeit, nun die starren 
Begriffe, die vom T genommen werden 
und nur auf das Tote anwendbar sind, in 
der grossartigen triumphalen Technik 
anzuwenden, die ja darauf angewiesen ist, 
eine Verwirklichung des starren 
Ideensystems zu sein.​
Das ist die eine Seite der Entwickelung, 
welche die neuere Menschheit 
durchgemacht hat. Man muss ebenso 
verstehen, wie der Mensch aus dem 
Lebendingen gewissermassen sich 
herausgeschnürt hat, wie ihm das 
Lebendige fremd geworden ist, wie man 
auch einsehen muss: Wenn der Mensch 
dem Toten gegenüberzustehen hat, so hat 
er, wenn er nicht in dem Totem verbleiben 
will sondern in sein Gemüt den Impuls des 
Lebendigen aufnehmen will, aus seiner 
eigenen Kraft dieses Lebendigen zu finden. 

  Fonte: GA 221, pp. 123-7, palestra de 18/2/1923. Trad. VWS. Rev. SALS. 

 

 

Ir para o índice 

67 



144. Quando se contempla as vidas 
terrenas sucessivas de um ser humano, 
nota-se que estão divididas em três 
estágios distintos: um, mais antigo, no 
qual o ser humano ainda não existe de 
forma individual, como um ser, mas 
como um germe em uma entidade 
divino-espiritual. O olhar retrospectivo 
ainda não observa um ser humano, 
porém entidades divino-espirituais (os 
Principados, Arqueus). 

144. Schaut man in die wiederholten 
Erdenleben eines Menschen zurück, so 
gliedern sich diese in drei verschiedene 
Stadien: ein ältestes, in dem der 
Mensch noch nicht 
individuell-wesenhaft, sondern als Keim 
in göttlich-geistiger Wesenheit 
vorhanden ist. Man findet da beim 
Zurückschauen noch nicht einen 
Menschen, sondern göttlich-geistige 
Wesen (die Urkräfte, Archai). 

145. Segue-se um estágio 
intermediário, no qual o ser humano já 
existe de forma individual, como um 
ser, mas ainda não separado do pensar, 
do querer e do existir do mundo 
divino-espiritual. Ele ainda não tem sua 
personalidade atual, que está 
relacionada ao fato de ele ser uma 
entidade totalmente própria em sua 
manifestação terrena, separada do 
mundo divino-espiritual. 

145. Daran schließt sich ein mittleres 
Stadium, in dem der Mensch zwar 
schon individuell-wesenhaft vorhanden 
ist, aber noch nicht losgelöst von 
Denken und Wollen und Wesen der 
göttlich-geistigen Welt. Er hat da noch 
nicht seine gegenwärtige 
Persönlichkeit, die damit 
zusammenhängt, daß er ein völlig 
eigenes Wesen in seiner 
Erderscheinung, losgelöst von der 
göttlich-geistigen Welt, ist. 

146. O estágio atual aparece apenas 
em terceiro lugar. O ser humano 
vivencia-se em sua forma humana, 
separado do mundo divino-espiritual; e 
vivencia o mundo como um entorno 
diante do qual se situa de forma 
individual-pessoal. Esta fase começa no 
período da Atlântida. 

146. Als drittes Stadium tritt erst das 
gegenwärtige auf. Der Mensch erlebt 
sich in seiner Menschengestalt, 
losgelöst von der göttlich-geistigen 
Welt; und er erlebt die Welt als 
Umgebung, der er individuell-persönlich 
gegenübersteht. Dieses Stadium 
beginnt in der atlantischen Zeit. 

Fonte: R. Steiner, Anthroposophische Leitsätze [Princípios antroposóficos]. GA 26, 
versão da bdn-steiner.ru, p. 149. Trad. VWS, rev. SALS. 

 

Liberdade 

A natureza faz do ser humano 
meramente um ser natural; a 
sociedade, um ser que atua segundo 
leis; e apenas ele mesmo pode fazer de 
si um ser livre. Em certa fase de seu 
desenvolvimento, a natureza liberta o 
ser humano de suas amarras; a 
sociedade conduz esse desenvolvimento 

Die Natur macht aus dem Manschen bloss 
ein Naturwesen; die Gesellschaft ein 
gesetzmässig handelndes; 
ein freies Wesen kann er nur selbst aus 
sich machen. Die Natur lässt den 
Menschen in einem gewissen Stadium 
seiner Entwickelung aus ihr Fesseln los; 
die Gesellschaft führt diese Entwickelung 

Ir para o índice 

68 



até um ponto mais além; apenas o ser 
humano pode dar a si próprio o toque 
final. 

bis zu einem weiteren Punkte; den 
letzten Schliff kann nur der Mensch sich 
selbst geben. 

  Fonte: GA 4, cap. IX, p. 170, Die idee der Freiheit (“A ideia da liberdade”). Ênfases 
do autor. Nova tradução (8/5/24), da ed. brasileira recomendada, p. 150, § 42. 

 
Viver no amor pela ação e deixar 
viver com compreensão do querer alheio, 
é o princípio fundamental de seres 
humanos livres. Eles não conhecem 
nenhum outro dever (*) senão aquele 
com o qual seu querer se coloca em 
sintonia intuitiva; o modo como eles irão 
querer, num caso particular, quem lhes 
dirá é a sua capacidade ideativa. 

Leben in der Liebe zum Handeln 
und Lebenlassen im Verständnisse des 
fremdem Wollens ist die Grundmaxime 
der freien Menschen. Sie kennen kein 
kein anderes Sollen als dasjenige, mit 
dem sich ihr Wollen in intuitiven 
Einklang versetzt; wie sie in einem 
besonderen Falle wollen werden, das 
wird inhnen ihr Ideenvermögen sagen. 

  

Fonte: GA 4, p. 166, cap. IX, Die idee die Idee der Freiheit (A ideia da liberdade). 
Ênfases do autor. (*) No sentido do verbo, e não do substantivo. Nova tradução 
(8/5/24), da ed. brasileira recomendada, p. 147, § 36.​
 

 
 Nesse fato, de o ser humano em seu 
momentâneo representar 
mentalmente vive não no ser, mas 
somente em um espelhamento do ser, em 
um ser imagético, repousa a possibilidade 
do desenvolvimento da liberdade. Todo 
estar na consciência é algo coercitivo. 
Somente a imagem pode não coagir. Se 
algo deve ocorrer por meio de sua 
impressão, então deve ocorrer 
completamente independente dela. 

In dieser Tatsache, dass der Mensch in 
seinem 
augenblicklichen Vorstellen nicht im 
Sein, sondern nur in einer Spiegelung 
des Seins, in einem Bild-Sein lebt, liegt 
die Möglichkeit der Entfaltung der 
Freiheit. Alles Sein im Bewusstsein ist 
ein Zwingendes. Allein das Bild kann 
nicht zwingen. Soll durch seinen 
Eindruck etwas geschehen, so muss es 
ganz unabhängig von ihm geschehen. 

  

Fonte: GA 26, p. 216, cap. “Die Freiheit des Menschen und das Michael-Zeitalter” 
(A liberdade humana e a era de Micael). Ênfases do autor. [O autor refere-se a 
imagens criadas mentalmente, e não representações mentais de objetos do 
mundo real.] Trad. VWS; rev. SALS.​
 

 
Nossa vida é composta de atos realizados 
com e sem liberdade. No entanto, não 
podemos pensar o conceito de ser 
humano até as últimas consequências, 
sem chegar ao espírito livre como a 
expressão mais pura da natureza 
humana. De fato, nós somos 
verdadeiramente seres humanos na 
medida em que somos livres. 

Aus Handlungen der Freiheit und der 
Unfreiheit setz sich unser Leben 
zusammen. Wir können aber den 
Begriff des Menschen nicht zu Ende 
denken, ohne auf den freien Geist als 
die reinste Ausprägung der 
menschlichen Natur zu kommen. 
Warhaft Menschen sind wir doch nur, 
insofern wir frei sind. 

  Fonte: GA 4, pp. 167-8, cap. IX Die Idee der Freiheit (A ideia da liberdade). 
Ênfase do autor. Nova tradução (8/5/24), da ed. brasileira recomendada, pp. 
148-9, § 39. 

    
 

Ir para o índice 

69 



Quando, em esferas claras do espírito​
A alma permite dominar​
A força pura do pensar,​
Ela capta o conhecimento da verdade. 

Quando, na vida plenamente compreendida​
O ser humano consciente e livre​
Estrutura seu querer em ser,​
A realidade da liberdade passa então a 
existir. 

Wenn in hellen Geisteskreisen​
Die Seele läßt walten​
Des Denkens reine Kraft,​
Ergreift sie der Freiheit Wissen. 

Wenn im voll erfaßten Leben​
Der freibewußte Mensch​
Sein Wollen zum Sein gestaltet,​
So west [*] der Freiheit Wirklichkeit. 

  Fonte: GA 40, p. 112. Na p. 299 está anotado "Dedicatória no livro A Filosofia da 
Liberdade [GA 4], Natal de 1918". [*] Steiner emprega aqui uma palavra 
inexistente em alemão: Wesen é um substantivo, significando "ser", "entidade", 
"essência"; ele a usa como se fosse um verbo, daí a tradução escolhida “passa ... 
a existir”. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ Justamente em minha Filosofia da Liberdade [GA 4] os senhores encontrarão 
uma ideia de liberdade cuja compreensão correta é de extrema importância. 
Trata-se de que inicialmente se deve desenvolver a liberdade no pensamento. A 
fonte da liberdade brota do pensamento. O ser humano simplesmente tem uma 
consciência espontânea de que no pensamento ele é um ser livre. Os senhores 
poderiam retrucar que hoje em dia há muitas pessoas que duvidam da 
liberdade. Isso é apenas uma prova que evidencia como o fanatismo teórico das 
pessoas atualmente predomina em relação ao que o ser humano em realidade 
vivencia espontaneamente. O ser humano já não acredita mais em suas 
vivências, pois está saturado de concepções teóricas. Pela observação da 
natureza o ser humano chega à concepção de que tudo é necessariamente 
determinado, qualquer efeito tem uma causa, tudo que existe tem sua causa. 
[...] pensa-se que aquilo que brota de um pensamento tem a mesma origem 
que algo produzido por uma máquina. Essa teoria da causalidade geral, como ela 
é denominada, segundo a qual há uma causa geral por detrás de tudo, faz com 
que o ser humano muitas vezes torne-se cego para o fato de carregar 
nitidamente dentro de si a consciência da liberdade. A liberdade é uma realidade 
que se vivencia assim que de fato se consegue chegar a uma autoreflexão.​
Fonte: GA 235, p. 29, palestra de 23/2/1924. 

●​ À opinião de que o ser humano está predisposto a ser uma individualidade livre, 
totalmente fechada em si, opõem-se aparentemente os fatos de ele aparecer 
como membro de um todo natural (raça, etnia, povo, família, gênero masculino 
e feminino), e de que ele atua dentro de um todo (Estado, Igreja e assim por 
diante). Ele é portador das características gerais da comunidade à qual pertence, 
e confere um conteúdo ao seu agir, determinado pela posição que ocupa dentro 
de uma maioria. 

[...] Contudo, o ser humano se liberta desse aspecto característico da espécie; 
pois a característica da espécie humana, quando vivenciada corretamente pela 
pessoa, em nada restringe sua liberdade e nem deve fazê-lo por meio de 
disposições artificiais. O ser humano desenvolve em si atributos e funções cujo 
motivo determinante nós só podemos procurar nele mesmo. Neste sentido, a 
característica da espécie serve-lhe apenas como meio para expressar sua 
entidade particular. Ele usa como base as peculiaridades que lhe são dadas pela 
natureza, dando-lhes a forma adequada ao seu próprio ser. Ora, é em vão que 
nós procuramos nas leis da espécie o motivo para a expressão desse ser. 

Ir para o índice 

70 



Estamos lidando com um indivíduo que só pode ser explicado por si mesmo. Se 
uma pessoa atingiu essa libertação da característica da espécie e, ainda assim, 
queremos explicar tudo o que há nela como sendo proveniente do caráter da 
espécie, falta-nos um órgão para a percepção da individualidade. ​
​
Fonte: GA 4, p. 237, cap. XIV Individualität und Gattung (“Individualidade e 
espécie”). Nova tradução (8/5/24) da ed. brasileira recomendada, pp. 204-5, §§ 
1, 4. 

●​ Como seres humanos nós andamos; mas existe o chão sobre o qual andamos. 
Ninguém se sente restringido em sua liberdade no andar pelo fato de ter o chão 
sob seus pés. Ela necessita do chão do determinismo. Ela precisa elevar-se a 
partir de uma base. Essa base somos nós mesmos.​
Fonte: GA 235, p. 34, palestra de 23/2/1924. 

●​ Quando Kant diz, a respeito do dever: 

Dever! Sublime e grandioso nome, tu que nada acolhes daquilo que se insinua 
por ser agradável, e sim exiges submissão”, [tu que] “estabelecesés. Pelo 
contrário, o ser humano deveria saber que, se não fosse o chão, ele não 
conseguiria andar, estaria caindo por toda parte. Assim também é co uma lei 
[...] diante da qual todas as inclinações emudecem, quando se opõem a ela 
mesmo em segredo..., 

...o ser humano retruca, com base na consciência do espírito livre: 

Liberdade! Nome amável, humano, tu que conténs tudo de moralmente 
prazeroso, tudo o que dignifica ao máximo o elemento humano em mim! Tu 
que não me fazes servidor de ninguém, que não estabeleces simplesmente 
uma lei, e sim aguardas o que meu próprio amor moral reconhecerá como lei, 
pois, diante de qualquer lei simplesmente imposta, ele se sente sem 
liberdade!  

Eis o contraste entre a moralidade meramente normativa e a moralidade livre. 

Fonte: GA 4, pp. 170-1, cap. IX Die Idee der Freiheit (“A ideia da liberdade”). 
Ênfases e reticências do autor. Nova tradução (9/5/24), da ed. brasileira 
recomendada, p. 151, §§ 44, 45. 

  

●​ [...] é algo totalmente distinto quando atuamos a partir do amor ou a partir de 
um senso de dever rígido, seco. Afinal, os senhores sabem que em minhas obras 
eu sempre considerei as atitudes oriundas do amor como sendo as 
verdadeiramente éticas, as verdadeiramente morais.​
Muitas vezes tive que apontar o grande contraste existente entre Kant e Schiller 
nesse sentido. Em realidade, no âmbito da vida da cognição Kant “kanteou” [1] 
tudo. Devido a Kant, toda a cognição tornou-se facetada e cheia de cantos, e 
como consequência o agir humano também. “Dever! Nome excelso e grande, 
que não aceita nada que é apenas subjetivo e agradável, por que exiges 
submissão ...” e assim por diante. Citei esse trecho em minha A Filosofia da 
Liberdade para o dissabor hipócrita, e não devido a um desgosto verdadeiro de 
muitos opositores -- e coloquei lado a lado o que devo reconhecer como minha 
concepção: “Amor, impulso que falas tão calorosamente à alma ...” e assim por 
diante [2].​

Ir para o índice 

71 



Em contraste com os conceitos de dever tão rígidos e secos de Kant, Schiller 
cunhou as seguintes palavras [3]: “Com prazer sirvo os amigos; infelizmente 
faço-o com certo pendor, e por isso aborreço-me muitas vezes por não ser 
virtuoso.” Pois, de acordo com a ética de Kant, o que se faz por pendor carece de 
virtude; somente o que se faz de acordo com o rígido conceito de dever é 
virtuoso.​
Há pessoas que atualmente ainda não conseguem amar. Por não conseguirem 
dizer a verdade à outra pessoa -- quando se ama alguém diz-se a verdade e não 
a mentira --, elas a dizem pelo sentimento de dever. Por não conseguirem amar, 
quando alguém faz algo que não gostem, é devido ao sentimento do dever que 
elas logo evitam aplicar uma surra ou algumas bofetadas, empurrões e outras 
coisas semelhantes. Há uma diferença entre a atitude tomada seguindo o 
conceito rígido de dever, o qual certamente é necessário em muitas situações da 
vida social, e os atos feitos por amor.​
​
Fonte: GA 235, pp. 39-40, palestra de 24/2/1924. Revisão da redação, sem 
cotejo com o original: VWS. Ns. do T.: [1] O autor fez um trocadilho com o nome 
de Kant, pois em alemão ‘Kante’ significa aresta, canto; [2] GA 4, cap. IX, “A 
ideia de liberdade”; [3] em Xenien, Gewissenskrupel (Xenien, escrúpulos de 
consciência). 

 

Materialismo 

●​ O materialismo jamais pode fornecer uma explicação satisfatória do mundo; pois 
qualquer tentativa de uma explicação deve começar com a formação de 
pensamentos sobre os fenômenos do mundo. Por isso, o materialismo principia 
com o pensamento sobre a matéria ou sobre os processos materiais. Desse 
modo, ele tem diante de si fatos de dois âmbitos distintos: o mundo material e 
os pensamentos a seu respeito. Ele procura entender os pensamentos 
concebendo-os como um processo puramente material. Acredita que o pensar 
ocorre no cérebro mais ou menos como a digestão nos órgãos de natureza 
animal. Assim como ele atribui à matéria efeitos mecânicos e orgânicos, também 
lhe atribui a capacidade de pensar sob determinadas condições. Esquece que 
então o problema foi somente deslocado para outro lugar. Ele atribui à matéria, 
em vez de a si mesmo, a capacidade de pensar. Com isto, retorna ao seu ponto 
de partida. O que leva a matéria a refletir sobre sua própria essência? Por que 
ela não está simplesmente satisfeita consigo mesma e aceita sua existência? O 
materialista desviou o olhar do sujeito determinado, do nosso próprio Eu, e 
chegou a uma figura indeterminada, nebulosa. E aqui o materialista se defronta 
com o mesmo enigma. A concepção materialista não é capaz de solucionar o 
problema, mas apenas de deslocá-lo.​
​
Fonte: GA 4, pp. 30-1; cap. II Der Grundtrieb zur Wissenschaft (“O impulso 
fundamental para a ciência”). Nova tradução (9/5/24), da ed. brasileira 
recomendada, p. 38, § 5. 

●​ Existem pessoas cuja concepção é de que o sistema nervoso, por ser um sistema 
nervoso, como por um passe de mágica produz pensamentos. Nesse caso, os 
pensamentos seriam naturalmente produtos determinados, como por exemplo 
uma chama que arde devido ao combustível, ou seja, não se poderia falar em 
liberdade. No entanto, essas pessoas já se contradizem pelo simples fato de 
falarem. Já relatei muitas vezes o seguinte fato: eu tinha um amigo de 

Ir para o índice 

72 



juventude que num determinado período estava tomado por um fanatismo que o 
levou a ter um modo de pensar bastante materialista. Ele dizia então: “Quando 
eu ando, meus nervos cerebrais estão permeados de certas causas que 
produzem o efeitos do andar.” Isso podia provocar longas discussões com esse 
amigo. Certa vez eu lhe disse por fim: “Pois bem, você costuma dizer ‘eu ando’. 
Por que você não diz que é seu cérebro que anda? Se você realmente 
acreditasse em sua teoria jamais diria: ‘eu ando, eu pego’, mas ‘meu cérebro 
pega, meu cérebro anda’. Então, por que você mente?”​
Fonte: GA 235, p. 30, palestra de 23/2/1924.. 

●​ No presente, vivemos a necessidade de termos que trabalhar para sair desta 
onda materialista e reencontrar o caminho para o espírito, que, em antigas 
épocas culturais, era conhecido das pessoas, mas que, em tempos passados, foi 
trilhado de um modo mais ou menos instintivo, inconsciente. Esse caminho foi 
perdido para que a humanidade pudesse buscá-lo a partir do seu próprio 
impulso, de sua própria liberdade; agora ele deve ser procurado 
conscientemente.​
Fonte: GA 296,  p. 67, palestra de 15/8/1919. Revisão: VWS (sem cotejo com o 
original). Col. RYS. 

●​ [O darwinismo] só acumulou observações, ligando-as a conceitos pobremente 
elaborados. Essa direção científica é algo que nos mostra muito nitidamente o 
processo gradual de extinção. No cérebro do ser humano está um membro em 
ressecação. É o membro que trabalha hoje na ciência.​
Fonte: GA 112, p. 207, palestra de 5/7/1909. 

●​ Numa determinada época do século XIX surge a cosmovisão materialista. Esta 
cosmovisão tem interesses – que se desviam do ser humano – que desenvolvem 
nos educadores uma imensa indiferença em relação às emoções anímicas 
íntimas do ser humano a ser educado.​
Fonte: GA 308, p. 18, palestra de 8/4/1924. 

Vivemos na era do materialismo. Devido 
ao destino, o que acontece ao nosso 
redor, em nós mesmos, encontra-se por 
um lado sob o signo do materialismo, e 
por outro do intelectualismo que, por 
enquanto, está espalhado por toda 
parte. [...] É preciso conscientizar-se 
quão intensamente o ser humano está 
hoje sob a influência dessas duas 
correntes da época. Pois é quase 
impossível subtrair-se dessas correntes 
da época, do intelectualismo e do 
materialismo, assim como é impossível, 
sem guarda-chuva, não se molhar 
quando chove. Elas existem em toda 
nossa volta.​
[...] Não conseguimos aprender 
determinadas coisas que temos de 
aprender, se não o fizermos no sentido 
do materialismo. Como é que hoje em 
dia alguém quer tornar-se médico, se 
junto não quiser ‘consumir’ o 

Wir leben in der Zeit des Materialismus. 
Dasjenige, was schicksalsmässig sich um 
uns, in uns abspielt, steht ja alles im 
Zeichen dieses Materialismus auf der 
eine Seite und des zunächst überallhin 
verstreuten Intellecktualismus auf der 
anderen Seite. […] Man muss sich 
bewusst warden, wie stark heute unter 
dem Einfluss dieser beiden 
Zeitströmmungen der Mensch steht. 
Denn es ist fast unmöglich, sich diesen 
Zeitströmungen des Intellektualismus 
und des Materialismus zu entfliehen, wie 
es unmöglich ist, ohne Regenschirm, 
wenn es regent, nicht nass zu werden. 
Es ist eben überall um uns herum da.​
[…] Wir können gewisse dingen nicht 
lernen, die wir lernen sollen, wenn wir 
sie nicht im Sinne des Materialismus 
lernen. Wie soll heute einer Artzt 
werden, wenn er nicht den Materialismus 
dabei ‘verzehren’will! Er kann já nicht 

Ir para o índice 

73 



materialismo! Não será possível se ele 
não quiser levar junto o materialismo; 
naturalmente ele terá que fazê-lo. Se ele 
não quiser levar junto o materialismo, 
ele não poderá ser um verdadeiro 
médico no sentido dos tempos atuais. 
Continuamente estamos expostos a isso. 

anders, als den Materialismus 
mitnehmen; er muss es 
selbstverständlich tun. Und wenn er eben 
nicht den Materialismus mitnehmen will, 
so kann er im Sinne der heutigen Zeit 
nicht ein wirklicher Artz warden. Also wir 
sind já dem fortwährend ausgesetzt. 

  Fonte: GA 237, p. 152, palestra de 4/8/1924. Trad. SALS. 
 
Vejam, isso vem do fato de o 
materialismo ser verdadeiro, como eu 
já afirmei muitas vezes. O 
materialismo não está errado, ele tem 
razão! Esta é a causa. O antropósofo 
deveria aprender especialmente que o 
materialismo está correto. Contudo, 
ele deveria aprendê-lo do seguinte 
modo: o materialismo tem razão, mas 
vale somente para a corporalidade 
física. As pessoas materialistas 
conhecem apenas a corporalidade 
física, ou ao menos acreditam 
conhecê-la. O engano é este; ele não 
se encontra no materialismo. Quando 
se estuda de modo materialista 
anatomia, fisiologia ou a vida prática, 
conhece-se a verdade; ela, todavia, só 
tem validade no âmbito físico. A partir 
do âmago da natureza humana é 
preciso confessar que em seu próprio 
âmbito o materialismo tem razão, e 
que o aspecto mais brilhante dos 
tempos mais recentes é o fato de se 
ter encontrado a veracidade no campo 
do materialismo. 

Sehen Sie, es kommt daher, dass der 
Materialismum eben Wahr ist - was ich 
schon öfter gesagt habe –, dass der 
Materialismus nicht unrecht hat, sondern 
recht hat! Davon kommt es. Und der 
Anthroposoph sollte auf eine besondere Art 
lernen, dass der Materialismus recht hat. 
Er sollte es nämlich auf die Weise lernen: 
dass der Materialismus recht hat, aber nur 
für die physische Leiblichkeit gilt. Die 
anderen Menschen, die Materiasliten sind, 
die kennen nur die physische Leiblichkeit, 
oder glauben sie wenigstens zu kennen. 
Das ist der Irrtum, nicht im Materialismus 
liegt der Irrtum. Wenn man auf 
materialistische Art Anatomie, Physiologie 
oder das praktische Leben kennenlernt, so 
lernt man die Wahrheit kennen, aber sie 
gilt nur für das Physische. Und dieses 
Geständnis muss ganz aus dem Innersten 
des Menschenwesens heraus gemacht 
werden: dass der Materialismus recht hat 
auf seinem Gebiete, und dass es gerade 
das Glänzende der neueren Zeit ist, das 
Richtige auf dem Gebiete des 
Materialismus gefunden zu haben. 

  Fonte: GA 238, p. 155, palestra de 4/8/1924. Trad. SALS. 
 
O materialismo penetrou primeiro na 
vida religiosa. O materialismo é muito, 
mas muito menos perigoso para o 
desenvolvimento da humanidade em 
relação aos fatos científicos exteriores, 
do que em relação à concepção dos 
segredos religiosos. 

Der Materialismus ist zuerst eingedrungen 
in das religiöse Leben. Viel, viel weniger 
gefährlich für die geistige Entwickelung der 
Menschheit ist der Materialismus in bezug 
auf die äußeren naturwissenschaftlichen 
Tatsachen als in bezug auf die Auffassung 
der religiösen Geheimnisse. 

  Fonte: GA 103,  p. 16, palestra de 18/5/1908. Trad. VWS, rev. SALS. 
 
O pensar materialista retirou dos seres 
humanos, em alto grau, a capacidade de 
pensar em conceitos livres de 
sensorialidade. É preciso esforçar-se 
para pensar esses conceitos, que na 

Das materialistische Denken hat den 
Menschen in hohem Grade die Fähigkeit 
genommen, in sinnlichkeitsfreien 
Begriffen zu denken. Man muss sich 
bemühen entweder solche Begriffe recht 

Ir para o índice 

74 



realidade sensorial exterior jamais 
existem de maneira perfeita, mas 
apenas aproximada, por exemplo o 
conceito de circunferência. Uma 
circunferência perfeita não existe em 
lugar algum; ela somente pode ser 
pensada. No entanto, todas as formas 
redondas têm por base, como sua lei, 
essa circunferência pensada. Ou se pode 
pensar em um alto ideal moral; também 
este, em sua perfeição, não pode ser 
realizado plenamente por nenhum ser 
humano mas, como lei, fundamenta 
muitas ações humanas. Ninguém 
progride em um desenvolvimento 
esotérico se não percebe todo o 
significado, para a vida, dessa assim 
chamada abstração, e enriquece sua 
alma com a representação mental 
correspondente. 

oft zu denken, welche in der äusseren 
sinnlichen Wirklichkeit niemals 
vollkommen, sondern nur annähernd 
vorhanden sind, zum Beispiel den Begriff 
des Kreises. Ein vollkommener Kreis ist 
nirgends vorhanden, er kann nur 
gedacht werden, aber allen 
kreisförmigen Gebilden liegt dieser 
gedachte Kreis als ihr Gesetz zugrunde. 
Oder man kann ein hohes sittliches Ideal 
denken; auch dieses kann in seiner 
Vollkommenheit von keinem Menschen 
ganz verwirklicht werden, aber es liegt 
vielen Taten der Menschen zugrunde als 
ihr Gesetz. Niemand kommt in einer 
esoterichen Entwicklung vorwärts, der 
nicht die ganze Bedeutung dieses 
sogenannten Abstrakten für das leben 
einsieht und seine Seele mit den 
entsprechenden Vorstellung bereichert. 

  Fonte: GA 245, Cap. Weitere Regeln in Fortsetzung der “Allgemeine 
Anforderungen” (Regras adicionais na continuação dos “pre-requisitos gerais”), p. 
25. Trad. VWS; rev.SALS. 

 
O trágico de nossa época orientada 
pelo materialismo é que, do ponto de 
vista exterior, ela descobre muitos 
fatos físicos, mas não obtém o seu 
relacionamento, que está no espiritual. 
O conhecimento dessa época dirige 
todos os olhares para o físico; porém, 
falta-lhe o conhecimento do significado 
do físico, do material. Precisamente o 
significado do material não pode ser 
compreendido pela ciência orientada 
pelo materialismo. A pesquisa do 
material sem um senso para o 
espiritual, que ilumina o material, é 
como ficar tateando em um quarto 
escuro. A ciência do espiritual 
mostrará, em tudo, precisamente a 
atuação do espírito no físico. Quando 
se trabalha nessa direção, não se 
idolatra um sonho místico como sendo 
o espírito, porém seguir-se-á o espírito 
em todas as atividades do mundo 
material. Pois somente se cultiva um 
conhecimento verdadeiro, quando se 
reconhece o espírito como o que cria a 
matéria em toda parte; não quando, 
como místico, se adora um espírito 
abstrato entronado no mundo da 
fantasia, e de resto se vê tudo o que é 

Es ist das Tragische unserer materialistisch 
orientierten Zeit, dass sie äusserlich 
angesehen viele physische Tatsachen 
entdeckt, aber deren Zusammenhang nicht 
hat, der im Geistigen liegt. Die Erkenntnis 
dieser Zeit richtet alle Blicke auf das 
Physische; aber es fehlt ihr die Einsicht in 
die Bedeutung des Physischen, des 
Materiellen. Von der materialistisch 
orientierten Wissenschaft kann gerade die 
Bedeutung des Materiellen nicht 
durchschaut werden. Die Erforschung des 
Materiellen ohne Sinn für das Geistige, das 
das Materielle erst beleuchtet, ist wie das 
Herumtasten in einem finsteren Zimmer. 
Die Wissenschaft vom Spirituellen wird 
gerade das Hereinwirken des Geistes in das 
Physische überall zeigen. Wenn in dieser 
Richtung die Erkenntnis sich betätigt, wird 
man nicht ein mystisch Erträumtes als 
Geist anbeten, sondern man wird den Geist 
verfolgen in alle einzelnen Betätigungen 
innerhalb der materiellen Welt. Denn nur, 
wenn man den Geist als den 
schöpferischen, als die Materie überall 
schaffenden erkennt, pflegt man wahre 
Erkenntnis; nicht, wenn man als Mystiker 
einem im Wolkenkuckucksheim thronenden 
abstrakten Geist anbetet und im übrigen 

Ir para o índice 

75 



material inserido numa existência 
universal sem espírito. 

alles Materielle in einem ungeistigen 
Weltensein erblickt. 

  Fonte: GA 305, palestra de 19/8/1922, p. 65. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ O que é [aquilo que era denominado de] Brahma em seu estado puro? 
Inspirando e expirando o ar, a pessoa materialista imagina estar inspirando só 
oxigênio. Isso, porém, é um engano. Com cada porção de ar inspiramos e 
expiramos o próprio espírito que vive nesse ar que respiramos, entrando e 
saindo de nós. Porém, do ponto de vista da antiga clarividência, isso não se 
parece com o que o materialista vê, e que constitui apenas um mero preconceito 
de sua parte. Os antigos clarividentes tinham consciência de que o que estava 
sendo inspirado era o elemento etérico do espírito, Brahma, a fonte da vida. 
Assim como hoje se acredita que a vida provenha do oxigênio do ar, o ser 
humano antigo sabia que a vida provém de Brahma, e que ele próprio, ser 
humano, vive à medida que o assimila. O Brahma puríssimo é a razão da 
existência de nossa própria vida.​
Fonte: GA 139, palestra de 19/9/12, pp. 88-89. 

●​ Observando a cultura atual [...] podemos dizer o seguinte: tudo se tornou 
mecanizado; na verdade, nossa cultura materialista venera apenas os 
mecanismos, se bem que as pessoas não chamam isso de orar ou venerar. 
Porém, as forças das almas que antigamente eram dirigidas às entidades 
espirituais são, hoje, orientadas para as máquinas e os mecanismos, sendo-lhes 
dedicada uma atenção que outrora certamente era dedicada aos deuses. Isso 
ocorre principalmente com relação à ciência, que nem mesmo sabe como é fraca 
sua ligação com a realidade, por um lado, e com a verdadeira lógica, por outro. 
[...] É justamente essa insuficiência da ciência exterior, esse seu elemento irreal 
e ilógico, esse ufanismo sem ao menos suspeitar de sua verdadeira situação, 
que paulatinamente fará surgir na alma do ser humano a reação mais nobre, o 
anseio pelo espiritual em nosso tempo.​
Fonte: GA 139, palestra de 4/9/12, p. 164-165. 

 

Meditação 

Enquanto sentes a dor, 
Que me evita, 
O Cristo não é reconhecido 
Atuando na essência cósmica, 
Pois o espírito só permanece fraco, 
Quando, apenas no próprio corpo, 
É capaz de sentir o sofrimento. 
 

So lang du den Schmerz erfühlest, 
Der mich meidet, 
Ist Christus unerkannt 
Im Weltenwesen wirkend, 
Denn schwach nur bleibet der Geist, 
Wenn er allein im eignen Leibe, 
Des Leidesfühlens mächtig ist. 

Fonte: GA 157, palestra de 14/8/14, uma pessoa dirigindo-se a quem sofre. 
Trad. VWS, rev. SALS, Col. CM 

 

 

Ir para o índice 

76 



Tu, espírito do meu local na Terra  
Derrama tua luz  
Provinda de tua época  
Na irmandade humana 
Em minha alma questionadora 
 
Para que ela possa encontrar 
O local espiritual 
Na irmandade humana 

Du, Geist meines Erdenortes  
Ergieße dein Licht  
Aus deinem Zeitenalter 
Im Menschenbruderbund 
In meine fragende Seele 
 
Daß sie finde 
Den Geistesort 
Im Menschenbruderbund 

Fonte: do caderno de notas de R. Steiner para a palestra de 19/1/1915 do GA 
157. Trad. VWS, rev. SALS, Col. CM  

 

NATAL 
​
Reflete-se no olho da alma​
A luz de esperança dos mundos,​
Sabedoria dedicada ao espírito​
Fala no coração humano:​
O amor eterno do Pai​
Envia o Filho à Terra,​
O qual, misericordioso,​
Concede a claridade celestial​
À trajetória humana. 

​
 WEIHNACHT 

​
Im Seelenaug' sich spiegelt​
Der Welten Hoffnungslicht,​
Dem Geist ergebne Weisheit​
Im Menschenherzen spricht:​
Des Vaters ew'ge Liebe​
Den Sohn der Erde sendet,​
Der gnadevoll​
 dem Menschenpfade​
Die Himmelshelle spendet. 

 ​
Fonte: GA 156, palestra de 26/12/1914. Trad. VWS, rev. SALS. 

 
●​ Nos últimos séculos, o ser humano habituou-se tanto a apenas reproduzir o 

mundo exterior que nem ao menos chega a se tornar interiormente consciente 
da própria possibilidade de formar livremente representações mentais, a partir 
da própria via interior. Chama-se ‘meditar’ a formação de tais representações 
mentais tomadas da vida interior; é compenetrar a própria consciência com 
representações mentais que não provenham da natureza exterior, mas sim do 
interior, prestando particular atenção àquela força que suscita tais 
representações.​
Fonte: GA 234, palestra de 20/1/1924, p. 37. Col. RYS.​
 

●​ Um bom preparo para a compreensão do conhecimento espiritual pode ser o 
fortalecimento, repetidamente vivenciado, que é trazido pelo seguinte conteúdo 
anímico: “Enquanto penso, sinto-me ligado ao fluxo dos acontecimentos 
cósmicos.” O importante é muito menos o valor cognitivo abstrato desse 
pensamento do que o fato de ser frequentemente experimentado na alma o 
efeito revigorante vivenciado quando tal pensamento flui com força pela vida 
interior, ao se expandir na vida anímica qual um ar vital espiritual. Não se trata 
apenas do conhecimento daquilo que jaz em tal pensamento, mas da vivência. O 
conteúdo é conhecido quando esteve uma vez presente na alma com força 
persuasiva suficiente; mas se o pensamento há de trazer frutos para a 
compreensão do mundo espiritual, dos seus seres e fatos, deve ser reanimado 
na alma depois de ter sido compreendido. A alma deve preencher-se com ele 

Ir para o índice 

77 



cada vez novamente, só admitindo sua presença e excluindo outros 
pensamentos, sensações, recordações etc. Tal concentração repetida num 
pensamento inteiramente absorvido faz convergirem na alma forças que estão, 
de certa forma, dispersas na vida normal; elas são reforçadas em si próprias. 
Essas forças concentradas transformam-se nos órgãos de percepção para o 
mundo espiritual e suas verdades.​
Pode-se conhecer, pelo exposto, o processo correto da meditação. Deve-se 
primeiro isolar um pensamento, discernindo-o com os meios que nos 
proporcionam a vida e o conhecimento comuns. Em seguida, aprofundamo-nos 
repetidamente nesse pensamento, identificando-nos completamente com ele. O 
revigoramento da alma resulta do convívio com um pensamento conhecido dessa 
forma. [...] será particularmente proveitoso para o meditante conhecer o estado 
anímico resultante da oscilação, acima descrita, de sua vida psíquica. É o meio 
mais seguro para ele ter a sensação de ser tocado, em usa meditação, 
diretamente pelo mundo espiritual.​
Fonte: GA 17, cap. “Da confiança no pensar. Da essência da alma pensante. Da 
meditação.”, pp. 12-13. Ênfases do autor. 

●​ Ao penetrarmos no mundo suprassensível, uma das primeiras impressões será a 
de um relacionamento com os seres desse mundo, causado pela autoconsciência 
elevada ao nível desse âmbito e manifesta através de simpatias e antipatias. 
Essa experiência já nos faz notar que devemos abandonar toda representação 
relativa ao mundo sensorial se realmente quisermos ingressar no mundo 
espiritual. Aquilo que se percebe no plano suprassensorial pode ser descrito 
mediante representações extraídas do mundo sensorial. Por exemplo, podemos 
dizer que um ser se manifesta como que por meio de um fenômeno de 
coloração. Todavia, quem recebe tais descrições de algo suprassensorial nunca 
deveria esquecer o que quer dizer o verdadeiro pesquisador do espiritual ao 
utilizar dessa forma uma cor: ele vivencia algo de maneira análoga à percepção 
da cor correspondente pela consciência sensorial. Quem usa a descrição para 
afirmar que tem diante de sua consciência algo igual à cor sensorial não é um 
pesquisador espiritual, mas um visionário ou alucinado.​
Fonte: GA 17, cap. “Prefácio à edição alemã de 1918”, p. 76. Ênfase do autor. 
Revisão da redação, sem confronto com o original, de VWS. 

Não se deve pensar “misticamente” 
sobre a meditação, mas também não se 
deve pensar levianamente sobre ela. A 
meditação deve ser algo totalmente 
claro no sentido atual. Porém, ao 
mesmo tempo, ela é algo que exige 
paciência e energia anímica interior. 
Antes de tudo, ainda lhe é pertinente 
algo que ninguém pode dar a outra 
pessoa: prometer-se algo a si mesmo e 
depois mantê-lo. Quando o ser humano 
começa a fazer meditações, ele realiza 
por seu intermédio o único ato 
realmente livre nesta vida humana. 
Sempre temos em nós a tendência para 
a liberdade, e já concretizamos uma 
boa parte dela. Mas quando refletimos 
sobre isso, encontramos o seguinte: de 
um lado somos dependentes de nossa 

Über die Meditation soll man nicht 
“mystisch” denken aber man soll auch 
nicht leicht über sie denken. Die 
Meditation muss etwas völlig Klares sein 
in unserem heutigen Sinne. Aber sie ist 
zugleich etwas, zu dem Geduld und 
innere Seelenenergie gehört. Und vor 
allem Dingen gehört etwas dazu was 
niemand einem anderen Menschen geben 
kann: es gehört dazu, dass man sich 
selber etwas versprechen und es dann 
halten kann. Wenn der Mensch einmal 
beginnt, Meditationen zu machen, so 
volzieht er damit die einzige wirklich völlig 
freie Handlung in diesem menschlichen 
Leben. Wir haben in uns immer die 
Tendenz zur Freiheit, auch ein gut Teil der 
Freiheit verwirklicht. Aber wenn wir 
nachdenken, werden wir finden: wir sind 

Ir para o índice 

78 



hereditariedade, de outro, de nossa 
educação, ainda de outro de nossa vida. 
[...] Quando, no entanto, tomamos a 
decisão de fazer uma meditação à noite 
e de manhã, para que aos poucos 
aprendamos a observar o mundo 
suprassensível, também podemos 
deixar de fazê-lo cada dia. Nada o 
impede. [...] Nisso estamos totalmente 
livres. Esse meditar é uma ação 
arquetipicamente livre. Se pudermos, 
no entanto, permanecer fiéis, se 
prometemos a nós mesmos, e não a 
outrem, que permaneceremos fiéis a 
esse meditar, então o fato de conseguir 
simplesmente ficar fiel a si próprio 
significa uma enorme força na alma. 

mit dem einen abhängig von unserer 
Vererbung, mit dem anderen von userer 
Erziehung, mit dem dritten von unserem 
Leben. [...] Wenn wir uns aber 
vornehmen, abends und morgens eini 
Meditation zu machen, damit wir 
allmählich lernen, in die übersinnliche 
Welt hineinzuschauen, dann können wir 
das jeden Tag unterlassen. Nichts steht 
dem entgegen. [...] Wir sind darin 
vollständig frei. Es ist dieses Meditieren 
eine urfreie Handlung. Können wir uns 
trotzdem treu bleiben, versprechen wir 
uns, nicht einem anderen, sondern nur 
uns selber einmal, dass wir diesem 
Meditieren treu bleiben, dann ist das an 
sich eine ungeheure Kraft im Seelischen, 
dieses sich einfach treu bleiben können. 

  Fonte: GA 305, palestra de 20/8/1922, pp. 79-80. Trad. VWS; rev. SALS. 

●​ Podemos dizer que a meditação consiste apenas em experimentar o pensamento 
de maneira diferente da habitual. Hoje experimentamos o pensamento deixando 
que ele seja estimulado pelo exterior; abandonamo-nos à realidade exterior: 
podemos observar que quando olhamos, escutamos, tomamos alguma coisa nas 
mãos etc., experimentamos as impressões acolhidas do exterior transformarem-se 
em pensamentos. Assim, comportamo-nos passivamente na atividade do 
pensamento: abandonamo-nos ao mundo e os pensamentos vem a nós. Mas 
dessa forma não se chega a nada. Devemos começar a experimentar o próprio 
pensamento. Chegamos a essa experiência simplesmente tomando um 
pensamento de fácil compreensão e mantendo-o presente na consciência, 
concentrando totalmente a consciência sobre ele. [...] [É dado um exemplo:] A 
sabedoria vive na luz. Não importa que seja verdadeiro ou falso. Quando 
estendemos o braço para colocá-lo repetidamente em movimento, não entra em 
consideração se esse movimento tem importância universal ou se é uma 
brincadeira, mas é verdade que assim fortalecemos o braço. Fortalecemos o 
pensar quando nos esforçamos para repetir uma atividade de pensamento, 
independente de seu conteúdo. Se insistirmos no esforço anímico de mantê-lo 
presente na consciência e concentrarmos nele toda vida da alma, nós a 
fortalecemos da mesma forma como intensificamos a força muscular do braço, se 
continuarmos a exercitá-lo em uma mesma atividade.​
Fonte: GA 234, palestra de 1/2/1924, pp. 73-74. 

 Meditação 

Eu procuro no interior​
A atuação das forças criadoras​
A vida das potências criadoras.​
Diz-me​
A potência da gravidade da Terra​
Por meio da palavra de meus pés,​
Diz-me​
O poder da forma do ar​
Por meio do cantar de minhas mãos,​

Meditation 

Ich suche im Innern​
Der schaffenden Kräfte Wirken​
Der schaffenden Mächte Leben.​
Es sagt mir​
Der Erde Schweremacht​
Durch meiner Füsse Wort,​
Es sagt mir​
Der Lüfte Formgewalt​
Durch meiner Hände Singen,​

Ir para o índice 

79 



Diz-me​
A força da luz do céu​
Por meio da reflexão de minha cabeça,​
Como o mundo, no ser humano​
Fala, canta, reflete. 

Es sagt mir​
Des Himmels Lichteskraft​
Durch meines Hauptes Sinnen,​
Wie die Welt im Menschen​
Spricht, singt, sinnt. 

  Fonte: GA 278, palestra de 27/2/1924, p. 203. Trad. VWS; rev. SALS. 
 
Nos puros raios da luz​
Brilha a divindade do universo.​
No puro amor para com todos os seres​
Irradia o aspecto divino de minha alma.​
Eu repouso na divindade do universo;​
Eu vou encontrar-me​
Na divindade do universo. 

In den reinen Strahlen des Lichtes​
Erglänzt die Gottheit der Welt.​
In den reinen Liebe zu allen Wesen​
Erstrahlt die Göttlichkeit meiner Seele.​
Ich ruhe in der Gottheit der Welt;​
Ich werde mich selbst finden​
In der Gottheit der Welt. 

  Fonte: GA 245, p. 35, cap. “Zwei allgemein gegebene Hauptübungen” (“Dois 
exercícios principais dados em geral”, isto é, não foram dados para uma pessoa 
em particular). Trata-se de um verso para ser usado como tema de meditação. Na 
p. 110 há explicações sobre cada trecho; o verbo “ruhen” da 5ª linha tem o 
sentido de tanto de “acalmar-se” como de “repousar”. Trad. VWS; rev. SALS. 

 
Brilha o Sol​
Para a escuridão da matéria​
Assim brilha o ser​
Do espírito que tudo sana​
Para a escuridão da alma​
Na minha existência humana.​
Sempre que eu reflito​
Sobre a força potente do Sol​
Com calor correto do coração​
Ele cintila através de mim​
Com sua força espiritual do meio dia. 

Es leuchtet die Sonne​
Dem Dunkel des Stoffes;​
So leuchtet des Geistes​
Allheilendes Wesen​
Dem Seelendunkel​
In meinem Menschensein.​
So oft ich mich besinne​
Auf ihre starke Kraft​
In rechter Herzenswärme​
Durchglänzt sie mich​
Mit ihrer Geistesmittagskraft 

  Fonte: GA 245, cap. “Mantrische Sprüche” (versos mântricos), p. 79. Trad. VWS; 
rev. SALS. 

 
 

Ir para o índice 

80 



Vê tu, meu olho,​
Os raios puros do Sol​
Oriundos da essência das formas da Terra; 

Vê tu, meu coração,​
As potências espirituais do Sol​
Oriundas do impacto das ondas da água. 

Vê tu, minha alma,​
A vontade cósmica do Sol​
Oriunda do esplendor cintilante do ar. 

Vê tu, meu espírito​
A essência dos deuses do Sol​
Oriundos do fluxo de amor do fogo. 

Sieh, du mein Auge,​
Der Sonne reine Strahlen​
Aus der Erde Formenwesen; 

Sieh, du mein Herz,​
Der Sonne Geistgewalten​
Aus des Wassers Wellenschlägen. 

Sieh, du meine Seele,​
Der Sonne Weltenwillen​
Aus der Lüfte Glanzgeflimmer.​
​
Sieh, du mein Geist​
Der Sonne Götterwesen​
Aus des Feuers Liebeströmen. 

Fonte: GA 40, p. 235. Na p. 296 está anotado “Caderno de notas, 1924”. Trad. VWS
rev. SALS. 

 
 
Mais radiante que o Sol​
Mais puro que a neve​
Mais sutil que o éter​
É o si próprio,​
O espírito em meu coração.​
Esse si próprio sou eu,​
Eu sou esse si próprio. 

Strahlender als die Sonne​
Reiner als der Schnee​
Feiner als der Äther​
Ist das Selbst,​
Der Geist in meinem Herzen.​
Dies Selbst bin Ich,​
Ich bin dies Selbst. 

  Fonte: GA 245, cap. “Esotherische Stunde in Berlin am 24. Oktober 1905” (Aula 
esotérica em Berlim em 24/10/1905), p. 85. A palavra Selbst, traduzida por “si 
próprio”, corresponde ao self em inglês. Trad. VWS; rev. SALS.​
 

 
Eu trago calma em mim,​
Em mim mesmo eu trago​
As forças que me fortalecem.​
Quero preencher-me​
Com o calor dessas forças,​
Quero permear-me​
Com o poder de minha vontade.​
E quero sentir​
Como a calma se derrama​
Por todo o meu ser,​
Quando me fortaleço​
[Para] encontrar em mim​
A calma como força,​
Pelo poder do meu esforço. 

Ich trage Ruhe in mir,​
Ich trage in mir selbst​
Die Kräfte, die mich stärken.​
Ich will mich erfüllen​
Mit dieser Kräfte Wärme,​
Ich will mich durchdringen​
Mit meines Willens Macht.​
Und fühlen will ich​
Wie Ruhe sich ergiesst​
Durch all mein Sein,​
Wenn ich mich stärke,​
Die Ruhe als Kraft​
In mir zu finden​
Durch meines Strebens Macht. 

  Fonte: GA 245, cap. “Mantrische Sprüche” (versos mântricos), p. 80 Trad. SALS. 
Revisto em 3/5/25. 

 

Ir para o índice 

81 



 Contempla em tua alma​
A força resplandescente​
Sente em teu corpo​
O poder gravitacional​
Na força resplandescente​
Brilha o Eu espiritual​
No poder gravitacional​
Vigora o espírito de Deus​
Porém não deve​
A força resplandescente​
Apossar-se​
Do poder gravitacional​
E tampouco​
O poder gravitacional​
Permear​
A força resplandecente​
Pois se a força resplandecente 
apossar-se​
Do poder gravitacional​
E o poder gravitacional 
penetrar​
Na força resplandecente​
Alma e corpo​
Unir-se-ão numa aberração 
cósmica​
Em perversidade. 

Schau in deiner Seele​
Leuchtekraft​
Fühl in deinem Körper​
Schweremacht​
In der Leuchtekraft​
Strahlet Geistes-Ich​
In der Schweremacht​
Kraftet Gottes-Geist​
Doch darf nicht​
Leuchtekraft​
Ergreifen​
Schweremacht​
Und auch nicht​
Schweremacht​
Durchdringen​
Leuchtekraft​
Denn fasset 
Leuchtekraft​
Die Schweremacht​
Und dringet 
Schweremacht​
In Leuchtekraft,​
So binden in 
Welten-Irre​
Seele und Körper​
In Verderbnis sich. 

(*) Contempla em tua alma​
Força da luminosidade​
Sente em teu corpo​
Poder do peso​
Na força da luminosidade​
Brilha o Eu espiritual​
No poder do peso​
Atua a força do espírito de 
Deus​
Porém não deve​
Força da luminosidade​
Agarrar​
Poder do peso​
E tampouco​
Poder do peso​
Permear​
Força da luminosidade​
Pois se a força da 
luminosidade prende​
Poder do peso​
E poder do peso penetra​
Na força da luminosidade​
Unem-se num desvio 
cósmico​
Alma e corpo​
Em perversão. 

  Fonte: GA 316, palestra de 9/1/1924, p. 149. Nas pp. 140-144 há explicações 
sobre o significado desses versos. (*) Trad. VWS. 

 
Ó espíritos sanadores​
Vocês se unem​
À bênção sulfúrica​
Da fragância etérica; 

Vocês se vivificam​
Na ascensão do mercúrio,​
Na gota de orvalho,​
Do que cresce​
Do que virá a ser. 

Vocês se detêm​
No sal terrestre​
Que a raiz​
No solo alimenta. 

Ihr heilenden Geister​
Ihr verbindet euch​
Dem Sulphursegen​
Des Ätherduftes; 

Ihr belebet euch​
Im Aufstreben Merkurs​
Dem Tautropfen​
Des Wachsenden​
Des Werdenden. 

Ihr machet Halt​
In dem Erdensalze​
Das die Wurzel​
Im Boden ernährt 

​
É isso que a alma adquire, por assim 
dizer, quando olha para o entorno, 
despertando o sentido interior para aquilo 
que a rodeia. O ser humano, pode, então, 
responder: 

​
Das ist gewissermaßen dasjenige, was 
die Seele erwirbt, indem sie auf den 
Umkreis hinschaut, den inneren Sinn 
erweckend für das, was sie umgibt. Der 
Mensch kann dann antworten: 

Ir para o índice 

82 



O meu conhecimento anímico​
Quero unir ao fogo​
Da fragrância da flor; 

Minha vida anímica​
Quero estimular na gota cintilante​
Da aurora das folhas; 

Meu ser anímico​
Quero fortalecer na qualidade 
endurecedora do sal​
Com a qual a Terra​
Zelosamente cuida da raiz. 

Ich will mein Seelenwissen​
Verbinden dem Feuer​
Des Blütenduftes; 

Ich will mein Seelenleben​
Erregen am glitzernden Tropfen​
Des Blättermorgens; 

Ich will mein Seelensein​
Erstarken an dem Salzerhärtenden​
Mit dem die Erde​
Sorgsam die Wurzel pflegt. 

  Fonte: GA 316. Curso do Natal, 4ª palestra de 5/1/1924, pp. 74-75. Nas pp. 
71-73 o autor explica o significado dos versos, o que é essencial para a sua 
compreensão. Nova trad. VWS; rev. SALS. 

 
Im Leuchtenden,​
Da fühl' Ich​
Die Lebenskraft.​
Der Tod hat mich​
Vom Schlaf erweckt,​
Vom Geistesschlaf. 

Ich werde sein,​
Und aus mir tun,​
Was Leuchtekraft​
In mir erstrahlt. 

No que resplandece,​
Eu sinto​
A força vital.​
A morte​
Despertou-me do sono,​
Do sono espiritual. 

Eu serei,​
E farei de mim,​
O que a força luminosa​
Resplandece em mim. 

  Fonte: GA 157, Berlin, 8ª palestra de 2/3/1915, "Die drei Entscheidungen des 
imaginativen Erkenntnisweges" ("As três decisões do cominho imaginativo do 
conhecimento"), com explicações sobre o verso. Trad. SALS. (Pode ser usado 
como meditação para um falecido.) 

Os versos de outras seções que tratam especificamente de temas espirituais (isto 
é, não físicos), podem também ser usados como temas de meditação. 

 

Religião, religiosidade 

●​ As religiões sofrerão uma necessária renovação quando os interesses das 
pessoas ampliarem-se até o ponto em que os indivíduos possam novamente 
enxergar o destino da humanidade acima do seu destino pessoal.​
Fonte: GA 296, palestra de 15/8/1919, p. 110. Col. RYS. 

●​ [...] toda a atual cultura, até as esferas mais espirituais, é baseada no egoísmo 
da humanidade. Observem sem preconceitos o campo espiritual ao qual se 
dedica hoje o ser humano, o âmbito da religião, e se perguntem se nossa 
civilização, justamente nesse âmbito, não é dominada pelo egoísmo.​
Fonte: GA 293, palestra de 21/8/1919, p. 21 . 

Ir para o índice 

83 



Todo conteúdo de fé que existe hoje já 
foi um antigo conteúdo de 
conhecimento, que só emerge como 
uma reminiscência, pelo fato de a 
tradição tê-lo preservado para si. Não há 
conteúdo de fé que não seja uma 
reminiscência de um antigo conteúdo de 
conhecimento 

Aller Glaubensinhalt, der heute 
existiert, war einmal ein alter 
Erkenntnisinhalt, der nur als 
Reminiszenz heraufgebracht wird, 
indem die Tradition sich ihn erhalten 
hat. Es gibt keinen Glaubensinhalt, der 
nicht Reminiszenz eines alten 
Erkenntnisinhaltes ist. 

Fonte: GA 215, 6/9/1922, copiado de http://bdn-steiner.ru/, p. 25. Trad. VWS, 
rev. SALS. 

 

Toda religiosidade livre, que se 
desenvolverá no futuro no âmbito da 
humanidade, basear-se-á no fato de 
que realmente na prática direta da 
vida, e não simplesmente em teoria, 
em cada ser humano será 
reconhecida a imagem da divindade. 
Então não poderá haver, e não será 
necessária, nenhuma imposição 
religiosa, pois o encontro de cada ser 
humano com outro será de antemão 
um ato religioso, um sacramento. E 
ninguém terá necessidade de manter 
a vida religiosa por meio de uma 
determinada igreja, que tem 
instituições exteriores no plano físico. 

Alle freie Religiosität, die sich in der Zukunft 
innerhalb der Menschheit entwickeln wird, 
wird darauf beruhen, dass in jedem 
Menschen das Ebenbild der Gottheit wirklich 
in unmitterlbarer Lebenspraxis, nicht bloss in 
der Theorie, anerkannt werde. Dann wird es 
keinen Religionszwang geben können, dann 
wird es keinen Religionszwang zu geben 
brauchen, denn dann wird die Begegnung 
jedes Menschen mit jeden Meschen von 
vornherein eine Religiöse Handlung, ein 
Sakrament sein, und niemand wird durch 
eine besondere Kirche, die äussere 
Einrichtungen auf dem physischen Plan hat, 
nötig haben, das religiöse Leben 
aufrechtzuerhalten. 

Fonte: GA 182, palestra de 9/10/1918, “Was tut der Engel in unserem Astralleib” 
(“Qual é a atividade do anjo em nosso corpo astral?”), p. 16 do volume com 2 
palestras do ciclo, p.16-17 da tradução brasileira (trad. R. Lanz. São Paulo: Ed. 
Antroposófica, 1984). Trad. VWS; rev. SALS. 
 

Ir para o índice 

84 

http://bdn-steiner.ru/


De acordo com todas as maneiras de 
como ao longo dos últimos séculos se 
tentou introduzir a religião nas 
[diversas] correntes da humanidade, 
a religião passou a ser uma 
combinação de duas coisas, uma das 
quais, na verdade, não pode ser 
chamada religião, no sentido estrito 
da palavra; a outra é a religião. Na 
realidade, o que é religião? É algo que 
devemos caracterizar como uma 
disposição da alma humana: a 
inclinação para o que é espiritual, 
para o infinito. Basicamente, podemos 
caracterizá-la muito bem começando 
com os fundamentos dessa 
disposição, que então só devem ser 
elevados ao mais alto nível. Quando 
caminhamos sobre um prado com a 
alma aberta para o que aí está 
verdejando e florindo, sentimos 
alegria por conta das maravilhas que 
se revelam através das flores e das 
gramíneas, pelo que se reflete na 
paisagem, pelo que brilha na gota de 
orvalho. Se conseguirmos criar essa 
disposição, se então o nosso coração 
se abre, isso ainda não é religião. Só 
pode se tornar religião se esse 
sentimento se intensifica até o infinito 
que está por trás do finito, até o 
elemento espiritual que está por trás 
do aspecto sensorial. Se nossa alma 
sente de tal modo, que tem a 
sensação de comunhão com o que é 
espiritual, essa disposição 
corresponde ao que vive na religião. 
Quanto mais conseguirmos elevar em 
nós essa disposição para o que é 
eterno, tanto mais estimulamos a 
religião em nós ou em outras pessoas. 

Religion ist nach der ganzen Art und 
Weise, wie man versucht hat, Religion in 
die Menschheitsströmungen 
hineinzubringen, in den verflossenen 
Jahrhunderten eine Verquickung von 
zwei Dingen, von denen das eine im 
strengen Sinne des Wortes nicht 
eigentlich Religion genannt werden darf; 
das andere ist Religion. Was ist denn in 
Wirklichkeit Religion? Das ist doch etwas, 
was wir charakterisieren müssen als eine 
Stimmung der Menschenseele: die 
Stimmung für das Geistige, für das 
Unendliche. Im Grunde können wir sie 
gut charakterisieren, wenn wir anfangen 
bei dem Einmaleins dieser Stimmung, die 
dann nur bis zum Höchsten hinauf 
gesteigert werden müssen. Wenn wir 
über die Wiese gehen und eine offene 
Seele haben für das, was da grünt und 
blüht, so werden wir etwas Freudiges 
empfinden für die Herrlichkeiten, die sich 
offenbaren durch die Blumen und Gräser, 
durch dasjenige, was sich in der 
Landschaft spiegelt, was in der Tauperle 
glänzt. Wenn wir eine solche Stimmung 
aufbringen, wenn dabei unser Herz 
aufgeht, dann ist das noch nicht Religion. 
Das kann erst dann Religion werden, 
wenn sich dieses Gefühl steigert für das 
Unendliche, das hinter dem Endlichen ist, 
für das Geistige, das hinter dem 
Sinnlichen ist. Wenn unsere Seele so 
fühlt, daß sie die Gemeinschaft mit dem 
Geistigen empfindet, dann entspricht 
diese Stimmung demjenigen, was in der 
Religion lebt. Je mehr wir in uns diese 
Stimmung für das Ewige steigern 
können, desto mehr fördern wir die 
Religion in uns oder anderen Menschen. 

Fonte: GA 127, p. 23, Trad. VWS, rev. SALS. 

 

Ir para o índice 

85 



Só conseguiremos alcançar a 
renovação da base cognitiva da vida 
religiosa se não rejeitarmos um 
método de cognição que pode 
conduzir a uma concepção viva da 
vivência do ser humano espiritual e 
das entidades espirituais. É 
precisamente para o fundamento 
cognitivo da religião que precisamos 
especialmente desse método de 
cognição. Pois, para a religião, a 
consciência comum consegue, no 
máximo, sistematizar ou esclarecer 
conhecimentos, ou levá-los para uma 
forma teórica; mas não consegue 
encontrá-los. Além disso, a religião 
tem de limitar-se à assimilação 
meramente tradicional do que surgiu 
em épocas antigas de disposições 
anímicas humanas bastante 
diferentes. Se a vida religiosa deve 
ser renovada partindo das 
necessidades espirituais do presente, 
e experimentar um estímulo vivo, 
então a mentalidade atual deve 
reconhecer um conhecimento 
imaginativo, inspirativo e intuitivo 
plenamente consciente, e não apenas 
reconhecê-lo para a esfera religiosa 
em particular, mas para o conteúdo 
religioso vivo, nossa mentalidade 
moderna também deve empregar 
esses resultados científico-espirituais 
de maneira apropriada. 

Zur Erneuerung der Erkenntnisgrundlage 
des religiösen Lebens können wir nur 
gelangen, wenn wir eine 
Erkenntnismethode nicht abweisen, die 
hineinführen kann in die lebendige 
Anschauung des Erlebens des 
Geistesmenschen und der geistigen 
Wesenheiten. Gerade für die 
erkenntnismäßige Grundlegung der 
Religion brauchen wir diese 
Erkenntnismethode ganz besonders. 
Denn für die Religion kann das 
gewöhnliche Bewußtsein höchstens 
Erkenntnisse systematisieren oder 
verdeutlichen oder in eine Lehrgestalt 
bringen; finden kann es sie nicht. Sonst 
muß sich die Religion beschränken auf 
das bloß traditionelle Aufnehmen des aus 
ganz anderen menschlichen 
Seelenverfassungen in früheren Zeiten 
Hervorgegangenen. Soll das religiöse 
Leben aus den geistigen Bedürfnissen der 
Gegenwart heraus erneuert werden und 
eine lebendige Anfachung erfahren, so 
muß das Geistesleben der Gegenwart 
vollbewußte imaginative, inspirierte und 
intuitive Erkenntnis anerkennen und 
insbesondere für das religiöse Gebiet 
nicht nur anerkennen, sondern für den 
lebendigen religiösen Gehalt muß dieses 
unser modernes Geistesleben diese 
geisteswissenschaftlichen Ergebnisse 
auch in entsprechender Weise 
verwenden. 

GA 215, 9/9/1922, p. 78 da ed. de 1980, copiado de http://bdn-steiner.ru/. Trad. 
VWS, rev. SALS. 

 

Ir para o índice 

86 

http://bdn-steiner.ru/


Constantemente a humanidade 
precisa de verdades que não podem 
ser totalmente compreendidas a 
qualquer momento. Na verdade, 
assimilar verdades não significa 
apenas algo para a cognição, mas por 
si sós as verdades contêm força vital. 
Ao nos impregnarmos com a verdade, 
permeamos nossa alma com um 
elemento do cosmo, assim como para 
poder viver, temos de permear 
continuamente nosso corpo com o ar 
que absorvemos do exterior. Essa é a 
razão pela qual verdades profundas 
são expressas em documentos 
religiosos, mas de tal forma, que as 
pessoas geralmente só conseguem 
reconhecer seu real significado 
interior muito, muito depois de serem 
reveladas. Será necessário todo o 
desenvolvimento futuro da Terra para 
se compreender plenamente o Novo 
Testamento. No futuro, muito se 
aprenderá sobre o mundo exterior, 
muito se aprenderá sobre o mundo 
espiritual, e tudo poderá contribuir, 
desde que seja visto sob uma luz 
correta, para a compreensão do Novo 
Testamento. 

Die Menschheit braucht fortwährend 
Wahrheiten, die nicht zu jeder Zeit 
vollständig verstanden werden können. 
Wahrheiten in sich aufnehmen, bedeutet 
nämlich nicht nur etwas für die 
Erkenntnis, sondern Wahrheiten als solche 
enthalten Lebenskraft. Und indem wir uns 
mit der Wahrheit durchdringen, 
durchdringen wir uns in unserem 
Seelischen mit einem Elemente der Welt, 
wie wir uns durchdringen müssen in 
unserem Leiblichen fortwährend mit der 
von außen aufgenommenen Luft, damit 
wir leben können. Das ist der Grund, 
warum in den religiösen Urkunden tiefe 
Wahrheiten ausgesprochen werden, aber 
in solcher Form, daß die Menschen sie 
oftmals ihrer eigentlich inneren Bedeutung 
nach erst viel, viel später erkennen 
können, als sie geoffenbart werden. Die 
ganze Erdentwickelung, die noch kommen 
soll, wird notwendig sein, um das Neue 
Testament vollständig zu verstehen. Man 
wird in der Zukunft noch über die äußere 
Welt vieles erfahren, man wird vieles 
erfahren über die geistige Welt, und alles 
wird dazu beitragen können, wenn man es 
im richtigen Lichte sehen wird, das Neue 
Testament zu verstehen. 

GA 155, palestra de 16/7/1914, p. 195 da ed. de 1982, copiado de 
http://bdn-steiner.ru/ . Trad. VWS, rev. SALS. 

 
 
 A maior manifestação divina é o ser 

humano em desenvolvimento. Quando 
se conhece esse ser humano em 
desenvolvimento não apenas do ponto 
de vista meramente exterior, 
anatômico-fisiológico, quando se 
reconhece como alma e espírito se 
lançam, fluem para dentro do corpo, 
então todo conhecimento humano 
transforma-se em religião, em 
veneração devota, tímida, frente ao 
que flui para a superfície do mundo a 
partir das profundezas divinas. 

Die größte göttliche Offenbarung ist der 
sich entwickelnde Mensch. Lernt man 
diesen sich entwickelnden Menschen 
nicht bloß äußerlich 
anatomisch-physiologisch kennen, lernt 
man erkennen, wie in den Körper Seele 
und Geist hineinschießen, 
hineinströmen, dann verwandelt sich 
jede Menschenerkenntnis in Religion, in 
fromme, scheue Ehrfurcht vor 
demjenigen, was aus den göttlichen 
Tiefen in die weltlichen Oberflächen 
hineinströmt. 

  Fonte: GA 307, palestra de 11/8/1923, p. 135. VWS, rev. SALS. 
 

 

Ir para o índice 

87 

http://bdn-steiner.ru/


Referências 

Observações: 

●​ As referências abaixo estão ordenadas pelos números da edição da obra 
completa de Rudolf Steiner (GA – Gesammtausgabe), aqui usados segundo 
anotação nos volumes consultados ou no Katalog des Gesamtwerks, Dornach: 
Rudolf Steiner Verlag, (até 2012 foi usada a edição de 1999/2000; a mais atual 
está disponível na internet). 

●​ Veja-se um site com os originais das obras de Steiner em alemão, e outro com 
edições mais recentes. Os livros foram certamente copiados por meio 
de scanner e depois convertidos para texto com programas OCR (optical 
character recognition) e, portanto, podem conter falhas em algumas palavras. 
Após 12/2/11 trechos de textos originais foram copiadas do primeiro site, e do  
do segundo após 18/4/24. 

●​ Veja-se também o Rudolf Steiner Archive, com muitas traduções das obras de 
Steiner para o inglês. 

●​ Para as editoras antroposófica nacionais (inclusive com loja virtual), veja-se 
a seção deste site dedicada a elas. 

●​ A maior parte dessas referências foram colocadas na versão de antes de 2012. 
Aos poucos, serão atualizadas.  

●​ As edições anotadas pelo ano de publicação podem não ser as últimas 
disponíveis. 

GA 2. O  Método  Cognitivo  de  Goethe  – Linhas  básicas  para uma gnosiologia 
da cosmovisão goethiana. (Original de 1886.) Trad. B. Callegaro e J. Cardoso. São 
Paulo, Ed. Antroposófica, 2ª ed. 2004.​
GA 4. Die   Philosophie   der   Freiheit   –   Grudzüge   einer   moderne 
Weltanschauung. (Original de 1894; última ed. revista pelo autor em 1918.) Edição 
brasileira fortemente recomendada (existem outras): A Filosofia da Liberdade – 
Fundamentos e uma cosmovisão moderna. Trad. J. Torunski e R.Y. Santos. São 
Paulo: Ed. Antroposófica, 2022. Quando o original em alemão é apresentado, ele foi 
copiado de Die Philosophie der Freiheit – Grundzüge einer modernen 
Weltanschauung. Dornach: Verlag der Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, 1962, ou 
no site http://fvn-rs.net​
GA 9. Teosofia – Introdução ao conhecimento suprassensível do mundo e do 
destino humano. (Original de 1904, 10ª ed. 1922.) Trad. Daniel Brilhante de Brito e 
J. Cardoso. São Paulo, Ed. Antroposófica, 7ª ed. 2004.​
GA 10. Como se adquirem conhecimentos dos mundos superiores – A iniciação. 
(Original de 1904/05.) Trad. E. Reinmann. São Paulo: Ed. Antroposófica, 4ª ed. 
1996.​
GA 14. Die Pforte der Einweihung (O portal da iniciação) in Vier​
Mysteriendramen (Quatro dramas de mistério). Textos citados copiados 
de http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA014.pdf. O primeiro drama foi traduzido 
como O Portal da Iniciação, Um mistério rosacruz. Trad. M. Murbach e R. Salles. 
São Paulo, Ed/ Antroposófica, 1996.​
GA 15. A direção espiritual do homem e da humanidade. (Original de 1915.) Trad. 
L. Viotti. São Paulo: Ed Antroposófica, 1984. Texto revisto por R. Steiner de 3 
palestras proferidas em Copenhagen em 6/1911.​
GA 17. O Limiar do Mundo Espiritual – Considerações aforísticas. (Original de 
1912.) Trad. R. Lanz. São Paulo: Ed. Antroposófica, 1994​
GA 26. Anthroposophische Leitsätze (Princípios antroposóficos). (Original de 
1924-25.) Dornach: Rudolf-Steiner-Verlag, 9a. ed. 1989.​​
GA 30. Arte e Estética Segundo Goethe – Goethe como inaugurador de uma 

Ir para o índice 

88 

https://www.steinerverlag.com/media/pdf/71/93/bf/RStV_GV_2022_001-150_WEB_72dpi.pdf
https://www.steinerverlag.com/media/pdf/71/93/bf/RStV_GV_2022_001-150_WEB_72dpi.pdf
http://fvn-rs.net/
http://bdn-steiner.ru/
http://bdn-steiner.ru/
http://wn.rsarchive.org/Books
https://www.sab.org.br/antroposofia/editoras
http://fvn-rs.net/
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA014.pdf


estética nova (separata do original Mehtodische Grunlagen der Anthroposophie, 
1884-1901, artigo “Goethe als Vater einen neuen Ästhetik” – “Goethe como pai de 
uma nova estética”).  Trad. Marcelo da Veiga Greuel. São Paulo, Ed. Antroposófica, 
2ª ed. 1998. (Esse livreto contém apenas o artigo de abril de 1889 do volume 
original GA 30.)​
GA 34 (A). A Educação da Criança Segundo a Ciência Espiritual. (Original de 1907.) 
Trad. R. Lanz. São Paulo: Ed. Antroposófica, 3ª ed. 1996. (Parte do volume GA 34 
original.)​
GA 34 (B). Reencarnação e carma – As leis cármicas como necessidade 
científico-espiritual. Trad. L.C. de Campos. São Paulo: Ed. Antroposófica, 3ª ed. 
2005. (Parte do volume GA 34 original.)​
GA 40. Wahrspruchworte (Aforismos) (Originais de 1906-25). Dornach: Verlag der 
Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, 1961. Veja-se a íntegra desse volume, no 
original em alemão, na edição de 1991, em edição independente da citada nas 
observações acima.​
GA 58. Metarmophose des Seelenlebens – Pfade der Seelenerlebnisse, Erster 
Teil (Metamorfose da vida anímica - caminhos das vivências da alma, primeira 
parte). 9 palestras proferidas em Berlin de 14/10 a 9/12/1909 e em München de 
5/12/1909. Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1984.​
GA 60. Antworten der Geisteswissenschaft auf die großen Fragen des 
Daseins (Respostas da ciência do espírito às grandes perguntas existenciais). 15 
palestras proferidas em Berlin de 20/10/1910 a 16/3/1911. Dornach: Rudolf 
Steiner Verlag, 1984.​
GA 61. Menschengeschichte im Lichte der Geistesforschung (A história do ser 
humano à luz da pesquisa espiritual). 16 palestras proferidas em Berlin, 
19/10/1911 a 28/3/1922. Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1983.Versão consultada: 
Basel: Verlag Zbinden & Co., 1946.​
GA 63. Geisteswissenschft als Lebensgut (Ciência do espírito como um bem vital). 
12 palestras proferidas na Casa dos Arquitetos, em Berlin, 30/10/1913-23/4/1914. 
Dornach: Rudolf-Steiner Verlag, edição de bolso tb6920, 1988.​
GA 78. Anthroposophie – ihre Erekenntniswurzeln und Lebensfrüchte; mit einer 
Einleitung über dem Agnostizismus als Verderber echten Menschentums ( 
Antroposofia – suas raízes cognitivas e frutos para a vida; com uma introdução 
sobre o agnosticismo como a ruína da verdadeira humanidade). 8 palestras 
proferidas me Stuttgart de 21/8 a 6/9/1921. Dornach: 
Rudolf-Steiner-Nachlassverwaltung, 1952.​
GA 94. Kosmogonie. Populärer Okkultismus. Das Johannes-Evangelium. Die 
Theosophie an Hand des Johannes-Evangeliums (Cosmogonia. Ocultismo popular. O 
evangelho de João. A Teosofia à luz do evangelho de João). 18 palestras proferidas 
em Paris de 25/5 a 14/6/1906 (1º título), e notas de palestras respectivamente em 
Leipzig de 28/6 a 11/7 (14 palestras), Berlin 19 e 26/2, 5/3, e München 
27/10-6/11/1906 (8). Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1979.​
GA 95. Vor dem Tore der Theosophie (Nos portais da Teosofia). 14 palestras 
proferidas em Stuttgart 22/8-4/9/1906. Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 4ª ed. 
1990.​
GA 96. Ursprungsimpulse der Geisteswissenschaft. Christliche Esoterik im Lichte 
neuer Geist-Erkenntnis (Impulsos originais da ciência do espírito. O esoterismo 
cristão à luz de novos conhecimentos espiriuais). 20 palestras proferidas em Berlin 
entre 29/1/1906 e 12/6/1907, Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 2ª ed. 1989. A 
palestra com o verso "Wintersonnenwende" também está no livreto Zeichen und 
Symbole des Weihnachtsfestes (Sinais e símbolos da festa de Natal), com 3 
palestras proferidas em Berlin em 19/12/1904, 14/12/1905 e 17/12/1906, 
Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1991.​
GA 97. Das Christliche Mysterium (O mistério crístico). Coleção de 31 palestras 

Ir para o índice 

89 

http://bdn-steiner.ru/cat/ga/040.doc


isoladas proferidas em diversas cidades entre 9/2/1906 e 17/3/1907.​
GA 103. Das Johannes-Evangelium (O Evangelho de João). 12 palestras proferidas 
em Hamburg de 18 a 31/1/1908. Dornach: Rudolf Steiner Verlag,10a. ed. 1981.​
GA 108. A Educação Prática do Pensamento. Esta é a palestra de 18/1/1909 do 
vol. GA 108, Die Beantwortung von Welt- und Lebensfragen durch 
Anthroposophie (A resposta de perguntas universais e de vida por meio da 
Antroposofia), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1986. Trad. O. Inglez de Souza. São 
Paulo: Ed. Antroposófica, 5ª ed. 2003.​
GA 112. O Evangelho Segundo João. 14 palestras proferidas em Kassel, 24/6 a 
7/7/1919. Trad. J. Cardoso. São Paulo: Ed. Antroposófica, 2ª ed. 1996.​
GA 113. Der Orient im Lichte des Okzidents. Die Kinder des Luzifers und die Brüder 
Christi (O oriente à luz do ocidente. Os filhos de Lúcifer e os irmãos de Cristo). 9 
palestras proferidas em München, 23 a 31/8/1909. 3a. ed. Dornach: 
Philosophisch-Anthroposophischer Verlag am Goetheanum, 1942. (Este ciclo foi 
proferido por Steiner depois de uma apresentação, em 22/8/1909, do drama de 
Edouard Schuré “Os filhos de Lúcifer”.)​
GA 114. O Evangelho segundo Lucas. Considerações esotéricas sobre suas relações 
com o budismo. Trad. E. Asbeck e L. Landsberg. São Paulo: Antroposófica, 2ª ed. 
1996.​
GA 118. Das Ereignis der Christus-Erscheinung in der ätherischen Welt (O 
acontecimento do aparecimento do Cristo no mundo etérico). 16 palestras de 25/1 
a 15/5 de 1910 em vários locais.​
GA 120. As Manifestações do Carma – Os aspectos decisivos do destino humano. 
Trad. R. Lanz. São Paulo: Ed. Antroposófica, 2ª ed. 1999.​
GA 123. O Evangelho segundo Mateus. Considerações esotéricas sobre sua relação 
com os essênios. Trad, J. Cardoso. São Paulo: Antroposófica, 2ª ed. 1997.​
GA 127. Die Mission der neuen Geistesoffenbarung. Das Christus-Ereignis als 
Mittelpunktsgeschehen der Erdenevolution (A missão da nova manifestação do 
espírito. O evento do Cristo como acontecimento central da evolução da Terra). 16 
palestras de 5/1 a 26/12/1911 em vários locais. Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 
1989. ​
GA 132. Die Evolution vom Gesichtspunkte des Wahrhaftigen. 5 palestras 
proferidas em Berlin, 31/10 a 5/12/1911. Dornach: Verlag der Rudolf Steiner 
Nachlasscerwaltung, 1958. Ver também A Evolução sob o Ponto de Vista do 
Verdadeiro, trad. F. e M. Milanesi. Apostila. São Paulo: Sociedade Antroposófica no 
Brasil, sem data.​
GA 134. O Evangelho Segundo Marcos – Considerações esotéricas sobre o Mistério 
do Gólgota. Trad. H. Wilda. São Paulo: Ed. Antroposófica, 1996.​
GA 141. Das Leben zwischen dem Tode und der neuen Geburt im Verhältnis zu den 
kosmischen Tatsachen (A vida entre a morte e um novo nascimento em relação 
com os fatos cósmicos). 10 palestras proferidas em Berlin, 25/11/1912 a 1/4/1913.  
Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1997.​
GA 142. O Bhagavad Gita e as epístolas de Paulo. Trad. S. Setzer. 5 palestras 
proferidas em Köln, 28/12/1912-1/1/1913. São Paulo, Antroposófica 2021.​
GA 143. Nervosismo e autoeducação. Amor, poder, sabedoria. Palestras de 
11/1/1912 Nervosität und Ichheit (Nervosismo e egoidade), e de 17/12/1912 Die 
Liebe und ihre Bedeutung in der Welt, (O amor e seu significado no cosmo), 
traduzidas respectivamente por H. Wilda e C. Kaliks. São Paulo: Associação 
Pedagógica Rudolf Steiner, 1990. Volume original: Erfahrung des Übersinnlichen. 
Die Wege der Seele zu Christus (Vivência do suprassensível. O caminho da alma 
para o Cristo.) 14 palestras isoladas entre 11/1 e 29/12/1912 em várias cidades. 
Dornach: Rudof Steiner Verlag, 1994.​
GA 150. Die Welt des Geistes und ihr Hereinragen in das physische Dasein (O 
mundo do espírito e sua penetração na existência física). 10 palestras isoladas 

Ir para o índice 

90 



entre 12/1 e 23/12/1913 em diversas cidades. Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 
1973.​
GA 152. Vorstufen zum Mysterium von Golgatha (Passos precursores do Mistério 
do Gólgota). 10 palestras proferidas  em 1913 e 1914 em diversos locais.​
GA 155. Christus und die menschliche Seele. Über den Sinn des Lebens. 
Theosophische Moral. Anthroposophie und Christentum (Cristo e a alma humana. 
Sobre o sentido da vida. Moral teosófica. Antroposofia e cristianismo). 10 palestras 
de 1912 e 1914 dadas em Kopenhagen e Norrköping, respectivamente. Versão de 
1982 de http://bdn-steiner.ru/ .​
GA 157. Menschenschicksale und Völkerschicksale (Destinos humanos e destinos 
de povos). 16 palestras proferidas em Berlin, 1/9/1914 a 21/12/1915.​
GA 166. Notwendigkeit und Freiheit im Weltgeschehen und im mensclichen 
Handeln (Necessidade e liberdade nos acontecimentos cósmicos e na atuação 
humana). 5 palestra proferidas em Berlin, 25/1 a 8/2/1916. Dornach: Verlag der 
Rudolf Steiner Nachlassverwaltung, 1960.​
GA 171. Innere Entwickelungs-Impulse der Menschheit – Goethe und die Krisis des 
neunzehnten Jahrhunderts (Impulsos interiores da humanidade - Goethe e a crise 
do século XIX). 16 palestras proferidas em Dornach de 16/9 a 30/10/1916. 
Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1984.​
GA 177. Die spirituellen Hintergründe der äußeren Welt. Der Sturz der Geister der 
Finsternis. Geistige Wesen und ihre Wirkungen. (Os panoramas do mundo exterior. 
A queda dos espíritos das trevas). 14 palestras dadas em Dornach de 29/9 a 
28/10/1917. Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1985.​
GA 182. Der Tod als Lebenswandlung (A morte como mudança de vida). 9 
palestras proferidas entre 29/11/1917 e 16/10/1918. A palestra citada está 
também disponível no volume com as palestras de 9 e de 16/10/1919 do ciclo, 
intitulado Was tut der Ängel in unserem Astralleib – Wie finde ich den Christus? (O 
que faz o anjo no nosso corpo astral – Como eu encontro o Cristo?) Dornach: 
Verlag der Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, 1970. Ver também O anjo em nosso 
corpo astral – Como eu encontro o Cristo? Trad. R. Lanz. São Paulo, Ed. 
Antroposófica, 6ª ed. 2006.​
GA 184. Die Kosmische Vorgeschichte der Menscheit; Raum um Zeit; Das Reich 
der Dauer und das Reich der Vergänglichkeit (A pre-história cósmica da 
humanidade; espaço e tempo; o reino da duração e o reino da transitoriedade). 3 
palestras proferidas de 20 a 22/9/1918 em Dornach. Dornach: 
Philosophisch-Anthroposophischer Verlag am Goetheanum, 1941 (de onde as 
citações daqui foram tiradas). Edição completa atual do GA 184: Die Polarität von 
Dauer une Entwickelung im Menschenleben. 15 palestras proferidas de 6/9 a 
13/10/1918, Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 2002 (?)​
GA 197. Gegensätze in der Menschheitsentwickelung (Contraposições no 
desenvolvimento humano.  11 palestras proferidas em Stuttgart 5/3-22/11/1920. 
Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1996.​
GA 211. Das Sonnenmysterium und das Mysterium von Tod und Auferstehung – 
Exoterisches und esoterisches Christentum (O mistério do Sol e o mistério da morte 
e ressurreição – cristianismo exotérico e esotérico). 12 palestras isoladas proferidas 
em várias cidades, de 21/3 a 11/6/1922. Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1986.​
GA 215. Die Philosophie, Kosmologie und Religion  in der Anthroposophie (A 
filosofia, cosmologia e religião na antroposofia). 10 palestras em Dornach, de 6 a 
15/9/1922. ​
GA 217. Geistige  Wirkenskräfte  im  Zusammenleben  von  alter  und  junger 
Generation – Pëdagogischer Jugendkurs (Forças espirituais de atuação na 
convivência da geração mais velha e mais nova – curso pedagógico para jovens). 
Dornach: Verlag der Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, 1964. Causas Espirituais 
do Conflito entre as Gerações. São Paulo: Ed. Antroposófica, 1986.​

Ir para o índice 

91 

http://bdn-steiner.ru/


GA 221. Erdenwissen und Himmelserkenntnis (Saber terrestre e conhecimento 
celeste). 9 palestras proferidas em Dornach de 2 a 18/2/1923. Dornach: Verlag der 
Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, 1966.​
GA 233. Die Weltgeschichte in anthroposophischer Beleuchtung und als Grundlage 
der Erkenntnis des Menschengeistes (A história do mundo iluminada pela 
Antroposofia e como base para o conhecimento do espírito humano). Três ciclos 
com um total de 19 palestras proferidas em Dornach, de 24/12/1923 a 22/4/1924. 
Dornach: Verlag der Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, 1962. Esse volume foi 
posteriormente subdividido em dois: GA 233 com as palestras de 24/12/1923 a 
1/1/1924, e GA 233a (Mysterienstätten des Mittelalters, Centros de mistério da 
Idade Média), com as palestras de 4 a 13/1 e de 22/4/1924.​
GA 234. Antroposofia, um Resumo 21 Anos depois. 9 palestras proferidas em 
Dornach, 19/1 a 10/2/1924. Trad. M.Motta. São Paulo: Ed. João de Barro, 2008.​
GA 235. Considerações esotéricas sobre relações cármicas, Vol. I. 12 palestras 
proferidas em Dornach, de 16/2 a 23/3/1924. Trad. S.A.L. Setzer. Apostila. São 
Paulo: Sociedade Antroposófica no Brasil.​
GA 237. Esoterishce Betrachtungen Karmische Zusammenhänge, Band 
III (Considerações esotéricas sobre relações cármicas, Vol. 3). 11 palestras 
proferidas em Dornach, 1/7-8/8/1924. Dornach: Rudolf Steiner Verlag: TB 713, 
1995. A aparecer como apostila da Sociedade Antroposófica no Brasil.​
GA 245. Anweisungen für eine esoterische Schulung. (Indicações para um 
desenvolvimento esotérico.) Dornach: Verlag der Rudolf 
Steiner-Nachlassverwaltung, 1969. (No catálogo geral consta que esse volume não 
seria mais editado dentro da coleção geral, passando a fazer parte dos volumes GA 
267 e 268; no entanto este volume estaria disponível como edição extra.)​
GA 276. The Arts and their Mission. (As artes e sua missão.) 8 palestras proferidas 
em Kristiania (Oslo), 18-20/5/1923 e em Dornach, 27/5-9/6/1923. Trad. 
L.D.Monges e V. Moore. New York, Anthroposophic Press, 1964.​
GA 278. Eurythmie als Sichtbarer Gesang (A euritmia como canto visível). 
Dornach: Philosophisch-Anthroposophischer Verlag am Goetheanum, 1927.​
GA 279. Eurythmie als sichtbare Sprache (Euritmia como língua visível). 15 
palestras proferidas para euritmistas, Dornach 24/6-12/7/1924, com 2 palestras 
extras de Dornach 4/8/1924 e Penmaenmawr 26/8/1923. Dornach: Rudolf Steiner 
Verlag, 5a. ed. 1990.​
GA 289. Geisteswissenschaftliche Behandlung sozialer und pädagogischer 
Fragen (Tratamento científico-espiritual de questões sociais e pedagógicas). 
Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1991.​
GA 293. A Arte da Educação – O estudo geral do homem, uma base para a 
pedagogia. (14 palestras proferidas em Stuttgart de 21/8 a 5/9/1919, por ocasião 
da fundação da primeira escola Waldorf). Trad. R. Lanz e J. Cardoso. São Paulo: Ed. 
Antroposófica, 3ª ed. 2003. Veja o original em alemão.​
GA 296. A Questão Pedagógica como Questão Social. São Paulo: Ed. Antroposófica 
e Federação das Escolas Waldorf no Brasil, 2009.​
GA 302. Reconhecimento do Ser Humano e Realização do Ensino. 8 palestras 
proferidas em Stuttgart, 12-19/6/1921. Trad. K.M. Haetinger. São Paulo: Ed. 
Antroposófica e Federação das Escolas Waldorf no Brasil, 2009.​
GA 302a. Educação na Puberdade/O Ensino Criativo. Palestra de 21/6/1922. Trad. 
R. Lanz e J. Cardoso. São Paulo: Ed. Antroposófica, 3ª ed. 2005. (Este livreto 
contém apenas as 2 palestras de 1922 do volume original GA 302a.)​
GA 305. Die geistig-seelischen Grundkräften der Erziehungskunst. Spirituelle Werte 
in Erziehung und sozialen Leben (As forças básicas anímico-espirituais da arte de 
educar. Valores espirituais na educação e na vida social). 12 palestras proferidas 
em Oxford de 16 a 29/8/1922, mais uma palestra extra de 20/8. Dornach: Rudolf 
Steiner Verlag, 1979.​

Ir para o índice 

92 

http://fvn-rs.net/index.php?option=com_content&view=category&id=183:ga-293-allgemeine-menschenkunde&Itemid=14


GA 306. A Prática Pedagógica. 8 palestras, 3 sessões de perguntas e respostas e 
uma discussão, proferidas em Dornach, 15-22/4/1923. Trad. C. Glas. São Paulo: 
Ed. Antroposófica, 2000.​
GA 307. Gegenwärtiges Geistesleben und Erziehung (Vida espiritual atual e 
educação). 14 palestras proferidas em Ilkley (Yorkshire), Inglaterra, 5-17/8/1923. 
Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1973.​
GA 308. A Metodologia do Ensino e as Condições da Vida do Educar. 5 palestras 
proferidas em Stuttgart, 8-11/4/1924. Trad. C. Glass. São Paulo: Federação das 
Escolas Waldorf no Brasil, 2004.​
GA 309. Anthroposophische Pädagogik und ihre Vorausetzungen (A pedagogia 
antroposófica e seus pré-requisitos). 5 palestras proferidas de 13 a 17/4/1924, em 
Berna, Suíça, com perguntas e respostas. Basel: R.G. Zbinden, 1951.​
GA 316. Considerações meditativas e orientações para o aprofundamento da arte 
médica (Meditative Betrachtungen und Anleitungen zur Vertiefung der Heilkunst). 
Curso do Natal, 8 palestras proferidas em Dornach, 2-9/1/1924 e Curso da Páscoa, 
5 palestras proferidas em Dornach, 21-15/4/1924. Trad. Sonia A.L. Setzer. São 
Paulo: Ed. João de Barro, 2006.​
GA 322. Grenzen der Naturerkenntnis und ihre Überwindung (Fronteiras do 
conhecimento da natureza e sua suplantação). 8 palestras proferidas em Dornach, 
27-3/10/1920. Obra consultada – Dornach: edição da Naturwissenschaftliche 
Sektion am Goetheanum (Seção de Ciência Goetheanum), 1939. Nova edição – 
Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1981. 

Obras de outros autores citando R. Steiner 

CB 07. Callegaro, Bruno.Momentos de um caminho: reflexões sobre a vida de 
Rudolf Steiner. São Paulo: João de Barro, 2007.​
HC 62. Heydebrand,  Caroline  von.  Der  Sonne  Licht  –  Lesebuch  der  Freien 
Waldorfschule (A luz do Sol – Livro texto da Escola Waldorf). Stuttgart: 
J.Ch.Mellinger, 7a. ed. 1962.​
HH 98. Hätinger, Herwig (ed.). Poemas, Pensamentos – Reflexões para o nosso 
tempo. São Paulo: Ed. Antroposófica, 2a. ed. 1998.​
HJ 84. Hemlebem, Johannes. Rudolf Steiner. Trad. H. Wilda. São Paulo: Ed. 
Antroposófica, 1984.​
RE 83. Reuschle, Frieda Margaret. Wandlungen (Caminhadas). Stuttgart: J.Ch. 
Verlag, 1983. Citado em HH 98.​
SH 88. Morgensprüche (Versos para a manhã). Paderborn: Schriftenreihe 
Sanatorium Schloss Hamborn 11, 1988/89. Citado em HH 98.​
ZA 10. Zajonc, Arthur. Meditação como Indagação Contemplativa. Trad. J. Cardoso. 
São Paulo: Ed. Antroposófica e Sofia Educação Antroposófica, 2010. 
Original: Meditation as Contemplative Inquiry – When knowing becomes love. Great 
Barrington: Lindisfarne Press, 2009. 

 

Agradecimentos 

Agradecemos especialmente a Piotr Tisovec e a Rogério Y. Santos por terem 
apontado inúmeros erros de digitação. 

 

Ir para o índice 

93 


