
Año: XXXV, 1994 No. 800 
N. D. El Dr. Michael Novak, Teólogo y Filósofo del Capitalismo, con ocasión de su 
investidura en el grado de Doctor en Ciencias Sociales por la Universidad Francisco 
Marroquín el día 13 de noviembre de 1993, concedió a Juan F. Bendfeldt, Director de 
Tópicos de Actualidad, la entrevista que publicamos a continuación. 

El Dr. Novak es Académico en Residencia para cuestiones de religión y moral en el 
Instituto Americano de la Empresa (American Enterprise lnstitute, de Washington), 
Editor-fundador de la Revista CRISIS, y autor de más de veinte libros, entre los cuales 
destacan: «El espíritu del capitalismo democrático», «Libertad con justicia», «Las 
personas libres y el bien común,», y «La ética católica y el espíritu del capitalismo». 

Teología del Capitalismo: Sus bases cristianas 
Michael Novak 

Juan Bendfeldt: ¿Hay una Teología del Capitalismo? 

Michael Novak: En la tradición católica, todo lo humano tiene sentido y significado. 
Sería sorprendente y sería la seña del fracaso, si los Teólogos no reflexionaran sobre 
la vida y el mundo de los laicos, sus actividades y su trabajo, y sobre todo, sobre los 
sistemas sociales en los que se mueven. Su Santidad Juan Pablo II. en su 
encíclica Centesimus annus, hace unas de las más sabias y más penetrantes 
reflexiones sobre el espíritu del sistema capitalista dadas por un Papa en los últimos 
siglos. La Iglesia Católica ha llegado a apreciar la esencia del sistema capitalista, 
pero muy lentamente, con escepticismo y muy tarde. Pero ahora tiene el beneficio 
de poder mirar hacia los diversos experimentos capitalistas y su historial de los últimos 
200 años. Varios Teólogos, y recientemente el Papa, han podido ver que, a pesar de 
sus fallas y el capitalismo tiene mucho ningún otro sistema provee mejor apoyo 
institucional a la capacidad creadora de los hombres y mujeres para producir e 
inventar cosas nuevas. Ha resultado el mejor marco para el ejercicio del derecho a 
su libre iniciativa dada por Dios a todas las personas. 

No es ningún secreto, pero es poco conocido el hecho que el Papa, cuando aún era 
sólo Carol Wojtyla, alumno de filosofía, estudió «fenomenología», el método filosófico 
que surgió en Austria. De ese mismo círculo académico se generó lo que algunos 
llaman «<economía austriaca»>, asociada a las figuras de Menger, Mises y Hayek. Por 
eso no es para sorprenderse que la teoría de la persona que el Papa desarrolla en su 
libro «La Persona Actuante», está íntimamente relacionada con la teoría de la acción 
humana que describe, desde otra perspectiva, el economista Ludwig Von Mises. 

De cualquier manera, el Papa ha visto que, en la tradición cristiana desde el Antiguo 
Testamento, se enseña que Dios creó al hombre y a la mujer a semejanza suya; es 
decir, que los capacitó con creatividad e iniciativa propia, pues Dios es el 
Creador. Este es precisamente el «genio» o espíritu del sistema capitalista: 
permite a los hombres y a las mujeres crear nuevas cosas y nueva riqueza para 
mejorar las condiciones de vida de la humanidad; nutre hábitos de vida en libertad 



bajo el imperio de la ley, sin lo cual no puede sobrevivir el capitalismo. Pero, sobre 
todo permite elevar a los pobres de su condición de miseria. 

Sin duda, el capitalismo es el mejor sistema para sacar a los pobres del mundo de la 
miseria. En todos los países en donde ha podido instalarse, aunque sea de forma 
incompleta, ha reducido la proporción de la población que se encontraba en la pobreza 
y el nivel de vida de los pobres ahí es más alto que el de otros estratos sociales de 
otros lados. 

JB: El Papa, no obstante, su favorable posición al capitalismo ha optado por no utilizar 
el término. En su lugar habla de la economía libre, de mercado o de empresa. ¿Hay 
alguna contradicción? En contraposición, usted ha sistemáticamente utilizado la 
palabra capitalismo en toda su obra. 

MN: Mi utilización se debe, en parte, a que yo soy de Estados Unidos. El Papa es 
originario de Polonia. En el contexto de mi país, como lo han hecho notar muchos 
autores socialistas, el experimento capitalista les parece una excepción. Allá logramos 
alcanzar, sin usar una base marxista o socialista, muchos de los grandes objetivos 
anunciados del sueño del socialismo. Ello explica el por qué nunca prosperó un 
movimiento socialista activo entre nuestra gente. En Estados Unidos surgió un sistema 
que protegía los derechos individuales de todos en el seno del capitalismo. Nunca 
existió una aristocracia. El sueño americano un sistema abierto y justo en que el 
hombre común tiene la oportunidad de triunfar es sinónimo de capitalismo. El término 
tiene una connotación positiva. 

En el otro lado, pero sobre todo en los países cuyos sistemas políticos fueron 
profundamente influenciados por las ideas de Marx y sus seguidores corno es el caso 
de Polonia, capitalismo llegó a ser sinónimo de todos los males sociales. En muchas 
partes tiene una mala connotación. Esos prejuicios están muy enraizados en el 
lenguaje y en el discurso político de muchos países del mundo, incluyendo los de 
América Latina, en donde esas ideas han permeado los sistemas educativos 

El Papa, no obstante, utiliza la palabra capitalismo; pero para facilitar la 
comprensión de su mensaje y sobre todo para no dejar duda ante los prejuicios 
del marxismo y la confusión del lenguaje, lo identifica con la economía de 
mercado o de libre empresa. Más, sin embargo, no se queda ahí, en el sistema 
económico. Exige del capitalismo un Estado de Derecho con un orden 
constitucional libre y un fundamento moral de libertad de conciencia. Si con esa 
visión completa del sistema entendemos el capitalismo, la Iglesia Católica tiene 
hoy una posición afirmativa. 

El capitalismo bien entendido tiene tres lados. El aspecto económico está casado 
con el Estado de Derecho y un gobierno constitucional de poder limitado, cuya 
misión es la protección de los derechos individuales de las personas. Estos se 
apoyan y se funden con un sistema moral-espiritual del que la fe forma parte 
para sustentar la dignidad de la persona humana y de sus comunidades. 



JB: En América Latina mucha gente cree, porque así se le ha dicho, que vive en un 
sistema capitalista... 

MN: Pero ese es un gravísimo error. Latinoamérica vive en un sistema precapitalista, 
conocido como mercantilismo o patrimonialismo, que heredó de la colonia. Aunque 
muchos aspectos del mercado están presentes, no hay una sociedad abierta y 
competitiva. No se respete el derecho. El privilegio y la corrupción son fenómenos 
comunes. El capitalismo bien entendido no les ha llegado aún. 

JB: A ese error se le ha agregado otro mito. Recientemente, quienes se oponen a la 
evolución de nuestras instituciones hacia una sociedad libre y un Estado de Derecho, 
aseguran que el capitalismo es un invento de las sectas protestantes y que es la CIA 
la que financia su difusión. Se está casi haciendo un llamado a la resistencia contra el 
capitalismo para defender a la iglesia tradicional. 

MN: Para comenzar, no creo que la CIA tenga la inteligencia suficiente como para 
promover el capitalismo en ninguna parte. A veces parece que hace lo opuesto. Los 
cálculos sobre el grado de «éxito» del sistema soviético de producción, aún hasta el 
año de su colapso estuvieron siempre inflados. En cuanto a la cuestión de si se 
requiere ser protestante para ser capitalista, basta ver el reciente éxito económico de 
los llamados Tigres del Asia. Ahí el capitalismo avanza a toda marcha y ni siquiera son 
de una tradición cristiana, aunque su moralidad tradicional es un marco ético fuerte. La 
mayoría de los hispanos en Estados Unidos son católicos. Tome a los cubanos de 
Florida, que han creado un emporio capitalista exactamente frente al fraude que 
Castro hace vivir a los mismos cubanos a escasas cien millas de distancia. No es 
cierto que se requiere ser protestante para ser un capitalista de éxito, pero el 
mito existe. 

JB: ¿Hay alguna base para este mito? ¿En dónde se originó? 

MN: Ciertamente hay un origen. El sociólogo alemán de fin de siglo, Max Weber, y el 
moralista inglés R. H. Tawney, propagaron el mito de la ética protestante del 
capitalismo. Sin duda hay muchos protestantes que lo creen y católicos también. No 
obstante, la historia tiene abundante evidencia para contradecirlos. Esa idea no puede 
explicar, por ejemplo, cómo la parte más protestante de Inglaterra, la calvinista 
Escocia, fue siempre la más atrasada; por otro lado, la parte menos calvinista, en 
donde la tradición católica fue siempre muy influyente, es hasta la fecha la más 
próspera. Falla también al no poder explicar cómo las ciudades del Norte de Italia y las 
del comercio de la seda de Francia, todas profundamente católicas, fueron la cuna del 
capitalismo europeo. 

En mi último libro, La ética católica y el espíritu del capitalismo, propongo que la 
teología católica tradicional explica mejor el fundamento del sistema capitalista 
que la teología protestante. Para ello hay dos razones principales. En la teología 
católica el énfasis está en la creatividad humana. El corazón del análisis está en la 
inventiva y en la sorpresa feliz; es lo que el filósofo italiano Rocco Buttiglione, un 



asesor muy cercano al Papa llama el «factor Don Quijote». Max Weber, por el 
contrario, argumentaba que la esencia del capitalismo es la lógica pura, hasta se 
puede decir que una lógica burocrática. Yo le llamaría lógica «teutónica», pues fue sin 
duda la gran admiración que Weber tenía por esta medieval orden de caballería la que 
influyó en sus ideas sobre cómo alcanzar la prosperidad. La disciplina, el trabajo arduo 
y la lógica utilitaria están tras su explicación. Pero la realidad es que el accidente 
afortunado, la coincidencia, el descubrimiento casual y la esencia impredecible de la 
creatividad humana son lo que explica la fuerza del progreso. 

El aspecto crucial del capitalismo, como lo han explicado Mises, Hayek y 
Kirchner, es la capacidad para emprender, para inventar y para descubrir. Es 
como el trazo libre de una paloma que alza su vuelo; no el resultado de la rutina y la 
disciplina. 

JB: ¿Y la segunda razón? 

MN: La teología católica ha enfatizado siempre el sentido de comunidad. Max Weber, y 
muchos otros pensadores anteriores, aseguran que la esencia del capitalismo es el 
individualismo, lo que es un error. El capitalismo no arranca, no da inicio, sino 
hasta que el problema es social. Se requiere más de un individuo para que el orden 
social emerja. Por supuesto la esfera individual existe, pero no es sino hasta que surge 
el mercado, las empresas, y las corporaciones que se puede hablar del sistema 
capitalista. La esencia del capitalismo es la comunidad, es la libre asociación y 
cooperación que se da entre hombres y mujeres para lograr objetivos comunes. Para 
ser un buen capitalista se requiere tener el buen sentido y el talento para inspirar y 
movilizar a otros y para organizarlos voluntariamente. El fenómeno social no es 
producto del individualismo, pero tampoco es sinónimo de colectivismo. 

JB: Estos últimos conceptos evocan a Hayek. Usted ha mencionado a Friedrich Von 
Hayek varias veces, y sin duda muchos se sorprenderían al saber que ese Premio 
Nóbel de Economía tuvo varias largas sesiones con Juan Pablo II a través de sus 
últimos años. Muchos también se sorprenderían si conocieran otras raíces del 
capitalismo que son mucho más claramente identificables con nuestra tradición 
católica y sobre todo con la experiencia Latinoamericana. Me refiero a los Escolásticos 
de Salamanca. Usted también ha escrito sobre esos aportes. 

MN: Es interesante que lo mencione, pues figuras como Fray Bartolomé de Las Casas 
y el Obispo Francisco Marroquín, conocidos personajes de la historia de Guatemala, 
forman parte de esa herencia. Ellos, en el campo de lo que hoy conocemos como los 
derechos humanos, hicieron importantes aportes que cambiaron las instituciones 
europeas tras la experiencia de América. 

La Escuela de Salamanca, que es como se le conoce, se refiere a un grupo importante 
de estudiantes y profesores vinculados a la universidad medieval de aquella ciudad 
española, aunque no todos ellos pasaron por esas aulas. La mayoría fueron jesuitas y 
dominicos, religiosos doctos en teología y derecho. Muchos viajaron a las Indias 



Occidentales con los conquistadores y los colonos. Los relatos de quienes regresaron 
impactaron la forma en que los europeos veían el mundo. Aquí se encontraron con 
que nadie los estaba esperando. La mayor parte del territorio estaba despoblado; no 
había ciudades, ni instituciones, ni siembras. Todo lo tuvieron que crear. Si querían 
tener una iglesia, tuvieron que construirla. Si querían gobierno, tuvieron que instituirlo. 
Aquí se encontraron con nuevas experiencias desconocidas para el viejo mundo. En 
consecuencia, nació la virtud de emprender. Como estaban tan lejos de España y de 
Portugal, aunque los monarcas siempre intentaron tenerlo todo bajo su control, 
tuvieron que descubrir formas de cooperación e interacción social con las que no 
estaban acostumbrados. La prosperidad no se hizo esperar, y ya hacia el siglo XVII se 
había corrido la voz por toda Europa de que en el Nuevo Mundo se podía alcanzar la 
riqueza con mayor facilidad. 

Para interpretar esos acontecimientos, los sacerdotes tuvieron que buscar las 
respuestas a las interrogantes que planteaba el mercado que estaba naciendo. Por 
ejemplo, se toparon que el concepto de propiedad privada no se refería solamente a lo 
que se heredaba o compraba, pues en América podía ganarse con el dominio de la 
selva. Esa era propiedad nueva. En Europa toda la propiedad ya tenía dueño. Eso 
forzó una reconsideración de las instituciones del derecho, lo que se replicó en el 
pensamiento económico. 

Del estudio de la gran inflación de Sevilla provocada por el oro que fluía de América 
surgió la teoría monetaria de la inflación y un mejor conocimiento de la teoría de 
precios. Los aportes de Francisco de Vitoria, Francisco Suárez, Luis de Molina, 
Domingo de Soto, Tomás de Mercado, Juan de Mariana y otros, todos ellos sacerdotes 
católicos de los siglos XVI y XVII, son considerados como la prehistoria de la teoría 
económica moderna. Su influencia, poco a poco, llegó a toda Europa a través de las 
discusiones sobre el derecho natural. Francis Hutcheson, el profesor más influyente de 
Adam Smith, conocía esos aportes en el siglo XVIII, en la calvinista Escocia. 

Si lo que afirmo se comprueba, resulta que los primeros tratados sobre los 
derechos humanos y sobre el Estado de Derecho no son los escritos por los 
ingleses protestantes Thomas Hobbes y John Locke, ni por los políticos 
protestantes de Estados Unidos James Madison y Thomas Jefferson. Más de 100 
años antes que ellos ya habían sido formulados por los Padres de Las Casas, 
Vitoria y Suárez, en el seno de la hispanidad y en el mundo católico. 

JB: Si se comprende el profundo mensaje del Papa Juan Pablo II de que puede verse 
con optimismo a la economía de mercado como el medio más eficaz para elevar a los 
pobres de la miseria, ¿no debieran todos los católicos, y sobre todo los líderes 
religiosos, saber de esa ciencia para apoyarse en ella? 

MN: Aquellos para quienes es importante ayudar a los más pobres a superar sus 
condiciones de miseria debieran darse cuenta de que ese es un objetivo 
económico. No es suficiente tener compasión por los pobres y dejar que sigan 
siendo pobres para que podamos seguir sintiendo compasión por ellos. Eso no 



es solución. No son los que denuncian las condiciones de los pobres los que 
entrarán al reino de los cielos, sino los que realmente intenten ayudarlos a 
superar esa condición. Es decir, los que ayuden a conducirlos por el camino de la 
riqueza y la prosperidad. ¿Cómo se puede lograr eso? Por medio del desarrollo 
económico y para ello se requiere una estrategia económica que sea factible en el 
mundo de la realidad. 

Ya se ha descubierto que es en las regiones en donde la economía está en control del 
Estado, o de los grupos que controlan al Estado, como es el caso del sistema 
patrimonialista, en donde no hay oportunidades para que progresen los pobres. Ahí no 
hay libertad de entrar al mercado y los grupos de poder se protegen de la 
competencia. Ahí no se aprovecha el poder emprendedor de los pobres, entre quienes 
hay ingenio económico, pues no tienen acceso al capital ni pueden formar empresas 
con facilidad. Esa es la situación de la mayor parte de América Latina. Quienes 
incursionan en el mundo económico para salir de la pobreza frecuentemente lo tienen 
que hacer al margen de k ley. La ley les obliga a estar fuera de su protección. Y eso es 
un pecado contra la justicia. La supresión de la libertad de iniciativa económica, la 
ausencia de apoyo institucional ala pequeña empresa naciente, y los a los 
costos de operación impuestos por las leyes y regulaciones innecesarias 
claman por justicia y oprimen la imagen de Dios depositada en la creatividad de 
los pobres. Lo que buscan es participar en la economía de mercado, como es su 
derecho, y el sistema actual se los deniega. 

Carta Encíclica de JUAN PABLO II 

Centesimus Annus 

(1991 - FRAGMENTO) 

«42. Volviendo ahora a la pregunta inicial, ¿se puede decir quizá que, después del 
fracaso del comunismo, el sistema vencedor sea el capitalismo, y que hacia él estén 
dirigidos los esfuerzos de los Países que tratan de reconstruir su economía y su 
sociedad? ¿Es quizá éste el modelo que es necesario proponer a los Países del Tercer 
Mundo, que buscan la vía del verdadero progreso económico y civil?». 

«La respuesta obviamente es compleja. Si por «capitalismo» se entiende un 
sistema económico que reconoce el papel fundamental y positivo de la empresa, 
del mercado, de la propiedad privada y de la consiguiente responsabilidad para 
con los medios de producción, de la libre creatividad humana en el sector de la 
economía, la respuesta ciertamente es positiva, aunque quizá sería más 
apropiado hablar de «economía de empresa», «economía de mercado», o 
simplemente de «economía libre». Pero si por «capitalismo» se entiende un sistema 
en el cual la libertad, en el ámbito económico, no está encuadrada en un sólido 
contexto jurídico que la ponga al servicio de la libertad humana integral y la considere 
como una particular dimensión de la misma, cuyo centro es ético y religioso, entonces 
la respuesta es absolutamente negativa». 



«La solución marxista ha fracasado, pero permanecen en el mundo fenómenos 
de marginación y explotación, especialmente en el Tercer Mundo, así como 
fenómenos de alienación humana. especialmente en los Países más avanzados; 
contra tales fenómenos se alza con firmeza la voz de la Iglesia. Ingentes 
muchedumbres viven aún en condiciones de gran miseria material y moral. El fracaso 
del sistema comunista en tantos Países elimina ciertamente un obstáculo a la hora de 
afrontar de manera adecuada y realista estos problemas; pero eso no basta para 
resolverlos. Es más, existe el riesgo de que se difunda una ideología radical de tipo 
capitalista, que rechaza incluso el tomarlos en consideración, porque a priori considera 
condenado al fracaso todo intento de afrontarlos y, de forma fidelista, confía su 
solución al libre desarrollo de las fuerzas de mercado». 

«La Iglesia no tiene modelos para proponer. Los modelos reales y verdaderamente 
eficaces pueden nacer solamente de las diversas situaciones históricas, gracias al 
esfuerzo de todos los responsables que afronten los problemas concretos en todos 
sus aspectos sociales, económicos, políticos y culturales que se relacionan entre sí. 
Para este objetivo la Iglesia ofrece, como orientación ideal e indispensable, la propia 
doctrina social, la cual como queda dicho reconoce la positividad del mercado y de la 
empresa, pero al mismo tiempo indica que éstos han de estar orientados hacia el bien 
común». 

 


