Vipassana Dipani

/ o Manual sobre la \

Visidn Correcta

por Mahathera Ledi Sayadaw, Aggamahapandita, D.Litt

Vipassana Research Institute



Vipassana Dipani o
Manual para el Entendimiento

Por Mahathera Ledi Sayadaw, Aggamahapandita, D. Litt

Traducido al Inglés por U Nyana, Patamagyaw del Monasterio Masoeyein, Mandalay

Los Tres Vipallasa

Vipallasa significa alucinacién, ilusién, observacién
incorrecta, o también asumir como falso aquello que
es verdadero y como verdadero aquello que es falso.

Existen tres tipos de Vipallasa,

1 .- Sanna-vipallasa: alucinacion de percepcion;
2 . - Citta-vipallasa: alucinaciéon de pensamiento;
3 . - Ditthi-vipallasa: alucinacién en la visién.

De estos tres, la alucinacion de la percepcion es
dividida en cuatro de la siguiente manera:

(i) .- percibir errébneamente lo impermanente
como permanente;

(i) .-loimpuro como puro

(iii) .- lo malo como lo bueno;y

(iv) .-lono-almacomo alma

De la misma forma se da la relacién de los dos
vipallasas restantes, es decir, los pensamientos y la
vision. Todas estas clasificaciones se manifiestan bajo
la categoria de "jesto es mio! jesto soy yo o ésta es mi
alma!"y seran aclaradas mas adelante.

Los tres vipallasa(s) pueden ser ilustrados por los
similes del ciervo salvaje, el mago y un hombre que
habia perdido su camino.

Este es el simil del ciervo salvaje para ilustrar la

alucinacién de la percepcién.

En medio de un gran bosque cierto hombre de familia
cultivé un arrozal. Cuando el agricultor salia de casa,
unos ciervos salvajes solian visitar el arrozal y comer
los pequefias brotes de granos inmaduros. Por esta
razoén el agricultor recolectaba pajayle dabala forma
de un hombre, lo colocaba en medio del campo con la
intencién de ahuyentar a estos ciervos salvajes. Este
ataba la paja con algunas fibras para darle el parecido
a un cuerpo, con cabeza, manos y piernas; pintaba
con cal en una olla un rostro humano ylo coloca en la
parte superior en la cabeza. También cubria al
hombre artificial con ropas viejas, como un saco de
vestir, etc., finalmente le ponia también un arco y una
flecha en sus manos. Entonces, cuando acudian los
ciervos salvajes, como es usual, comenzaban a comer
el arrozal tierno; pero al aproximarse y percatarse del
hombre artificial, lo consideraban como real, se
asustaban y salian corriendo.

En esta ilustracién, el ciervo salvaje habia visto
hombres anteriormente, y habia retenido en su
memoria la percepcion de la forma y la figura de un
ser humano. De acuerdo a su percepciéon de ese
momento, adoptaba al hombre de paja como uno
real. Era asi como su percepcion era una percepcion
equivoca.
percepcion en esta alegoria del ciervo salvaje. Es muy
claro y facil de entender. Esta alucinacién particular

Aqui se muestra la alucinaciéon de

es ilustrada también en el caso del hombre
desconcertado que perdié su ruta y no podia
identificar los puntos cardinales, ni el Este ni el Oeste
en el lugar en el que se encontraba, aunque el



surgimiento y el ocaso del sol puedan distintivamente
percibirse por cualquiera persona con lo ojos
abiertos. Si el error ya se ha realizado una vez,
entonces se establece con mucha firmeza y sélo puede
eliminarse con gran dificultad. Existen muchas cosas
hemos aprehendido
erroneamente y en un sentido inverso a la realidad en
los aspectos de Impermanencia y No Alma. Asi que
mediante la

en nuestro interior que

alucinacién de la percepcion
aprehendemos erréneamente exactamente de la
misma forma que el ciervo salvaje percibe al hombre
de paja como un hombre real, inclusive con los ojos

vastamente abiertos.

Para ilustrar la alucinacién en el pensamiento el simil
del mago.

Existen una pretencién artistica llamada magia
mediante la cual se muestra un fragmento de roca al
publico, y todos los que lo observan piensan que se
trata de fragmentos de oro y plata. El poder del arte
de la magia es tal como para poseer el poder de la
vision de los hombres y en su lugar incorporar un tipo
de impresién extraordinaria. Consecuentemente,
puede inducir a que la mente se comporte de manera
inversa, por decirlo del alguna forma. Cuando las
personas estan bajo el dominio de si mismas ven los
fragmentos de roca tal y como son. Pero bajo la
influencia del arte de la magia, ellos perciben los
fragmentos de roca como fragmentos de oro y plata,
con todas sus cualidades como el brillo, el color
amarillo, el color plata, etc. De esta forma sus
creencias, observaciones e ideas se tornan erréneas.
De la misma forma nuestros pensamientos e ideas
poseen el hibito de adoptar erréneamente aquello
que es falso como verdadero y de esta forma nos
engaflamos. Por ejemplo, durante la noche, somos
frecuentemente enganados creyendo que vemos un
hombre cuando realmente lo que vemos es la cepa de
un arbol. U observando un matorral, imaginamos
que vemos un elefante salvaje; u observando un
elefante salvaje creemos que es un matorral.

En este mundo todas nuestras ideas equivocas que
entran en el campo de nuestra observacion, se deben
a la accién de la alucinacién del pensamiento la cual

es mas profunda e insondable que la percepcién, a
partir de las cuales nos engafiamos tomando como
falso aquello que es verdadero. No obstante, mientras
no sea una raiz firme, puede removerse mediante la
investigacién o mediante el escrutinio de las causasy
las condiciones de las cosas.

Ahora para ilustrar la alucinacién de la visién el simil
del hombre que perdié su camino.

Habia un vez un gran bosque poblado por espiritusy
demonios que vivian ahi creando ciudades y pueblos.
Luego llegaron unos viajeros que no encontraban su
camino por el bosque. Los demonios crearon sus
ciudades y aldeas tan esplendidamente como los de
los Devas o seres celestiales y ellos mismos asumieron
las formas de Devas masculinos y femeninos.
También crearon unos senderos tan agradables y
placenteros como el de los Devas. Cuando los viajeros
vieron ello, creyeron que esas rutas agradebles los
conducirian a las grandes ciudades y aldeas, y asi, los
llevaria por el camino correcto, se desviaron del
camino siguiendo las rutas incorrectas y engafiosas,
llegando hasta la ciudad de los demonios y sufrieron
por tanto las consecuencias del caso.

En esta alegoria, el gran bosque se parece a los tres
mundos del Kama-loka, Ripa-loka y Aripa-loka. Los
viajeros son todos los seres que habitan este mundo.
La ruta correcta es la Vision Correcta; y el engafioso
camino es la Visién Incorrecta. La visién correcta
mencionada aqui puede ser de dos tipos, la visién que
pertenece a este mundo y la que pertenece a los
iluminados. De estas dos, la primera es la que estd
destinada a connotar la visién correcta: "todos los
seres son duefios de sus propios actos; y todo acto,
moral e inmoral, cometido por él mismo,
parte de su propiedad personal y le sigue durante

forma

todo el transcurso de su vida' mientras que la
segunda estd destinada a connotar el conocimiento
de la Doctrina de la Génesis Causal, el de los
Agregados, los Ayatana (las Bases), y la
insubstancialidad (no alma). De estas dos visiones, la
primera es el camino correcto para el ciclo de las
existencias. El mundo de la Fortuna (esto es, el hogar
de hombres, Devas y Brahmas), son como las ciudades



de personas buenas. Las visiones incorrectas que
niegan los actos morales o inmorales y sus resultados
y sus efectos, y que vienen bajo los nombres de
Natthikaditthi, Ahetuka-ditthi, y Akiriya-ditthi son como
los caminos incorrectos y fraudulentos. El mundo de
los Desafortunados que representa el destino de los
torturados, los animales, los petas, y los asuras son
como las ciudades de los demonios.

La visién correcta del conocimiento, la cual forma
parte de uno de los factores de la Iluminacién, es
como el camino correcto que conduce al término del
ciclo de la existencia. El Nibbana es como la ciudad de
la gente buena.

Apreciaciones como "mi cuerpo’ y "mi alma' se
parecen también a los senderos incorrectos y
engafosos. El mundo que comprende el hogar de
seres humanos, Devas, y Brahmas, o, la interminable
renovacion de existencias es como la ciudad de los
demonios.

Las visiones incorrectas mencionadas son conocidas
como alucinaciones, y estin mas profunda y
firmemente establecidas de lo que se cree.

Los Tres Mannana

Marfifiana significa fantasia, estimacién egoista,
elevada imaginacién, apreciacién de lo que uno es
por lo que uno no es. A través de la ignorancia surge
la alucinacién y a través de la alucinacién surge la
fantasia.

La fantasia puede ser de tres tipos:

1.- tanha-mannand: fantasia a través del deseo
concupiscente (deseo de los sentidos);

2..- mana-maniiand: fantasia a través de la
presuncion;

3.- ditthi-maniana: fantasia a través del error (en las
creencias).

De éstas, la "fantasia por concupiscencia’ significa
elevada imaginacién como, por ejemplo: "jEsto es
mio!" "jEsto es de mi propiedad!" apego a lo que
realmente no es "mio" ni "de mi propiedad". Esto es
por cierto, el caso de objetos personales e

impersonales son elevadamente
imaginados y discriminados como "Esto es mio, esto
no es mio," y "Esto es de mi propiedad; esto no es de
mi propiedad".
caprichosa discriminacién puede ser conocida como
"la fantasia por concupiscencia’.

(externos) que

Tal estado de imaginacién y

Los objetos personales se refieren al organismo y al
propio cuerpo. Objetos externos e impersonales
significan las relaciones personales como, por
ejemplo, mi padre, mi madre, etc.; y las posesiones
personales.

"Fantasia a través de la presuncién’ significa enorme
imaginacién hacia objetos personales expresados
como "yo", "yo soy". Cuando es sustentado y alentado,
por decirlo de alguna forma, por medio de atributos
personales
agresivamente altivo y fantasticamente presuntuoso.

y objetos impersonales, se vuelve

Aqui, los atributos personales significan vigor o
plenitud de la vista, el oido, las manos, las piernas, la
virtud, la intuicidén, el conocimiento, el poder, etc.
Objetos impersonales se refieren a la plenitud
familiar, la relaciones, las viviendas, propiedades, etc.

"Fantasia ~ mediante el  error" significa
sobreestimacién de los objetos personales como "Mi
marco de trabajo; mis principios, mi médula; mi
substancia, mi alma, mi quintaescencia’. En las
frases "olla de barro" o "cuenco de barro" se entiende
que el barro es la esencia de la cual estin hechos la
olla o el cuenco, y que el mismo barro es llamado, por
su forma, olla o cuenco. En las frases "olla de acero’,
"cuenco de acero’, etc., se entiende que el acero es la
substancia de la cual estan hechos tanto la olla como
el cuenco, y que el mismo acero fabricado asi,
formado asi, es llamado nuevamente la olla y el
cuenco. Exactamente y de la misma forma que en
estos ejemplos donde el barro y el acero son las
substancias de las cuales estan hechos los recipientes,
asumiendo el Elemento de la Extensién, surge la
fantasiosa estimaciéon que el elemento tierra que
pertenece a la personalidad o la substancia de los

seres vivos es el "yo":

"E] elemento extensidn es el ser vivo: el Elemento de



(]

la Extension es el 'yo
al Elemento Extension es lo mismo que se entiende
en relacion al elemento de la Cohesion, al liquido
elemento, y a todos los otros elementos encontrados
en la existencia corporal. Esta sobreestimacién o
fantastica imaginacion sera explicada en gran detalle
mas adelante.

. Lo que se dice aqui en relacién

Estos tres tipos de fantasias son llamados los tres
Gahas, o las tres Aferraciones, debido a su poder de
aferrarse firme e intensamente. Como también
multiplican el error y las acciones incorrectas que
tienden gradual pero continuamente a incrementarse
mas alld de cualquier limite y jamas con alguna
inclinacién a detenerse; son llamados los tres

Paparicas o los Tres Multiplicadores.

Los Dos Abhinivesa

Abhivinesa significa fuerte creencia establecida en la
mente tan firme e inconmovible como el quincial de
una puerta, como unos pilares de piedra o como unos
a tal punto que no puede ser
removidos por ningiin medio o consumo de esfuerzo.
Son de dos diferentes tipos:

monumentos,

1.- Taphabhivinesa: Firme creencia inducida por
concupisciencia.

2.- Ditthibhinivesa: Firme creencia inducida por
error.

de estos, taphabhivinesa significa la firme y sélida
creencia en lo que no es mi propio cuerpo, cabeza,
manos, piernas, ojos, nariz etc, adoptados como mi
propio cuerpo, mi propia cabeza, etc., a través de una
extensa sucesion de existencias.

Ditthibhinivesa significa la firme y sélida creencia en la
existencia de un alma o un “yo” o una vida separada
de una persona o criatura, la cual se adhiere, segiin
esta creencia, a ser una entidad suprema e invariable
que gobierna dicho cuerpo.

Estos dos tipos de creencia son llamados taphanissaya

y ditthinissaya respectivamente. Puede llamarse

también los Dos Grandes Yacientes sobre los cuales

descansan los Cinco Agregados, el
cuerpo-y-la-materia; o como los Dos Grandes Lechos
de Descanso de los putthujjanas o los hombres

ordinarios de este mundo.

Los Dos Bhumis o Escenarios

Bhumi significa el estado en el que todas las criaturas
encuentran su sustento, se desarrollan y crecen. Hay
dos tipos:

1. Puthujjana-bhiami
2. Ariya-bhumi.

Puthujjana-bhumi es el estado de un puthujjana, un ser
normal u ordinario y hablando en el sentido dltimo
de la verdad, no es mas que una alucinacién de la
vision. Todas las criaturas del tipo ordinario y
mundano viven haciendo de este Ditthi-vipallasa o
vision incorrecta, sus lugares de reposo, su principal
sustento, su propiedad: "Existe en mi o en mi cuerpo
algo que es permanente, bueno y esencial".

Ditthi-maniiana o la fantasia a través del error,
Ditthigaha o adhesién errénea, Ditthi-papaiica o
multiplicador del error, y Ditthi-abhivinesa o fuerte
creencia inducida por el error, son también los lechos
de descanso, los soportes, los reposos, y las
propiedades de todos los puthujjanas. Es por ello que
nunca seran liberados del estado o de la existencia de
puthujjana, mientras adopten estos escenarios como
el terreno de todos los tipos de errores mencionados.

El Ariya-bhumi es el estado de un Ariya, un ser noble y
santo, en quien la alucinacién ha sido erradicada.
Hablando en el sentido dltimo, no es mis que la
Vision  Correcta, Aprehension  Correcta, y
Entendimiento Correcto: "No existe en mi organismo
o en mi nada que sea permanente, bueno, o esencial".
Como un Ariya vive haciendo de la Visién Correcta su
principal sustento, puede llamarse a esta Visién Recta
el estado de un Ariya. Con la obtencién de esta Visién
Correcta, se dice que un ser ha trascendido el
Puthujjana-bhumiy que se ha establecido en el estado
de un Ariya.



Entre los innumerables seres ordinarios (Puthujjanas)
que han estado caminado en el terreno de la
‘putthujjaneidad’ durante innumerables existencias,
que no posee un comienzo conocido, si una persona,
intentando erradicar la alucinacién del error,
implementa la Visién Recta en si mismo, y lo
consigue en un dia determinado, se dice que ha
puesto desde ese mismo dia un pie en el terreno Ariya
y se covierte en un Ariya, es decir, en un ser santo.
Inclusive si quedaran todavia alucinaciones en la
mente y en la percepcién de un Ariya, estos no
cometerian acciones negativas con los efectos nocivos
que los coducirian hacia el mundo del infortunio, ya
que han erradicado las alucinaciones del error mas
pesadas. Las dos
inducirian

alucinaciones remanentes lo
de placeres
mundanos ya que los han obtenido legitimamente .

solamente a disfrutar

Los Dos Gatis

Gati significa transmigracion. (Aqui no se refiere a la
tan conocida "transmigracién del alma’, la cual
pertenece a corrientes filoséficas no budistas. He
adoptado la palabra "transmigracién’ para Gati la cual
literalmente significa "trdnsito’, simplemente con el
objeto de orientar su significado en la direccién del
punto de vista de la filosofia del Buddha Dhamma).
Significa el cambio de existencias. Son de dos tipos

1. Puthujjana-gati.
2. Ariya-gati.

De estas dos, la primera es la transmigracién de la
persona ordinaria que se caracteriza por ser
Vinipatana o dispersiva. Descrito de otra forma: uno
no puede transmigrar hacia cualquier tipo de
existencia que uno desee, y por el contrario, se estd
sujeto a caer dentro de uno de los 31 planos de la
existencia, segin cémo uno sea lanzado por sus
propios kammas del pasado. Asi como en la caida de
un coco o la fruta de palma de un arbol, uno no puede
saber de antemano cuindo se dard; asi también, en el
caso de la existencia de un putthujjana después de su
muerte, no puede saberse de antemano hacia donde
transmigrard. Cada criatura que viene a la vida estd

inevitablemente destinada a esperar por la nocividad
de la muerte; y después de la muerte es seguro caer
por medio de la "dispersiéon "
existencia. Asi es como los dos grandes males de la
muerte y la dispersién representan los dos nexos
inseparables de todo ser que nace.

dentro de una

De estos dos, "la dispersion de la vida" después de la
muerte, es peor que la misma muerte, ya que los
grandes reinos de la desdicha que llegan hasta el gran
Infierno del Avici, estin siempre completamente
abiertos para un Puthujjana quien parte desde la
esfera humana en caida libre y sin ninguna
obstruccién hacia ellos. Tan pronto como el termino
de su vida expira, puede caer dentro de alguno de los
Nirayas o reinos de la desdicha. Ya sea lejos o cerca,
no existe periodos intermedios de tiempo. Puede
renacer como un animal; como un Peta, como un
miserable fantasma; o como un Asura o Titan, un
enemigo de Sakka, el rey de los Dioses, en un abrir y
cerrar de ojos. Si se aferra a algo bueno, cuando
muera, puede ascender a uno de los seis reinos
superiores de los Kamavacara Devas. Sin embargo,
cuando expire del mundo Riipa-loka y Ariipa-Loka, no
existe una caida directa hacia los cuatro reinos de
miseria, primero tendrd que haber una parada en
alguna existencia del plano de los hombres o los
Devas, desde donde puede caer a uno de los cuatro
mundos de la desdicha.

¢Por qué decimos que todo ser teme a la muerte?
Debido a que la muerte es seguida por la dispersién
hacia alguna esfera de la existencia. Si no hubiese
"dispersion” de la existencia después de la muerte, y
uno pudiera tomar renacimiento en cualquier
existencia segiin su deseo, nadie temeria a la muerte,
aunque, en realidad, algunas veces puede haber deseo
por la muerte cuando uno vive un considerable
periodo de tiempo en una existencia y desea una
cambio hacia una nueva.

Como un medio de ilustracién sobre cuan grande es
la dispersion de la existencia la cual es llamada
Puthujjana-gati se citaran los Suttas Nakhasikha y
Kanakacchapa. No obstante, solamente se producird
aqui una resefia de cada uno.



Nakhasikha Sutta

"Una vez el Buddha, mostrando algo de polvo que
sostenia en la punta de sus dedos, se dirigi6 a sus
discipulos asi: 'Si, Oh Bikkhus, estos pequefias
particulas de polvo en mis dedos y todo el polvo del
universo fueran comparados en cantidad, ;cudl
dirian que es menor y cudl mayor?' Los discipulos
respondieron: 'Lord, el polvo en sus dedos es menor, y
el del universo es mayor. Seguro, Lord, que el polvo en
sus dedos es infimo en comparacién con el polvo del
universo.! Entonces el Buddha continud; ' De la
misma forma, Bikkhus, aquellos que espiran y
reanacen en los planos humanos y de los devas son
tan reducidos como las particulas de polvo que poseo
en mis manos; y aquellos que renacen en los cuatro
reinos de la desdicha son excesivamente numerosos,
inclusive como el polvo de todo el universo. Ademas,
aquellos que ha espirado de los cuatro mundos
inferiores y han renacido en los planos de Humanos y
de Devas son tan reducidos como las particulas de
polvo que tengo en los dedos; y aquellos que
repetitivamente renacen en los cuatro mundos
inferiores son innumerables, tanto como el polvo del
gran universo."

Lo que se acaba de exponer es la esencia del
Nakhasikha Sutta. Sin mencionar nada sobre todos los
seres
sufrimiento, las criaturas que habitan los cuatro
grandes océanos, hacen evidente cuan grande es la
oscuridad del Vinipatana-gati, el cual es la dispersion,
las variedad de posibles tipos de existencia después
de la muerte.

pertenecientes a los cuatro planos del

Kanakacchapa Sutta:

"Una vez, el Buddha se dirigié a sus discipulos asi:
'Existe, Oh Bikkhus, una tértuga en el océano, ciega
de ambos ojos. La tortuga se sumerge en el
insondable océano y nada incesantemente hacia la
direccién donde su cabeza la dirija. Existe también en
el océano el yugo de un carruaje que flota

incesantemente en la superficie del agua, y va a la
deriva en todas las direcciones segin las mareas, las
corrientes y los vientos. Asi, estos dos se desplazan
durante el transcurso de un incalculable periodo de
tiempo — debido a la casualidad sucede que en el
curso del tiempo el yugo llega a un momento preciso
donde y cuando la tortuga emerge e introduce su
cabeza en él. Ahora Bikkhus, jes posible que tal
momento pueda llegar tal y como se ha mencionado?'
'En el sentido ordinario, Oh Lord, respondieron los
discipulos, 'seria imposible, sin embargo, el tiempo es
tan extenso, y lo que dura un edn tan largo, que
podria ser admitido que probablemente en algiin u
otro momento estos dos se junten y se unan, si es que
la tortuga ciega vive lo suficiente, y el yugo no tiende
a pudrirse o romperse antes que tal coincidencia
ocurra

Luego el Buddha dijo, 'Oh Bikkhus, la ocurrencia de
tal extrafio suceso es dificil de ser calculado; pero
existe algo que es mas improbable, mas dificil, cien o
mil veces mdas dificil que todo lo que vuestro
conocimiento pueda concebir. ;Y cual es? Es, Oh
Bikkhus, la obtencién de la oportunidad de que un
hombre pueda convertirse nuevamente en hombre
cuando después de su muerte haya renacido en uno
de los planos  de
Comparativamente, la ocurrencia del yugo y tortuga
ciega no merece ni la comparacién con tal dificil
ocurrencia. Es tnicamente por medio de acciones
benéficas y la abstencidén de acciones nocivas que uno
puede obtener una existencia como hombre o como
Deva. Los seres de los cuatro submundos no pueden
discernir entre lo que es virtuoso y lo que es
demeritorio, y consecuentemente viven una vida de
inmoralidad y demérito, atormentindose el uno al
otro con todo su poder. Aquellas criaturas de los
planos Niraya y Peta en particular, viven una vida
miserable a causa de los castigos y las tormentas que
experimentan con sufrimiento, dolor y peligro. Por lo

cuatro sufrimiento.

tanto, Oh Bikkhus, la oportunidad de renacer en el
plano humano es cien veces, mil veces mas dificil que
el encuentro entre la tortuga ciega y el yugo"

Segtn este Sutta, el motivo por el cual las criaturas
que renacen en los planos inferiores estin lejos de la



existencia humana es debido a que nunca ascienden,
sino que descienden. ;Y qué se entiende por
descender? La ignorancia en ellos se vuelve
gradualmente mdas y mas fuerte de una existencia a
otra; y de igual forma como el agua de un rio
desciende por su cauce hacia las tierras mas bajas, asi
es como ellos siempre tienden a descender hacia las
existencias inferiores, ya que las vias que dirigen
hacia las més elevadas existencias estin cerradas para
ellos, mientras que las vias que conducen hacia las
existencias inferiores estin ampliamente abiertas.
Este es el significado de "descender". Entonces, de
esta historia de la tortuga ciega, el sabio aprehende
cuan grande, temeroso, y cuan terriblemente
peligroso son las oscuridades del —Puthujjana-gati, es

decir, la "dispersion de la existencia.”

Lo mencionado aqui concierne al Puthujjana-gati.
Ahora ;Qué significa Ariya-gati?. Es laliberacién de la
dispersién de la existencia después de la muerte. O es
la desaparicion de esa "dispersion de la existencia’ la
cual confluye con el destino de la inevitable muerte en
toda existencia. Es también la potencialidad de
renacer en elevadas existencias o en una determinada
existencia segin la propia opcién. No es como la
caida de un coco de una palmera; por el contrario,
puede compararse con las aves que vuelan por el aire
hacia cualquier lugar o drbol donde uno pueda desear
permanecer. Aquellos hombres, Devas y Brahmas que
han alcanzado el estado de Ariya, pueden optar por
cualquier mejor existencia, esto es, como hombre,
Deva o Brahma, pueden desear renacer en cualquiera
de ellas cuando la particular existencia donde han
logrado este estado Ariya haya expirado. Aunque
expiren inesperadamente sin aspirar renacer en
alguna particular existencia, estin destinados a
renacer en una mejor o elevada existencia, y al mismo
tiempo estin totalmente libres de renacer en las
existencias inferiores o de la desdicha. Més atin, si
ellos renacen nuevamente en el plano humano, jamas
regresan a las clases mdas bajas e inferiores, ni
tampoco regresaran como estipidos o herejes, sino
como completamente sabios. Se da lo mismo en el
caso de los planos Devas y Brahmas. Estan totalmente
libres de Puthujjana-gati.

Lo que se ha expuesto aqui concierne al curso de los
Ariyas. Ahora explicaremos los dos Gatis con mds
detenimiento. Cuando un hombre cae de un arbol cae
como un coco debido a que no posee alas para volar.
Es precisamente de esta forma que hombres, Devas y
Brahmas que son Puthujjanas,
alucinacién de la visién incorrecta y sin alas
vinculadas al Noble Octuple Sendero para hacer del
cielo su lugar de descanso, transmigran después de la
disolucién de su presente cuerpo a uno nuevo y caen a
la deriva dentro de las oscuras formas de la

anclados en la

dispersion. En este mundo ordinario los hombres que
suben a un arbol elevado y caen cuando las ramas a
las que tratan de aferrarse se rompen o cuando el
lugar donde descansan también se rompe, sufren
mucho dolor cuando caen, y a veces a esto le sigue la
muerte, ya que no tienen otro lugar para descansar
sino la ramas, y tampoco alas para volar a través del
aire. De la misma forma, cuando los hombres, los
Devas y los Brahmas que padecen de la alucinacién de
Visiones Errdneas, cuando el lugar donde descansan
tales visiones incorrectas concernientes al “yo” se
rompen, caen rodando en direccién hacia la
dispersion de la existencia. Ya que sus lugares de
descanso estin Unicamente en sus cuerpos; y no
poseen lugar de descanso alguno como el Nibbana, ni
alas tan fuertes como las del Noble Octuple Sendero
para sostenerlos. Es como las aves que, aunque se
rompan las ramas donde descansan, nunca caen, sino
facilmente vuelan a través del aire a otro arbol. Las
ramas no son sus lugares permanentes de descanso
sino temporales. Cuentan enteramente con sus alas y
el aire. De la misma forma, hombres, Devas y Brahmas
que se han convertido en Ariyas y estin libres de la
alucinacién de las visiones incorrectas, no poseen
vinculo alguno con sus cuerpos como Atta 0 como
“yo”, y no cuentan con ellos. Estin en posesion
permanente de lugares para descansar, tales como el
Nibbana el cual es la total cesaciéon de todas las
existencias precipitosas. También poseen las mismas
poderosas alas del Noble Octuple Sendero las cuales
les permiten arribar a mejores existencias.

Lo que se ha expuesto aqui concierne a la distincién
entre los dos Gatis, es decir, entre el Putthujjana Gatiy



el Ariya Gati.

Los Dos Saccas o las Dos Verdades

Sacca o verdad es la constante fidelidad o consonancia
de un termino que determina alguna cosa, o la
intrinseca naturaleza de dicha cosa.

Es de dos tipos:

1.- Sammuti-sacca, verdad convencional o relativa.
2.- Paramattha-sacca, o Verdad Ultima.

De las dos, la verdad convencional es la verdad de los
terminos usados por la gran mayoria de gente, como
"la existencia de mi", "el alma de un ser vivo existe",
"los hombres existen”, "los Devas existen’, "los Sakkas
existen’, "los elefantes existen’, "la cabeza existe" etc.
Esta verdad convencional es lo opuesto a lo falso y por
lo tanto puede vencerlo. No es una mentira o una
ficcién cuando la gente dice:

"Existe  probablemente un “yo” inmutable,
permanente y continuo o un alma viva la cual ni surge
ni desaparece en una existencia," esta es una forma
ordinaria de hablar perteneciente a la gran mayoria
de personas que no tienen intencién alguna de
engafiar a otros. Pero de acuerdo a la realidad dltima,
es considerado como Vipallasa o alucinacién, la cual
erroneamente considera lo impermanente como
permanente y lo no alma como alma. Mientras esta
vision errénea permanezca indestructible, uno jamas
podra escapar de la oscuridad del samsara, la rueda de
la vida. Todo lo precedente también se aplica cuando
las personas dicen "una persona existe", etc.

La realidad dltima es una verdad absoluta de
afirmacién o negacién en total y completa
consonancia con lo que es la verdadera, elemental y
fundamental cualidad de un fenémeno. Aqui,
declarando tal verdad en forma afirmativa, uno

"

puede decir: "el elemento de la solidez existe", "el
elemento de la extensién existe’, "el elemento de la
cohesion existe”, "el elemento de la energia cinética
existe’, "la mente existe", "la consciencia existe", "el
contacto, la sensacién y la percepcién existen’, "los

agregados materiales existen', etc. Y expresando

verdades en forma negativa puede decirse: "No existe
ningdn “yo™, "no existe el alma de un ser vivo', "las
personas no existen', "ni tampoco ese elefante existe,
ni tampoco las manos, las piernas, ni los miembros
del cuerpo existen’, "ni tampoco existen los hombres
ni los Devas" etc. Diciendo aqui "no existe el “yo” ", "no
existe el alma de un ser vivo" nos referimos a que no
existe una entidad dltima como un “yo” o un alma
viviente que persista invariablemente durante todo el
lapso de la vida, sin momentineamente surgir y
desaparecer. En las frases: "No existe un ser” etc., a lo
que se refiere es que no existe nada realmente excepto
los elementos mente y materia. Estos elementos no
son personas ni seres, ni hombres ni Devas, etc. Por lo
tanto no existes seres o personas separadas aparte de
los elementos. La verdad dltima es diametralmente
opuesta a la alucinacién y puede refutarse. Aquel que
es asi capaz de refutar o rechazar la alucinacién
puede escapar de la oscuridad del Samsara, la

evolucidn de la vida.

Conforme a la verdad convencional una persona
existe, un ser existe, una persona existe o un ser que
continuamente transmigra de una existencia a otra
en el océano de la vida, existe. Pero bajo la realidad
tltima, ni una persona ni un ser existe y no hay nada
que transmigre de una existencia a otra. Aqui, puede
preguntarse: “;Estas dos verdades no parecen ser
polos opuestos?” Por supuesto que lo parecen. No
obstante, se pueden manejar simultineamente. ;No
hemos dicho "Conforme a la verdad convencional" y
"conforme a la realidad dltima'? Cada tipo de verdad
en conformidad es cierto en cuanto se refiere a su
propio modo de expresion. Asi que, si un hombre dice
que existe una persona o un ser conforme a la verdad
convencional, el otro a quien le habla no debiera
contradecirlo, ya que en términos convencionales esta
describiendo lo que realmente existe. Y asi también,
si la otra persona dice que no existe ni la persona ni
un ser conforme a la realidad dltima, el primero no
puede negarlo; en el sentido tltimo, solamente existe
fendmenos de mente y materia y bajo la realidad
estricta éstas no reconocen a ninguna persona o ser.
Por ejemplo: los hombres cavan la tierra en
determinados lugares, utilizan el polvo y lo amasan



con agua obteniendo la arcilla, y de dicha arcilla
fabrican muchos tipos de ttiles ollas, jarras y tazas.
Existen varios tipos de ollas, jarrasy recipientes en el
mundo. Si se hay una discusidn respecto a este tema y
preguntaramos ";Existen las ollas y las tazas en este
mundo?" Las respuesta segtn la verdad convencional
debiera ser respondida como afirmativa, y segin la
verdad dltima como negativa, ya que este tipo de
verdad admite sélo la existencia positiva de la tierra
de la cual estan fabricadas las ollas y los recipientes.
De estas dos respuestas la primera no requiere
explicacién ya que su respuesta esta conforme al uso
establecido; pero respecto a la ltima, es necesaria
una explicacién. En los objetos que llamamos "ollas
de arcilla" y "tazas de arcilla’, lo que realmente existe
es Unicamente la arcilla; no las tazas nilas ollas, en el
ultimo sentido de la palabra: esto es debido a que el
termino "arcilla’ se utiliza correctamente para ollas y
tazas mas no a la verdadera sustancia de barro.
Existen también ollas y tazas fabricadas de acero
fundido, plata, y oro. Estos no pueden llamarse ollas
de barro ni tazas de barro, ya que no estan fabricadas
de barro. Los términos "olla' y "taza' tampoco son
términos descriptivos de la arcilla sino de las ideas
derivadas de las apariencias de una olla y una taza,
como por ejemplo, las formas circulares o esféricas,
etc. Esto es obvio, debido a que los términos "olla" y
"taza' no son aplicables a las simples porciones de
tierra que no poseen las formas y la apariencia de una
olla y una taza. Por lo tanto, el término "arcilla" no es
un término descriptivo de las ollas y la tazas, sino de
la verdadera arcilla; y también los términos de "ollas"
y "tazas" no son términos descriptivos de la arcilla
sino de la idea pictérica (santhana-painati) la cual no
posee ninguna substancia elemental separada a parte
del polvo de arcilla, sino la simple concepcién
manifiesta en la mente por la apariencia particular, la
forma, la configuracién de la arcilla trabajada. Por lo
tanto, la sentencia negativa segin la realidad dltima
mencionada, que "no existe ollas ni tazas de tierra’
debe ser aceptada sin cuestionamiento.

Ahora llegamos al andlisis de las cosas en el sentido
tltimo. De las dos clases de fenémenos ultimos,
material y mental, como se mencioné anteriormente,

la primera es de veintiocho tipos:
(I) Los cuatro grandes elementos esenciales:

1. El elemento de la solidez

2. El elemento de la cohesién, sustento, del
fluido.

3. El elemento de la energia cinética.

4. El elemento del movimiento.

(II) Las seis bases:

La base de la vista

La base del oido

La base del olfato

La base delalengua
La base del cuerpo

10. La base de la memoria

0 N oW

(I11) Los dos sexos:

11. El sexo masculino
12. El sexo femenino

(IV) Una especie de cualidad material de la vida:
13. La fuerza vital

(V) Una epecie de cualidad material de la nutricién:
14. El alimento comestible

(VI) Los cuatro campos sensoriales:

15. Forma visible
16. Sonido

17. Olor

18. Sabor

Estas dieciocho especies son conocidas como
Jataripani o cualidades materiales genéticas, ya que
poseen el poder de la produccién.

(VII) Una especie de cualidad material de
limitacién:

19. El elemento del espacio
(VIII) Las dos comunicaciones

20. Sutil sugestion por medio del cuerpo



21. Sutil sugestion por medio del lenguaje
(IX) Las tres plasticidades:

22. Levedad
23. Flexibilidad
24. Adaptibilidad

(X) Los cuatro caracteristicas distinguibles
25. Integracion
26. Continuidad
27. Decaimiento
28. Impermanencia y muerte

Estas diez ultimas especies son llamadas Ajatarupani
o cualidades materiales no genéticas, ya que no
poseen el poder de la produccién.

Los Cincuenta y Cuatro Tipos de
Fenémenos Mentales

Existen 54 tipos de Fendmenos Mentales

Citta — mente o consciencia;

Cetasika — propiedad mental o concomitante,52
en nimeroy

Nibanna - Fuera del plano de la existencia;

(Aqui el Nibanna es reconocido como un fenémeno
mental, no desde lo subjetivo, sino desde el punto de
vista objetivo).

Citta significa la facultad de investigar un objeto
(aramana) o la facultad de tomar posesiéon de un
objeto, o la facultad de reconocer un objeto, o la
facultad de ser consciente de un objeto.

Cetasikas son caracteres de la consciencia, o la
propiedad mental surgida de la mente, o
concomitante de la mente.

Nibanna significa libertad de toda clase de infelicidad.
I. Consciencia
estd dividida en seis clases:

1. Consciencia de la vista

2. Consciencia del sonido
3. Consciencia del olor

4. Consciencia del sabor

5. Consciencia de del tacto
6. Consciencia de la mente

La consciencia surgida de la base del ojo es
llamada la consciencia visual, y tiene la funcién
de ver.

. La consciencia surgida de la base del oido es

llamada la consciencia auditiva, y tiene la
funcién de escuchar.

. La consciencia surgida de la base nasal es

llamada la consciencia olfativa, y tiene la
funcién de oler.

. La consciencia surgida de la base de la lengua

es llamada la consciencia gustativa, y tiene la
funcién de degustar.

. La consciencia surgida en la base del cuerpo es

llamada la consciencia del tacto y cuya funcién
es sentir.

. La consciencia surgida de la base de la

memoria es llamada consciencia de la mente.
En el Ariipa Loka, sin embargo, la consciencia
mental surge sin ninguna base. La consciencia
de la mente estd nuevamente subdividida en
cuatro tipos.

a) Consciencia Kama

b) Consciencia Ripa

c) Consciencia Ariipa

d) Consciencia Lokuttara

a) De éstas, la consciencia Kama es la que yace

en la jurisdiccidén del deseo prevaleciente
en el Kama-loka (Kama-tapha) y son cuatro:
Moral  (kusala), Inmoral (akusala),
Resultante (vipaka) e
inefectivo (kiriya).

b) La consciencia Rijpa es la mente jhanica o
extatica la cual se ha tornado libre de
deseo kama pero que se mantiene dentro
de la jurisdiccion del deseo prevaleciente



en el Riipa Loka (Riipa-tanha) y son tres:

Moral,
Resultante,
Inefectivo

¢) La consciencia Aripa es también la mente

jhanica o extatica la cual se ha tornado
libre del deseo Riipa, pero que se mantiene
en la jurisdiccién prevaleciente en
Ariipa-loka (Ariipa-tapha) y también son
tres:

Moral,
Resultante,
Inefectivo

d) Lokuttara, o consciencia trascendental es la

mente noble (Ariya-citta) la cual se ha
tornado libre de los tres deseos y ha
trascendido los tres planos de Kama, Riipa
y Aripa. Es de dos tipos: La noble
consciencia en el Sendero y la Noble
consciencia en los Frutos.

I1. Los Cincuenta y dos tipos de Cetasikas

Las propiedades mentales son de 52 tipos

a) Las Siete Propiedades Comunes (Sabba cittaka)
facilmente reconocidas por los seres comunes de

todas las clases de consciencia:

S I Y B N N

phassa — (contacto)

vedana — (sensacidn)

sanna — (percepcion)

cetand — (volicién)

ekaggata — (concentracion de la mente)
jivita— (la vida psiquica)

manasikara — (atencion)

b) Las seis Particularidades (pakipnaka) llamada asi

por encontrarse invariablemente dentro de la
composicién con la consciencia:

1
2
3.
4
5

vitakka — (aplicacién inicial)
vicara — (aplicacion sostenible)
viriya — (esfuerzo)

piti — (interés placentero)
chanda — (deseo de hacer)

6. adhimokkha — (decisién)

Los trece tipos mencionados arriba (a) y (b) son
llamados Mezclas (vimissaka), o mejor dicho, como
era interpretado por Shwe Zan Aung "Amorales”, ya
que son comunes en la composiciéon de ambas
consciencias, moral e inmoral.

c) Los catorce Inmorales (papa-jati):

1. lobha — (codicia)

2.  dosa — (odio)

3.  moha — (monotonia)

4.  ditthi — (error)

5. mana — (presuncion)

6.  issa — (envidia)

7. macchariya — (egoismo)

8.  kukkucca — (preocupacion)

9.  ahirika — (descaro)

10. anottappa — (imprudencia)

11.  uddhacca — (agitacién, distraccidn)
12. thina - (pereza)

13.  middha — (entumecimiento)

14.  vicikiccha — (duda, perplejidad).

d) Los veinticinco morales (kalayatana-jatika):

1.  alobha - (imparcialidad, objetividad)

2. adosa — (cordialidad)

3. amoha — (razdn)

4. saddha - (fe)

5. sati — (atencién)

6. hiri — (modestia)

7.  ottappa — (discrecién)

8. tatramajjhattata — (equilibrio mental)

9.  kayapassaddhi — (serenidad de las
propiedades mentales)

10. cittapassadhi — (serenidad mental)

11.  kayalahuta — (vitalidad de las propiedades
mentales)

12. cittalahuta — (vitalidad mental)

13.  kayamuduta — (flexibilidad de las
propiedades mentales)

14. cittamuduta - (flexibilidad mental)

15.  kayakammaniiata — (adaptabilidad de las
propiedades mentales)



16. cittakammannata — (adaptabilidad mental)

17. kayapaguiiiiata — (proficiencia de las
propiedades mentales)

18. cittapaguiiiata — (proficiencia mental)

19. kayujukata — (rectitud de la propiedades
mentales)

20. cittujukata — (rectitud mental)

21. samma-vaca — (lenguaje recto)

22. samma-kammanta — (accién recta)

23. samma-ajiva — (sustento recto)
(los tres precedentes inmediatos son
llamadas las Tres Abstinenecias)

24. karuna — (compasion)

25. mudita— (aprecio, alegria empatica)

(Los dos tltimos son llamados los Dos
Ilimitables o Appamariiia).

1.  Phassa significa contacto, y contacto significa la
facultad de plasmar un objeto (aramana) y es la causa
del surgimiento de la discriminacién entre (por
decirlo de alguna forma) lo agradable y lo
desagradable. Asi que es el principio basico o el
primer estimulo del surgimiento de las propiedades
mentales. Si la segregacién no se manifestara
entonces todos los objetos (aramana) no serian
consumidos.

2.  Vedana significa sensacién, o la facultad de
sentir el sabor segregado e impulsado por phassa.
Todas las criaturas estin sumergidas en este vedana.

3. Sanna significa percepcidn, o el acto de percibir.
Todas las criaturas se hacen sabias a través de esta
percepcién, si perciben las cosas con suficiente
claridad conforme a su propia forma, costumbre,
credo, etc.

4. Cetana significa volicion o la facultad de
determinar las actividades de los concomitantes
mentales y llevarlas a un estado de armonia. Segtin el
lenguaje
acostumbrados a decir que el que realiza una pieza de
trabajo es el autor o ejecutor de dicho trabajo.
Solemos decir: "Oh, este trabajo ha sido realizado por

comin en el mundo, estamos

tal y tal persona’, "éste el gran trabajo de aquella
persona’. Es lo mismo en relacién con los aspectos
éticos de las cosas. La volicién (cetand) es llamada el
actor (kamma), ya que determina las actividades de
los concomitantes mentales, o supervisa todas las
acciones de cuerpo, lenguaje y mente. Como todo tipo
de prosperidad en esta vida es el resultado del
esfuerzo invertido en el trabajo realizado por el
cuerpo, el lenguaje y la mente, asi también los temas
de una nueva vida o existencia son los resultados de la
volicién (Ia volicién asincrénica es el nombre
asignado en el Pafthana, y es conocida con el nombre
de Kamma en las acciones fisicas, verbales o mentales)
realizadas en previas existencias. La tierra, el agua,
las montafas, los arboles, el césped, etc., son todas
nacidas de Utu, el elemento del calor y pueden ser
llamadas muy propiamente los hijos o el resultado del
elemento calor. Asi también, todas las criaturas
pueden ser llamadas los hijos o el resultado de la
volicién, o lo que se llama Kamma-dhatu, ya que todas
nacen a través del Kamma.

5.  Ekaggata significa concentracién de la mente. Es
también llamada Concentracidén Recta (Samadhi). Se
torna prominente en el Jhanasamapatti los logros de
las formas supernormales de la mente llamados
Jhanas.

6.  Jivita significa la vida del fenémeno mental. Es
importante para preservar la continuidad de los
fendmenos mentales.

7. Manasikara significa atencién. Es la funcién de
llevar el objeto deseado hacia la visién de la
consciencia.

Estos siete factores son llamados Sabbacittaka,
Propiedades Universales, ya que entran dentro de la

composicion de todas las consciencias.

8.  Vitakka significa aplicacién inicial de la mente.
Su funcién es la de dirigir la mente hacia los objetos
de investigacién. Es también llamado Sankappa
(aspiracion), el cual es de dos tipos: Sammasankappa o



Aspiraciéon Recta y Micchasankappa o Aspiracion
Errénea.

9.  Vicara significa aplicacion sostenible. Su funcién
es la concentracion sobre los objetos.

10. Viriya significa esfuerzo de la mente en las
acciones. Es de dos tipos, esfuerzo recto y esfuerzo
incorrecto.

11.  Piti significa agradable interés de la mente, o
vitalidad de la mente o amplitud mental.

12. Chanda significa deseo de hacer, como deseo de
ir, deseo de decir, deseo de hablar, etc.

13.  Adhimoka significa decisién, o literalmente,
distanciamiento de la mente del objeto; esto es, es
utilizado para connotar la libertad de la mente de su
fluctuacién entre dos opciones; "ses?" 0 "sno es?".

Estas daltimas seis propiedades mentales no son
comunes en todos los tipos de consciencia, pero
entran independiente dentro de su composiciéon. Por
lo tanto son llamados Pakinnaka o Particularidades.
Estas llegan en niimero a trece si le son afiadidas las
Propiedades Comunes; y si ambas son reunidas se les
llama Vimissaka (mezclas) ya que entran dentro de la
composicion de las dos cosciencias moral e inmoral.

14. Lobha significa éticamente codicia, pero
psiquicamente significa aglutinacién de la mente en
los objetos. Es llamada a veces Tapha (sed), a veces
Abhijjha (codicia), a veces Kama (concupiscencia) y

otras veces Raga (pasién sensual).

15. Dosa significa en el sentido ético odio, pero
psicolégicamente significa impresion violenta de la
mente en un objeto. Tiene otros dos nombres, Patigha
(repugnancia) y Byapada (mala voluntal).

16. Moha significa monotonia o carencia de
entendimiento del Dhamma. Es también llamado
Avijjha (ignorancia), Annana (desconocimiento) y
Adassana (miopia o ceguera).

Los ultimos tres cetasikas mencionados son conocidos
como Akusalamiila,
principales, ya que representan la fuente de todas las
inmoralidades.

o las tres raices inmorales

17.  Ditthi significa error o visién incorrecta. Percibe
lo impermanente como permanente, y lo no-alma
como alma, y lo moral como inmoral; o niega la
existencia de algiin resultado sobre la accién, etc.

18. Mana significa presunciébn o estimacién
errénea. Imagina erréneamente el nombre y la forma
(nama-riipa) como el “yo”, y lo estima como noble o
ignoble segin la casta, el credo, la familia, etc.,a la

que pertenzca la persona.

19.  Issa significa envidia, o desaprobacién, o
carencia de apreciacién, o ausencia de inclinacién
hacia la congratulacién con el éxito en la vida de los
demas. También significa disposicién a encontrar
falta en las personas.

20. Macchariya significa egoismo, carencia de
generosidad o incapacidad a inclinarse a compartir
con otros.

21.  Kukkucca significa preocupacién, ansiedad, o
ansiedad injustificada por lo que ha sido hecho
errbneamente, o por la accién correcta que no se
realiz6. Existen dos tipos de acciones en el mundo,
conocidas como, la accién perjudicial y el fracaso de
realizar acciones meritorias. Existen también dos
formas de representarlos: “He realizado una accién
perjudicial’, o “He obviado realizar acciones
meritorias como la generosidad, la virtud, etc.” “Un
tonto inventa siempre planes después que todo ha
pasado”. Igualmente, las preocupaciones son de dos
tipos, relacionados con el olvido y con los vicios, pecar

de haber omitido y pecar de haber cometido.

22. Ahirika significa ausencia
Cuando una accién perjudicial va a ser cometida y no
surge en dicha persona ningin sentimiento de
vergiienza como por ejemplo "Si hago esto me
corromperé" o "Alguno personas y devas pueden

enterarse de esto sobre mi".

de vergiienza.



23. Anottapa significa imprudencia total vinculada
sobre las consecuencias como Attanuvadabhaya (el
temor a la auto acusacién como: "He sido un tonto;
He hecho mal" etc.), Paranuvadabhaya (temor de la
acusacién a través de alguien); Dandabhaya (temor al
castigo en la presente vida por parte de los
gobernantes); Apayabhaya (termor del castigo a ser
soportado en los reinos de sufrimiento).

24. Uddhacca significa distraccién relacionada con
un objeto.

25. Thina significa pereza mental; esto es, oscuridad
de la consciencia mental en un objeto.

26. Middha significa pereza de las propiedades
mentales, esto es, oscuridad de las facultades de cada
una de las propiedades mentales, como el contacto, la
sensacion, etc.

27. Vicikiccha  significa perplejidad, es decir,

incredulidad en lo que debe ser creido.

Estos ultimos catorce tipos de cetasikas mencionados
son llamados Papajati o Akusala-dhamma, de hecho,
son las verdaderas inmoralidades.

28. Alobha la mente
vinculado con un objeto. Se le llama también
Nekkhama-dhatu  (elemento de abnegaciéon o

renunciacion) y Anabhijha (liberacién).

significa desinterés de

29. Adosa, o compatibilidad significa en el sentido
ético, inclinacién de la mente en su objeto, o pureza
mental. Es llamado también Abyapada (paz mental) y
Metta (amor incondicional).

30. Amoha significa conocer las cosas tal y como
son. Es también llamado Nana (sabiduria), Pafiiia
(entendimiento), Vijja (conocimiento), Samma-ditthi
(visién correcta).

Estos tres son llamados los tres Kalayanamiilas o las
tres Raices Morales Principales ya que son la fuente
de toda moralidad.

31.  Saddha significa fé en los que debe ser creido.
También se le llama Pasada (transparencia).

32. Sati significa atencién constante en cosas
buenas y a no ser olvidadas. Es también llamado
Dharana (retencién) y Utthana (preparacion).

33. Hiri significa modestia que connota vacilacién
en realizar algin acto perjudicial a través de la
vergiienza de ser conocido por ello.

34. Oittapa connota

vacilacién en realizar una accién perjudicial a través

significa  discreciéon que
del miedo a la autoacusacién, acusacién de otros, o

del castigo en las esferas del sufrimiento.

(apayabhaya).

35.  Tatramajjhattata es el equilibrio de la mente, esto
quiere decir, el modo de la mente que no se adhiere a
un objeto ni lo rechaza. Este es también llamado
Upekkha-brahmavihara (ecuanimidad de los estados
sublimes) en la categoria de Brahmavihara; y
Upekkhasambojjhanga (ecuanimidad perteneciente a
los factores de la iluminacién) en los Bojjhanga.

36. Kaya-passaddhi significa serenidad sobre las
propiedades mentales.

37. Citta-passaddhi significa serenidad de la mente.
Por serenidad se refiere a que las propiedades
mentales estan descansando y torndndose cdlidas, ya
que estin libres de las tres
(Papa-dhamma) las cuales generan molestia por

Inmoralidades

realizar buenas acciones.

38. Kaya-lahutd significa elasticidad sobre las
propiedades mentales.

39. Citta-lahuta significa elasticidad de la mente.
Por elasticidad se sefiere a que las propiedades
mentales se tornan ligeras, ya que estin libres de
inmoralidades que se oponen a realizar buenas
acciones. Deberia ser explicado en la misma forma

como el descanso.

40. Kaya-mudutha significa flexibilidad de las
propiedades mentales.



41. Citta-muduta significa flexibilidad de la mente.

42. Kaya-kammannata significa buenas condiciones
de las propiedades mentales para trabajar.

43. Citta-kammaiiiata significa buenas condicién de
la mente para trabajar .

44. Kaya-paguiiiiata significa proficiencia de las
propiedades mentales.

45. Citta-paguiiiata significa proficiencia de la
mente.

Aqui, proficiencia significa habilidad.

46. Kayuhukata significa rectitud de las propiedades
mentales.

47. Cittajukatd significa rectitud mental.

48. Sammad-vaca significa Lenguaje Correcto, el que
se abstiene de los cuatro modos impuros del lenguaje,
v.g. mentir, calumniar, expresarse de forma agrasiva
y conversar frivolamente.

49. Sammad-kammanta significa Accién Correcta, que
se abstiene de los tres modos de accién perjudicial,
v.g. matar, robar, conducta sexual impropia.

50. Sammad-djiva significa Sustento Correcto.

Estos tres, Samma-vaci, Samma-kammanta y

Samma-ajiva son llamados las Triple Abstinencias.

51. Karupa significa compasién o desear ayudar a
aquellos que estin sufriendo.

52. Mudita de, o
congratulaciéon sobre, o placer en, el éxito de los
demas.

significa  apreciacion

Estos dos altimos son llamados Karuna-brahmavihara
y mudita-brahmavihara respectivamente. Ellos son
también llamados Appamaiiiia (ilimitables) conforme
"Appamanesu bhavati
Appamaniiia", esto es : "Appamaniia es llamado asi
porque existen sin limites entre los seres vivos”.

a la definicién sattesu

El Nibbana puede clasificarse en tres tipos: el Primer
Nibbana, Segundo Nibbanay Tercer Nibbana.

Liberacién o salvaciéon de los planos del sufrimiento
es el Primer Nibbana.

Liberacion o salvacién de los planos del Kama-loka es
el Segundo Nibbana.

Liberacién o salvacién de los planos de Ripa-loka o
Ariipa-loka es el tercer Nibbana.

Una consciencia, Cincuenta y Dos Propiedades
mentales, mas el Nibbana, hacen juntos un total de
cincuenta y cuatro Fenémenos Mentales. Asi que 28
fendmenos materiales y 54 fenémenos mentales
hacen un total de 82 objetos ultimos los cuales son
también llamados Realidades Ultimas. Por otro lado,
el yo, el alma, la criatura, la persona, etc.,
representan Realidades Convencionales.

Los Cuatro Mahabhutas o las Cuatro
Grandes Esencias

Mahabhiita significa desarrollar grandemente.

(1). El elemento de la extensidn es el elemento de
la tierra; es el principio fundamental o los cimientos
de la materia. Este existe en gradaciones de muchos
tipos como, por ejemplo, duro, muy duro, inflexible,
muy inflexible, suave, muy suave, flexible, muy
flexible, etc.

(2). El elemento de la cohesidn es el elemento del
agua, es decir, el poder cohesivo de las cualidades de
la materia mediante el cual se conforma la masa, el
volumen o la viscosidad. Existen aparentemente
muchos tipos de cohesién.

(3). El elemento de la temperatura es el fuego, es
decir, el poder de quemar, de inflamar, y de madurar
las cualidades materiales. Esta cualidad madurativa
es de dos tipos, la cualidad madurativa del calor y la
cualidad madurativa del frio.

(4). El elemento del movimiento es el elemento
del aire, esto es, el poder de soportar o resistir. Es de



muchos tipos, como sustentador, resistente,

comunicador, vibrador, difusor, etc.

De estos cuatros gran elementos se derivan y surgen
todas las otras formas de materia. O, expresado de
otra forma: Toda materia es una combinacidn, en una
proporciéon u otra, de estas cuatro propiedades
elementales.

Las Seis Bases

Base es todo aquello donde se genera consciencia,
surge, se desarrolla, o del cual depende.

(5). La base del ojo es el elemento sensorial
interno del 6vulo ocular donde la consciencia de la
vista se genera; y la consciencia de la vista connota el
poder de ver varios tipos de colores, apariencias,
formas e imagenes.

(6). La base del oido es el elemento sensorial
dentro del érgano auditivo donde se genera la
consciencia del sonido, y la consciencia del sonido
connota el poder de escuchar varios tipos de sonido.

7). La base del olfato es el elemento sensorial
dentro del érgano de la nariz donde se genera la
consciencia del olfato, y la consciencia olfativa
connota el poder de oler diferentes tipos de olores.

(8). La base de la lengua es el elemento sensorial
gustativo sobre la superficie de la lengua donde se
genera la consciencia del gusto, y la consciencia del
gusto connota el poder de saborear muchos tipos de
sabores como lo dulce, lo salado, lo agrio, lo amargo,
etc.

(9). La base del cuerpo es el elemento sensorial
localizado en si mismo en todo el cuerpo, dentro y
fuera, desde la cabeza hasta los pies, donde se genera
la consciencia del tacto, y la consciencia del tacto
connota el poder de sentir o percibir los contactos
fisicos.

(10).  La base mental es un tipo de una muy fina,
clara, y sutil materia dentro del érgano de la memoria

donde se genera la consciencia mental,

comprendidas de sesenta y nueve clases de la misma
consciencia.

De estas seis bases surgen y se generan todos los
tipos de consciencia.

Los Dos Bhavas o Sexos

Bhava significa produccién o principio productivo.

(11). El Itthi-bhava o el sexo femenino es un
determinado principio de produccién de la materia el
cual produce diferentes tipos de apariencias y
caracteres femeninos.

(12).  El Pum-bhava o el sexo masculino es un
determinado principio de produccién de la materia
que produce muchos tipos diferentes de apariencia y
caracteres masculinos.

Los dos sexos respectivamente se localizan en si
mismos en todo el cuerpo tanto del hombre como de
la mujer, asi como las bases corporales que penetran
el marco entero del cuerpo, desde la planta de los pies
hasta la parte superior de la cabeza, interior y
exteriormente.

La causa de los rasgos predominantes de la distincién
entre la masculinidad y la feminidad acaba de ser
discernido.

Jivita-Rupa o la Cualidad Material de la
Vida

(13).  Jwita significa vida, es decir, la fuerza vital
que controla las cualidades de la materia producida
por los Kammas y la mantiene fresca de la misma
forma como el agua de una fuente preserva la flor de
loto de la decadencia y la protege de marchitarse. Las
expresiones del lenguaje ordinario, "un ser vivo', o
"un ser muerto’ son meramente descriptivas de la
presencia o ausencia de esta cualidad material de la
vida. Cuando cesa para siempre respecto a una forma
particular, decimos "un ser ha muerto' y decimos que
"un ser esta viviendo' mientras continde actuando de



alguna forma particular. Esto se localiza en si mismo
interpenetrado en todo el cuerpo.

Ahara-Rupa o la Cualidad Material
Nutriente

(14).  Ahara-Rupa significa elemento nutriente
esencial que nutre o promueve principalmente el
crecimiento de las cualidades materiales. Al igual que
el elemento agua que reside en la tierra o cae del cielo,
nutre los arboles o las plantas o primordialmente
promueve su crecimiento o contribuye a su
fecundacién, desarrollo y duracién; asi esta cualidad
material nutriente nutre o contribuye principalmente
los cuatro tipos de cuerpos o materias producidas por
las cuatro causas conocidas como kamma, mente,
temperatura y la comida, para la fecundacién y el
crecimiento. Es el principal soporte de la cualidad
material de la vida, y por ello se emprende muchos
tipos de trabajo en el mundo en virtud de sustentar la
comida diaria, o lo que se conoce como la vida
humana o la supervivencia.

Gocara-Riipas o los Cuatro Campos
Sensoriales

Gocara significa campo sensorial u objeto de los cinco
sentidos.

(15). El objeto "forma visible" es la cualidad del
color o la forma de varios objetos.

(16). El objeto del "sonido" es la cualidad del sonido
en si mismo.

(17).  El objeto del "olor" es la cualidad de la
esencia, olor, la fragancia.

(18).  El objeto del "sabor" es la cualidad del sabor o
el gusto.

No se hace mencién aqui al contacto o lo tangible, ya
que consisten en los Gran Esenciales o Elementos. Es
de tres tipos, Pathavi-photthabba o extension tangible,
Tejo-photthabba 0
Vayo-photthaba o movimiento tangible. Considerando

temperatura tangible.

también lo tangible tenemos entonces cinco campos
sensoriales en total. De estos, la forma visible es el
objeto de o0jo, del sonido, el oido, del olor, el olfato, del
sabor, lalengua, y de lo tangible, el cuerpo.

Akasa-Dhatu o Cualidad Material de
Limitacién

(19).  Akasa-dhatu significa elemento del espacio.
En un pufio de arena hay espacios entre cada
particula de arena. Por lo tanto, podemos decir que
hay tantos espacios como particulas de arena en
dicha cantidad de arena; y también se puede
distinguir cada particula de arena de la otra. Cuando
en un pufo de arena se deshacen las particulas de
arenas éstas se dispersan, y el espacio que habia entre
ellas también desaparece. Similarmente, en un
fragmento de roca, marmol, acero, y metal, existen
innumerables dtomos y particulas de dtomos que son
llamados kalapas o grupos. Dentro de la mis fina, la
mas pequefa particula de dtomo participa por lo
menos las siguientes ocho cualidades de la materia,
es decir, Los Cuatro Esenciales, el color, el olor, el
sabor y la esencia nutriente. Cada grupo estd
separado por el elemento de espacio el cual se localiza
en ellos. Por lo tanto, existe tanto espacio como existe
materia en el fragmento del material. Es debido a la
existencia de este espacio que ese fragmento de roca
y acero puede romperse, o cortarse en pedazos, o
convertirse en polvo o ser fundido.

Los Dos Viniiiati-Ripa o Modos de
Comunicacion

Vifiiati-riipa significa modo de comunicacién o signo
empleado para comunicar la voluntad, intencién, o
proposito, de una persona para ser comprendida por
otra.

(20).
cuerpo por medio del cual se conoce el propésito de
uno hacia otro.

Kaya-vinifiati es el movimiento peculiar del

(21).  Vaci-viiinati es aquel movimiento peculiar del
sonido en el lenguaje mediante el cual se conoce el



propésito del uno hacia el otro.

Aquellos que no pueden ver la mente de otros
conocen el propésito, la intencidn, la voluntad, de
otros a través del uso de estos dos modos de
comunicacién de Vidiiatti-ripa. Estos dos son
empleados no sélo para comunicar el propdsito o la
intencién para ser comprendido por otro, sino
también al mover las partes del cuerpo mientras se
camina, etc, segn la voluntad; como también para

conocer por medio de la memoria, para leer, etc.

Los Tres Vikara-Riipas o las Tres
Platicidades

Vikara significa la expresién peculiar o condicién
distintiva de los Jata-ripas, la cualidad material
genética.

(22).  Lahuta esla agilidad de la cualidad material.

(23). Muduta es la flexibilidad de la cualidad
material

(24).  Kammanvata es la adaptabilidad de los dos
medios de comunicacion.

Cuando uno de los Cuatro Grandes Esenciales cae
fuera del orden y se hace desproporcionado para el
descanso de cualquier parte del cuerpo, estas partes
no son ligeras como es usual en su aplicacién en
algin trabajo, sino que tienden a convetirse en
pesadas y embarazosas; no son flexibles como es
usual, sino tienden a convertirse en duras, burdas y
rigidas; no son tan adaptables como es usual en su
movimiento segin la voluntad, sino que tienden a
convertirse en dificiles y forzadas. Asi también,
cuando los esenciales estin fuera del orden, la
lengua, los labios, no son adaptables segiin los deseos
de hablar, sino se vuelven rigidos y tiesos. Cuando los
Cuatro Grandes Esenciales estidn en buen orden y las
partes del cuerpo estin en buena salud, a la materia
del cuerpo (riipa) se le dice que estd en posesion de
estas agilidad, flexibilidad y
adaptabilidad, las cuales son llamadas las tres
plasticidades. (vikara-riipas).

cualidades, de

Los Cuatro Lakkhana-Ripas o los Cuatro
Rasgos Distinguibles

Lakkhana significa rasgos distinguibles o marcas por
medio de las cuales se reconocen cabalmente que
todas las cualidades mentales y materiales estan
sujetas a la impermanencia.

(25).  Upacaya-ripa significa tanto integracién
como continuidad de la integraciéon, ambas; puede
llamarse a la primera Acaya (integracién inicial) y a la
ultima Upacaya (integracién consecuente).

(26).  Santati-ripa significa continuidad. Desde la
cesaciéon de la integracién consecuente hasta el
comienzo del decaimiento del fendmeno continuo sin
ningdn incremento o reduccién. Y tal estado
continuo del fenémeno material es llamado Santati o
Pavatti (prolongacién). La sola produccién (jati) de los
grupos de las cualidades materiales, es descrita por
los tres términos de Acaya, Upacaya y Santati.

(27). Jarata es el estado de envejecimiento, de la
declinacién, de la madurez, (en el sentido de estar
caducidad,

listo para decaer), decaimiento,

putrefaccién o corrupcidn.

(28).  Anmiccata significa impermanencia, muerte,
terminacién, cesacién, ruptura o estado de
desaparicién.

[Esta es nuestro forma de redaccién para expresar el estilo de Ledi
Sayadaw de escribir muchos términos sinénimos como pueda colectarse
para expresar una idea, que un traductor, como yo, que no ha alcanzado
totalmente el dominio del lenguaje en las cuales se depositan los tesoros
de la literatura Birmana, puede suministrar con dificultad usando un
namero suficiente de términos apropiados (Nota del Tr).]

Una planta posee cinco periodos, el periodo Acaya, el
periodo Upacaya, el periodo Santati, el periodo Jarata 'y
el periodo Anmiccata. Primero nacen, luego crecen
gradualmente o se desarrollan dia a dia y luego de la
cesacion del crecimiento se mantiene por un tiempo
en un total estado de desarrollo. Después de éste
comienza el decaimiento y lo hace hasta desaparecer
sin dejar ningdn rastro. Aqui la primera generacién



de las cualidades materiales es llamado periodo acaya;
el crecimiento gradual o desarrollo es llamado
periodo upacaya; y su estado en completo desarrollo,
el periodo santati. No obstante, durante estos tres
periodos  existen
(khanika  jarata)

(khanika-aniccatd), pero no son conspicuas.

decaimientos momentineos

y muertes momentaneas

La declinacién de las plantas es llamada periodo
jarata. Durante el periodo de declinacién existen
nacimientos momentaneos (khanika jati) y muertes
momentaneas (khanika marana), pero éstas tampoco
son conspicuas.

[El Comentador de “Dhammasangani” en su Atthasalini explica esto con el
ejemplo de un pozo excavado en la orilla de un rio. Elagua que se vierte
inicialmente en el pozo, dice, es como el Acaya de los fenémenos
materiales; el ascenso gradual de esa agua hasta llenar el pozo es como el
Upacaya; y la inundacién de él es como el Sanatati. (Nota Tr).]

La muerte de una planta es como la desaparicién final
de todos sus constituyentes y es conocido como el
periodo aniccata. Durante lo que llamamos muerte
momentaneos y
decaimientos, pero son invisibles. Los cinco periodos
asignados a lo que es aparente a la vista estin
mostrados solamente para ayudar a entender la idea
de los Lakkhana riipas.

existen también nacimientos

En forma similar podemos dividir la vida de un arbol
de fruta, sus ramas, las hojas, los capullos, las flores y
los frutos en cinco periodos cada uno. Un fruto puede
dividirse en cinco periodos de la siguiente forma: el
primer periodo de aparicién, el segundo periodo de
crecimiento o desarrollo, el tercer periodo de
permanencia, el cuatro de madurez y decaimiento, y
el quinto periodo la caida del tallo o la total
destruccién o desaparicion final.

A igual como obtenemos cinco periodos en la vida de
las plantas, de la misma forma se cumple para todas
las criaturas y también para todas su partes
corporales, sus
corporales como ir, venir, sentarse, y también se
cumple para su lenguaje y sus pensamientos. El
comienzo, el medio y el final pueden encontrarse en
la existencia de todas las cosas materiales.

movimientos o sus acciones

Los Cuatro Productores o Generadores del
Fenémeno Material

Existen cuatro tipos de productores los cuales
producen el fenémeno material:

1. kamma,
2. citta,

3. utu,

4. ahara

Kamma significa acciones morales o inmorales
realizadas en existencia previas.

Citta significa concomitantes mentales y materiales
existentes en la presente existencia.

Utu significa los dos estados de Tejo-dhatu, el
elemento fuego; es decir, el calor (unha tejo) y el frio
(sita-tejo).

Ahara significa los dos tipos de esencias nutrientes:
los nutrimentos internos que se obtienen desde el
momento de la concepcidn y los nutrientes externos
que existen en los alimentos comestibles.

A parte de las veintiocho especies de cualidades
materiales, nueve especies, es decir, las seis bases, los
dos sexos, y la vida, son producidas sélo por el
kamma.
producidos sélo por Citta.

Los dos medios de comunicacién son

El sonido es producido por Citta y Utu. Las tres
plasticidades son producidas por Citta, Utu y Ahara.
De los
(decaimiento) y a Aniccata (impermanencia), los
once— comprendidos por
Esenciales, el nutriente, la vista, el olor, el sabor, el
elemento del espacio, integracién, y continuidad
—son producidos por las cuatro causas. Estos once
siempre pertenecen de forma distinguible a las cuatro
clases de fenémenos producidos por las cuatro
causas. No existen fenémenos que entren dentro de la
composicién sin estas causas. El fendmeno material
entra dentro de la composicién con éstos, formando
grupos de ocho, nueve, etc, y cada grupo es llamado
Ripa-Kalapa.

trece restantes, excluyendo a Jarata

los Cuatro Grandes



Los dos rasgos distinguibles, el decaimiento y la
impermanencia, se excluyen a si mismos de las
cualidades materiales nacidas de las cuatro causas ya
que ellos desorganizan lo que ha sido producido.

Causas u Origenes

De estas ochenta y dos cosas ultimas el Nibbana,
como yace fuera del espectro del nacimiento (Jati), no
requiere de ningtn originador para su surgimiento;y
tampoco requiere causa para su mantenimiento ya
que no esta al alcance del decaimiento y la muerte
(Jara-Marana). Por lo Nibbana es
incondicionado y no organizado. Sin embargo, con
excepcion del Nibbana, los ochenta y un fenémenos,
ambos mentales y materiales, estan dentro de la
esfera del nacimiento, el decaimientoy la muerte,
estan condicionados y organizados.

tanto, el

Entre las cuatro causas ya explicadas en conexién con
las cualidades materiales, kamma, es meramente un
originador y Citta (mente) es simplemente un
estimulo. El cuerpo fisico se desarrolla, se mantiene,
y es sostenido por el poder del elemento del calor
llamado Utuy por el poder de la esencia del nutriente.
Si las fuerzas de las dos ultimas llegan a su final, las
fuerzas de las dos primeras no pueden operar mds
sino cesar simultineamente.

En el caso de los drboles, por ejemplo, las semillas son
sélo su origen. Ellas crecen, se desarrollan y se
mantienen por medio de los elementos de la tierra y
el agua. Si estos dos principales fallan, el poder de la
semillas también fallard. Aqui el cuerpo fisico es
como el arbol; kamma es como la semilla; el elemento
del calor, o lo que es llamado Utu es como la tierra; las
esencias nutrientes es como el agua de la lluvia, la
cual cae regularmente es las estaciones apropiadas; la
mente es como la atmdsfera y el calor del sol, ambos
proporcionan soporte exteriormente.

Con relacién alas causas de las propiedades mentales
y materiales, se requiren tres cosas para el
surgimiento de los Resultantes; un kamma pasado,
una base de la cual dependa, y un objeto. El primero

es como la semilla del arbol, la base es como la tierra,
y el objeto es como el agua de la lluvia.

Dos cosas son necesarias para el surgimiento de cada
uno de los fendmenos mentales Morales, Inmorales e
Inefectivos,: - una base sobre la cual depender, y un
objeto. Sin embargo, para mayores detalles, se
requiere  un mental
(yoniso-manasikara) para los Morales, y un ejercicio
mental irracional y defectuoso (ayoniso-manasikara)
para las inmorales. La inefectividad que posee
funciones no perceptivas tiene las mismas causas que

las morales. Como las dos clases de consciencia

completo  ejercicio

llamadas “conductoras”, si preceden a las Morales,
poseen las mismas causas que las Morales y si
preceden a las Inmorales poseen las mismas causas
que las Inmorales.

Aqui yonmiso-manasikara significa adecuado ejercicio
de la significa
inapropiado ejercicio de la razén. Estas son dos

razén, y ayoniso-manasikara
funciones de dos clases de consciencia llamadas
Avajjana, “conductoras”. Al ver a un hombre, si se
utiliza racionalmente manasikara, entonces surge la
consciencia moral, y si se utiliza irracionalmente
manasikara, entonces surge la consciencia inmoral.
No existe un objeto particular el cual pueda por si
mismo ser la causa puramente del surgimiento de
una consciencia moral, o una consciencia inmoral. El
proceso de la mente puede ser comparado con una
balsa de la cual Avajjana-citta o el “pensamiento
conductor” es el timonero, asi que la ocurrencia de la
consciencia moral o inmoral yace completamente de
las manos de Avajjana.

Una semilla es a un arbol lo que Manasikara es a lo
moral e inmoral. La tierra es al arbol como las “Bases”
es a lo moral y lo inmoral. Mientras que la lluvia es al
arbol lo que sus “objetos” son a lo moral y a lo
inmoral.

Ahora expondremos las causas de otra forma.

Cada una de las seis clases de consciencia posee
cuatro causas. Para el surgimiento de la consciencia
de la vista es necesario Cakkhu-vatthu, Ruparammana,
Aloka y Manasikara. De estos, Manasikara es el nombre



de Avajjana-citta el cual orienta el proceso de la mente
en la direccién de los objetos de la vista. Aloka
significa luz. A menos que haya luz, no se puede dar
la funcién de la vista, ni el proceso cognitivo.
Cakkhu-vatthu  significa la  base-de-la-vista; y
ruparammana significa objeto de la vista, literalmente,
la-forma-del-objeto.

Para el surgimiento de la consciencia del sonido, es
Sota-vatthu (la-base-del-oido)
(el-objeto-de-sonido)

necesario

Saddarammana Akasa y
Manasikara. Aqui Akasa significa el espacio a través
del cual se comunica el sonido con el oido. La funcién
de la audicién puede darse sélo cuando éste estd
presente; el proceso de la cognicion de la
puerta-del-oido también ocurre sélo cuando la

audicién se manifiesta.

Para el surgimiento de la consciencia del olfato, es
Ghana-vatthu (la-base-de-la-nariz)
Gandharammana  (el-objeto-del-olfato),
Manasikara. Aqui Vata significa el aire que pasa por la
nariz o el aire inhalado. Si éste no esta presente, los
olores no pueden manifestarse, y consecuentemente
la funcién del olor y la cognicion de la
puerta-del-olfato tampoco pueden darse.

necesario
Vata y

Para el surgimiento de la consciencia del sabor, es
Jivha-vatthu (la-base-de-la-lengua)
Rasarammana (el-objeto-del-gusto), Apa y Manasikara.
Aqui Apa significa la humedad de la lengua. Sila
lengua esta seca, los sabores o los gustos no pueden
darse, y consecuentemente la funcién del saborear y
la cognicién de la puerta-del-gusto tampoco pueden
darse.

necesario

Para el surgimiento de la consciencia del tacto, es
necesario Kaya-vatthu (la-base-cuerpo)
Photthabbarammana (el-objeto-del-tacto), Thaddha y
Manasikara. Aqui Thaddha significa la cualidad del
objeto en contacto, esto es, el grado de textura de él.
Sélo algo con textura puede dejar una impresién
sobre el cuerpo. Si el objeto del tacto es muy sutil, no
puede afectar la base-del-cuerpo. Y a menos que haya
un impacto, ni la consciencia del tacto ni la cognicién
de la puerta-del-cuerpo pueden darse.

Para el surgimiento de la consciencia de la mente, es
Hadaya-vatthu  (la-base-de-la-mente)
Dhammarammana (el-objeto-del-pensamiento),
Manodvara (la-puerta-de-la-mente) y Manasikara. De
estos, Dhammarammana significa todos los objetos
comprendidos por todas las cualidades de los cinco
objetos en su totalidad, las cualidades mentales,
todas las ideas, y el Nibbana. Por cierto, los cinco
objetos (forma, sonido, olor, sabor, y tacto) son
también objetos de la consciencia de la mente, pero
para explicar lo que no estd relacionado con las cinco
puertas, o los cinco sentidos, s6lo son mencionados
aqui los objetos del pensamiento. Mano-dvara o la
puerta-de-la-mente significa el continuum de la
subconsciencia. Aunque la base-de-la-memoria es el
lugar donde la consciencia de la mente surge, como
no posee un tipo de 6rgano sensorial apropiado, la
impresién de los objetos no puede aparecer en él, por
lo tanto, tienen que aparecer solamente en la
puerta-de-la-mente.

necesario

Los Dos Abhifiias o Los Dos

Super-Conocimientos

Abhiniia significa super-conocimiento, o la facultad
de conocer preeminentemente mas alla de la facultad
de un ser humano ordinario. Puede ser de dos tipos,
Samatha-abhiniia y
Samatha-abhiniia
adquirido a través del mantenimiento del ejercicio de
la Calma (Samatha). Es de cinco tipos:-

Dhamma-abhinia.

significa  superconocimiento

Iddhividha-abhinia
Dibbasota-abhiniiia
Cetopariya-abhiniia
Pubbenivasa-abhiniia

R W

Yathakammupaga-abhiiina

El primero es el poder supernormal de pasar a través
del aire, hundirse a través de la tierra, crear por
maravillosas,

diferentes

medio de uno mismo cosas

transformarse a si mismo €n

personalidades.



La segunda consiste en la sensibilidad extrema del
oido por ejemplo la poseida por los seres Celestiales.

El tercero es el conocimiento supernormal de leer el
pensamiento de los demas.

El cuarto es el conocimiento supernormal de conocer
las existencias previas.

El quinto es el conocimiento supernormal de los seres
vivos y de los kammas en relacién a las diferentes
esferas de la existencia en las cuales hayan sido
lanzados; se asemejan a la visién poseida por los seres
Celestiales.

Dhamma-abhiiina  significa el  entendimiento
mediante el cual se discierne todas las cosas
relacionadas con las realidades dltimas mencionadas
en la seccién de la Verdad, conjuntamente con sus
respectivas caracteristicas mas alld del rango de las

verdades convencionales. Esta divido en tres tipos:

1. Sutamaya-iiana, conocimiento adquirido a

través del proceso cognitivo.

2. Cintamaya-iiana, conocimiento adquirido a
través del razonamiento

3. Bhavanamaya-viana, conocimiento adquirido a

través de la contemplacion.

El 4ltimo de estos tres esta nuevamente dividido en
dos:

1. Anubodha-iiana
2. Pativeda-riana

De estas dos, la primera es el triple entendimiento de
la Impermanencia, la desdicha y el no-alma, o es el
entendimiento dentro de las cosas con todas sus
caracteristicas tal como realmente son. La tltima es
el conocimiento trascendental de los Cuatro
Senderos. Mediante este conocimiento, se pude
disipar la oscuridad de las contaminacioens (kilesa)
como por ejemplo, el error, la perplejidad, etc,
aquellos que ha alcanzado los Senderos, son

conducidos hacia la luz.

Los Tres Parinnas

Parriiia significa conocimiento profundo. Es de tres
tipos:

1. Nata-parifiiia, conocimiento autolégico.
2. Tirana-pariiiia, conocimiento analitico.
3. Pahana-pariiia, conocimiento disipador.

Nata-pariiia significa discernimiento profundo y
exacto de los fenémenos mentales y materiales con
todas sus proximas, y
conocimiento del Nibbana, tal como se mostrd en las
secciones previas de las Verdades y las Causas.

causas también el

Discierne las cosas profundamente por medio de
Dhammma-abhiiinia (conocimiento filos6fico) en sus
aspectos
meramente

altimos, todas las ideas
pictéricas 0 representaciones
(santhanapaiiatti) como por ejemplo el cabello, el
cabello del cuerpo, etc. Inclusive si todos estos no

estdn discernidos, si

disipando

s6lo los Cuatro Grandes
Esenciales con su veintiocho fenémenos materiales
son discernidos exactamente en Jla forma
mencionada, puede decirse que la funcién de
Nata-pariiiiia en relacién a Ripa (forma), esta lograda.
En relacién a Nama, el aspecto mental, si solamente
las cosas mentales, esto es, mente, sensacidn,
percepcidn, y volicidn, son totalmente discernidas en
la manera mencionada, puede decirse también que la
funcién de Nata-pariiiiia
lograda. Si el Nibbana puede también discernirse
como se motrd anteriormente entonces la funcién de

respecto a Nama estd

Nata-pariiiia estaria también conseguida.

Tirana-pariiiia significa un discernimiento profundo
y exacto del fenémeno momentaneo (ambos, material
y mental) con el
surgimiento y decaimiento, a través de un diestro
diseccionamiento de la continuidad de la mente y
materia (Nama y Ripa) dentro de su transitoriedad
tltima. Es de tres tipos;

entendimiento dentro del

-

Anicca-parinia
2. Dukkha-parifiiia
3. Anatta-parinia.



De estos tres, Anicca-pariiiiia significa conocimiento
perfecto o prolifico sobre la ley de la muerte (marana).
Aqui respecto a la muerte se refiere a los dos tipos de
la misma, la muerte convencional (sammutimarana) y
la muerte dltima (paramatthamarana). De estos dos
términos, por muerte convencional nos referimos al
tipo de muerte que estamos acostumbrados a
referirnos, concerniente a una realidad convencional,
“la muerte es en algin momento un hecho ineludible
para todo ser vivo o criatura viviente”. Por muerte
tltima nos referimos a la muerte momentanea del
fenémeno mente y materia que ocurre innumerables
veces en tan sblo un dia. La primera no posee el
distinguido rasgo de la impermanencia, ni tampoco
se encuentra en el marco apropiado del dominio de
anicca-parinia, ainque si inicamente el recuerdo de
la muerte (marananussati). De hecho, es solamente la
tltima, la muerte dltima, la cual exhibe el rasgo
distinguible de la Impermanencia, y el cual si se
encuentra en el dominio de Anicca-pariiiiia.
Dukkha-parifiiia significa un conocimiento perfecto o
prolifico sobre la caracteristica intrinseca del mal o la

infelicidad. Aqui el mal puede ser de dos tipos:

1. Vedayita-dukkha (el mal de la sensacién
del dolor).

2.  Bhayattha-dukkha (el mal de la generacién
del temor).

De estos dos, por Vedayita-dukkha, se refiere a dolor
corporal o mental; y por dolor corporal se refiere al
dolor insoportable y desagradable que aparece en las
partes del cuerpo; por otro lado, el dolor mental
significa dolores como Soka (tristeza), Parideva
(lamentacién), Upayasa
(desesperacidn), los cuales son experimentados por la
mente. Bhayattha-dukkhas son aquellos dolores que
caen dentro de la esfera de Bhaya-iiana (conocimiento
de las cosas como temerosas), y de Adinava-iana
(conocimiento de las

Domanassa  (afliccién)

cosas como peligrosas);
Jati-dukkha (el mal del nacimiento), Jara-dukkha (el mal
de decaimiento), Marana-dukkha (el mal de la
muerte).  Sankhara-dukkha (en mal de la
condicionalidad), y Viparinama-dukkha (el mal de la

inestabilidad o del cambio) el cual serd explicado

enseguida.

Aqui una ilustracién para mostrar las diferencias
entre Vedayita-dukkha y Bhayattha-dukkha. Un hombre
sufre una peligrosa enfermedad. Debe vivir a base de
una dieta simple, como por ejemplo vegetales y
frutas, para que asi se mantenga saludable y la
enfermedad se conserve en una condiciéon deprimida.
Si tomase dietas deliciosas, como por ejemplo pollo,
pescado, carnes y confitura, inclusive si el sentido del
confort y placer pueden acompafiar a tal especial
comida, después de disfrutar de ella estard destinado
a sufrir profundos dolores durante todo el dia o tal
vez durante muchos dias de indigestién, el cual
causara que toda la fuerza de la enfermedad que
estaba reprimiéndose surja nuevamente. Cuanto mas
gustosa sea la comida el sufrimiento serd mds
extenso. Ahora supbngase que un amigo suyo, con la
vision de adquirir méritos, le lleva una comida
refinadamente cocinada, arroz con mantequilla,
pollo, pescado y carne. El hombre, temiendo la agonia
del dolor al cual se someteria si comiese los alimentos
tan deliciosamente preparados, pensando sélo unos
momentos, tiene que agradecer a su amigo y rechazar
la comida, diciéndole que estd muy rica para él, pero
que si disfrutara de ella entonces sufriria de todas
maneras. En esta instancia, la comida deliciosamente
preparada es, por supuesto, el objeto agradable
(Vedayitasukkha-vatthu), el cual proporcionaria un
delicioso sabor al paladar si se comiese, cuya
sensacion de placer es conocido como Vedayitasukkha.
Sin embargo, para él, que prevé el dolor que le
causaria si afectara su salud, la misma comida le
resulta siendo un objeto desagradable. Este teme y se
resiste a él, ya que conoce que cuanto mas rico sea el
sabor mas sufrird; por lo tanto, el placer del paladar
que derivard de la comida es realmente un mal que le
produce temor.

En el mundo, aquel que no se ha liberado del error del
Ego ni se cuida del peligro de la dispersion de la vida
(vinipatanabhaya), y de su pasaje hacia el reino de la
desdica, es como el hombre mencionado que posee la
peligrosa enfermedad. La existencia de hombres,
Devas y Brahmas, y el placer experimentado por ellos,
son como las deliciosas comidas y la sensacién de



placer derivadas de él. El Estado de los seres que
renacen en diferentes existencias después de la
muerte es como la agonia que el hombre enfermo
tiene que sufrir después del placer de probar la
comida.

Aqui Vedayita-dukkha es sinébnimo con Dukkha-vedana
el cual estd presente en la Triada de Vedana de
Sukhaya-vedanaya-sampayutta-dhamma,
Dukkhaya-vedanaya-sampayutta-dhamma, y
Adukkhamasukhaya-vedanaya-sampayutta-dhamma.
Bhayattha-dukkha es sinénimo de Dukkha-saccam y de
Dukkham, el estd presente en
caracteristicas distinguibles de Anicca, Dukkha, y
Anatta.

cual la tres

Por lo tanto, el conocimiento perfecto como el
prolifico sobre la naturaleza intrinseca de lo
perjudicial de las existencias de hombres, Devas y
Brahmas, a igual que los placeres experimentados por
ellos, es
Dukkha-pariiiia.

conocido como el el conocimiento

Anatta-pariiiiia significa el conocimiento perfecto y
prolifico sobre los fendmenos mentales y materiales
como poseedoras de la caracteristica de No-alma.
Mediante este conocimiento de las cosas como
no-alma, Anatta-iiana, todos los fendmenos mentales
y materiales que pertenecen a la verdades tltimas son
discernidas como no-alma. Por ello se discierne
también la no-personalidad de la “persona” en el
marco de la verdad convencional. Ni las personas ni
las criaturas alma o

son discernidas como

personalidad de los fendémenos mentales vy
materiales; ni tampoco se discierne que fuera de
éstos existe un alma o personalidad que nunca muere
sino que transmigra de una existencia a la otra. Si se
consigue este conocimiento en un alto grado, se llama
Anatta-pariiiia. El triple Pariiifia (de Anicca, Dukkha, y
Anatta) es llamado Tirana-pariiiiia.

Pahana-parinia significa el conocimiento perfecto y
competente que disipa las alucinaciones. Disipa los
tres Nicca-vipallasas por medio del entendimiento
adquirido a través de la contemplacion de la
Impermanencia, las tres Sukkha-vipallasas y las tres

Subha-vipallasas, entendimiento
adquirido a través de la contemplacién del Mal, y las
tres Atta-vippallasas por medio del entendimiento

adquirido a través de la contemplacion de la

por medio del

No-alma.

[Nota del traductor.---
Aqui los tres Nicca-vippallasas son:

1. Anicce niccanti saniiavippallaso,
2. Anicce niccanti cittavippallaso
3. Anicce niccanti dihttivippallaso

Esto quiere decir: que lo impermanente es
erréneamente percibido, discernido y observado

como permenente.
Los tres Sukha-vipallasas son :

1. Dukkhe sukhanti saiiiavippallaso,
2. Dukkhe sukhanti cittavippallaso,
3. Dukkhe sukhanti ditthivippallaso.

Esto quiere decir: que lo perjudicial es percibido,
discernido y observado como placer.

Los tres Subha-vipallasas son:

1. Asubhe subhanti safifiavippallaso,
2. Asubhe subhanti cittavippallaso,
3. Asubhe subhanti ditthivippallaso.

Esto quiere decir: que la Impureza es erroneamente
percibida, discernida y observada como pureza.

Los tres Atta -vipallasas son:

1. Anattani attati aiiiavippallaso,
2. Anattani attati cittavippallaso,
3. Anattani attati ditthivippallaso.

Esto quiere decir: que lo No-alma es erroneamente
percibido, discernido y observado como alma. - Fin
de Nota del Traductor]

Aqui Atta o alma es la supuesta e implicita esencia de
una idea pictérica (santhanapaiiiatti) y Jiva o lavida es
la supuesta e implicita esencia de una idea-agregada
(santatipaniniatii).



De estas dos ilusiones, la primera puede ser
erradicada por medio del conocimiento de los dos
tipos de verdad, la dltima y la convencional; pero la
tltima puede ser erradicada solamente cuando
Anicca-pariniia alcanza su nivel maximo.

Aqui, por Santati se refiere al continuum de los
agregados del mismo tipo, y por Napasantati se refiere
la continuidad de los agregados de diferentes tipos.

Este santati es de dos tipos mental y material. Y el
continuum de la variedad del agregado material es
nuevamente subdividido en cuatro clases, en aquellos
producidos por Kamma, por mente, por temperatura,
por el alimento. Cada uno de estos tipos de
continuidad estd sujeto a cambiar si las causas
respectivas de cada una cambian. Cuando el cambio
toma lugar, el cambio del continuum, de la clase de
Kamma producido no es aparente pero el de la clase
de la mente es muy aparente. En el simple acto de
sentarse, seran observados muchos movimientos de
diferentes partes del cuerpo. Estos movimientos y
acciones no son mas que los cambios de la
continuidad de los agregados. En cada agregado
existen tres periodos; nacimiento,
crecimiento-y-decaimiento, y muerte. Nacimiento es
llamado jati, crecimiento-y-decaimiento es llamado
Jara, y muerte es llamado Marapa. En cada paso del
acto de caminar existe un comienzo, un intermedio y
un fin. Estos son respectivamente nacimiento,
crecimiento-y-decaimiento,
decimos “un paso”, esto connota todo el cuerpo; es
decir, todo el cuerpo emprende el cambio; los
agregados de todo el cuerpo emprenden nuevos
nacimientos, nuevos crecimientos-y-decaimientos y
nuevas muertes. Si se dan un ciento o un millar de

y muerte. Aunque

pasos en el transcurso de una caminata, entonces, se
da lugar un ciento o un millar de nacimientos,
crecimientos-y-decaimientos, y muertes en todo el
cuerpo. Cada paso puede subdividirse a su vez en
dos, como el levantamiento de una pierna y el
descenso de la misma hacia el piso. Y en cada paso se
debe nacimiento,
crecimiento-y-decaimiento y muerte.

notar su

Lo mismo se cumple bien en relacién a todas las

posturas del cuerpo como, por ejemplo, estar de pie,
sentado, durmiendo, estirindose, encorvindose, etc.
Solamente que debe entenderse aqui que todo
cansancio, inflamacién, irritacién, de infligirse,
estados de dolor son cambios de la continuidad de los
agregados producidos por la temperatura. Ambas, la
exhalacién y la inhalacién comienzan, se desarrollan
y terminan y todas son discernibles. La fase de
continuacién, de estabilidad en la existencia de los
agregados, es inmediatamente seguida por el
decaimiento, el cual, en conexién con tal materia, es
llamado estado exhaustivo o cansancio. Es producida
por materia inflamada e irritada, y a través de ella
surge el dolor no soportable. Entonces, a través de
esta sensacién de dolor, la gente toma consciencia de
la presencia del estado exhaustivo; pero no
aprehenden sobre el perpetuo
crecimiento-y-decaimiento de la continuidad. EIl
cansancio es por cierto el nombre aplicado al
crecimiento-y-decaimiento de la continuidad de los
agregados el cual aparece en
fuertemente y vivaz; mientras que el término de cada
uno de estos agregados es la muerte del continuum
(santati-marana). De la misma forma debe entenderse
que existen comienzo, desarrollo y final en todos los
agregados producidos por una risa, una sonrisa, una
alegria, una tristeza, una lamentacién, un gemido,
un llanto, una codica, el odio, la fe, el amor, etc. Al
hablar también es obvio que en cada palabra se
manifiesta un comienzo, un intermedio y su final, las
respectivamente los nacimientos,
crecimientos-y-decaimientos, y muertes del lenguaje.

su comienzo

cuales son

En relacion con la materia producida por la
termperatura, los agregados surgen y cesan en cada
roce de aire con un abanico, durante la estacién de
verano. Exactamente de la misma forma, mientras
nos duchamos surgen y cesan los agregados cilidos
cada vez que vertemos el agua sobre nosotros
mismos. Cansancio, fatiga, agregados enfermizos,
generalmente hablando, son cambios producidos en
la continuidad de la temperatura. Observamos
cambios en el cuerpo a través de la ingestion de
comida caliente y fria los cuales son debidos a veces a
la temperatura (utu). El surgimiento, el incremento y



la duraciéon de una enfermedad a través de los
alimentos y medicinas apropiadas, son también
debidos a la temperatura. Inclusive en los agregados
producidos por la mente, puede haber cambios
producidos por la temperatura. En relacién con los
agregados producidos por las esencias nutrientes,
debe tenerse en cuenta que la escasez o la abundancia
de carne, vigoriza o debilita la fuerza vital. Por vigor
de la fuerza vital, nos referimos a que tan pronto
como la carne ha entrado a nuestro estémago, la
fuerza vital penetra en todo el cuerpo haciéndolo
vigoroso y fuerte. Por lo tanto, la cosa mas
importante para todas las criaturas es prevenir el
decaimiento de la fuerza vital e incrementarla. Lo que
llamamos ganarse la vida en el mundo no es mas que
obtener los suministros regulares de alimento para la
mantencién de la fuerza vital. Si las personas
sostienen que es de gran importancia mantener la
vida, serd obvio para ellos que es de maxima
importancia proveer
alimentos apropiados. Es mds necesario suministrar
alimentos que incrementar la sangre; ya que, si el

suficiente suministro de

suministro de alimento en el estémago es reducido,
toda la sangre y la carne del cuerpo gradualmente
decrecera.
producidas-por-kamma, como los ojos, los oidos, etc,
es jivita-riipa, y la fuerza vital de la cual depende es el
suministro de alimentos. Si falla el suministro de
alimentos, todo el cuerpo, conjuntamente con la
fuerza vital, falla. Si el suministro de la carne se

La vida de la cualidades materiales

suspende por seis o siete dias, la fuerza vital de todos
los materiales producidos por kamma, llegaran a su
final. Entonces se dice que los seres mueren. Por
tanto, no es necesario indicar los cambios (esto es,
nacimiento, crecimiento-y-decaimiento, muerte) de
los agregados de los materiales producidos por los
alimentos, ya que ellos son aparentes para todos.

Lo que ha sido mostrado es el
crecimiento-y-decaimiento y la muerte de la

continuidad de los agregados materiales.

Ahora vayamos a la continuidad de los fenémenos
mentales. Estos son también nameros. Cada uno
conoce su propia mente. Existen continuidad de
varios tipos de codicia, o varios tipos de odio, varios

tipos de monotonia, o varios tipos de fe, o varios tipos
de amor. En el simple acto de sentarse solamente, se
reconocen varios tipos de incontables pensamientos.
Cada proceso de pensamiento posee su nacimiento,
decaimiento y muerte.
surgido codicia en mi en este momento” o “ha surgido
odio en mi en este momento’, o “ha cesado la codicia
en mi” o “ha cesado el odio en mi”. Sin embargo, no se
puede decir que éstos han cesado para siempre o que
ellos han llegado a su completo final, ya que esto es
s6lo una cesacién temporal o muerte del proceso o del
continuum de los pensamientos. Si las circunstancias
son favorables surgirdn instantineamente otra vez.
Lo que se acaba de mencionar es una exposicion del
decaimiento y muerte del continuum mental.

Todos se conocen asi: “ha

Natta-pariiinia es relevante para Tirana-pariiiia, el cual
es a su vez relevante para Pahana-pariiiiia la inica cosa
necesaria.

Exposicion de Tirana-pariiiia
Las tres marcas o caracteristicas distinguibles son:

1. Anicca-lakkhana: La Marca de la
Impermanencia.

2. Dukkha-lakkhana: La Marca del Mal.
3. Anatta-lakkhana: La Marca de la No-alma.

Anicca-lakkhana o la Marca de la Impermencia, es la
caracteristica de la esfera de Viparinama y de
Afiiathabhava.

Viparipama significa metastasis, es decir, una radical
naturaleza de cambio, transformacién; cambio de un
estado presente a uno que no es el presente.
Afifiathabhava significa subsecuente cambio del
modo. Si las esferas de Viparipama y Aiifiathabhava son
expuestas en la perspectiva de la visién mental, serd
discernido distinguiblemente que los fendémenos
mentales y materiales los cuales estan dentro de la
esfera de estos dos, Viparipama y Aiiiathabhava, son
realmente impermanentes.
afirmado:
impermanencia, es la caracteristica de la esfera de
Viparinama y Anniathabhava.” Cuando observamos y

Por lo tanto hemos
“El anmicca-lakkhana de la marca de



analizamos claramente en la mente la llama de una
lampara durante la noche, notamos la flama
conjuntamente con  Ssus
distinguibles, esto es, nacimiento, crecimiento,
continuacién, decaimieno y muerte. Notamos que el
fuego estd momentineamente surgiendo. Este es el
nacimiento del fenémeno material, pero no es el
fuego. Observamos que la flama después de surgir
estd constantemente desarrollindose. Este es el

cinco caracteristicas

crecimiento del fenémeno material; pero no es el
fuego.  Observamos que la
ininterrumpiblemente continua en su estado normal.
Esta es la secuencia del fenémeno material, pero no
es el fuego. Observamos que el fuego comienza a
debilitarse y reducirse. Este es el decaimiento del
fenémeno material, pero no es el fuego. Observamos
que el fuego se extingue totalmente. Esta es la muerte

flama  esta

del fendmeno material, pero no es el fuego. La
propiedad de alta temperatura por supuesto que es el
fuego. La flama centella meramente debido a la
presencia de estas cinco caracteristicas distinguibles.
A veces puede centellar cuando la lampara es movida,
en ese caso puede decirse que centellea debido al
viento. Estos cinco rasgos distinguibles son por lo
tanto cambios (Ariiiathabhava) del
fuego, llamada las Marcas de la Impermanencia.
Mediante la observacién y la consideracién de estos
cinco rasgos distinguibles, puede entenderse que el
fuego es un objeto impermanente. Similarmente
deberia entenderse que todas las cosas méviles son
objetos impermanentes.

subsecuentes

La apariencia mévil del mas pequefio dtomo de la
materia, el cual no es discernible por el ojo humano,
es descubierta a través de la ayuda del ingenioso
revelador de los secretos de la naturaleza, el
microscopio. A través del descubrimiento de estos
aspectos moviles, algunas personas de occidente
--Leibnitz y Fechner, por ejemplo--, creen en la
actualidad que estos fendmenos materiales son seres
vivos. Pero en realidad estos no son seres vivos, y los
aspectos moviles se deben a la reproducciéon de los
fendmenos materiales a través de la funcién de los
cambios fisicos (utu). Por medio de la reproduccién

nos referimos aqui a Acaya-ripa. En algunos

organismos, por supuesto, puede haber organismos
vivos existentes.

Cuando observamos la corriente del agua de un rio, o
en el hervor de agua en una olla, discernimos
aspectos méviles. Estos son las reproducciones de los
fenémenos materiales producidos por el cambio
fisico. Y el agua que pareciera estar quieta ante el ojo
desnudo del hombre, se verd que posee aspectos
méviles con la ayuda de un microscopio. Estas dos
son reproducciones del fendmeno material producido
por el cambio fisico. Aqui, “reproducciones” significa
constantes integraciones de un nuevo fenémeno que
a su vez es llamado dcaya-ripa. Al discernir las
integraciones de un nuevo fendémeno, la subsecuente
muerte o desaparicién del fenémeno precedente, el
cual es llamado Aniccatu-ripas, son
discernidos. Cuando la integracién de nueva materia
y la muerte de una antigua materia se manifiestan de
momento a momento, Santati-ripa es discernible.
Cuando la reproduccién es excesiva, el Apacaya-ripa
es discernible. Cuando la muerte de la materia
antigua es excesiva, Jarata-riipa es discernible. Hemos
mostrado anteriormente que en cada arbol, raiz,

también

rama, hoja, brote, flor y fruto existen cinco marcas
distinguibles. Asi pues, cuando los observamos con la
asistencia de un microscopio, vemos que estan llenas
de infinitesimales organismos moviéndose como si
fuera seres vivos, pero en realidad estos son meras
reproducciones de la materia producida por los
cambios fisicos.

En relacién al cuerpo de los seres vivos o la personas,
estas cinco marcas distinguibles pueden ser también
discernibles en cada miembro del cuerpo, como por
ejemplo el cabello, los dedos de la manos, los dedos de
los pies, los dientes, la piel interior, la piel exterior,
los miusculos, los nervios, las venas, los huesos
grandes, los huesos pequefios, la médula, el rifion, el
corazoén, el higado, las membranas, los pulmones, los
intestinos, la viceras, el alimento no digerido, el
alimento digerido, y el craneo. Asi, si obervamos con
la ayuda de un microscopio, se verin organismos
moviéndose como si fueran pequefias criaturas. Estos
son las reproducciones de la materia producida por
el Kamma, la mente, el alimento y los cambios fisicos.



Pueden haber, por supuesto, en algunos casos
microbios. Asi, si observamos con la visién de la
mente, la marca de la impermanencia en toda la
materia del cuerpo sera claramente discernible.

Lo que acaba de exponerse es la marca de la
impermanencia de la materia.

En el fendmeno mental, esto es, en la mente y sus
concomitantes, la marca de la impermanencia la cual
posee dos rasgos distintivos, de cambio radical
(viparinama) y cambio subsecuente (afifiathabhava), no
es menos claro de percibir.
sabemos que existen muchos términos diferentes y
expresiones que se aplican a los diferentes modos y
maneras de los elementos del la mente y el cuerpo los
surgiendo 'y
existen  dos

En el mundo, todos

cuales estan incesantemente

desapareciendo.  Por  ejemplo,
expresiones, “ver” y “no-ver” los cuales son utilizados
para describir la funcién de la vista. “Ver” es un
término
consciencia-de-la-vista; o, cuando decimos “alguien
ve”, éste es el término aplicado para describir el
surgimiento de la consciencia-de-la-vista desde la
configuracién de la cuatro causas, conocidas como la
base visual, la forma visual, la luz, y la atencién. Y
cuando decimos, “alguien no ve”, esta es la frase que
utilizamos para la descripcién de la no existencia de
la consciencia-de-la-vista. Cuando en la oscuridad de
la noche, no se encuentra presente ninguna fuente de
luz, la consciencia de la vista no surge sobre la
base-visual; estd temporariamente suspendida. Pero
surgird cuando la luz de una flama, por ejemplo, se
manifieste.

asignado al elemento de Ia

Y cuando la luz desaparezca, la
consciencia-de-la-vista cesard nuevamente. Mientras
existan cinco rasgos distinguibles presentes en la
flama, si laluz aparieciera, el ver también apareceria,
y la visién también apareceria. Si se desarrolla la luz,
entonces también se desarrolla la vista. Si la luz
continda, entonces también continuara la vista. Si la
luz decae, entonces la visién decae. Y si la luz cesa,
entonces la visién también cesa. Durante el dia, estos
dos términos gemelos “ver”, “no ver” también puede
utilizarse. Si no existe obstruccién, uno ve;y si existe
obstruccién, uno no ve. En relacién a los parpados, si

estan abiertos, uno ve; si estan cerrados, uno no ve.

Lo que acaba de ser expuesto en Viparipama vy
Anfiathabhava de la consciencia de la vista a través de
una causa ocasional, es la luz. En el caso de la
destruccién de la base visual durante la concepcién,
la consciencia de la vista es pedida para siempre. Sila
forma visual es apartada de la vista, la consciencia de
la vista también cesa. Mientras se duerme, no hay
atencioén, asi que la consciencia de la vista estd
desactivada por un lapso de horas. La génesis de
todas las clases de consciencia que toman lugar en el
proceso de las puertas de la vista es entendida
mediante el término “ver”; y la ausencia de esta es
entendida
Similarmente en cada funcién de escuchar, oler,
saborear, y tocar, el par de expresiones (de que “se da”
0 “no se da”) es obtenible, y debe ser tratado conforme
a su impermanencia, esto es, conforme a Viparinama
y Aiifiathabhava, de la misma manera como en el caso
de la consciencia-de-la-vista.
cognicién-mental, éste posee muchos modos, y cada

« 2

mediante el término “no ver’.

En relacién a la

uno es aparente en su naturaleza respecto a
Viparinama y Anviathabhava a través de los cambios de
los diferentes tipos de pensamiento. Entre los
concomitantes mentales, si se tomase por ejemplo el
sentimiento, los cambios del placer, dolor, jabilo, la
lamentacién e indiferencia heddnica, son muy
evidentes. Asi también, los cambios en la percepcién,
la aplicacién inicial, de lo bueno a lo malo y viceversa,
son bastante obvios. Pueden notarse ficilmente a
través de cualquiera, que en la simple postura de
estar solamente sentado, la codicia, el desinterés, el
odio, la cordialidad estin cada una surgiendo en
diferentes instantes.

Lo que se acaba de exponer es la impermanencia del
fenémeno mental. Eso es todo con respecto a la
Marca de la Impermanencia.

Sobre la Marcas Malignas o Nocivas

En resumen, las marcas de la impermanencia de
Viparinama y Annathabhava pueden ser llamadas
también las Marcas Malignas, y por ello deben ser
temidas por el sabio a través del Samsara, la evolucién



de la vida. ;Por qué deben ser temidas por el sabio?
Porque, en el mundo, los peligros del decaimiento y la
muerte son los peligros que mas deben temerse.
Viparinama no es mas que el decaimiento
momentaneo y la muerte; es la via hacia la muerte de
Vinipatana (la Dispersion de la vida hacia diferentes
esferas). Todas las criaturas permanecen con vida si
desplazarse a otras existencias sélo porque estin
sostenidas por varios métodos de preservacion.
Viparinama debe también ser temida en vista a sus
desventajas que pueden ocasionarnos. Acaya, Upacaya
y Santati que son las caracteristicas de Anniathabhava,
también pueden traer muchas desventajas. Pueden
establecer en el cuerpo fisico muchos tipos de
enfermedades y aflicciones. Pueden establecer en el
continuum mental muchos tipos de aflicciones
(Kilesa), muchos tipos de alucinacién, o muchas otras
desventajas mas. Todo fenémeno material posee
estas dos marcas de impermanencia; y también todo
fenémeno mental perteneciente al Kamma-loka,
Ripa-loka y Aripa-loka posee las dos marcas de la
Impermanencia. Por lo tanto, las existencias, o los
cuerpos (incluidos los mentales y materiales) de los
hombres, Devas, y Brahmas estan todos sometidos por
esta nocividad o este mal. En las dos marcas de la
impermanencia  siempre
aproximadamente tres diferentes marcas malignas,
conocidas como: Dukkhadukkhata, Sankharadukkhata,
y Viparinamadukkhata.

presentes existen

Dukkhadhukkhata significa ambos dolores, fisicos
(kayika) y mentales (cetasika). Sankharadukkhata es el
estado de las cosas (esto es, fenémeno material y
mental) los cuales existen sdlo si estin siempre
determinados, condicionados, y mantenidos con una
gran adopcién de esfuerzo en cada existencia. Las
existencias de los cuerpos (khandhas o la suma total
de un ser) de los Brahmas poseen una gran cantidad
de Sankharadukkha. Apenas una persona de cada cien
que haya abandonado todos los placeres sensuales,
renunciado al mundo, y practicado las “Estaciones”
sin vinculo con su propia vida, obtendria después de
su muerte la existencia como una Brahma. Aunque las
personas saben que tal existencia es algo muy bueno,
no se aventuran a practicarlo, ya que lo consideran

muy duro, dificil y doloroso. Cuando se consiguen los
Jhanadhammas y los conocimientos supernormales,
deben mantenerlo con mucho cuidado y temor,
porque si no, son susceptibles de retroceder en
cualquier momento en la mds insignificante ocasién.

Viparipamadukkhata es el estado de destruccién, o el
estado de la muerte después de la concepcidn, si las
circunstancias son favorables en cualquier momento,
dia u hora. Las existencias, o los cuerpos de los
hombres, Devas y Brahmas son todos realmente
nocivos, ya que estin sometidas en alto grado por las
conocidas tres marcas malignas.

Hablando en forma general, existen once marcas
nocivas o malignas:

1 Jati-dukkha: el sufrimiento de nacer.

2 Jara-dukkha: el sufrimiento del decaimiento.

3. Marana-dukkha: el sufrimiento de la muerte

4. Soka-dukkha: el sufrimiento de la Tristeza.

5 Parideva-dukkha: el

lamentacién.

Kayika-dukkha: el sufrimiento corporal.

7. Cetasika-dukkha: el sufrimiento Mental.

8.  Upayasa-dukkha: el
Desesperacion.

9.  Apiyasampayoga-dukkha: el sufrimiento por
asociacion con enemigos.

10.  Piyavippayoga-dukkha: el sufrimiento debido a
la separacién de los amados.

1. Icchavighata-dukkha: el sufrimiento debido al
no cumplimiento de lo deseado.

sufrimiento de la

(o)}

sufrimiento de la

De estos, Jati significa nacimiento o reproduccion. Es
de tres tipos, conocidos como: Kilesajati: nacimiento
de las contaminaciones, kammajati: nacimiento de las
acciones, Vipakajati: nacimiento de los efectos.

De estos tres, Kilesajati es el nacimiento de la
reproduccién de las impurezas como la codicia, el
odio, el aburrimiento, el error, la presuncidn, etc.

Vipakajati es el nacimiento o reproduccién de los
diferentes tipos de enfermedades, diferentes tipos de
aflicciones, y diferentes tipos de sensacién de dolor
en el cuerpo, o la reproduccién de miserables e



inferiores existencias como las de las aves, animales,
etc. Entre los Kilesajatis, la codicia es muy feroz y
violenta. Surge en cualquier momento que encuentra
una circunstancia favorable, como la multiplicacién
del fuego alimentado por la pélvora. Cuando surge
puede suprimirse con dificultad bajo cualquier
medio; se desarrolla en volimenes en un instante. Por
lo tanto, es realmente “nocivo”, y es por ello que es
muy temido por todos los Ariyas. Lo mismo deberia
ser comprendido en conexién con el odio, la
monotonia, etc., los cuales éticamente ascienden en
nimero a mil quinientos en nidmero. De la misma
manera que una montafia que sirve de hogar para
todo tipo de serpientes venenosas es temida por la
gente y nadie se atreve a aproximarse a ella, de igual
forma la existencia de hombres, Devas, y Brahmas son
temidas; y ningin Ariya se atreve a aproximarse a
ellas con la impresién de: “yo” y “mi cuerpo” ya que
son las cunas de las impurezas mencionadas. Por lo
tanto son realmente “malignos” y deben ser temidos.

Sobre Kammajati; las acciones immorales fisicas, en
lenguaje y pensamiento representan el desarrollo de
las  contaminaciones. Por lo tanto, son
equivalentemente feroces como las contaminaciones.
Por lo tanto, este kammajati es también realmente
“maligno” y debe ser temido por todos los Ariyas. De
igual manera como en aquellos pueblos donde los
ladrones y delincuentes que se apoderan de las calles
son temidos, y la gente buena no se aventura a
aproximarseles, asi también las existencias de
hombres, Devas, y Brahmas son temidas, y ningin
Ariya se atreve a aproximarse con impresiones como
por ejemplo “yo” y “mi cuerpo”, ya que son los lugares
del nacimiento de kammajati.

Sobre Vipakajati, debido a lo terrible que son Kilesajati
y Kammajati, Vipakajati, el renacimiento dentro de los
planos de la miseria es también y serd siempre una
terrible situacion en la revolucién de las existencias.

Por lo tanto, las existencias de hombres, y las otras
mencionadas, a la cuales se adhieren Vipakajati
conjuntamente con Kilesajati y Kammajati, son
verdaderamente “malignos”. La accién moral y los
reinos afortunados suministran alimento para tales

contaminaciones, combustible para las flamas de la
impurezas, asi que el nacimiento de las acciones
morales y el nacimiento de los resultados, son todos
ellos obtenibles a través del Kilesajati. Eso es todo
respecto a Jatidukkha.

Concerniete a Jaradukkha y Maranadukkha: estos son
decaimientos y muertes momentaneos, que siguen a
los seres desde el momento de la concepcién y estin
listas en todo momento para hacerlos caer en el
decaimiento, la muerte y los planos de desdicha
cuando las oportunidades para la misma ocurran.
Estas
Viparinamadukkha; y como siguen los pasos de todos
los seres vivos en todas las existencias desde el

se obtienen también en conexién con

momento de la concepcidn, las existencias de los
hombres, Devas y Brahmas son verdaderamente

“malignas”. Eso es todo respecto a Jaradukkha y
Maranadukkha.
Sokadukkha, Paridevadukkha, Kayikadukkha,

Cetasikadukkha, y Upayasadukkha, siempre persiguen a
las existencias de los hombres y Devas, y estin
siempre listas para surgir cuando aparece la
oportunidad. El reino de los planos Niraya y Petas son
reinos de triteza, lamentacién, dolor, aflicciéon y
desesperacion.

Eso es todo respecto a los cinco tipos de Dukkha.

Llegar a relacionarse con personas, criaturas, cosas,
objetos con los cuales uno no desearia tener contacto
o no desearia siquiera verlos, es Apiyasampayoga
Dukkha.

Separacion de las personas, criaturas, cosasy objetos
con los cuales uno quisiera mantener contacto o estar
cerca, y nunca estar alejado durante la vida o a través
de la muerte -- esto es Piyavippayoga Dukkha

Esforzarse duro, pero en vano, para obtener nada es
Icchavighatadukkha.

Estos “males” o Dukkhas son muy numerosos y
bastante evidentes, y también son frecuentemente
encontrados en el mundo. Por lo tanto, las
existencias, o los cuerpos de los hombres, Devas y

Brahmas son realmente “nocivos” o “malignos”. De



estos once tipos de Dukkha, el nacimiento, el
decaimiento y la muerte, son los mas importantes.
Eso es todo respecto a las Marcas “malignas” o
“nocivas”

Anatta

La marca mediante la cual son entendidas los
fenémenos mentales y materiales como no-alma es
conocido como Anatta-lakkhana o la marca de la
No-alma. Al considerar la palabra Anatta, tiene que
entenderse primero el significado de Atta. Attd en el
sentido ordinario significa  esencia, 0
substancialidad. Por esencia o sustancialidad se
refiere, como ya hemos explicado en conexién a la
Verdad Ultima, la arcilla la cual es la esencia o la
sustancialidad de la olla de barro. La palabra “olla” es
simplemente el nombre mediante el cual es indicado
una determinada idea pictdrica (santhanapainatti); no
es un nombre para la tierra. Y una idea pictdrica no
posee esencia o substancialidad como una cosa
tltima; aqui tierra inicamente es una cosa Gltima y
posee esencia o substancialidad. Si se hace la
pregunta: “;Existe tal cosa como una olla en el
mundo?” aquellos que son incapaces de diferenciar
entre los dos tipos de verdad, la convencional y la
tltima, responderian que la olla existe. Habria que
pedirles que

sefialarian una olla de barro cerca de sus manos,

seflalaran la olla. Entonces ellos
diciendo “;No es esto una olla?”. Sin embargo, no es
correcto para ellos afirmar que la arcilla es la olla; esta
alegacién es falsa. ;Por qué es una falsa alegacién?
Simplemente porque la tierra es una entidad altimay
posee esencia o substancialidad; mientras que la olla
es una mera concepcién sin ninguna esencia o
substancialidad, etc; es como el espacio, es nulo.
Alegar que la tierra es la olla, es en efecto intentar
reflexionar que la esencia de la tierra constituye la
esencia o la substancialidad de la olla, lo cual es un
hecho real, ya que la olla no es mas que una mera
representacion de la mente, no posee esencia
substancial de ninguna forma. Aqui, lo que en
realidad es una olla inexistente se convierte en una
olla existente, y la tierra se convierte en el Atta de la
tierra, de tal forma que la tierra y la olla se convierten
en una sola cosa, la identidad de una de ellas se

confunde con la otra. Por esta razon es que llamamos
a ésta una alegacién falsa. En esta ilustracién, la
“tierra” corresponde a los Cinco Agregados o sus
constituyentes,
mientras que la “olla” corresponde a las personas o los
seres. De igual forma como la arcilla se convierte en la
esencia de la olla en la sentencia que la tierra es la
olla; asi también los Cinco Agregados o sus
constituyentes se convierte en Atta o la esencia de las
personas y las criaturas, cuando se dice que los
Agregados son personas y criaturas. Este es el
significado de Atta.

fendmenos material y mental,

Ahora Anatta. En la expresion “la olla de barro”; si uno
es capaz de discernir que la tierra es una cosa, y que
la olla es otra, y que la tierra es una entidad dltima y
que la olla es una mera concepcién de la mente; y otra
vez, que la tierranoeslaolla, ylaollanoeslatierra, y
que también es falso llamar a la tierra, olla; y llamar a
la olla, tierra; entonces la tierra se convierte en
esencia o en el Atta de la olla, pero se convierte en
Anatta: ya que al mismo tiempo también, la olla es
vista como nula, como el espacio, ya que es una mera
concepcién de la forma. Un resultado semejante es
obtenido si uno es capaz de discernir sobre los Cinco
Agregados y el fendmeno mental y material asi: El
Grupo de los Cinco Agregados son las entidades
tltimas; las personas o las criaturas son las ideas
derivadas de las formas y el continuum; por lo tanto
los fendmenos no son personas ni criaturas; y las
personas y criaturas no son tales fendmenos. Si los
fenémenos son llamados personas y criaturas, éstos
son también nombres falsos para ellos; y si las
personas y las criaturas son llamadas fenémenos,
ésto también es falso. Consecuentemente los
fenémenos se convierten no en la esencia de las
personas sino en Anattd, visto que son meras ideas
derivadas de las formas y el continuum de los
fenémenos.

Lo que se acaba de sefalar es una exposicion del
significado de Anatta.

&

Las marcas de la Impermanencia y la Nocividad



expuesta en la paginas anteriores son también las
marcas de la No-alma (Anatta). ;Cémo? Se supone que
las ideas (parifiatti) sobre los hombres y las criaturas
son eternas e inmortales ambas en esta existencia y
en las que les sigue, y se ha explicado que los
fendmenos no son eternos ya que estan sujetos a un
decaimiento momentineo y a la muerte lo que
representa las marcas de la impermanencia; y
también porque estan constantemente
desapareciendo y reproduciéndose muchas veces mas
alla de la posibilidad de ser enumeradas, inclusive
durante un dia,

impermanencia conocida como A7ifiathabhava.

cuya marca es el tipo de

No obstante, en las ideas (paiiiiatti) sobre personas y

criaturas ninguna marca de Viparipama 'y
Annathabhava va a ser encontrada. Si tales marcas
fueran encontradas en la ideas (pafnatti) sobre
personas y criaturas, entonces, por supuesto, las
ideas de Pafnattiyo estarian también sujetas al
nacimiento, el decaimiento y la muerte, y nacerian,
declinarian y moririan muchas veces en un solo dia.
Pero como las marcas no van a ser encontradas en el
Panniatti o las ideas, discernimos estas marcas
solamente en el fendmeno material o mental. Por lo
tanto, se llega a la siguiente conclusién, que el
fenémeno
Nama-riipa-dhamma no van a ser considerados como
la esencia o la substancialidad de las personas o las

criaturas.

mental 'y  material, es decir,

Es de esta forma que la marca de la
“No-alma” se
impermanencia, en concordancia con el Texto:

convierte en la marca de Ila
“Asarakatthena anatta,” o “en relacién a un ser sin un
nucleo, se utiliza la palabra Anatta.”

¢Cémo se convierte la marca maligna en la marca de
la impermanencia? Las marcas malignas son muy
dafiinas, muy desventajosas, y muy insatisfactorias;y
todas las criaturas desean estar en buen estado, ser
prosperos, y estar satisfechos. Si el fenémeno mental
y material es la verdadera esencia de las personas y
las criaturas, los fendmenos y las personas deberian
ser uno y lo mismo. Y si esto fuera asi, sus deseos
deberian ser también uno y lo mismo; es decir, el
deseo de las personas deberia también ser el del
fenémeno y viceversa. Pero si esto no es asi, entonces

cada uno debe ser una cosa distinta de la otra. Aqui
por “deseo de las personas” nos referimos a la Codicia
(Lobha) y Deseo-de-hacer (chanda) y por “el deseo del
fenémeno”, la ocurrencia de las cosas de acuerdo a
una causa. Una caracteristica principal de las
personas y las criaturas es el ansia por la felicidad
mental y corporal; y una distinguible y eminente
caracteristica de los fenémenos es su uniformidad
con sus causas o condicionamientos: es decir, el
surgimiento y la cesacién del fenémeno esta sujeto a
las causas, y nunca conforme plenamente con el
deseo de las personas, las cuales se encuentran
contrapuestas a las causas. Por ejemplo: si se desea el
calor entonces debe buscarse las causas que lo
produce; o si se deseara el frio, deberia buscarse las
causas que lo producen; para ningin hombre es
posible vivir mucho simplemente deseando algo;
ninguna persona puede llegar a los mundos de los
Afortunados simplemente deseandolo, entonces debe
buscarse las causas de esto, las acciones morales y
virtuosas; nadie puede surgir en los mundos de los
afortunados simplemente deseando renacer en ellos.
A veces es errdnemo pensar o creer que uno puede ser
lo que uno deseara ser, respecto a las situaciones que
se han cumplido después de haberlo deseado, aunque
el hecho real es que ha ocurrido sélo conforme con la
causa que habia sido previamente anhelada y
provocada. Se piensa o se cree errdneamente que uno
puede ser lo que uno desee ser, en relacién a los
deseos que posteriormente se ha vuelto realidad,
aunque el hecho real es que esto se haya manifestado
debido a las causas que previamente habian sido
anheladas y que dieron lugar a que jueguen su rol.
Estos también creen que sus deseos siempre se
cumplen, cuando se encuentran a si mismos viviendo
felizmente en viviendas provenientes de existencia
previas. Pero en realidad, si uno observa este mundo
y aprecia cuan grande y cuan numerosos son los
asuntos de negocios, ocupaciones, etc, en los
hombres en toda su extensién y variedad, se
discernira prontamente con la visién mental que el
Sankharadukkha, y el Dukkha asociados con los
Sankharas, es grande y multiple y precisamente en la
misma medida que las actividades humanas. Y este

Dukkha es debido al alumbramiento o



establecimiento de la causas necesarias para
conseguir los efectos deseados; ya que el fenémeno
no puede convertirse exactamente en todo lo que los
seres podrian desear que sea, ni tampoco pueden dar
ordenes sobre como ellos desean que sean las cosas.
Simplemente es asi como se sostiene las marcas de
Sankharadukkha a nuestro alrededor, se hace evidente
que el fenémeno no estan conformes por si mismo al
deseo de la personas y las criaturas, y por lo tanto no

son su substancia o su esencia.

Adicionalmente, debe notarse también cuan
conspicua es la no-substancialidad en relacién con
Dukkhadukkhata, Viparipamadukkhata, Jatidhu-kkha,

Jaradukkha, Maranadukkha, etc.

Eso es todo respecto a la marca de Anatta desde el
punto de vista de Dukkha.

G

Los tres conocimientos pertenecientes al
Entendimiento que explican totalmente el significado

de las Tres Marcas, son llamadas Tirana-pariiiiia.

Estos tres conocimientos pertenecientes al

Entendimiento son:

1. Aniccavipassananana:
Entendimiento-conocimiento en la contemplacién
de la "Impermanencia’

2. Dukkhavipassanaiiana:
Entendimiento-conocimiento en la contemplacién
de lo “Perjudicial”

3. Anattavipassananana:
Entendimiento-conocimiento en la contemplacion
dela “No-alma."

De estos tres Conocimientos el mencionado al final
debe adquirise primero, y ademas debe también ser
adquirido en su totalidad, en virtud de disipar el
error de la doctrina del alma. Con el fin de adquirir
totalmente el Gltimo Conocimiento, antes debe ser
introducido el primero ya que, si éste es discernido, el
ultimo serd facilmente adquirido. Para el caso del

segundo, no se requiere para su obtencién la
adquisicién del primero. Es
imperfeccion del segundo tipo de Conocimiento que
el Sendero trascendental posee cuatro grados, y
motivo por el cual la concupiscencia y la presuncién
permanecen sin disipar. Por lo tanto, lo mas
importante para un practicante del Dhamma es
Apayadukkha, de lo
perjudicial de los Reinos de la Desdicha. No existe via
de escape del Apayadukkha, cuyas puertas se abren a
los hombres en cuanto desaparescan las Ensefanzas
del Buddha en el mundo. Y escapar del Apayadukkha
significa desechar todas las acciones inmorales y las
Desechar todas las visiones

a causa de la

liberarse totalmente del

visiones errdneas.
erréneas significa desechar totalmente la creencia en
un “alma”. Por lo tanto, en esta vida en la cual somos
tan afortunados de encontrar las Ensefianzas del
Buddha, deberiamos esforzarnos por contemplar y
meditar sobre la impermanencia de las cosas, de tal
manera que nos
Entendimiento-Conocimiento de la No-alma. Para

confirmar esto, aqui una cita de los textos:

conduzca plenamente al

“Aniccasaniiiino Meghiya annattasaniiia santhati
anattasaniino samugghatam papunati ditthe'va
dhamma Nibbanam”

“Para aquel, O Meghiya, que entiende la
impermanencia, la comprehensién de la
No-alma se manifiesta por si misma. Y para
aquel que comprehende la No-alma, la
fantasia de un “yo” presidida sobre los cinco
agregados es conducida hacia su destruccion;
e inclusive en esta misma vida experimenta el
Nibbana.”

No nos es necesario explayarnos en referencia a la
verdad de este texto ya que acabamos de mostrar
como
convertirse en la marca de la No-alma.

la marca de la impermanencia puede

Los ejercicios del Entendimiento pueden ser
practicados no solamente en soledad como es el caso
necesario en el ejercicio de la Calma o Samatha, éste
puede practicarse en todos lados. La madurez del
conocimiento es la principal y Ginica cosa requerida.



Ya que, si el conocimiento madura, el Entendimiento
de la Impermanencia puede también ficilmente
conseguirse mientras se escucha un discurso, o
mientras se vive bajo un régimen ordinario de vida
seglar. Para aquellos cuyo conocimiento esté
desarrollado, cualquier fenémeno interno o externo,
dentro o fuera de casa, dentro o fuera del barrio o la
ciudad, es un objeto para que la apreciaciéon del
Entendimiento de la Impermanencia pueda crecery
desarrollarse. Pero para aquellos cuyo conocimiento
estd todavia, por decirlo de alguna manera, en su
infancia, esto puede conseguirse sélo si se practica
asiduamente el ejercicio de la calma.

La consideracién de la muerte momentinea la cual
ocurrre innumerables veces inclusive en al abrir y
cerrar de los ojos, son sélamente requeridos en el
desarrollo sobre el Abhidhamma. Pero durante la
meditacién o la
Entendimiento, todo lo que es necesario es la
consideracion  de  Santativiparipama y  de
Santatianiiathabhava, es decir, el radical cambio y la
secuencia cambiante del continuum, cosas que son
visiblemente

practica del ejericio del

evidentes y personalmente

experimentadas por cualquier hombre con vida.

Los ejercicios de entendimiento que primero tienen
que ser adoptados son, los
Elementos entre las cualidades materiales, y las seis
clases de congnicidn entre las cualidades mentales. Si
uno puede discernir el surgimiento y la cesacién de

Cuatro Grandes

los Cuatro Elementos inumerables veces en un solo
dia, entonces el cambio, o el discernimiento del resto
(es decir, los upadaripas, las cualidades materiales
pueder
Similarmente, en la cualidades mentales, si los
cambios de la consciencia son discernidos, lo

derivadas) también  se discernir.

concerniente a los concomitantes mentales es
también discernido. En particular, los sentimientos,
las percepciones, las voliciones, etc., entre las
cualidades mentales; las formas, los olores, gustos,
etc., entre las cualidades materiales, los cuales son
extraordinarios, pueden ser adoptados como objetos
del ejercicio, ya que capacitan rapidamente al
meditador a adquirir facilmente el Entendimiento de
la Impermanencia.

Sin embargo, desde el punto de vista filoséfico, el
Entendimiento es adquirido en virtud de disipar tales
nociones como “criaturas”, “personas”, “alma”, “vida”,
“perpetuidad”, “placeres” y liberarse de ese tipo de
alucinaciones. La adquisicién del Entendimiento
también depende principalmente de la comprensién
de la Triple Marca, las cuales ya han sido

suficientemente discernidas.

Esto es todo respecto a Tirana-pariiia.

Pahana-Pariiing
En las ensefianzas existen tres tipos de Pahana que
son necesarias desarrollar:

1. Tadangapahana,

2. Vikkhambhanapahana,
3. Samucchedapahana,

4.  Patipassadhipahana,

5. Nissaranapahana.

Con el objeto de hacerlo claro, debe mencionarse aqui
los tres periodos de las Contaminaciones llamados
Bhiimi.

Estos son:
1. Anusayabhiimi,
2. Pariyutthanabhumi,

3. Vitikkamabhumi.

De estos tres, Anusayabhiimi significa el periodo
durante el cual la Contaminacién no llegan a
manifestarse propiedad mental
representadas por las tres fases del tiempo, esto es, el
periodo naciente, estitico y de detenimiento, sino
que yacen latentes en el continuum de la vida.

como una

Pariyutthanabhimi significa el periodo en el cual la
Contaminacién llega a la existencia proveniente de su
estado latente como una propiedad mental en la
puerta de la mente cuando algin objeto que posee
poder para despertarla produce una perturbacién en
una de las seis puertas.

Vitikkamabhumi significa el periodo en el cual la



Contaminacion se torna tan feroz e ingobernable que
produce voliciones perjudiciales en lenguaje y accién
fisica. Por lo tanto, en la revolucidn de las existencias
que no poseen un comienzo conocido, la gran avidez
que persigue al continuum de la vida de las criaturas
poseen los tres bhumis. Similarmente, el resto de las
contaminaciones, el
presuncion, etc., cada uno posee los tres periodos
mencionados.

error, la monotonia, la

Existen tres Sikkhas, conocidos como Silasikkha, el
entrenamiento de la moralidad; Samadhi-sikkha el
entrenamiento  del pensamiento extitico; y
Paniia-sikkha el entrenamiento de la Visién Cabal. De
estos tres, el primer entrenamiento, que es el
entrenamiento de la moralidad, es capaz de disipar o
desechar sélo la tercera (Vitikkamabhumi) de las tres
contaminaciones. Mientras permanescan los dos
Bhiimis no disipados, las Contaminaciones que son
removidas por Sila surgirin una y otra vez y muy
pronto se colmarin y llegaran al estado de
Vitikkamabhami. Por lo tanto, la erradicacién por
medio de Sila es llamada Tadangapahana, que

significa erradicacién temporal.

El segundo entrenamiento, es decir, el entrenamiento
del pensamiento extitico en el primer Jhana, el
segundo jhana, etc., son capaces de disipar o
desechar la segunda
Pariyutthanabhumi, la cual no habia sido disipada a
través de Sila. Mientras permanezcan todavia los
Anusayabhimi,, las contaminaciones que fueron
desechadas por los Jhanas surgirin pronto y se
colmaran hasta alcanzar el estado Vitikkamabhumi si

Contaminacion,

se encontraran con los obstaculos de los Jhanas. Por lo
tanto, la erradicacién por medio de Samadhi es
conocida como Vikkhambhanapahana, que significa
apartarlo a una determinada distancia. Aqui Jhana
puede alejar la Contaminacién por un considerable
tiempo de tal forma que éstas no surjan nueva y
prontamente, ya que es una moral extitica y mas
poderosa que el sila.

El tercer entrenamiento, es decir, el entrenamiento
del Conocimiento que pertenece al Entendimiento y
al Conocimiento que esta vinculado al Sendero

Trascendental, es capaz de disipar y erradicar el
primer tipo de Contaminacién, Anusayabhimi que
todavia no habid sido erradicada ni por Sila ni por
Samadhi. La Contaminacién que es enteramente
erradicada a través de este entrenamiento, no deja
ningdn rastro, y no vuelve a surgir nunca més. Por lo
tanto, la erradicaciéon por medio de Paiiiia es conocida
Samucchedapahana, que significa,
“Erradicacién, conocimiento

como
Eliminacién”.  El
perteneciente al Fruto Trascendental erradica las
tranquilizando  las
Contaminaciones que habian sido desechadas por el
conocimiento perteneciente al
Trascendental, y esta erradicaciéon es llamada
Patipassaddhi-pahana. La erradicacién por medio del
acceso al Nibbana es llamada el Nissarana-pahana, que
significa la total liberacién por medio del escape de
las ataduras de la existencia por siempre y para
siempre. Entonces, hemos visto que el conocimiento
es de tres tipos. El Conocimiento del Entendimiento,
perteneciente  al
Trascendental y el Conocimiento perteneciente al
Fruto estos, aunque el
Conocimiento del Entendimiento es capaz de
erradicar el Anusayabhiimi , no es capaz de desecharlo
completamente.
pertenecientes al Sendero son capaces de erradicar
todas las
respectivamente a cada Sendero. El conocimiento
perteneciente al Sotapatti-magga, el Primer Sendero,
disipa totalmente y erradica todas las impresiones
erréneas y perplejidades. También disipa todas las
acciones inmorales que resultarian en una vida en los
reinos de la desdicha, es por eso que no pueden
surgir nuevamente. El conocimiento que pertenece al
Sakadagami-magga, el segundo sendero, disipa toda la
concupiscencia y el odio en su forma burda. El
conocimiento perteneciente al Anagami-magga, el
Tercer Sendero, disipa toda la concupiscencia y la
mala voluntad sutil que todavia no habia sido
disipada en el Segundo Sendero. Para él (para el
Anagami-puggalo, El-que-nunca-retornard) el vinculo
de parentesco con el mundo es destruido, y sélo
puede renacer en la esfera de los Brahma-loka. El
conocimiento pertenenciente al Arahatta-magga, el

Contaminaciones mismas

Sendero

el Conocimiento Sendero

Trascendental. De

Sélo los conocimientos

contaminaciones que pertenecen



Cuarto Sendero, elimina las contaminaciones que no
habian sido disipadas en los senderos inferiores. Y
éste (el arahatta-puggalo, quien ha destruido todas sus
contaminaciones), se hace un Arahant, y escapa de los
tres Lokas o mundos. En el Buddha-Sasana es
Samuccheda-pahana el principal objetivo que debe ser

logrado.

Eso es todo respecto a Pahana-pariiiiia
%

Ahora mostraré los principales puntos que serdn
necesarios para aquellos que practican el ejercicio de
la visiéon cabal. De estos tres conocimientos de la
visién cabal, el conocimiento de la impermanencia
debe ser el primero y el mdas importante en
adquirirse. ;Como? Si vemos con detenimiento la
proyeccién del cinematédgrafo, veremos cuan rapido
se dan los cambios de las numerosas secuencias
fotograficas representando maravillosas escenas, y
todo durante un instante. Veremos también que un
ciento o mas fotégrafias son requeridas para
representar una escena del movimiento de un cuerpo.
Estos son, de hecho, las funciones de Viparipama y
Anathabhava, o la
Impermanencia o la Muerte, o la cesacién del
examinamos cuidadosamente el

representacion  de la

movimiento. Si
movimiento en escena, COMO caminar, pararse,
sentarse, dormir, curvarse, estirarse, etc., de las
partes del cuerpo durante un instante, observaremos
que éstas estan llenas de cambios, o llenas de
impermanencia.  Inclusive en el momento de
caminar, durante un simple paso realizado con una
pierna, existen numerosos cambios de cuadros los
cuales pueden ser llamados cada uno muerte o
Impermanencia. Con el resto de los movimientos se
da lo mismo. Ahora debemos aplicar esto a nosotros
mismos. La
fenémeno mental y material van a ser encontrados en
todos nuestros cuerpos, nuestras cabezas, y en cada

impermanencia y la muerte del

parte del ellos. Si somos capaces de discernir
claramente aquellas funciones de impermanencia y
muerte los cuales estin operando en todo nuestro
cuerpo, adquiriremos el
Destruccién, la ruptura, la caida, la cesaciéon y los

Entendimiento de la

cambios de varias partes de nuestro cuerpo en cada
segundo y en cada fraccién de segundo. Es decir,
discerniremos los cambios de cada parte del cuerpo,
ya sea pequefia o grande, de la cabeza, de las piernas,
de las manos, etc. Si esto fuera discernido asi, puede
decirse entonces que el ejercicio en la contemplacién
de la impermanencia estd bien adquirido. Y si el
ejercicio de la contemplacién de la impermanencia
estd bien adquirido, entonces el de la contemplacién
de la No-alma estard también bien logrado. Y si esto
es discernido asi, puede decirse entonces que el
ejercicio de la contemplacién de la Impermanencia
estd también bien obtenido. Por la palabra “obtenido”
se entiende que el ejercicio ha sido adecuadamente
trabajado como si fuera una permanente y continua
posesion, durante el resto de la vida, pero no significa
que el conocimiento del Sendero y de los Frutos hayan
sido adquiridos. La obtencién del conocimiento del
Sendero y los Frutos, sin embargo, es rapida o lenta,
segun la oportunidad o la falta de oportunidad, enla
practica de elevadas virtudes. Es también muy dificil
ser consciente correctamente de la obtencién del
Sendero y de los Frutos. De hecho, el Ariyan que ha
alcanzado el Primer Sendero dificilmente sabe que se
ha convertido en alguien que ha alcanzado el
Sendero-de-la-Corriente.  ;Por
insondabildad del periodo
Contaminaciones. Aquellos yogis o meditadores que
no conocen la insondabildad del periodo latente de la
Contaminaciones, a veces creen que han alcanzado el
mientras que  sus
impresiones erréneas y sus perplejidades han sido
erradicadas sélo parcialmente, mas no totalmente. Si
el error y la perplejidad con todos sus estados latentes
son erradicados a través de Samucchedapahana,
entonces
agraciados del Sendero-de-la-Corriente. No obsntate,
los meditadores o practicantes del entendimiento,

qué? Por la
latente de las

Sendero-de-la-Corriente,

se habrdn convertido en verdaderos

deben continuar con mucho entusiasmo durante toda
su vida con los ejercicios de la contemplacién de la
Impermanencia
sistemdticamente ejecutado. Inclusive los Aranhants
no dejan de realizar estos ejercicios para asegurar la

hasta que el ejercicio esté

tranquilidad mental. Si los meditadores practican
este ejercicio por todo el resto de sus vidas, su



conocimiento serd desarrollado hasta que traspasen
el estado de Putthujjanabhimi y lleguen al estado de
Ariyabhumi ya sea antes de la muerte o durante esta
misma vida o en la siguiente, en la cual renacerin
como Devas.

%

Aqui termina el conciso Vipassana-Dipani, o la Guia de

Los Ejercicios del de la Visién Cabal para los
estudiantes del Buddha Dhamma en Europa. Fue
escrito en Mandalay, mientras residia temporalmente
en el Monasterio de Ratanasiri, donde se realizd la
Conferencia de la Sociedad de Difusién de la
Ensenanzas de Buddha en los Paises Extranjeros; y
fue terminado en el 14 periodo de crecimiento lunar
de Taboung, el afio 2458 de la E.B., correspondiente al
26 de Febrero de 1915 de [a E.C.



Reconsideraciones de Términos y Frases;

1. ...theyare changes in the continua of aggregates produced by temperature... continum
2. ..TheMarkof Ill.... La Marca Maligna....o..la Marca Nociva ....0 la Marca Perjudicial.
3. Ill:mal, nocividad, desdicha, mal, sufrimiento

4. ...they take their firm stand on the ground of the said many-titled error.

5. Son muc for the mark of “ill” Eso es todo respecto a las marcas malignas o nocivas

Cronologia del Trabajo

Primera Traduccién: Ciudad de Lima, el 07 de Mayo del 200s.
Primera Pseudo Revisién por el mismo traductor: Ciudad de Lima, el 11 de Mayo del 2005.
Terminado de traducir, editar y formatear por el traductor: Rio de Janeiro, 11 de Agosto del 2006, .

Revision 2 [revision conjunta con la traduccién de Silvia Pinto]

£3Rio de Janeiro, 30/10/07, pag. 8.
OMiércoles, 31/10/07, 6:40 am — 08:33, pag. 15, los cuatro mahabhuthas
Olueves, 01/11/07, 09:26, pag. 20,— Causas u Origenes.

05:47 pm pag. 28, sobre las dos marcas malignas. pag. 31 después de anatta
OViernes, 02/11/07, 07:11 am — 8:26, pag. 33, Pahana Pariiiiia.
3 sabado, 03/11/07, 07:24 am — FIN.



	​​Los Tres Vipallāsa 
	​​Los Tres Maññanā 
	​​Los Dos Abhinivesa 
	​​Los Dos Bhūmis o Escenarios 
	​​Los Dos Gatis  
	​​Nakhasikha Sutta 
	​​Kāṇakacchapa Sutta:  
	​​Los Dos Saccas o las Dos Verdades 
	​​Los Cincuenta y Cuatro Tipos de Fenómenos Mentales 
	​​I. Consciencia 
	​​II. Los Cincuenta y dos tipos de Cetasikas 
	​​Los Cuatro Mahābhūtas o las Cuatro Grandes Esencias 
	​​Las Seis Bases 
	​​Los Dos Bhavas o Sexos 
	​​Jīvita-Rūpa o la Cualidad Material de la Vida 
	​​Āhāra-Rūpa o la Cualidad Material Nutriente 
	​​Gocara-Rūpas o los Cuatro Campos Sensoriales 
	​​Ākāsa-Dhātu o Cualidad Material de Limitación 
	​​Los Dos Viññati-Rūpa o Modos de Comunicación 
	​​Los Tres Vikāra-Rūpas o las Tres Platicidades 
	​​Los Cuatro Lakkhaṇa-Rūpas o los Cuatro Rasgos Distinguibles 
	​​Los Cuatro Productores o Generadores del Fenómeno Material 
	​​Causas u Orígenes 
	​​Los Dos Abhiññās o Los Dos Super-Conocimientos 
	​​Los Tres Pariññās 
	​​Exposición de Tiraṇa-pariññā 
	​​Anattā 
	​​Pahāna-Pariññā 

