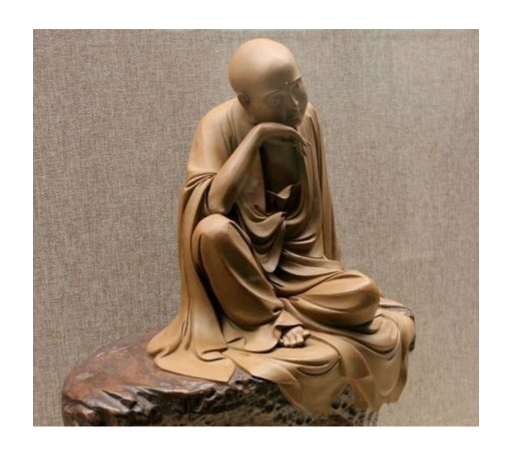
# 《定解宝灯论》第8课笔录



诸法等性本基法界中,自现圆满三身游舞力,

离障本来怙主龙钦巴,祈请无垢光尊常护我。

为度化一切众生, 请大家发无上殊胜的菩提心!

发了菩提心之后, 今天继续宣讲《定解宝灯论》。

# 二、声缘证二无我耶

声缘证二无我耶,实际上是对于第一个问题的附带建立,或者复述。因为第一个问题当中,讲到了万法的本基,就是离四边的空性。这种离四边的空性,从它的本基来讲,什么都没办法安立。我们相续中的正见,实际上也要远离一切戏论,才能和它的本基实相相

应。

如果它的本基是远离四边八戏的,而我们的见解是得到一个有无或者现空,无法真正抉择一个无垢的观点,难以安立真正殊胜的正见,所以第一个问题当中的基,是远离了四边八戏的,见解应该是一切都不执著的正见。

对于远离四边八戏现空大双运的本体法界抉择完之后,第二个问题就是谁对于这样的正见,已经圆满地证悟了。

声闻、缘觉、菩萨,或佛乘的修行者,对于法界的大本基,现空无二的殊胜本性,到底是谁证悟了呢?声闻缘觉有没有证悟圆满的法界?有没有证悟圆满法界当中,指出来的二无我空性?就是这个问题所表达的意思。

实际上这里表达的意思,在后面全知麦彭仁波切归纳。高字远离诸垢门的问题中,也可以很清楚地表现出来。声闻缘觉没有圆满地证悟法无我空性,没有证悟前面第一个问题当中,所讲到的本基法界。

为什么没有证悟本基的法界呢?第一个是他的根性是下根,属于苏醒了种姓之后的小乘种姓,意乐只是为了自己从轮回当中获得解脱,他没有依止大乘的善知识,没有发菩提心,没有修持圆满的法无我空性,也不懂得大乘菩萨行当中的回向、六度四摄等等殊胜的修法。

在声闻缘觉的修法当中,观待大乘来讲,有这么多缺陷的缘故,所以远离了垢染。远离什么垢染呢?远离对于证悟大法界的垢染。 佛和菩萨已经圆满证悟了空性,证悟了本基的法界,就是因为发了 菩提心,修持了很多殊胜的资粮,依止了大乘的善知识,抉择二无我空性,进一步通过长时间修行的缘故,远离了这些垢染。比如自私自利的作意,或者对于轮回和涅槃可取可舍的执著,所以说第二个问题,是 局字远离诸垢门。

一个方面讲到谁证悟了圆满空性,另一个方面是讲如果我们想要证悟第一个问题当中本基的大空性,不能走声闻缘觉的路。如果走声闻缘觉的路,相当于有垢染的修行方式。想要证悟大空性,必须按照佛菩萨的修行方法,发菩提心、依止殊胜的善知识、修持六度万行、抉择二无我空性等等。通过这条道路修下去,才可以证悟第一个问题当中的本基。

我们怎么才能远离诸垢呢?就是要按照菩萨乘的修行,千万不要认为声闻三生证悟阿罗汉果,可以很快从轮回当中获得解脱,就跟随声闻之道了。实际上在第二个问题当中,讲得很清楚,这属于歧途,行了一个远道,而不是一个近道。

因此,第二个问题好像是谁证悟了圆满二无我,但透过表面,指出了更深层次的原因。为什么没办法证悟圆满法无我?因为相续当中具备垢染的缘故。后代的大乘行者,想要证悟圆满空性,必须要按照大乘的道进行修持。表达了这样的含义,这是 高字远离诸垢门。

声缘是声闻和缘觉,尤其是指声闻和缘觉的阿罗汉。证二无我耶,他们有没有证悟二无我空性?二无我,也叫无二我。因为在一切众生的相续当中,有人我执和法我执,耽著的对境就是人我和法我。人我和法我的"我"字,在《新月释》当中讲到,这不是你我他的我,而是实有自性的意思。所谓的人我,是认为补特伽罗这个人是实有的。

所谓的法我,是认为万法是实有的。如果相续当中,存在人我和法我的执著,就会因为人我执而引发烦恼障,相续当中的贪、嗔、痴、嫉妒、骄等种种烦恼;如果相续当中有法我执,就会产生所知障。如果想要解脱,一定要打破人我执和法我执。人我执和法我执一旦打破了,烦恼障和所知障也会随之消亡。

人我和法我,也就是对于万法实有的执著,打破人我就叫人无我,打破法我就叫法无我,或者叫无人我、无法我。人无我和法无我,是空性的另一个异名,平时我们说抉择万法空性和此处说的抉择二无我,实际上是一个意思。万法离了二我之外,没办法再安立一个实有的东西了,所以抉择空性的时候,除了抉择二无我空性之外,也没有其他的法可以获得,这是从这方面来进行安立的。

在第二个科判当中,就要分析声闻缘觉到底有没有圆满地证悟 二无我空性的问题。下面开始进入论题。

丙二(声缘证二无我耶)分四:一、破他宗;二、建立合理之自宗;三、以遣除疑虑宣说需证究竟法无我之理;四、建立究竟无二之唯一乘。

第一个破他宗,对于不合理的他宗,或者其他宗派说声闻缘觉 丝毫没有证悟法无我空性,以及圆满证悟法无我空性的观点进行破 斥,或者说有些人承许声缘证悟了自相续的粗细五蕴,而他相续的粗细五蕴一点没有证悟的观点,也需要破斥。

第二个建立合理自宗,是按照全知无垢光尊者的观点,安立实际上声闻缘觉证悟了圆满人无我空性和部分的法无我空性。

第三个主要是遺除一些疑惑。什么疑惑?有些人认为证悟了一部分空性,就应该证悟了一切圆满法的空性。对于能不能证悟究竟 法无我空性问题,通过遗除疑惑的方式来宣讲。

第四个是通过建立究竟无二唯一乘的方式,说明声闻缘觉最终必定要趣入大乘。因为佛法暂时分了三乘,究竟唯一一乘的缘故,虽然声闻缘觉暂时趣入了寂灭之道,但是后面通过诸佛菩萨的发心、加持,他们还会从灭定当中出来,然后趣入大乘,这方面也成立究竟一乘。

丁一(破他宗)分三:一、破许声缘未证法无我之观点;二、破许 声缘圆满证悟二无我之观点;三、破许声缘圆满证悟自相续五蕴之观 点。

三个观点当中,第一个是对于认为声闻缘觉,一点没有证悟法无我的空性进行破斥,因为不符合教证和理证的缘故,所以必须要给予观察、遮破;第二个是对于承许声闻缘觉,圆满证悟了二无我进行破斥,因为圆满地证悟二无我空性于教证、理证都有违背,所以不是真正无垢的观点;第三个是对于有些人认为声缘,圆满证悟了自相续的粗细五蕴,而他相续的五蕴一点都没有证悟进行破斥,因为这也是存在理证妨害的。下面次第破斥。

戊一(破许声缘未证法无我之观点)分二:一、说他宗观点;二、 进行驳斥。

### 己一、说他宗观点:

有说声缘阿罗汉,未曾证悟法无我,

有些人是这样讲的:声闻和缘觉的阿罗汉没有证悟法无我空性。

此处声闻阿罗汉和缘觉阿罗汉,都是属于小乘范围所摄。当然 声闻缘觉圆满证悟人无我空性,是大家共同承许的,但对于声闻缘觉 到底有没有证悟圆满法无我空性,出现了不同的观点。我们可以次 第分析一下这几种观点。

第一种观点, 说声闻和缘觉阿罗汉没有圆满证悟法无我空性, 这是一种所谓傲慢声闻的观点。什么叫傲慢声闻呢?就是具有增上慢的声闻, 没有证悟圆满的人无我空性, 但他认为自己已经证悟了圆满的人无我空性, 叫做傲慢声闻。在《智慧品》当中, 也曾经提到过这个问题, 有时候是把一禅作一果、二禅作二果、三禅作三果, 获得四禅时, 认为已经获得了阿罗汉果位。

也有些人认为自己通过修持四谛十六种行相,已经证悟了圆满的人无我空性,得到了阿罗汉果。实际上他根本没有证悟,只不过有时在相续当中有些禅定,或者其他方面的觉受,就认为自己证悟了人无我空性。在这种前提下,他发现大乘当中,所讲的证悟万法无我方面和自己相续对照不适合。为什么?大乘说必须要证悟五蕴空,但是自己没有证悟。他认为自己已经证悟圆满法无我空,得到了阿罗汉果,一点不需要证悟空性了。因此,他就说声闻缘觉不需要证悟圆满法无我空性,而且对于大乘的空性相当反感,认为大乘的万法空性、五蕴空不是佛说的,是相当可怕的一种观点,属于后来的龙树菩萨等人造出来的。他不单单说,不需要证悟法无我空性,还诽谤大乘的经典不是佛陀宣讲的。这就是傲慢声闻的观点,他认为没有圆满证悟法无我空性。

如果不是傲慢声闻,而是属于相续中真正证悟小乘五道功德的声闻,他不会对大乘空性的经典进行诽谤,说不是佛说等等。因为入道的声闻,真正证悟了阿罗汉果。在证悟圆满空性的时候,自己很清楚,对于粗大五蕴空性方面,已经真正证悟了,所以不会说声闻缘觉没有证悟法无我空性,也不会说大乘的空性不是佛说的。

虽然他对于大乘的空性, 没办法像菩萨一样了解地这么深细, 因为已经证悟了粗大的五蕴空性, 所以他看到佛经、听到佛法的时候, 相续中不会产生其他的想法, 不会认为这不是真正的正道。只不过他把佛经中所讲的万法皆空, 相合于自己的相续, 理解成粗大的五蕴空而已。

第二种观点,属于清辨论师说的,声闻和缘觉没有证悟法无我空性。实际上第二个辩论,只是一个句上的辩论,而不是真正从意义上说声闻缘觉没有证悟法无我空性。这个辩论来自于哪里呢?佛护论师在抉择《中论》的时候,曾经提到了一句,菩萨应该证悟般若波罗蜜多空性,声闻缘觉也应该证悟一切五蕴无自性。因为清辨论师看到了"声闻缘觉应该证悟一切五蕴无自性"这句话,他就觉得这方面和佛经不符,存在错误的地方。

为什么说有错误的地方呢?这里的一切五蕴,清辨论师觉得是圆满的五蕴,如果说声闻缘觉能够证悟一切五蕴无自性,那佛陀宣讲《般若经》应该变成没有意义的了。为什么没有意义呢?因为在小乘当中,已经能够证悟万法无自性,能够证悟一切五蕴无自性,佛陀讲般若空性,还有什么意义呢?

为什么我们说这只是句上面的辩论呢?实际上清辨论师在显现

上面,对于佛护论师讲的,所谓一切五蕴无自性的"一切"两个字,没有理解。此处所讲的一切,按照自宗的解释,就是声闻和缘觉能够证悟的一切五蕴和空性,都必须要证悟的意思,这个地方的一切,不是像真正的大乘菩萨一样,所有粗粗细细的五蕴都要证悟的意思,而是说他应该证悟、能够证悟的一切全部证悟了。那么一切是什么意思呢?就是指对于一切粗大的五蕴,都必须要证悟空性。因为如果不证悟一切粗大的五蕴,就没有办法获得罗汉果,所以必须要证悟一部分空性。

清辨论师也是承许声闻罗汉修持四谛十六行相时,对于粗大的五蕴空性必须要证悟,所以清辨论师和佛护论师的意趣可以说是一致的,之所以会出现不同的观点,就是对于"一切"两个字,理解上面有所不同。

按照佛护论师的观点,所谓一切是粗大的五蕴,就是指"一切",清辨论师对他驳斥的时候,说声闻缘觉不需要证悟一切法无我空性。实际上佛护论师讲一切是粗大的,清辨论师说不需要证悟粗大空性,从词句上看好像是,一点都不需要证悟了,所以和清辨论师的想法相反了。佛护论师说这一部分空性需要证悟,如果清辨论师说这一部分空性不需要证悟,就变成什么了呢?变成了连粗大的五蕴,都不用证悟了,最后清辨论师的观点,似乎变成了一点都不需要证悟。之所以把清辨论师的观点,放在他宗当中的,声闻缘觉一点都不证悟法无我空性的原因,就是来自于这个地方。

下面并不是对于清辨论师的观点驳斥。因为他们的意趣是一样的,清辨论师也认为要证悟部分法无我,只不过在说法上面,对于佛护论师所谓的"一切"两个字,没有真正理解,或在显现上不了知,有

误读的地方, 所以他以为是粗大的五蕴不需要证悟。如果粗大的五蕴都不要证悟, 圆满没有证悟, 粗大也没有证悟, 最后清辨论师的观点, 似乎变成了一点都不证悟法无我空性了。

第三种观点,在佛经当中也提到过,声闻缘觉一点都没有证悟法无我空性。对于这个问题,下面无垢光尊者也会说到,佛经当中所谓的一点都没有证悟,是指声闻缘觉证悟太少了的缘故,所以用了一个否定词,说一点都没有证悟。

第四种观点,就像三转法轮的如来藏教义,讲到大乘不共修法的时候,说声闻缘觉对于法无我一点都没有证悟。这方面的法无我空性到底是什么呢?因为三转法轮在界定法无我空性的时候,专门所指是菩萨的不共证悟——无分别智慧。声闻缘觉对于菩萨法无我空性,是不是有一点点证悟?一点都没有证悟。对于如来藏的本体,对于大空性,是不是证悟了?一点都没有证悟,所以法无我空性的标准是相当高的,对于圆满究竟的法界来讲,可以说他们一点都没有证悟。

从这方面来讲, 划分人无我、法无我的时候, 标准很高, 这里法 无我空性等同于菩萨圆满现证法界的标准。这样的话, 当然声闻缘觉 一点都没证悟。因为声闻缘觉所证悟的空性, 属于打破有边的一部 分。菩萨证悟的空性是什么呢?是离四边的究竟空性。只是打破有 边和远离四边的证悟, 二者比较起来的时候, 像菩萨这种圆满的证悟 , 声闻缘觉一点都没有, 这是另外一种讲法。这个地方我们只是复述 而已, 真正破他宗的时候, 并不是对这些理论破斥。

第五种观点, 还有一种他宗, 在《新月释》和其他论典当中, 没

有详细讲他的观点, 只不过说他没有圆满证悟法无我空性, 所以这里就不介绍了。

我们对几个观点进行观察的时候,像如来藏那样圆满的法无我空性,不是这里观察的对境。因为此处毕竟不是在讲三转法轮的教义,不是把这个作为他宗,还有前面讲的,佛经中对没有证悟法无我空性,使用了否定词,所以也不是此处所破。

清辨论师句的辩论, 严格来讲也不是破他, 如果把它作为一个没有证悟法无我空性的观点, 破斥说, 需要证悟法无我空性, 互相之间进行辩论, 最后把这个问题理清, 虽然也是可以的, 但是主要不是破他。

傲慢声闻的观点, 倒可以作为所破。实际上讲的时候, 如果认为一点法无我空性, 都没有证悟, 就会出现很多过失, 或者有些西藏论师也是认为针对大乘的教派来说, 声闻缘觉没有证悟法无我空性, 也可以把这种观点作为所破。他宗观点几乎就是这几种。

这方面来讲,主要所破是傲慢声闻和西藏有些论师,认为声闻缘觉一点没有证悟法无我空性的观点。

己二(进行驳斥)分三:一、如此则有未断烦恼之过;二、阿罗汉亦未脱离轮回之过;三、与教理相违。

对于一点都没有证悟法无我空性的观点,分了三个层次来进行驳斥。第一个科判是"如此则有未断烦恼之过"。如果承许一点都没有证悟法无我空性,应该成了声闻和缘觉的罗汉没办法断烦恼,有这个过失。为什么会得到这个过失呢?

#### 颂词讲到:

未破蕴执之我前,以彼之力不断惑。

如果没有打破对五蕴执著的我之前,通过我执的力量不会断惑.或者由于蕴执的力量,断不了烦恼。

如果详细观察,我们首先看所谓的"蕴执之我",就是说众生相续当中,存在我执。我执有遍计我执和俱生我执,这方面的我执不是讲遍计我执,不是具有五种特点、九种特点的神我,而是俱生我执,众生生下来,谁都不教他,他就具备我执。婴儿生下来之后,都有一种自我保护的意识,饿的时候,冷的时候都会哭喊,实际上这都是俱生我执的表现。俱生我执来自于哪里呢?俱生我执是缘我生起执著。这个我来自于哪里呢?就是对于粗大五蕴的执著。执著粗大五蕴之后,就把粗大五蕴执著为我,所以叫做蕴执之我。

比如按照我们的身体,或者相续来讲,我们认为这个我是存在的。这个存在的我来自于哪里?依靠于什么呢?实际上我们对于属于色蕴的身体,还有在心相续当中的受想行识四种心法,把粗大的五蕴本身执著为我了,所以叫蕴执之我。如果有了对五蕴的执著,就会有对我的执著。如果有了对我的执著之后,就会有我执,有了我执就会造业,无法断除烦恼。乃至于你相续当中的蕴执存在期间,一定会有我,有我之后,一定会造业,所以"以彼之力不断惑"。通过这样的力量,断不了烦恼。

这方面讲到了,如果你不打破蕴执,就断不了烦恼。蕴执是什么呢?对五蕴的执著,实际上就是对法的执著,五蕴是法的一部分。 关键的问题在于,把这个法的一部分执著为我。如果你要打破我执, 必须要把这一部分法抉择为空性, 所以按照解脱的次第来讲, 你必须要把粗大的五蕴这部分法——执著打破之后, 在上面安立的我就不会有了。如果对境的我没有了之后, 我执不会有了, 烦恼也不会有了, 阿罗汉通过这方面断除了烦恼。往回推的时候, 阿罗汉已经断除了烦恼, 断除了烦恼的缘故, 因为他断除了我执的缘故。断除了我是因为他打破了对粗大五蕴的执著, 粗大五蕴的执著, 就是法的一部分。他一定要证悟这一部分法的无自性, 才能断惑, 如果没有证悟这一部分法的无自性, 就没办法断惑, 所以说"乃至有蕴执, 尔时有我执, 有我执造业, 由业复受生", 乃至有蕴执之前, 一定是有我执的, 这是龙树菩萨在《宝鬘论》中, 讲的殊胜教言。

如果你一点都不证悟法无我空性,连粗大五蕴空都不证悟,那你怎么打破我执呢?怎样去断除烦恼呢?从这方面分析的时候,我们知道了这些傲慢声闻的观点,或者认为这些声闻缘觉一点都没有证悟法无我空性的观点,只是一个没办法安立正确立宗的说法而已,并不是正确的观点,如果是这样,就没办法断惑。

如果再下一个结论,就是声闻缘觉一定要证悟粗大五蕴的空性,这一部分空性是安立我的基,要证悟人我空,必须要打破这一部分的执著。如果不打破这一部分执著,根本没有办法打破我执,不会从轮回当中获得解脱。未断烦恼执,就很明显了。

## 庚二、阿罗汉亦未脱离轮回之过:

实际上这个科判和前面科判意义的侧面是不同的。前面科判的意义是,如果一点都没有证悟法无我空性,不断烦恼。这个科判的意思是,如果一点都没有证悟法无我空性,阿罗汉也没办法脱离轮

回。

阿罗汉还在轮回当中流转,这是不可能的事情,阿罗汉已经脱离了轮回。脱离轮回的原因是什么呢?因为他打破了相续当中的五蕴执著,证悟了部分法无我空性的缘故,所以他脱离了轮回。如果没有打破粗大的蕴执,没办法从轮回当中脱离。

此处第二个过失就是说,如果不证悟部分法无我空性,阿罗汉也没办法脱离轮回。

### 颂词当中讲:

所谓我亦依诸蕴,假立俱生我执境,

彼与瓶等除空基,空理无有何差别,

法我人我各自分, 自性均是空性故。

所谓的我也是依靠诸蕴而假立的,而且这个我是俱生我执的所缘境。彼就是讲人我,和瓶等除了空基不一样之外,"空理"空的道理上,没有任何差别。如果我们对于法我和人我各自分析的时候,都可以得到各自空性的结论,虽然以分析法我的方式来分析人我,实际上可以得到都是空性的结论。

下面进一步的宣讲,首先讲第一句和第二句。就是"所谓我亦依诸蕴假立",断句是在"假立"这个地方,就是假立两个字和前面那句话一起看,后面第二层意思就是"俱生我执境"。

首先看第一层意思,所谓我亦依诸蕴假立。所谓的俱生我来源于哪里呢?俱生我是依诸蕴假立的。意思是,这个我虽然是一种不

存在的迷乱法,但是也必须要有个基。你的基是什么?设施处是什么?依靠什么来安立我呢?依靠诸蕴来假立的。好像黄昏的时候,你看到了一条蛇,是依靠绳子而假立的,这个依靠诸蕴而假立,实际上对于粗大的蕴来假立我。因为众生的分别念是只要存在一个粗大的法,他的心可以缘,就会依靠它来安立某一个法。

这方面的诸蕴是讲它的粗大部分, 所谓的我是依靠诸蕴而假立的, 把所有粗大部分假立成我, 然后"俱生我执境"是什么意思呢?俱生当然是简别遍计的, 我是俱生我执, 境就是俱生我执的所缘境, 这个地方就很清楚了。

这个我是依靠诸蕴而假立的, 依靠诸蕴假立完之后, 我成了所境。能境是什么呢?就是俱生我执。所缘境就是一个俱生我, 然后俱生我执成了能缘的心识。我们说打破俱生我执, 就是内心当中第六意识上面的执著, 这方面叫做俱生我执。

修无我空性,也是在第六意识上面修这个我不存在。我们在第六意识上,如果存在俱生我执,而且力量很强的话,不可能有无我空性见。我们就重新在第六意识上面,开始修持一个无我见,无我见的力量在第六意识上加强之后,俱生我执的力量会越来越弱,最后有可能完全消亡,所以这个我是依靠诸蕴而立的。

而这个我也是俱生我执的所缘境——假立俱生我执境。如果要真正打破俱生我执,必须要把它的所缘境打破。因为乃至于存在所缘境期间,你的俱生我执是没法断的。如果说你的眼根正常,而且有心识,对境一直存在,你看到他的时候,缘对境的眼识,就会不断出现。当所缘境不存在的时候,这种眼识就会消亡。

能境和所境之间的关系都是这样。我们讲《中观庄严论》的时候,对这个问题再再地讲过。如果俱生我执的对境,俱生我一直存在期间,俱生我执是不会泯灭的。如果要泯灭俱生我执境,必须要把俱生我打破。这个俱生我来自于哪里呢?俱生我是依靠诸蕴而假立的。如果你要把俱生我打破,必须要把诸蕴打破。这个地方讲得很清楚,所谓我亦依诸蕴假立,它是依靠诸蕴假立的,如果你不把它假立的基础打破,要让俱生我无缘无故地消失,那是绝对不可能的事情。真正来讲的话,修持人我空性的基础或者核心,就是放在打破粗大的五蕴上面,这是抉择法无我空性的一部分。

因为诸蕴是法无我, 所以破诸蕴, 就是抉择法无我。抉择圆满人无我空性, 最后得到人我不存在, 当你得到人我不存在正见的时候, 实际上同时你对粗大五蕴的执著, 对于法执这一部分, 一定是要打破的。为什么没有证悟部分的法无我空性呢?一定会证悟部分的法无我空性, 所以我们把人无我产生的基、方式, 和人我、俱生我执及解脱之间的关系, 一个个分析下来的时候, 我们说, 阿罗汉脱离轮回的原因是已经打破了俱生我执。打破的原因是因为他对粗大诸蕴的执著是没有的, 所以说他一定会证悟部分的法无我空性。

如果说他不证悟部分的法无我空性,说明对蕴执没有打破,如果蕴执没有打破,那俱生我执没有打破。如果你有了俱生我执,肯定没办法脱离轮回,会在轮回当中漂流。从它的正面、反面,这样反复观察几次之后,我们就知道一定要证悟部分的法无我空性。

"彼与瓶等除空基,空理无有何差别","彼"就是人我,这样人我和瓶等除空基之外,空理没有任何差别。比如说我们要打破人我,人我的空基是什么?前面讲过就是诸蕴。为什么这样讲?因为人我

是依靠诸蕴而假立的, 所以它的空基就变成了诸蕴。比如说你要打破法我, 法我的空基是什么?"瓶等", 就是瓶子等。除了一个是五蕴作为空基, 一个是瓶子作为空基, 空基不一样之外, 空的道理上没什么差别。如果你能把瓶子等慢慢抉择为空性, 实际上你对于人我, 慢慢抉择空性也是可以的。

或者进一步讲,这个地方的彼和瓶子,我们在安立的时候,再和瓶子做个对照,就会了知。仁波切在讲义当中,对于这个问题讲得非常清楚。

比如说瓶子,瓶子的概念来自于哪里呢?来自于设立瓶子的基,比如说瓶口、瓶腹、瓶底。除此之外,你怎么安立瓶子?没办法安立。当瓶子的概念出现的时候,一定是缘瓶子的瓶口、瓶底、瓶腹这些部分安立的,所以我们说这个瓶子是一个概念,是假立的东西。因为是依靠这么多的零件组合的,如果我们要真正地打破对瓶子的执著,当说瓶子不存在的时候,可不可能单独把这个瓶子破掉了,而不用观待它的组成部分,也就说我不需要观它的设施处——瓶口、瓶底、瓶腹,就可以把瓶子的执著打破。实际上,要把这些单独分离出来打破,这是做不到的。

因为我安立瓶子的基,就是瓶口、瓶底、瓶腹这些法,所以能不能把这二者分离出来之后,说我单独把这个瓶子打破了,这根本不可能。如果你要彻底地泯灭掉对这个瓶子的执著,必须要泯灭掉对瓶口、瓶底、瓶腹的执著。把这些破掉之后,再也找不到一个安立瓶子的理由了,这时候你对瓶子的执著会彻底消亡,所以要打破对瓶子的执著,一定要打破对瓶子的基的执著。乃至于保留了一个可以安立瓶子的基础,还能把它认为是瓶子的时候,所谓的瓶执,对于瓶

子的执著,还没有真正打破。我们把瓶子和支分之间的关系,放在人我和诸蕴上面,这个问题就相当清楚了。

我们的人我来自于哪里呢?来自于对诸蕴的执著,所以能不能说把人我单独地破掉,却一点都不动摇五蕴的地位。不去观察五蕴是不是空性,也不用破除,就把人我打破了,这是不可能的。因为人我是依靠五蕴才有的,乃至对五蕴的执著存在期间,你对于所谓的人我,永远打破不了。

要对于瓶子这样的法,彻底地泯灭执著,必须要把瓶口、瓶底、瓶腹等零件,全部观察到没办法再安立成瓶子的执著时,才算是彻底了。

同样的道理, 乃至于你对五蕴还有执著的时候, 就可以在上面重新安立一个人我的概念。如果要彻底地把人我完全打破, 只有一个办法, 就是把粗大的五蕴破斥掉。当把五蕴破斥到一定程度, 就会发现这个地方还有一个粗大的法, 我心识还可以缘他的时候, 可以说明你对于五蕴, 还可以安立成人我, 所以必须继续破。

破到什么程度呢?破到你的心识不可能缘这个法,产生人我时,就算是可以了。以小乘的标准来讲,一般分析到无分微尘时,上面安立不了人我了,所以一定要把粗大五蕴全部破到无分微尘之间,对境上面没办法再恢复一个人我执的基础,这时候就可以了。

打破人我执,再没办法安立的时候,我们说人我没有了,代表了粗大五蕴的消亡。当你把粗大五蕴的蕴执,完全破掉,上面没办法安立一个人我时,粗大的五蕴空这部分的法无我空性,一定就抉择出来了。如果要圆满地打破人我执,这一部分的法我必须要打破,要

证悟这一部分的法无我空性。我们对于瓶子和瓶子、人我和人我的基. 对他们执著的方式. 进行分析的时候. 就会很清楚。

我们前面讲,为什么一定要把它分析到无分微尘为止?你没有分析到无分微尘,乃至于你的心还可以缘之前,都可能缘这个法,重新产生一个我的执著。因为你的心对它,还可以缘的缘故。

在小乘《俱舍论》当中,安立世俗和胜义的时候,说瓶子是世俗的。比如瓶子,我可以用铁锤把它砸碎,然后把碎片再砸碎。如果用外面的工具没办法再砸的时候,用心识分析到最后,没办法再缘,这就叫胜义谛,之前都叫世俗谛。我们在执著的时候,也是一样的,乃至于有一个粗大的法之间,都可能缘这个法认为就是我,之所以叫做粗大的,因为虽然这方面越来越细,但是观待最小的来讲,还是粗大的。那什么时候没办法再把它执著为我呢?抉择到最细的心识,再没办法缘的时候,把无分微尘安立成我,这时候观察人无我空性,算是圆满了。

如果要把圆满人我空性真正得到一个正见,必须要把粗大的五 蕴完全破掉,人我就不会再安立。破人我和破瓶等的方式是一样的, 除了一个是瓶口、瓶底、瓶腹,一个是五蕴的空基之外,空理上面没 有丝毫的差别,所以"空理无有何差别"。

现在我们无始以来习惯了什么呢?习惯对于五蕴执著为我,从这个方面观察,乃至于你对自己的五蕴,还有一点点可以执著的时候,这个习惯的力量已经可以把这么一点点,安立成我执的基,所以必须要把他彻底打破到没办法缘。把粗大的五蕴抉择到无分微尘,这时候可以说你再没有任何可以执著安立的方式。

比如把瓶子打碎的时候,我们还会觉得这是个瓶子,虽然瓶子碎了,但是因为对这个瓶子执著了很长时间,所以当它粗大的形象还有的时候,我们还认为这是瓶子。同样当我们没有把五蕴进行彻底地分析,都可能在所谓的分成五个上面,执著这是一个我。虽然你分成了五个,但是上面都可能是一个我。因为对五蕴是我,已经习惯了无始劫。只要心还有一点点能缘的时候,都可能把它执著为我,所以必须要把这一点彻底分析,破斥到无分微尘之间,这时候就可以了,所以说"彼与瓶等除空基,空理无有何差别"。

关键的问题上师在讲义当中, 讲得很清楚, 我们没办法把安立的基和所安立的法别别分开来破掉。如果你要打破瓶子, 说我只是破瓶子, 不破瓶子的基, 这是不可能的。同样的道理, 你要打破人我, 不可能说只破人我, 而五蕴一点都不用观察, 就可以破掉。抓住了这个重点, 就知道如果要打破人我, 一定要破蕴执。从这方面思维, 证悟了圆满人无我空性, 一定要证悟部分法无我空性。

"法我人我各自分, 自性均是空性故", 对于法我和人我各自分析, "分"就是分析的意思, 不是分类。你对法我去分析, 得到空性, 你对人我去分析, 也得到空性, 空基不一样, 但分析的方式是相同的。这方面如果不破, 阿罗汉就没办法阻止轮回投生。原因就是这样的。

### 庚三、与教理相违:

如是汝等已违越,现量成立教理证,

声缘未证法无我,说法仅是立宗已。

"如是汝等"就是前面那些认为声闻缘觉,没有证悟法无我空性人的观点。你们认为声闻缘觉没有证悟法无我空性,已经违背了现量成立的教证和理证。现量成立的"现量"两个字,在《新月释》当中,就是直接、明显的意思。在教证上也是直接成立了声闻缘觉证悟法无我空性,在理证上也是明显地成立了,必须要证悟部分法无我空性。如果你们说没有证悟,已经现量违背了这些直接成立的教证和理证。最后你们的声缘没有证悟法无我的说法,单单是一种立宗而已,没有根据。你们安立了一个结论,但是没有根据来对它进行证成,这个叫立宗,意思是这种说法,只是立宗而已。

"教理证",在佛法当中,有很著名的七教三理,这是月称菩萨提出来的。月称菩萨讲《入中论》的时候,通过四谛因的教义,可以成立说声闻缘觉有证悟一切法无自性者,也就是说声闻缘觉要证悟一切法无自性。此处的一切法和前面所讲的一样,不是指所有的法,是说该证悟粗大五蕴的一切法,已经证悟了这样的无自性。

在《入中论》当中,使用了五个教证,后面在《显句论》当中,又使用了两个教证,一共是七个教证。在《入中论自释》当中,有三个推理、证明声闻缘觉一定要证悟部分法无我空性。

下面简单讲解一下七个教证。

第一个是《宝鬘论》当中,"乃至有蕴执,尔时有我执,有我执造业,从业复受生"的颂词。前面已经分析过,如果你有蕴执,一定会有我执,有我执就会有造业,有业就会投生。如果不把五蕴的执著打破,就没办法阻止投生,所以蕴执就是讲部分的法我。这是引用龙树菩萨的《宝鬘论》,说明声闻缘觉一定要证悟法无我空性。

第二个是《宝鬘论》当中,"犹如眼迷乱,所执旋火轮"等五个颂词。在五个颂词当中,实际上也是讲到了,五蕴是和合假立的缘故,所以无自性。如果你要证悟人我执,必须要对于五蕴和合假立的部分证悟空性,否则没办法打破人我执。原理和前面一样,你要圆满证悟人我空,必须要把五蕴和合假立的粗大部分,证悟是无自性的,这部分就是法无我空性。

第三个是《声闻经》当中的颂词。《入中论自释》《中观庄严论注释》也是引用过。在《声闻经》前面,有一个"诸色如聚沫,诸受类浮泡,诸想同阳焰,诸行喻芭蕉,诸识犹幻事,日亲之所说"的颂词,讲到了色受想行识五蕴,都是犹如聚沫、水泡、阳焰、芭蕉、幻事一样,所以这些粗大五蕴都是无自性的。

如果你不证悟这一部分空性,没有办法打破人我执著。从反方面讲,你如果没有证悟一切法犹如聚沫一样,认为是真实成立的,对五蕴有执著,就有了安立人我的基。如果你对五蕴不打破,人我就没办法打破,所以人我不打破,俱生我执等等都没办法打破。如果你想要证悟人我空性,必须要证悟粗大五蕴,都是犹如幻化一样的无自性的空性。

第四、五个教证出自于《中论》。第一个教证是"大乘说无生, 余说尽空性,尽无生义同,是故当忍许",意思是大乘当中说万法是 无生的空性,小乘当中说是尽无生的空性。也就是大乘说无生,小乘 说余说尽空性,尽就是消尽。

比如罗汉进入无余涅槃的时候, 幻化的五蕴法, 都要消尽。为什么幻化的五蕴法可以消尽呢?五蕴在入无余涅槃时, 会消尽, 说

明本来无实有的缘故,才可以消尽。如果它是实有的,就是怎么都没办法消尽的,说明是"尽无生义同"。这种尽和大乘说无生的空性,实际上都说明五蕴无实有,所以说"是故当忍许",对傲慢声闻说,你应该忍许大乘的空性。

还有第二个是《中论》当中,引用《迦旃延经》所讲的教证:"世尊由证知,有事无事法,迦旃延那经,双破于有无。"有这样一种说法,佛陀证知有事和无事法,证知有事无事法是什么呢?证知有事和无事法是一切有情流转的根本,所以在"迦旃延那经中"说"双破于有无",破有破无。当然我们应该知道有事无事和破有破无,并不是中观当中,所讲的有边和无边。

有事是什么呢?就是讲世间正见,因果、轮回存在。这个世间正见导致众生生善趣。虽然能生善趣,但毕竟还是流转轮回的因,善趣也是轮回的一部分。如果你对有事不打破,就没办法脱离轮回。

无事是什么呢?无事就是诽谤一切都不存在, 业果不存在, 解 脱不存在等无的邪见。这个无的邪见导致众生生恶趣。

这两个意义合起来的时候,就是有事导致善趣,无事导致恶趣,有事无事都是轮回的因,所以说"迦旃延那经,双破于有无","有无"就是讲有边、法我的一部分。这方面也是讲双破于有无的观点。

第六、七个教证,一个是《二万五千颂》的教证,一个是《般若摄颂》的教证。两个教证讲是的一个意思,菩萨要证悟般若空性,声闻缘觉也要证悟般若空性,否则没办法获得三菩提果位。

以上通过七个教证, 说明声闻缘觉要证悟法无我空性, 明显是

直接成立的, 因此你说声闻缘觉没有证悟法无我空性, 只是立宗而已了。

第二层是讲理证,三个推理,也是在讲"彼至远行慧亦胜",就是说大乘菩萨的智慧在七地的时候,超胜了声闻缘觉。这个问题我们学《中观庄严论注释》的时候,也曾经学习过。

下面讲一下三个推理。

第一个推理,如果声闻缘觉没有证悟法无我空性,他不过如世间离欲者。世间离欲者是什么意思呢?就是世间人通过修禅定而离欲,暂时能够把烦恼压伏住。因为他没有证悟五蕴空,所以在断烦恼的时候,只是压制烦恼。如果声闻缘觉既没有证悟五蕴空,也没有证悟部分的法无我空性,这种断烦恼的方式,也不过是如世间离欲者而已。如果这样的话,月称菩萨或者《十地经》当中,就不用讲"彼至远行慧亦胜"了,没有这个问题了。

为什么没有这个问题呢?因为声闻缘觉没有证悟五蕴空,他就还是凡夫人,所以不过如世间离欲者。初地菩萨已经是圣者了,直接就超胜了,世间离欲者没有办法入共同灭尽定,一个凡夫人怎么入共同灭尽定呢?后面说七地菩萨的时候,刹那入起灭尽定的功能超过他,也完全没有必要安立了。大乘一地菩萨可以入共同灭尽定,而你没办法入共同灭尽定,直接就超胜了,所以如果没有证悟五蕴空,不过如世间离欲者而已,根本没办法和大乘菩萨相比,只是个凡夫人。

第二个推理,如果不证悟五蕴空性,没办法断除三界的随眠,如诸外道。也就是说如果你不证悟五蕴空,就像外道一样。为什么

呢?外道也没有断除三界的随眠,最多修到有顶,没办法断除三界的随眠烦恼。如果说声闻缘觉没有证悟五蕴空,犹如外道一样,声闻缘觉也无法断除三界随眠,但是声闻缘觉证悟了人我空性,说明他对于五蕴空性是证悟了的。否则,外道没有证悟五蕴空,不能断除三界随眠,声闻缘觉也没有证悟五蕴空,没有断除三界的随眠,所以就如诸外道。这是第二个理证发的过失。

第三个推理,如果没有证悟五蕴空性,说明对于色法等还会生起颠倒的执著,缘色法还会产生烦恼。如果是这样,没办法证悟补特伽罗空,就是没办法证悟人我空。为什么呢?因为人我的基就是诸蕴,如果你要证悟人无我,必须证悟五蕴空,如果这个安立我的基,诸蕴还存在的缘故,就没有办法证悟补特伽罗空。

三个理证都说明,必须要证悟粗大的五蕴空。如果不证悟粗大的五蕴空,第一个是不过如世间离欲者,第二个是犹如外道,第三个是没办法证悟人我空,因为对于安立人我基础的诸蕴,有可得故。

从三个方面讲, 就是说明声闻缘觉一定要证悟一部分的法无我空性, 否则会像此处所讲三个理证所发的过失一样, 没办法回避。

最后下结论说,"声缘未证法无我,说法仅是立宗已"。这个说法只是一个立宗而已,没一个真实的立意。以上破完了第一种观点。

今天就讲到这个地方。

 杰嘎纳齐瓦隆彻巴耶 生老病死犹波涛 哲波措利卓瓦卓瓦效 愿度如海诸有情