Zondag 12 januari 2024

‘Drink de wijn die ik heb gemengd’

Dorpskerk - Blaricum

Schriftlezingen: Spreuken 9, 1-6; 1 Korintiérs 11, 17-34 en Johannes 2, 1-11.
Voorganger: ds. Jurjen Zeilstra

Inleiding



In het Johannesevangelie vinden we een heel eigen visie op het Heilig Avondmaal:
geen inzettingswoorden, maar een voetwassing aan de vooravond van de
kruisiging.! Op heel andere plaatsen in het evangelie werkt Johannes zijn visie op de
Maaltijd uit: Het eerste teken van Jezus is het veranderen van water in wijn. Ook
vinden wij in het zesde hoofdstuk van het vierde evangelie een sterke uitwerking van
de spijziging van de vijfduizend. Het prachtige beeld van Vrouwe Wijsheid uit het
Spreukenboek die uitdeelt komt bij Christus tot zijn recht.

Thema: ‘Drink de wijn die ik heb gemengd’

Prediking

Gemeente van Christus,

een sacrament is een uitwendig teken in de liturgie en in de geloofspraktijk van de
kerk waardoor bijzondere genade wordt aangeduid en gegeven. Men gelooft dat
deze tekenen door Christus zelf zijn ingesteld.? de Rooms-katholieke kerk kent zeven
sacramenten.® De meeste protestantse kerken kennen er twee: de Doop en het
Avondmaal.

Nu geloof ik niet dat we die claim, zoals ik die uit het Nederlandse Woordenboek heb
gehaald, dat sacramenten door Christus zelf zijn ingesteld, letterlijk hoeven te
handhaven om de kostbaarheid van de sacramenten te beleven. Immers, Jezus
Christus heeft, in tegenstelling tot wat mensen vaak denken, niet de kerk gesticht.
Dat hebben de apostel Paulus en de andere apostelen gedaan. Jezus heeft het
Koninkrijk van God verkondigd. Wat er kwam was de kerk. Dat viel dus wel tegen. En
toch was het nog steeds de moeite waard. De kerk is een middel. Het Koninkrijk van
God is het doel.

Van de Bruiloft te Kana bestaat in de drie andere evangeli€én geen parallel verhaal!
Er zijn geleerden die daarom niet zozeer denken aan een historische gebeurtenis,
maar aan een uitgebreide gelijkenis van Jezus,* die als kristallisatiekern heeft
gefunctioneerd voor een introductie van het openbare optreden van Jezus, waarbij
het de bedoeling was de betekenis van heel zijn optreden in één verhaal te
demonstreren. Het verhaal van Kana staat in de bijbel op zichzelf, hoewel er wel
vaak een vergelijking is gemaakt met Melchisedek, de koning van Salem, die Abram
tegemoet komt na de strijd en hem brood brengt en wijn.> Buiten de bijbel zijn er veel
vergelijkbare verhalen bekend. De Griekse god van de wijn, Dionysus, was niet
alleen de mythologische ontdekker van de wijn, maar ook hij veroorzaakte in de ogen
van de oude Grieken ook de verandering van water in wijn, iets dat een belangrijke
een rol speelde in de liturgie in heidense tempels aan deze god Dionysos (of
Bacchus) gewijd en bij allerlei uitbundige feesten in de steden met fonteinen vol wijn
gevierd.® De lezers van het Johannesevangelie moeten deze volksverhalen en —
gebruiken hebben gekend.

'Johannes 13.

2 Cf. Van Dale, Groot Woordenboek der Nederlandse Taal, 111, s-z, Utrecht/ Antwerpen 1999, 2916. * Doopsel,
Vormsel, Sacrament des Altaars (Eucharistie), Boetesacrament, Ziekenzalving, Priesterwijding en Huwelijk.
4BijV. Matteiis 25, 1-13 of Lucas 14, 7-24. Vgl. Johannes 3,29.

5 Genesis 14, 18-20.

®Barrett, C.K., The Gospel According to St. John. An Introduction with Commentary and Notes on the Greek
Text, London 1978, 188. Cf. Dodd, C.H., Historical Tradition in the Fourth Gospel, London / New York /
Melbourne, 1976, 224-225.



Wij weten dus niet precies hoe het verhaal van de Bruiloft te Kana is ontstaan. Maar
hoe je er ook tegen aan kijkt, het is duidelijk dat dit verhaal een alles behalve
incidenteel historisch karakter heeft. Deze illustratie van de betekenis van de naar

voren tredende Jezus staat bol van de symboliek.”

Het zal er om gaan dit wonderlijke verhaal, zoals daar eigenlijk ook letterlijk in vers
11 staat, als een ‘teken’ te verstaan.® Water, bestemd om dienst te doen in het kader
van de Joodse reinheidswetten, wordt tot de wijn van het Koninkrijk van God dat
Jezus gaat verkondigen. Hun inspanning, hun ijver, hun zorgvuldige pogingen Gods
eisen na te komen, hebben een moment van milde genade nodig om terecht te
komen. Een uiterlijk ritueel wordt een innerlijke vreugde. Jezus verbindt mensen aan
elkaar, zoals een goed huwelijk niet op basis van inspanningen bestaat, maar bij
gratie van liefde.

Maakt de evangelist Johannes dan opzettelijk in het Kanaverhaal een toespeling op

het Avondmaal? Dit is een open vraag.® Daar wordt heel verschillend antwoord op
gegeven. Dat de spijziging van de vijfduizend in hoofdstuk 6 van het evangelie moet
worden begrepen als een opzettelijke toespeling op het Avondmaal wordt door vrijwel
niemand betwist."” Hoewel er zeker parallellen zijn tussen Johannes 6 en Johannes 2
— in beide gevallen gaat het immers om een tekort bij de mensen (de ene keer tekort
aan brood, de andere keer tekort aan wijn), terwijl Jezus zorgt voor overvioed — blijft
de Bruiloft te Kana een sterk theologisch en zelfs mysterieus geladen vertelling op
vele niveaus te interpreteren. Inzettingswoorden en - handelingen door Jezus
ontbreken in Johannes 2."" Dat is, denk ik, opzettelijk. Mogelijk heeft de vierde
evangelist bezwaar tegen een al te geformaliseerde beleving van de Maaltijd van de
Heer. Waarschijnlijk schrijft hij voor mensen die het eenvoudigweg als een echte
maaltijd, een liefdemaal, beleven. Tegelijkertijd hebben de bedienden, niet voor niets
‘diakonoi’ in het Grieks, zoals Johannes schrijft, kennis over de herkomst van de wijn.
Dat is een inzicht dat aan de gasten, aan het bruidspaar en zelfs aan de
ceremoniemeester, volstrekt voorbij gaat. Verder spelen aspecten als ‘rituele
achtergrond’ (de reinigingsgebruiken), het vertrouwen van Maria, de timing van
Jezus, de gehoorzaamheid van de bedienden en het geloven door de leerlingen een
belangrijke rol. Natuurlijk hebben de christenen voor wie Johannes schreef dit
verhaal opgevat als een rijke symboliek bij hun maaltijdvieringen. Toch brengt de
evangelist Johannes het niet expliciet als een instelling van het Avondmaal, maar
waarschijnlijk als een heel indirecte toespeling op de avondmaalspraktijk zoals die in
zijn tijd was gegroeid. Laten we niet vergeten dat onze sacramenten in de liturgische
setting zoals wij die kennen heel geleidelijk aan zijn geworden wat ze nu zijn.

"Er is, o.a. door Schweizer, gewezen op de belangrijke stijlverschillen, ook met andere Johannesteksten, Barrett,
ibidem, 189.

8 Cf. vers 11: ‘semeion’, dat is Grieks voor teken (jammer genoeg heeft de NBV ‘wonderteken’ wat ons eigenlijk
precies op het verkeerde been zet. Het gaat er niet om Jezus als een soort tovenaar te gaan zien) , d.w.z. een
handeling met een verwijzende betekenis naar iets dat niet aantoonbaar aanwezig is.

? Barrett: ‘quite uncertain’; ‘That our evangelist intended a eucharistic reference can hardly be doubted, but this
has not entered into the form of the narrative.” Dodd, C.H., Historical Tradition in the Fourth Gospel, London /
New York / Melbourne, 1976, 224.

10 Culpepper, R.A., Anatomy of the Fourth Gospel. A Study in Literary Design, Philadelphia 1983, 197.



'Tt.t. het danken en delen door Jezus in Johannes 6,11.

Het is ironisch, maar waar. Juist de sacramenten, bedoeld om de eenheid van de
kerk te versterken, zijn in de loop van de kerkgeschiedenis heel vaak tot splijtzwam
uitgegroeid en tot een bron van verdeeldheid geworden.'? Dit is zeker zo in de
reformatorische traditie, waar ook onze kerk in wortelt. Uit angst om tekort te doen
aan de heiligheid van het Avondmaal werden leden van andere dan de eigen kerk
van het Avondmaal geweerd. Bezorgde kerkenraden voelden zich geroepen
gerelateerd aan het Avondmaal toezicht uit te oefenen op de morele levenswandel
van de leden van de kerk. Het werd in bepaalde tijden al gauw onbehoorlijk
gevonden als mensen van wie de levenswandel onder kritiek stond, aan gingen aan
het Avondmaal. Kinderen werden ongeschikt gevonden om mee te vieren. Ook al
staat daarover in de bijbel niets, men meende dat zij niet in staat waren tot het
ernstige zelfonderzoek dat aan de Maaltijd vooraf diende te gaan.' In menig
gemeente is, vreemd genoeg, de zogenaamde Avondmaalsmijding ontstaan. Het
gold als gepaste bescheidenheid wanneer bepaalde groepen mensen thuis bleven
op de zondag dat het Avondmaal werd gevierd. Wat heeft het sommige mensen een
moeite gekost om het negatieve zelfbeeld hier aan verbonden van zich af te
werpen!™ [k hoef niet uit te leggen dat het aan vreugde bij de viering van het
Avondmaal vaak heeft ontbroken. Ook de wijsheid is vaak ver te zoeken geweest.

De dingen die de apostel Paulus zegt over het Avondmaal zijn dus vaak opgevat als
een oproep tot ernstig zelfonderzoek.’® Maar als we scherp lezen wat Paulus nu echt
schrijft, dan zullen we ontdekken dat het niet gaat om een buitengewoon ernstig
zelfonderzoek waarin de centrale vraag steeds maar is: Sta ik wel recht voor God?
Veeleer zal het gaan om mijn dagelijkse omgang met de mensen om mij heen. Het
gaat om oprechte aandacht voor elkaar en om liefde. Hoe kan ik de Maaltijd van de
Heer zo vieren dat ik er in gesterkt zal worden rechtvaardig en betrokken om te gaan
met mijn medemensen? Als er dan dus problemen zijn — en waar en wanneer en in
wiens leven zijn die er niet? — dan heb ik daarin geen belemmering te zien om aan
het Avondmaal aan te gaan, maar (integendeel) een stimulans om vanuit de
onderscheiding waar het in het lichaam van Christus op aan komt, aan de slag te
gaan met de moeizame kanten van het leven.

Dat betekent lang niet altijd dat er een oplossing komt. Sommige lastigheden zullen
we nooit helemaal kunnen afschudden. Maar het betekent wel dat je juist als er
relationeel spanningen zijn in je leven, hartelijk welkom bent aan de Tafel van de

2L.D., Bierma, ‘The Unity of the Church and the Pure Administration of the Sacraments’ in: Borght, E. Van
der, The Unity of the Church. A Theological State of the Art and Beyond, Leiden/Boston 2010, 123-135, cf.
Conclusion 135. Bierma baseert zijn visie op een inclusieve Avondmaalsbeleving op goed lezen wat er staat in 1
Korinthiérs 11 en in de Nederlandse Geloofsbelijdenis, artikelen 27-29.

BVgl. de zgn. censura morum die in conservatieve kerken nog altijd plaats vindt ter voorbereiding op het
Avondmaal. De Kerkorde van de Protestantse Kerk in Nederland omschrijft dit als volgt: ‘De kerkenraad kan
een samenkomst beleggen ter bezinning en verzoening, met het oog op de waardige viering van het avondmaal.’
Ordonantie 7-4-2.

1 Cf. Siebelink, Knielen op een bed violen.

13¢] Corinthians 11: 17-34 [...] is not about personal spiritual check-ups every time one is about to go [to] the
Lord’s Supper. It is not about an individualistic, introspective examination of one’s heart for every unconfessed
sin that may be lurking there. Rather, it is about examining relationships with fellow believers and celebrating



the sacrament in a manner that does not humiliate some church members. In other words, the apostle is calling
first and foremost not for a vertical self-examination, how we stand personally in relation to Christ, but for a
horizontal self-examination, how we stand in relation to others at the table.” L.D., Bierma, ‘The Unity of the
Church and the Pure Administration of the Sacraments’ in: Borght, E. Van der, The Unity of the Church. A
Theological State of the Art and Beyond, Leiden/Boston 2010, 123-135, quote: 128-129.

Heer. Je mag geloven en hopen dat je juist hier geinspireerd wordt en kracht
ontvangt om het goede te doen. Als je zelf bent aanvaard zoals je bent, zul je ook
zelf meer geduld met anderen kunnen hebben.'® En als er situaties definitief zijn,
zoals in het geval van een echtscheiding of een langdurige vervreemding van een
familielid, juist dan lijkt het me een tragische vergissing om daarin een reden te zien
om niet aan de Maaltijd van de Heer, of wat mij betreft aan de Eucharistie, deel te
nemen. Juist mensen die lijden aan de gebrokenheid van het leven hebben de
viering van de heel makende kracht van het Koninkrijk van God nodig. Zelfs als je
een onherstelbare fout hebt gemaakt, waar je vreselijk spijt van hebt, maar wat niet
meer is terug te draaien, zelfs dan is er geen reden om niet mee te vieren aan de
Tafel van de Heer.

De verzoening van Godswege ontslaat ons niet van het streven naar verzoening met
onze naaste. Dat zou wel een heel goedkope vergiffenis zijn en een met weinig
inhoud bovendien. Nee, er is maar één manier waarop indien mogelijk een impasse
doorbroken kan worden en dat is dat ik creatief blijf reageren. In die zin overstijgt mijn
verantwoordelijkheid voor de ander die van de ander tegenover mij. Niemand, ‘zelfs
God niet’ kan mij vergeven, wat ik een ander heb misdaan, als ik het zelf serieus
probeer in orde te maken."” Dat wil niet zeggen dat alles altijd goed komt.

Paulus schrijft het op indrukwekkende wijze aan de gemeente van Rome:

Stel, voor zover het in uw macht ligt,
alles in het werk om met alle mensen in vrede te leven.'®

...voor zover het in uw macht ligt. Er zijn dus wel begrenzingen.

Omdat in onze kerk heel verschillende gebruiken rond het Avondmaal gangbaar zijn,
laat onze kerkorde het open op welke wijze leden worden voorbereid op de viering
van het Avondmaal. Ook wordt aan de kerkenraad overgelaten of een openbare
geloofsbelijdenis noodzakelijk is voordat je deelneemt aan het Avondmaal.’ In onze
kerk is ieder die zich verbonden weet met het geheim van Jezus Christus welkom
aan de Tafel van de Heer. Hij is de gastheer. Wij zijn in zijn Koninkrijk de gasten.

Wijn kwam in de Oudheid niet uit een glazen fles met een kurk er op. Wijn kwam uit
een stenen amfoor waarin de wijn als siroop werd bewaard en moest met water
worden gemengd om gedronken te kunnen worden. ‘Drink de wijn die ik heb
gemengd,’ zegt Vrouwe Wijsheid in het Spreukenboek. Zij staat in haar Huis met de
Zeven Pilaren aan het mengvat en nodigt tot gastvriendschap uit.2° Water is arbeid,

' Cf. Lucas 16, 1-9: De gelijkenis van de onrechtvaardige rentmeester.

'7Cf. Poorthuis, M., Het gelaat van de Messias. Messiaanse Talmoedlezingen van Emmanuel Levinas,
Hilversum 1992, 107.
8 Romeinen 12,18.



1 Kerkorde van de Protestantse Kerk in Nederland, Artikel IX, zie verder Ordonantie 7 *° In Wadi Rum in
Jordanié bevindt zich het indrukwekkende bergmassief dat als de Seven Pillars wordt aangeduid. Helaas is
weinig van de wijsheidsgedachten daaraan verbonden in het boek met deze titel van T.E. Lawrence terecht
gekomen. de archeoloog Lawrence was oorspronkelijk iets anders van plan. Hij ging op zoek naar de schoonheid
van oude culturen. Lawrence kwam terecht in een akelige strijd van Arabieren, Turken en Westerse
mogendheden. Hij schreef een voornamelijk gewelddadig heldenepos over een illusoir pan-Arabisch ideaal,
waarin de werkelijke wijsheid ver te zoeken was. Lawrence, T.E., Zeven zuilen van wijsheid (1926), vert. S.
Commandeur, Amsterdam 2009.

5
is onze eigen inspanning, kan bloed, zweet en tranen zijn. Wijn is feest, is vreugde, is
dankbaarheid en liefde. Als de wijn op is, als er alleen nhog moeizaam water over de
akker van ons leven stroomt, is het de bruidegom van Gods komende Koninkrijk die
het water van ons leven in zijn wijn wil veranderen.

Amen.

Afbeelding: Giotto, Bruiloft te Kana, Arenakapel te Padua.

Uitzending en zegen

Gaat u vanhier, weest u ervan verzekerd dat u gezegende mensen bent. Niet dat
onze wijn nooit op is, niet dat wij nooit verdrietig zijn... Maar onze gastheer geeft ons
de bronnen des levens, vrij toegankelijk. God schenkt de levenskracht, om niet.

De genade van Jezus Christus,

de liefde van God,

de verbondenheid met de heilige Geest
is met jullie allemaal.






