Pinharanda Gomes

GNOSE E LIBERDADE

(Notas a Obra do Visconde de Figaniére)

Edicoes Rocio
2020

https://sites.google.com/view/edicoesrocio/lhome

Com a presente publicacdo desejamos prestar homenagem
ao insigne erudito, tradutor e filésofo Pinharanda Gomes,
no primeiro aniversario do seu falecimento,
isto no momento em que iniciamos a publicacao
da obra teosoéfica magna do Visconde de Figaniére
Estudos Esotéricos: Submundo, Mundo, Supramundo,



O ensaio que abaixo reproduzimos saiu na revista
Pensamento Portugués, IV, pags 109-172,
da Biblioteca da Filosofia Portuguesa,
Edicoes do Templo, Lisboa, 1979.

indice:

I
ELEMENTOS DE BIOGRAFIA

1. O Diplomata e o Erudito
2. O Novelista

Il
ELEMENTOS DE BIBLIOGRAFIA

11
ROMANTISMO E EVOLUCIONISMO

1. Aspectos Gerais
2. O Orientalismo



IV
ELEMENTOS DE FILOSOFIA

1. Filosofia e Ciéncia
2. Gnoseologia
3. Ontologia

Vv
ETICA E POLITICA

1. O Bem
2. A Liberdade
3. O Socialismo
4. Independéncia Nacional
5. A Educacao

Carta a Latino Coelho

I
ELEMENTOS DE BIOGRAFIA

1. O DIPLOMATA E O ERUDITO



Frederico Francisco Stuart de Figaniere e Moréo, o Visconde de
Figaniére (1827-1908), nova-iorquino de nascimento, era filho do
conselheiro Joaquim César de Figaniére e Morao e da segunda mulher
deste, Catherine Stuart Gilfillan, de ascendéncia escocesa, e sobrinho
do poligrafo Jorge César de Figaniére (1813-1889), que trabalhou com
Alexandre Herculano e Inocéncio Francisco da Silva, e foi fundador da
Sociedade de Geografia. Jorge Figaniére, bibliografo notavel, autor da
Bibliografia Historica Portuguesa (1850) teria contribuido para que o
sobrinho se interessasse também pela bibliografia.

Casou em 1848 com Josephine Hunt, filha do general do exército
dos Estados Unidos, James Hunt.

A sua vida profissional foi preenchida pela carreira diplomatica, e
pelos interesses literarios e filosoficos, que deixou expressos numa
obra que nao é reduzida, nem na extensao, nem no interesse.

A primeira missao diplomatica que desempenhou foi em Londres,
na embaixada de Portugal, onde, na auséncia do embaixador, o Conde
de Lavradio, serviu algum tempo como encarregado de negocios
interino’. Nessas fungdes elaborou um relatério preliminar acerca da
escala alcodlica dos vinhos, tendo em vista a posterior celebracdo de
um acordo mercantil entre os governos portugués e inglés.

No decénio de 1850/1860, a vida de Figaniére tem por centro a
Inglaterra. Interessa-se pelas novidades cientificas, acerca de algumas
escrevendo em publicagcbes portuguesas, tendo sido um dos
colaboradores da revista «Panorama». De Londres enviava
colaboracéo para o «Parker's Journal» versando temas portugueses. E



nesta época que, o facto de residir em Londres, lhe permite elaborar o
inventario acerca dos manuscritos portugueses existentes no Museu
Britanico, numa obra recebida com geral interesse e que, de resto,
contribuiu para que Figaniere tivesse honras de citacao em artigos e
estudos acerca da historiografia portuguesa do século XIX, ja que a
obra filosofica ndo parece ter-lhe grangeado a menor celebridade?. Do
mesmo decénio data a outra obra, que lhe trouxe prestigio como
historiador, a que escreveu acerca das rainhas portuguesas, desde D.
Teresa até Santa Isabel.

Sdécio correspondente da Academia das Ciéncias de Lisboa e do
Instituto de Coimbra, o decénio de 1860/1870 foi vivé-lo no Brasil, em
cumprimento de missdes diplomaticas, como secretario efectivo da
Legacdo de Portugal no Rio de Janeiro, para o que foi nomeado em 12
de Dezembro de 1862. Nessa altura, actuou interinamente, como
encarregado de negocios da mesma Legacado. Em 1863 seria eleito
soécio correspondente do Instituto Histérico e Geografico do Rio de
Janeiro e da Academia das Ciéncias de Lisboa. A admissao nestes
dois organismos foi homologada em 14 de Agosto e 26 de Novembro
de 1863 respectivamente. Eleito sécio do Instituto de Coimbra, da
Associacido dos Arquitectos e Arquedlogos, foi também agraciado com
o grau de Cavaleiro da Ordem de Nossa Senhora da Conceigao de Vila
Vigosa.

A experiéncia brasileira € proficua na biografia de Figaniére.
Interessado nos temas da historia medieval segundo uma perspectiva
estética do mito e do mistério, Figaniére escreve algumas «short
stories», em inglés, para o «The New York Ledger», escreve um dos
seus ensaios mais importantes, o que versa as relagdes da liberdade e



do direito, e que constitui um notavel trabalho especulativo de filosofia
do direito, e recolhe os elementos sobre o modo de vida dos
fazendeiros portugueses no Brasil, o que Ihe permitiria, mais tarde,
quando exerceu funcdes diplomaticas em S. Petersburgo, escrever
uma «novel» ou romance, em inglés, em trés volumes, intitulado
Palmitos. Agraciado com o titulo de Visconde de Figaniere, em 1870,
por D. Luis I, foi nomeado ministro plenipotenciario de Portugal junto do
governo dos Estados Unidos da América, de onde transitou, no mesmo
ano, com iguais funcdes, para S. Petersburgo, onde se manteve até
1876. Afastou-se da vida diplomatica em 1877°.

Em 1882 fixou residéncia em Franca, tendo leiloado a sua
biblioteca de Lisboa, por motivo da retirada. O Catalogo dessa
biblioteca foi decerto elaborado pelo proprio Visconde, e por ele se
verifica que o escritor possuia cerca de um milhar de obras, além de
gravuras. O leilao foi efectuado por A. O. Guimarades, em 10 de
Dezembro de 1882, na Rua do Monte de Santa Catarina, 48, em
Lisboa.

Do Catalogo constam as seccdes de Teologia, Politica, Filosofia,
Literatura, etc.. Das obras e autores ali mencionados, queremos
salientar alguns, mais susceptiveis de nos facultarem uma ideia da
formacao intelectual de Figaniére.

De literatura, abundava a inglesa, sobretudo novelistica e poesia,
havendo obras de Keats, Moore, Byron, Shelley, Pope, Dryden e
Longfellow.

De autores classicos, possuia varias edi¢coes latinas e francesas
de «oeuvres completes» de Platdo, Aristételes, Esquilo, Didgenes
Laércio, Cicero e Vergilio.



Entre a bibliografia de histéria, anotamos obras de Herculano,
Rebelo da Silva, Conde da Ericeira, Cantu, (que foi muito lido em
Portugal), além de outros autores franceses e ingleses.

Dos tratados de politica, salientam-se obras de Jeronimo Osorio,
Oliveira Martins, Silvestre Pinheiro Ferreira e Stuart Mill, enquanto, no
sector da filosofia moderna, a biblioteca compreendia obras de
Tennemann, Kant, Fichte, Hegel, Bacon e Descartes.

O grupo de obras teoldgicas era importante, incluindo textos de
Eusébio, as obras completas de Flavio Josefo, Tertuliano, Santo
Agostinho e S. Bernardo.

Em traducdo de um Andnimo possuia também as Noites de S.
Petersburgo, de José de Maistre, e havia um consideravel grupo de
obras antropologicas e cosmoldgicas, de feicdo teosdfica, entre elas.
um livro chamado The Plurality of Worlds, uma Astronomy, de Whewell,
o Physical Condition of Man, de Kidd, o tratado de Chalmers, intitulado
Moral and Intelectual Condition of Man e, de Darwin, A Origem das
Espécies.

A biblioteca documenta ja, sete anos antes de ter redigido o seu
mais importante tratado filoséfico, o interesse pela filosofia, pela
teosofia e pelo espiritualismo orientalista, mas este interesse so se
manifesta em termos de autonomia intelectual no livro Estudos
Esotéricos, que pensou em Franga, na cidade de Pau, onde residia na
altura, (na Ville Mondego, a Rue Marca), e que completou em 30 de
Maio de 1888, conforme data da dedicatdria que, nesse livro, faz a seu
primo co-irmao, Gustavo Adolfo Serpa Pinto, que vivamente o impeliu a
escrever o livro, depois de o ter movido ao interesse pela teosofia. Era,



ja entdo, membro da Sociedade Teosdéfica de Londres, cujas
publicacbes recebia.

Foi, de resto, amigo de H. P. Blavatsky, cuja obra prima, The
Secret Doctrine, cita as teses de Figaniére em varios passos. Curioso &
o facto de a obra prima de Figaniére, Estudos Esotéricos, estar para
ser publicada, quando saiu o livro de Blavatsky, acontecimento a que o
Visconde se refere®.

A lista das instituicdes culturais de que o Visconde de Figanierc foi
socio e membro, avisa-nos desde logo da consideragao que lhe era
aprecada pelas personalidades da cultura no seu tempo, ja no Rio de
Janeiro, ja em Lisboa, ja em Londres. Porque foi principalmente um
novelista e um filésofo (comparadas com essas facetas, a de
historiador e bibliografo sdo aspectos secundarios no seu curriculo de
autor) citemos, entre seus pares de maior relevo, além dos filosofos
coimbraos do Direito, como Vicente Ferrer, aqueles autores que, a
seguir ao ecletismo espiritualista de Silvestre Pinheiro Ferreira (11846)
melhor exemplificaram os caminhos da cultura portuguesa no século
XIX: Antero de Quental (1+1891), Oliveira Martins (11894), Cunha
Seixas (11895), Amorim Viana (11901), Sampaio Bruno (11915),
Domingos Tarrozo (11933) e Silvestre de Morais (11936). Alexandre
Herculano era apenas dezassete anos mais velho do que Figaniére,
pois nascera em 1810, falecendo em 1877, podendo acompanhar
ainda a publicacdo da maior parte das obras do Visconde de Figaniére,
de quem era também amigo, como o foi do tio, Jorge Figaniére. Se,
para além do aspecto localicio, a revista que Herculano dirigiu,
possuisse uma orientacdo sistematica e ndo meramente ecléctica,
poderiamos afirmar que o Visconde de Figaniere foi um dos escritores



cuja obra de bibliégrafo e de medievalista se determinou no ambiente
do «Panoramany.

A caréncia de uma linha orientadora em filosofia propiciou o
pulular de modismos culturais, ideologias e filosofias no século XIX
portugués, e esses modismos sao tao diferentes e contraditorios, que o
idealismo alem&o acompanha o eclectismo francés, enquanto o
romantismo literario acompanha o evolucionismo, cuja tendéncia se
dirige mais para o realismo do que para o romantismo, enquanto o
positivismo faz frente com esse realismo, no projecto revolucionario
socialista, a pontos de, em 1870. o grupo do Casino incluir idealistas
matriciados ao germanismo, como Antero, e socialistas como Oliveira
Martins, todos irmanados mais num idealismo. ou num finalismo
revolucionario, do que num ideismo, ou num principialismo tético. Com
efeito, 0 que unia esses homens era, nao tanto o pensamento —onde
as constantes escasseavam — mas o movimento — que sobejava —
gue 0s unia, apesar das variantes ideoldgicas e das opcoes filosoficas.

Mas, situar o Visconde de Figaniére numa relagcao com os homens
de 1870 € um abuso da nossa parte. Figaniére € um romantico, um
liberal, um individualista, e as suas relagdes com a geragao
positivo-socialista sao as que derivam da oposicao ao realismo, ao
socialismo e ao positivismo, de que o autor ndo podia de todo
compartilhar. Neste sentido, ele esta mais proximo de Pinheiro Ferreira,
Vicente Ferrer. Amorim Viana e Herculano, do que Antero de Quental,
Oliveira Martins, e Teofilo Braga, cujo contraponto a obra de Figaniére
regista, sem que, apesar disso, possamos ver nele um
contra-revolucionario, embora seja um anti-socialista.



2. O NOVELISTA

O Visconde de Figaniére é um escritor tridimensional. Conhecido
como historiografo e memorialista, (e as suas obras mais citadas s&o
as referentes aos manuscritos portugueses do Museu Britanico e as
Rainhas de Portugal). o escritor afirmou-se sem meérito inferior na
novelistica e na filosofia. Como o tema deste ensaio subsidiario é o
fildsofo, escreveremos apenas breves linhas acerca do novelista, que
muito interessa ao Brasil.

O autor de Palmitos é, em literatura, um romantico. Esta proximo
de Alexandre Herculano e de Almeida Garrett no gosto pelo tratamento
de temas historicos, encontrados em gavetas antigas e arcas
encoiradas, sugeridos nas descricbes narrativas das Cronicas
medievais. O romance histérico, inspirado nos episédios da batalha de
Aljubarrota, intitulado Vasco Peres, the Cooper of Alcobacga, esta na
linha de outro, o Guesto Ansures, com cenas da vida neo-gotica, mas
difere na inspiragcao dos contos que também escreveu, sobre os temas
da Caverna do Fantasma e da Vinganca do Milionario, em que explora
a estética do terror e a sugestdao do mistério, sem duvida numa
percepcao aliada dos temas medievalistas, mas também préxima do
clima de terror e de suspensao da literatura negra. Este gosto de
Figaniere fica comprovado no Elva, uma historia das eras obscuras, um
poema em cinco cantos, motivado nas lendas narradas no Nobiliario de
D. Pedro, incluindo a lenda da «Dama Pé de Cabra», que foi
igualmente versada por Herculano, no Lendas e Narrativas.



No entanto, e salvo o Guesto Ansures, a obra de ficcdo (ou
imaginacgao) novelistica de Figaniére foi escrita na lingua inglesa, e s6
uma perspectiva amplificante do conceito de nacionalidade em
literatura permitiria a inclusdo da sua obra de ficcionista na histéria da
literatura portuguesa. Com efeito, escolhendo um ternario portugués e
medievo-portugués, nalguns casos hispanico, Figaniére optou pela
lingua inglesa sendo, com mérito, um novelista da literatura inglesa,
embora facilmente remetido para a zona penumbrosa, em virtude dos
altos momentos atingidos, no século XIX, pelos escritores ingleses.

Torna-se lamentavel que Figaniére tenha escrito o Palmitos em
inglés. Palmitos € um romance (a novel, em inglés) em trés volumes, e
foi escrito em S. Petersburgo, no ano de 1873, e publicado em
Londres.

O romance tem por tema a vida e a experiéncia de uma familia
portuguesa numa exploragdo fazendeira no Brasil, entre escravos
negros. Sem animo leve, podemos adiantar que Palmitos € o romance
dos temas e problemas perspectivados e debatidos ensaisticamente na
sociologia da Casa Grande e Sanzala, de Gilberto Freyre. O
conhecimento da experiéncia luso-tropical € possivel em ambas
aquelas obras, mas a aproximacgao novelistica de Figaniére torna-se
mais sugestiva do que a aproximacgao sociologica de Gilberto Freyre, e
isto sem pretender diminuir o mérito do sociologo brasileiro. Todavia,
nas mil e tantas paginas de Palmitos flui uma memoria recente de
factos recentes, os que se sucederam na sociedade brasileira nos anos
proximos a seguir a independéncia, com todo o cortejo de tipos
pessoais, jogo de grupos, envolvéncia econdmico-social, contradicdes
processuais, etc., tudo isso novelizado por uma testemunha ocular e



com alto espirito critico, capaz de uma leitura do fendmeno
esclavagista a luz do evolucionismo e das teses idealistas acerca da
liberdade.

Porque é lamentavel Palmitos ter sido escrito em inglés?

Figaniere quis utilizar, nos dialogos, a transcricdo fonética do
crioulo, falado pelos escravos. Quis transmitir no texto grafico a
valéncia fonética de um linguajar em projecto de desenvolvimento nas
comunidades rurais brasileiras, o linguajar luso-tropical. Quis evidenciar
a dificuldade do muleque em pronunciar o fonema f (pronunciando b)
ou em articular o g a seguir a uma consoante nasal, como o n, e ao
querer atingir esse objectivo, fé-lo adaptando a lingua inglesa as
corruptelas e alteragdes fonéticas da lingua portuguesa.

Assim, para exemplificar, escreve de em vez the, para atestar que
dificuldade? A da impericia para distinguir entre artigo masculino e
feminino? Os escravos trocavam o v por b, e Figaniére exemplifica na
transcricdo do very por bery, de have por hab. A pronuncia do d a
seguir a consoante nasal € documentada por husban em vez de
husband.

Nao nos parece que o efeito resulte, por nao haver
correspondéncia entre o jogo fonético da lingua portuguesa e da
inglesa e, por isso, Palmitos perde aquela importancia que poderia ter
conseguido como documento linguistico da formacao do portugués
luso-tropical em geral, e do brasileiro em especial. Em todo o caso, se
as novelas medievalistas sao um conjunto de aproximagbes ao
submundo histérico, Palmitos € uma leitura do mundo na histéria, para
fundamentar uma teoria da liberdade: a das comunas locais € a das



possibilidades individuais em uma comunidade pequena, num sistema
em vias de federalizacao.

A outra obra significativa na bibliografia do novelista € o romance
histérico Guesto Ansures.

Guesto Ansures € uma reconstituicdo da vida hispanica no século
VIll, e pretende oferecer uma visdo da sociedade mocgarabe nos dias
em que se situa a lenda do tributo das cem donzelas, que os cristaos
tinham de entregar periodicamente aos sarracenos. O tema desta
lenda foi também focado por Herculano (Histéria de Portugal, Volume
lIl), mas Figaniére soube pegar nele e construir um denso entrecho
romanesco, situado entre a ventura e a aventura, orientado para a
recriacdo dos temas da guerra e do amor. Contra o jeito de Herculano,
Figaniere erudito ndo cede o passo ao imaginativo, de onde resulta
uma prosa densa, mas porventura pouco natural, na medida em que o
romance serve ao autor para exercitar a utilizacdo de um vocabulario
desusado, mas corrente no século VIll, e que foi buscar, ja aos
dicionaristas antigos (Viterbo e Jodo Pedro Ribeiro), ja aos documentos
de outras épocas (cartas foros, diplomas, bulas, registos, etc.). Do facto
resulta uma investigacao filologica preceitual e rigorosa (o que obriga o
novelista a inserir no fim do livro um glossario dos vocabulos mais
dificeis) mas que retira naturalidade ao desenvolvimento das falas das
personagens.

Alias, o romance é cientificamente historico — funda-se em factos
descritos em documentos antigos e, nas notas adicionais, Figaniere
constata, com testemunhos arqueoldgicos e paleograficos, algumas
das situacdes romanescas do entrecho. Nessas notas, fundadas num
saber consolidado, Figaniére estuda varios aspectos da cultura



mocarabe, sendo de nosso gosto salientar a nota acerca da origem das
pragas e anatemas no fim dos documentos antigos (doacdes e cartas
régias), nota essa que constitui o resumo de uma Memoria, que
tencionava apresentar a Academia das Ciéncias, € de que nao
voltamos a encontrar posterior registo, sendo possivel que nao haja
chegado a desenvolver a sua tese acerca da origem oriental e da
aclimatacao hispanica dos anatemas, dos quais fornece abundantes e
curiosos exemplos, em latim e em portugués antigo.

Poucos anos passou em Portugal, mas a vila de Alcobaca
mereceu da sua pena.

Uma das suas novelas inglesas intitula-se Vasco Peres, the
Cooper of Alcobaca (1861) e saiu em folhetim no jornal de Nova lorque,
New York Ledger, nos meses de Novembro e Dezembro de 1861. A
novela tem por figura principal o tanoeiro Vasco Peres e, por cenario, o
ambiente bélico da batalha de Aljubarrota. Infelizmente n&o
conseguimos obter o texto desta novela que, a avaliar pelo Guesto
Ansures, deve ter interesse literario e historico.

Numa das visitas a patria, efectuou uma viagem de Lisboa a
Santarém. Estava-se em 1851.

Ele, a mulher, o tio de Figaniere e mulher, sairam de Lisboa, por
barco, rumo a Vila Franca, as 7 horas da manha do dia 19 de Marco de
1851. O grupo deixou Vila Franca, rumo a Santarém, em 20 de Marc¢o,
com a ideia de ai terminar a excursao; mas o Visconde aludiu a vila de
Alcobacga, os amigos encorajaram a ideia de alargar a viagem e, deste
modo, prosseguiu a romagem a medievalidade, com termo em
Alcobaca.



Desta viagem, o Visconde escreveu umas notas, decerto para
serem lidas pelos amigos e conhecidos do circulo social e diplomatico
de Nova lorque. Essas notas foram publicadas numa brochura in 712.°,
de 60+1 pp., intitulada Notes / Taken / During a Trip to Santarem /
Batalha and Alcobaca / by / F.F. de la F. /| — New York: / Printed at the
Office of Parker's Journal, / Number 22 Spruce Street. / 1852.

Desta brochura ha um exemplar na Biblioteca Nacional de Lisboa,
exemplar considerado muito raro. Foi adquirido no leilao da livraria de
Jodo Chagas, que o emprestara a Henrique de Carvalho Nunes da
Silva Anachoreta, Administrador do Sul de Angola. residente na Quinta
do Almourol (Santarém). que o devolveu ao dono com um cartao de
visita, desculpando-se por ter retido a brochura por longo tempo.

O grupo de excursionistas saiu de Santarém em 23 de Marc¢o de
1851, rumo a Batalha e a Alcobaca. Para o efeito os componentes
tinham alugado, no dia anterior, quatro cavalos, um burro (para
transporte da bagagem) e contratado os servicos de um arrieiro.

Os excursionistas seguiram por Rio Maior e Malaqueijo, ficando a
pernoitar na Batalha, por terem concluido ser tarde para chegar a
Alcobaca no mesmo dia.

O programa de Alcobaca ocupa as paginas 49-55 e comecga por
narrar as aventuras da viagem. Traduzimos:

«Deixamos a Batalha as 4 horas da tarde, apdés o jantar. A
distancia até Alcobaca € de cerca de nove ou dez milhas, mas, com
excepcao de um par de milhas, a estrada € muito ma, embora no
tempo dos monges se dissesse ter sido excelente. Um pouco antes de
atingirmos metade do percurso, passamos por um campo onde a
batalha de Aljubarrota, a que ja aludimos, fora travada. Situa-se apenas



a poucos passos da aldeia do mesmo nome, e esta agora cultivado
como um jardim pelo seu proprietario, ndo mostrando vestigios da
grande gesta de que uma vez fora a cena.

Depois de termos passado varios precipicios, chapinhando por
varios pantanos, tao largos e fundos que a agua atingia a barriga dos
cavalos, e um dos lagos, entre estes, levando cerca de um quarto de
hora a atravessar, chegamos enfim a vila de Alcobaca, as oito horas;
comecando a noite a descer dai a duas horas. Paramos num hotel
novo, ainda inacabado, mas onde encontramos boas acomodacoes;
situava-se mesmo defronte do mosteiro».

O dia seguinte, 25 de Margo, foi utilizado na visita ao Mosteiro. O
grupo apreciou sobretudo a livraria, onde evocou os historiadores da
Monarquia Lusitana, ja que o edificio ndo agradou muito. Em todo o
caso, a cozinha, a nave do templo e os tumulos dos Amantes
mereceram o interesse dos visitantes.

Figaniére ndo demora na descricdo de Alcobacga. Alias, a uma
hora da tarde, o grupo saia de Alcobaca rumo as Caldas da Rainha,
mas Figaniére nao deixou de mencionar que Alcobaca tinha 5.000 a
6.000 habitantes na época, aludindo a riqueza e salubridade dos
campos da vila e a sua histoéria cultural.

E portanto de presumir que o filésofo turista foi dos primeiros
promotores turisticos de Alcobacga nos Estados Unidos.

Autor trilingue, pois escreveu directamente em portugués, francés
e inglés; muito viajado, 0os seus romances principais nasceram de
experiéncias directas, pois também o Guesto Ansures |he surgiu



durante uma viagem de quatro dias e meio a terras mocgarabizadas da
Galiza.

Julgamos que seria oportuno tentar uma revaloragao do novelista
Figaniére a luz de uma exaustiva leitura do nosso romantismo. Com
efeito, ndo tem ele merecido dos nossos historiadores a atencao que a
sua obra multiplamente requer. Nao obstante, o tedsofo tem sido
meditado e seguido. Joao Antunes, embora Ihe tivesse trocado o nome,
chamando-lhe «Visconde Miguel Maria de Figaniére», considerou-o
precursor do movimento teosofico moderno®.

Il
ELEMENTOS DE BIBLIOGRAFIA

A bibliografia do Visconde de Figaniere € predominantemente
constituida por obras de investigacao historica, de exposicao
juridico-diplomatica e de literatura de ficcdo inspirada, ou em
experiéncias pessoais, ou em temas medievais.

A relacao bibliografica, que ndo tem garantias de exaustividade,
foi estabelecida numa ordem cronoldgica, de forma a percebermos a
evolugao dos interesses culturais do Autor nos quatro decénios,
situados entre cerca de 1850 e 1890, em que desenvolveu maior
actividade, uma vez que a bibliografia assinalada foi editada justamente
nesse periodo.



Acerca da Reclamacdo feita ao Governo Portugués pelo
Apresamento do Corsario Americano «General Armstrong». In
«L'Assemblée Nationaley. Paris, 9 de Agosto de 1850.

(A versdo portuguesa foi publicada no «Diario do Governoy,
Lisboa. 26 de Julho de 1850).

A Chronological Table of the European Emperors, Kings and
Sultans, of the Popes, and of the Doges of Venice, from the Year
of Our Lord 800 to the Present Day, so arranged that, at a glance,
all Contemporary Sovereigns may be found. Nova lorque, 1850.
(Folha grande em forma de mapa).

O Magnetoscopio de Ruter. In «A Semanay, Vol. Il, 37. Lisboa,
1851.

(Transcrito in «O Esculapio» n.*® 152 e 153, de Dezembro de 1851
e Janeiro de 1852).

O Bote Tubular Salva-Vidas de Richardson. In «O Panoramay,
Vol, I, 3.2 Série, n.° 9. Lisboa, 1853.

Notes Taken during a trip to Santarém, Batalha and Alcobaca.
Nova lorque, Office of the Parker's Journal, 1852. 12.° de 60 pp.
(Contém a reproducdo de uma série de notas publicadas para



7.

10.

distribuicdo no «The Parker's Journal» e foi publicado apenas com
as iniciais F. F. de la F.).

Catalogo dos Manuscritos Portugueses no Museu Britanico.
Imprensa Nacional, Lisboa, 1853. 8.° de XXV+415 pp. (Esta obra
foi criticada no jornal inglés «The Critic», n.° 328 (Dezembro de
1854). Aditamento importante foi feito por Francisco Adolfo de
Varnhagen, na obra Sucinta Indicagdo de alguns Manuscritos
Importantes, Respectivos ao Brasil e a Portugal existentes no
Museu Britanico em Londres, e ndo compreendidos no Catalogo
Figaniere. Imprensa da Antilla, Havana, 1863.

A Guerra e o Comércio Livre. Tip. do Panorama. Lisboa, 1854.
Opusc. in 8.°, 33 pp. (Ensaio a favor da liberdade de comércio).

Documentos Inéditos Acerca do Conde de Avranches. In «O
Panorama». Vol. V. 3.2 série, n.° 9. Lisboa, 1856.

Ensaio sobre o Valor Representativo dos Metais Preciosos no
Meado do Século Xlll. In «O Panorama», 3.2 Série, Vol. XV.
(Voltou a imprimir-se, refundido, no livro Memorias das Rainhas).

Memorias das Rainhas de Portugal. D. Tereza até Santa Isabel.
Tip Universal. Lisboa, 1859. 8.° de LXXXI+336 pp. (Com



11.

12.

documentos, fac-similes e retratos, € obra considerada valiosa
pelos bibliofilos).

Dos comentarios a esta obra, salientamos os publicados in:
«Revista Contemporanea», XX (Turim, 1860); «Instituto», Vols.
VIII (91) e IX (1); e «Arquivo Pitoresco», Tomo V (Lisboa, 1860),
num artigo de Rodrigues de Gusmao.

Alguns Reparos e Explicagbes. In «Arquivo Pitoresco», Tomo VI.
Lisboa, 1860.

(Constitui defesa em face de um artigo inserido pela mesma
publicagao, Tomo V, acerca do livro n.° 10).

The Shoemaker of Sevilla. Conto. In «The New York Ledger», N.
Y.. 27 de Abril de 1861.

13. The Phantom's Cave. Conto. Ibidem, 18 de Maio de 1861.

14.

15.

A Millionaire's Revenge. Conto. Ibidem, 8 de Junho de 1861.

Vasco Peres, the Cooper of Alcobaca, Romance em 18 capitulos
acerca da batalha de Aljubarrota. Ibidem, 2, 9, 16 e 23 de
Novembro e 7, 14 e 21 de Dezembro de 1861.



16. A Liberdade e a Legislagéo, vistas a luz da Natureza das Cousas.
Tip. de B.P. Sodré, Petrdlis (Brasil). 1866. 8.° de VIII+304 pp.
(Tese em defesa da manutencdo da independéncia do povo
portugués. Artigo critico foi publicado acerca deste ensaio, por
Conego Fernandes Pinheiro in «Revista Trimensal», do Instituto
do Brasil, Vol. XXIX).

17. Correspondéncia Oficial com o Governo de Sua Magestade e com
o Governo Britanico, desde Junho de 1869 até Abril de 1870, na
qualidade de Encarregado de Negdcios de Portugal em Londres;
ou Negociagbes versando na questao dos vinhos e da escala
alcodlica, quais preliminares de um Tratado de Consércio em
projecto. In «Livro Branco», Vol. lll, pp. 140-298. Lisboa, 1872.

18. Palmitos. Novela. Tip. Cautley Newby, Londres, 1873. Trés vols. 8.°
de 396, 357 e 379 pp. (Romance descritivo, em inglés, da vida na
roca brasileira e dos colonos portugueses, fundado em
observacdes pessoais do Autor).

19. Lettres Japonaises sur la Civilization en Europe comme Produit du
Christianisme et de la Voie qu'elle suit actuellement. E. Dentu,
Paris, 1875. 8.° de VI+39 pp. (Saiu sem nome do Autor. Inclui
quinze cartas, das quais, as primeiras seis, foram transcritas in
jornal «Correspondéncia de Portugal», em 28 de Janeiro, 13 de
Fevereiro, 13 e 28 de Margo e 29 de Agosto, de 1877).



20.

21.

22.

23.

24.

25

My Recollections of Russia. By a Diplomatist. Série de biografias
de personalidades russas do seu tempo. In «The Whitehall
Review». Londres, 21 de Outubro de 1876 a 13 de Janeiro de
1877. (Assinou apenas: Um Diplomata).

Notes on Russian Life. By one who has lived in Russia. In
«Financial Opinion». Londres, 9 de Agosto a 28 de Dezembro de
1877. (O autor —alguem que viveu na Russia — assinou com o
pseudonimo Basil).

Elva. A Story of Dark Ages. Trubner & Co., Londres, 1878. 8.° de
VIII+194 pp. (Poema em cinco cantos, fundado nas lendas
biscainhas do Conde Dom Moninho e da Dama Pé de Cabra,
constantes do Nobiliario, de D. Pedro).

Suum quique. O 1.° tomo das «Rainhas de Portugal». por
Francisco da Fonseca Benevides (Lx.?, 1878) e as «Memoérias das
Rainhas de Portugal», Lx.%, 1859). Liv. Ferreira, Lisboa, 1880.
Folheto de 60 pp.

Quatro Regras de Diplomacia. Liv. Ferreira, Lisboa, 1881. 8.° de
239 pp.

. Catalogo Metodico da Livraria do Visconde de Figaniere. V. Sousa

Neves, Lisboa, 1882.



26. Guesto Ansures. Quadros da Vida Neo-Gotica. Romance Historico,
seguido de Apontamentos arqueoldgicos relativos ao Século VIII.
Liv. Ferreira, Lisboa, 1883. 8.° de 331 pp.

27. Memoria sobre o valor da Expressdo «Aquas Aquaramy» dos
Diplomas Antigos. Comunicacao a Academia das Ciéncias. Tip. da
Academia, Lisboa, 1884. 4.° de 24 pp. (Apareceu numa tradugao
castelhana, de D. Luis Zamora Carrete, in «Galicia Diplomatica».
Tomo Il, n.°® 42 a 48. Santiago de Compostela, 1884).

28. Estudos Esotéricos. Submundo. Mundo. Supramundo. Liv.
Chardron, Porto, 1889, 8.° de 744 pp®.

ROMANTISMO E EVOLUCIONISMO

1. ASPECTOS GERAIS



Em dado instante, o positivismo inglés de Stuart Mill e de Herbert
Spencer, cuja trilogia dos principios — biologia, psicologia e sociologia
— se mostrava mais englobante do que a do positivismo, encontrou o
apreco da audiéncia portuguesa, tanto mais que, se o positivismo
francés era preferido nas escolas de humanidades, o inglés era
abertamente preferido pelas escolas médicas. O caracter do
positivismo inglés, marcadamente cientifico, realista quanto aos
principios, menos ideolégico do que o francés, inseria-se numa
continuidade referenciavel a Bacon, cuja doutrina despertara a atencao
das inteligéncias portuguesas, que o preferiam, ao cartesianismo.

«A filosofia de A. Comte e de H. Spencer. as obras de Darwin e de
Littré, os trabalhos de Huxley e de Haeckel (...) encontravam de dia
para dia maior numero de leitores, de adeptos e de verdadeiros
crentes, no meio da sociedade portuguesa»’.

O «darwinismo», estabelecendo uma lei de continuidade evolutiva,
no que diferia da triparticdo cronolégica de positivismo, e teorizando
essa mundividéncia cosmica e bidtica, em que todo o ser se insere,
numa ininterrupta mas modificada genealogia, deu substancial apoio ao
evolucionismo formulado por Spencer e seus continuadores, e
tornou-se uma das opc¢oes antipositivistas, um diluente do positivismo,
mesmo quando, através dele, se propiciou, na recusa ao positivismo
francés, a abertura ao neo-«kantismo» e ao idealismo germanicos.

A vulgarizagao de Mill, Darwin e Spencer processou-se com certa
rapidez, e comegou por provocar a soturnidade das varias espécies de
crentes, que viam nele uma prova contra a existéncia de Deus. Que
tanto se nao encontrava, nem implicito, nem explicito, no
evolucionismo, foi o que procurou demonstrar o marechal de



Saldanha ® ao publicar o breve mas sopesado estudo Concordéncia do
Génesis com as Ciéncias (1868) e ao prosseguir a adequacao da
verdade catdlica ao método evolucionista. Naquele mesmo ano, José
Gerson da Cunha publicara o estudo sobre O evolutismo, e no espaco
de um decénio, assinalaram-se as contribuicbes de varios
evolucionistas, quais, Pedro Gastdo Mesnier, Roberto Woodhouse,
Bento Nasica e Ernesto Cabrita que, no ambito do positivismo,
assinaram expressoes colaterais do evolucionismo, sendo que, nesses
autores, se podem encontrar indicios da doutrina transformista, mesmo
quando dados numa dimensionalidade ideoldgica e militante.

A origem da vida, com sua implicita finalidade, foi o tema capital
do evolucionismo que, e salva a intencao de Saldanha, foi entendido
mais como uma ciéncia do que como uma filosofia. A Polémica
Cientifica (1895) de Anténio Maria Ferreira contra José Augusto
Nogueira Sampaio (1827-1900), o evolucionismo mecanicista deste, e
as expressbes polemizantes mas compreensivas de Franca
Bettencourt, em Hominum Species Una (1861), e do Padre Fernandes
Santana, em Questées de Biologia (1900) sao lugares que deixam
entender a facilidade com que as doutrinas creenciais se dispunham a
aceitar as principais teses cientificas do evolucionismo, uma vez que
este nao atirasse para situagoes desrespeitosas dos dogmas cristaos.

Ao verter e editar em portugués a obra de H. Hamard, sobre
Darwinismo, Monismo e Transformismo (1904), Gomes dos Santos,
que representou um momento alto do pensamento catdlico, em face
das novas tendéncias, assinalava a conviccao acerca da possibilidade
conciliatéria do método evolucionista e da teologia catdlica — no que
vinha dar seguimento as teses, ja de Saldanha, que as radicara em



Schelling, ja de Antdonio Maria Ferreira. Tanto ndo obstava a que, nos
circulos laicizados, se ndo olhasse o evolucionismo de forma radical,
como unica e exclusiva hipotese de conhecimento e explicitacido do
ser. Com maior ou menor mistura de positivismo, cremos ter sido nessa
acepcao que o evolucionismo era entendido pelos colaboradores de O
positivismo e principalmente por Candido de Pinho (1853-1919) na fase
em que, no estudo do automatismo, descobrira o sortilégio cientifico do
evolucionismo.

A dimenséo cientifica do evolucionismo € acentuada, e determina
o pensamento de Mendes Correia (As Novas ideias sobre a Evolugéo,
1920), o atomismo de Ferreira Girdo, (A teoria dos Atomos e dos
Limites da Ciéncia, 1879), o de José Maria da Ponte Horta que, na obra
sobre Os Infinitamente Pequenos (1884) afirmou uma originalidade de
raciocinio cientifico e filosofico, que importaria aprofundar.

As determinagdes portuguesas do evolucionismo, de um ponto de
vista rigorosamente filoséfico, embora aparecendo ao ritmo da
intermiténcia verificada quanto as determinacdes cientificas, s6 se
tornaram sistematicas a partir do momento em que o spencerismo
insuflou motivagdes nas disciplinas escolares mais proximas da
filosofia, ou mais adequadas ao raciocinio filoséfico do que ao
raciocinio cientifico. E nesta ordem que se menciona a obra filoséfica
de Joaquim Antdénio da Silva Cordeiro, cujo estudo, A Crise (1898)
comporta uma universalidade evolucionista dos valores humanos,
sociais e religiosos, permanecendo como perspicaz matriz de uma
etno-psico-sociologia rigorosa, para a qual importaria orientar certas
consideracodes, suscitadas pelas modernas ciéncias antropologicas.



Entretanto, e fora do ensino superior, o evolucionismo encontrara
em Domingos Tarrozo uma forma de expressido que nos parece
singular e vira a encontrar mais tarde, em José Augusto Correia, outra
singularidade expressiva (Evolu¢cdo Filosofica do Espirito Humano,
1916), considerando que o materialismo daquele n&o exclui uma
teodiceia, enquanto o materialismo deste totalmente exclui a teodiceia.
Entre esta materialidade, espiritualizada em Tarrozo, e humanizada em
Correia, se devera colocar o evolucionismo de Silvestre de Morais, bem
como o panteismo de Sampaio (Bruno).

Silvestre de Morais nao aceitou o evolucionismo de Spencer sem
importantes rectificagdes. Previamente determinista, Morais ndo podia
raciocinar em termos de evolugao inesperada e, para ele, toda a
evolugao surgia como algo que, determinante embora, se encontra
previamente determinado. Desta conciliagao de opostos deriva o que
entendeu designar por evolucionismo determinista, pelo qual existe na
natureza uma corrente ininterrupta de inversbes e de conversoes, de
forma que o finito gera o infinito e o infinito gera o finito. Determinado o
primeiro, evolucionante o segundo, o que supde que a evolucédo € uma
indeterminacao infinita do determinado, uma conversio paradoxal do
nao-ser ao ser e, deste, ao nao-ser.

A doutrina de Spencer pode ndo sair robustecida do pensamento
de Morais, mas sai, concerteza revista, ja na ordem de alguns
principios, ja na ordem de metodologia e da teodiceia, que foram os
pontos para que Morais enderecou mais importante contributo.



2. O ORIENTALISMO

Como se explica que o romantismo de Figaniére tenha afluido a
necessidade de postular o evolucionismo, por um recurso ao meétodo
da gnose oriental?

Em primeiro lugar, a ideia de exitus et reditus, de fluxo e refluxo da
criacao, sem risco de atomismo e de eterno retornismo, repensando a
concepcao platonica de origens, com separagdo do universal e do
particular, da ideia e da coisa, de Deus e do Mundo, adequa-se a uma
solucao evolucionista, ao contrario do que se verifica no transformismo
e no positivismo. Em segundo lugar, porque o romantismo recuperou
da gnose a ideia dos limites, como se vé no pensamento de autores
como o inglés William Blake (11827) e o francés Gérard de Nerval
(11855).

O evolucionismo, contendo teorias de situagcdo e de acgao, €
sistema finalista, que se adapta sem esforco a antropologia do
romantismo e a concepcao teocéntrica das religibes transcendenta-
listas, que nao desvalorizam o curso historico, como é o caso do
cristianismo.

Em terceiro lugar, o evolucionismo portugués, mais ligado ao
romantismo do que ao realismo e ao utilitarismo, sem que se tenha
interessado pela histéria da gnose, praticou nalguns casos, um
pensamento de caracter gnostico, disso constituindo exemplos, Amorim
Viana e Sampaio Bruno e o préprio Visconde de Figaniere. Mas esse
mesmo evolucionismo descobriu e valorizou a sabedoria oriental e, nao
sendo muito significativos das tendéncias portuguesas na segunda
metade do século XIX, alguns autores houve que escreveram



aproximacoes ao pensamento oriental. No ciclo do positivismo do
Curso Superior de Letras, Antonio José Enes defendeu uma tese
acerca da Filosofia Religiosa do Egipto (1868), no mesmo ano em que
o escritor da india Portuguesa, José Gerson da Cunha, publicou o
ensaio Introducdo ao Estudo da Ciéncia e da Vida. O estudo de G.
Vasconcelos Abreu, Sentimento Indiano (1871) insere-se nesta linha
orientalista, vigente em pleno transformismo que, a volta de 1870,
solicitava a atencdo de autores como Pedro Gastdo Mesnier, Bento
Nasica, José Goncalves da Cruz Viva, Augusto Eduardo Nunes e
Ernesto Cabrita. No ano de 1881, o ja citado Vasconcellos Abreu
publicou umas Notas para a Historia das Relagées entre o Oriente e o
Ocidente na Antiguidade, em que definia os aspectos comuns a
filosofia grega e ao budismo — duas das fontes que o Visconde de
Figaniére utilizou em seu estudo, enquanto Jodo Bernardo de Ataide
examinara os temas do Animismo e Vitalismo, (1805).

Excepcao feita a Vasconcelos Abreu, a teosofia tinha menor
relevo naquelas obras, mas Figaniére, beneficiando de um clima
favoravel a esse género de estudos em Portugal, teve a vantagem de,
através das ligacbes com centros da teosofia europeia, como o
londrino, levar até mais longe a alianga do evolucionismo e da gnose
teosodfica.

Em Portugal, € de considerar que o aprofundamento da filosofia
oriental visou quase por norma as relagdes com a filosofia grega, e
testemunho desta assercao se encontra em um dos mais notaveis
estudos produzidos em Portugal no dominio da histéria da filosofia, a
Introducao de Latino Coelho (11891) a versao da Oracdo da Corda, de
Demdstenes (1879), em que, pelo menos trés capitulos, sdo dedicados



a sabedoria oriental: o capitulo VII, acerca das filosofias primitivas e de
Buda, o VIIl, acerca das relacbes com a India e, o IX, acerca da
metafisica ariana.

E curioso sublinhar, por isso, que foi na presidéncia de Latino
Coelho que se concretizou a admissdo de Figaniére na Academia das
Ciéncias, numa data em que o Visconde apenas publicara obra
historiografica — unico motivo da admissao, segundo se depreende do
processo do académico — pois € plausivel que, ja entao, ambos se
encontrassem interessados pelos mesmos assuntos.

\Y
ELEMENTOS DE FILOSOFIA

1. FILOSOFIA E CIENCIA

Constante apesar das variantes € a ideia de que a filosofia se
concebe como totalidade de saber — o saber total.

Mas o termo «saber total» contém o germe de uma controvérsia,
qual seja, se o adjectivo «total» significa quantidade — ou qualidade,
muito embora nas categorias aristotélicas e quantidade — seja um
modo qualitativo, um aspecto da qualidade.



Se todo o saber do homem é relativo e filosofia pressupbe uma
relacdo fundamental, a que intercede na diade amor e sabedoria, amor
da sabedoria, afirmar saber total € negar a filosofia que, por ser
filosofia, ndo é ainda o saber, mas a poténcia dele. Quando dizemos
filosofia como saber total queremos dizer que a anterioridade potencial
se tornou consequéncia actual e que a filosofia tanto € o saber em
poténcia (em relacdo para um desenvolvimento ulterior) como o saber
em acto. Se no fodo situamos a origem de tudo, ou no fodo
entendemos o fim de tudo, o adjectivo total entende-se, ndo como a
quantidade universal mas como a qualidade universal do saber, que € 0
proprio saber. A controvérsia manifesta-se por causa da ordem logica
em que se perspectiva a filosofia como saber do todo — ou no
principio, (o saber geral) ou no fim, (o saber universal). Com efeito,
para toda a filosofia, remota ou moderna, a filosofia € o saber todo,
mas, enquanto uns a entendem como saber geral ou originador, outros
a entendem como saber universal ou unificador, de modo que, para
uns, a filosofia € no principio e, para outros, no fim, sem que se exclua
a terceira via, onde a filosofia tanto é saber principial, como saber final.

Os conceitos de estudo geral e de estudo universal clarificam este
raciocinio. No conceito de estudo geral, o saber principia numa unidade
geral onde se geram os varios saberes, faculdades ou especialidades,
sendo a filosofia a «madre das ciéncias». Uma totalidade de saber
inicial origina um desenvolvimento genealdgico de saberes particulares
que, dependentes da filosofia, ndo sao a filosofia.

No conceito de estudo universal, a filosofia é final. O indagar do
saber parte das generalidades, das especialidades, ou das faculdades.
O saber filosdéfico constréi-se em unidade final ou universal, depois de



sabidas e transcorridas as constantes e as variantes das disciplinas
particulares.

A filosofia esta no universal. No geral, a filosofia ndo €, nem acto,
nem perfeicdo, mas poténcia, o saber geral ou originador. O saber
potencial actualiza-se nas formas particulares de cada saber
especializado, as faculdades, ou meios. O saber da perfeicdo € o que,
transcorrida a variedade e a multiplicidade facultativa, desde o saber
indeterminado (geral) ao saber determinante (universal) percorreu todo
o saber, determinado nos actos mediais. A filosofia, como saber total,
seria fim em si mesma, principio e ultima causa.

Mas, como é evidente, e ndo apenas na nomenclatura da gnose,
os extremos tocam-se, ainda que a tangéncia nao signifique
identificacdo. Cunha Seixas, contemporaneo de Figaniére, pressupds
este movimento triadico do indeterminado ou geral, para o determinado
ou particular, rumo ao determinante, ou universal.

Tedfilo Braga, contemporaneo de ambos, ndo pressupbs a triade
infinita, e, como positivista, perspectivou a filosofia na origem, ou como
geradora de saberes cada vez mais particulares, alfim identificados
num contexto légico unico. a ciéncia. Para Tedfilo, a filosofia € mae das
ciéncias; para Seixas, a filosofia € a conclusdo das ciéncias, a
perfeicdo para que elas tendem.

Os limites do saber sao a crenca e a duvida. Crencga significa o
acto em que o pensador assume, com toda a garantia de certeza, tudo
aquilo a que chega por conclusao, mesmo por via de razao, visivel ou
invisivel seja. A dialéctica possivel da crenca e da duvida € a que
transcorre do confronto I6gico das normatividades definidas na posicao
«incredibile, ergo divinum», e na posigcao «credo quia absurdum». Na



primeira, o incrivel € por isso mesmo divino. Se invertermos os termos
da proposicao. «divinum, ergo incridibile», teremos coberto a outra
metade, que faltava a primeira; divino, logo incrivel. Oposta a esta
posicao, suportada pela recusa a todo o enigma que se propde no
invisivel e no insensivel, (porque o saber € de crer, o absurdo é para
crer, ja que o absurdo, sendo como absurdo uma conclusao logica da
razdo, como conclusao, ainda que absurda, tem de crer-se), a duvida &
também uma afirmacdo do que estda em duvida e que a razdo se
recusa a crer, pelo que a duvida nao € um saber consistente, mas um
degrau, uma interrupgao, uma paragem no movimento de saber, que
vem do geral, e caminha para o universal. A primeira posigcao garante
que sO as ciéncias sao verdadeiras, enquanto a segunda posicao
admite que o absurdo é tao passivel de conhecimento como o ldgico, e
que o absurdo é também logico. O crivel demarca a linha que
interrompe a continuidade do sensivel, e introduz o conhecimento na
continuidade do insensivel. As ciéncias sao do sensivel (geral), a
filosofia € do insensivel e do oculto (universal), por ndo recusar o
sensivel.

Se o0 geral ndo €& um contrario do universal, mas um
complementar, também filosofia e ciéncia ndo se podem colocar em
posicdes opostas ou contrarias, porque, ou no principio, ou no fim, a
filosofia € o uno da ciéncia, como a ciéncia € o multiplo da filosofia.
Necessitante da filosofia, a ciéncia; liberante da ciéncia, a filosofia.

A ideia que Figaniére propde € a de filosofia como saber universal.
Ndo é uma poténcia do saber; ndo € o conjunto das faculdades; é a
sintese elaborada, alfim, das constantes essenciais das ciéncias —



«sintese de todas as ciéncias e disciplinas, sem ser vassala de
nenhuman®. Epistemologia das ciéncias?

Também, e ndo s6. Da filosofia €& ela ser uma sintese
epistemologica das ciéncias mas €, também, o ser uma porta para
onde a ciéncia nao deita janelas. Enquanto a ciéncia como tal cumpre
um designio gnoseoldgico no mundo das manifestagdes patenteadas
ou evidentes, mesmo que subtis e de acesso dificil, a filosofia cumpre
designios transfenomeénicos. Os seres revelam-se e ocultam-se através
de qualidades. Ninguém conhece uma coisa, se essa coisa nao se
apresentar com qualidades.

Se reconhecemos a neve, € porque essa neve se nos apresenta
como algo que possui todas as qualidades inerentes a neve: as
qualidades patentes, cuja analise pertence a ciéncia. Mas os seres
exprimem, na multiplicidade fenoménica, a mesma inconsutil unidade,
uma certa mas oculta qualidade, que é constante mas n&o variante em
todos os seres, e a essa inconsutil unidade, oculta qualidade — a
esséncia? — a ciéncia ndo pode chegar. Figaniére adopta, mas sujeita
a uma ampliacao de significado, a tese de Schopenhauer, segundo a
qual a ciéncia tem por limite as qualidades ocultas'™. A ciéncia termina
onde a filosofia comeca, ao chegar as qualidades ocultas, que
pertencem a filosofia™.

Se as qualidades ocultas sao impassiveis de razao empirica, e se
a filosofia requer a razdo como instrumento de mediacdo e de
revelacdo, como atribuir algo de irracionavel a filosofia?

Figaniere solve a dificuldade por uma adequacgado valorativa da
crenca a razao, e vice-versa. Nem a razao dispde de um infinito poder
gnoseoldgico, nem a crengca € um valor que dificulte o processo da



razdo. Crenca é tanto o acto de crer, em que uma ideia universal e
abstracta se entifica ou torna ente real (a ideia de Deus assumida
numa pessoa divina) como o acto de fé que alguém professa, num
conhecimento adquirido e garantido. Aceitar que uma reacgao quimica
se processa, se houver as condicbes necessarias € tanto um acto
dependente da razdo, que se transforma em regra normativa, como um
acto dependente da crenca, porque se pde de parte a hipétese de que
esse fendmeno nao se verifique, se tiver de verificar-se.

O risco da filosofia € o de aceitar extremismos metodoldgicos
limitados e definidos por parametros que, de acordo com a
dimensionalidade da ciéncia, sao indefinidos, ou deficientes, em
relacdo a imensidade Ontico-fenomenoldgica, onde se inclui a
ocultacdo infinita do indeterminado, a manifestacdo multipla do
determinado e a inacessivel unidade da energia determinante, ou seja:
o submundo, cujos limites sao inaproximaveis; o mundo, de limites
definiveis; e o transmundo, de experimentada inacessibilidade pelos
instrumentos gnoseoldgicos (crenca, razao, religido, ciéncia e filosofia)
humanos. Cada uma destas disciplinas nao pode, s6 por si, interrogar a
outra, para lhe recusar as respostas. Nenhuma esta em posicao
sobranceira e, com a mesma autoridade com que a ciéncia invoca a
razao contra a religidao, a religidao pode invocar a crenga contra a razao
da filosofia. Situacbes paramétricas sao ambas, e nunca limites
absolutos, pelo que ambas se respondem uma a outra, para que as
respostas sejam bilateralmente consideradas, evitando o divorcio de
trés saberes, que ndo sao mais do que um so. A religiao, a ciéncia e a
filosofia, uma na relagdo do transmundo com o submundo, outra na



relacdo do mundo em si mesmo, outra na relacdo do mundo com o
transmundo.

«Viesse (a Autoridade) armada de dogmas do sobrenatural,
viesse com a ipse dixit da Ciéncia, a credulidade ndo se manifestaria
menos num caso do que noutro, aceitando nds cegamente o tracado
imposto. Uma argumenta que nao basta a Razao para dar conta de
tudo. Afirma a outra que ela pode conhecer de tudo que seja
conhecivel, e que tanto basta. Responde aquela a verdadeira Filosofia:
a razdo humana falta, sim, a latiddo que dizeis, mas ndo nos assegura
que ela seja a dltima ratio das nossas possibilidades, ou que estas
dependam do sobrenatural. A Ciéncia pergunta: e vos estareis bem
certa de conhecer os limites do conhecivel?»'

Vigilante para se manter pura, a ciéncia ndo deve fechar-se a
filosofia, nem esta a religido, pelo mesmo motivo que o fenbmeno e o
nomeno nao se propdem quais realidades estanques e incomunicaveis.
A cooperacao entre as disciplinas humanas do saber e do amar ¢
possivel e desejavel, bastando que estejam cientes das definicbes e
das mediagoes inerentes a cada uma. Se a ciéncia for capacitada de
que é o saber dos meios, a analise dos fendbmenos em cujo
conhecimento a duvida tem razao de subsistir, porque «a duvida pode
pairar sobre a natureza, nunca sobre a existéncia do Ser Supremo»';
se a religiao se definir como a imitagcao do Adoravel, fica isenta das
solicitacbes cientificas que nessa imitacdo introduzem duvidas
deslocadas, porque o Adoravel € impassivel a duvida, apenas movido
pelo amor. O erro que minoriza a axiologia religiosa, ou a eficacia
cientifica, deriva da defeituosa definicdo da esséncia da religidao a face
da ciéncia, e da ciéncia em face a religiao. «Muitos mestres da Ciéncia



deslembram que homines dum docent, discunt (Sén., Ep. 7), assim
como muitos doutores em teologia andam esquecidos do preceito
agostinho religionis summa est imitari quem colis. (De Civ. Dei, VIII,
17).»

As teses do evolucionismo espiritualista, que em Portugal tiveram
a utilidade de contribuir para a dissolugao do materialismo positivista e
do transformismo, ou, ao menos, para minorar os efeitos da pedagogia
positivista nas escolas, adequaram-se melhor ao tradicional
augustinismo (muitas vezes possuido de um aristotelismo platonizante)
que prevaleceu nos autores espiritualistas, apds a erradicacao da
escolastica peripatética. Inibidos quanto a Aristoteles, alguns autores
optaram pelo sucedaneo platonico e agostinho, a luz efectuando a
leitura dos modismos culturais aclimatados pelos publicistas e
divulgadores — evolucionismo, transformismo, idealismo aleméao,
balmismo ou, pura e simplesmente o positivismo, cuja estrutura nao
evitou que pudesse ser aceite por autores catdlicos. (Os integralistas
foram, do ponto de vista metodolégico positivistas e, um
nao-integralista, mas catoélico de radical tradicionalismo, como Alfredo
Pimenta, foi um preclaro positivista). Num ambiente em que a
constante era a da recusa da religiao pela ciéncia e vice-versa
(exemplo apoditico desta recusa nos ficou da polémica entre o Padre
Fernandes Santana e o0 médico Miguel Bombarda), a linha
augustiniana, servindo-se do evolucionismo de um Spencer, mas
rectificado, conseguiu adiantar propostas conciliatérias. Figaniére
pensava que «a religido e a ciéncia fazem mal desligar-se uma da
outra»', admitindo um plano de interpenetragéo que possibilitasse uma
religido cientifica e uma ciéncia religiosa, unidas pelo vinculo da
filosofia, no que oferece ampla conotacdo, ja com Bruno, ja com um



autor evolucionista posterior, Silvestre de Morais, propositor da tese
equivalente.

Uma ciéncia irreligiosa, puramente materialista, € um materialismo
e, para Figaniére. o materialismo é uma «aberragdo da ciéncia» '°.

2. GNOSEOLOGIA

As teses anteriores sao elos de uma cadeia universal cujo acto € o
conhecimento. Para elaborar as teses de conciliacdo da triade
gnoseoldgica, Figaniére tinha de mentar uma teoria do conhecimento,
capaz de explicitar as proposicoes demonstradas.

Figaniére nao tinha qualquer particula de more geometrico, ou de
more  sillogistico. O seu pensamento era de preferéncia
onto-pneumatoldgico, ndo pondo no homem todo o poder de decidir
acerca do saber, (por isso, a correccdo ao valor da razdo como via de
conhecimento, e a limitacdo da duvida a ciéncia). O silogismo é
sacrificado a visdo, e a razao humilda-se perante a iluminagao. O
homem € um ser vidente que |, na natureza e na histéria, certos dados
acerca dos quais ndo tem de concluir. Tais dados sdo efectivas
conclusdes. Na relacdo contraditéria de uns com outros, a duvida pode
ter lugar, e a ciéncia compete esclarecer a aporia dubitativa, mas o que
€, €, independentemente de ser pensado. Com efeito, Figaniére
discorre segundo tramites aproximativos, que afirmam um pensador
para quem o Ser tem prioridade sobre o0 pensar, ou seja — para quem



o Ser existe apesar do pensar, sendo fungcdo do pensar a mediacao
para conhecer o Ser.

O pensar, como via gnoseoldgica dependente da realidade 6ntica,
€ algo que também existe no homem, mas antes dele.

Figaniere parte de wuma sabedoria creencial para um
desenvolvimento racional, de forma que a razdo, em vez de se opor a
crenca, € um suporte existencial para a crenca. Crengca e razao
afirmam-se como impulso e relacdo gnoseoldgica, e se a crenga e a
razao se tornam vias necessarias ao homem, € porque o homem se
encontra em situacao decaida, ou decadente. Se o homem nao
estivesse em decadéncia, mas unido ao que o determina, nem a
crenca nem a razao seriam justificaveis. Ao vir para o mundo, o homem
perde.

O homem tem uma origem superior e, antes de estar no mundo
historico, possuia o conhecimento integral do ser, e do pensar, que é
no scr. O homem é tanto mais sabio quanto mais proximo da origem,
tanto mais ignorante quanto mais afastado da origem. O progresso
evolutivo constitui um caminhar para as origens, caminhar esse que,
em vez de se fazer por sucessivos recuos ou regresso, se efectua por
sucessivos avangos ou progresso, embora de ambos os modos fosse
possivel aceder a origens (ao saber), s6 ndo sendo o regresso possivel
porque, na escada angeélica, ha «os anjos de Deus subindo e
descendo» (Gen. 28, 12) tal como Jacob os viu em sonho. Ou seja —
nem ha apenas queda ou cadéncia, nem apenas elevaciao ou
ascendéncia. O transito do homem é, segundo o espirito que o0 anima,
um regresso em progresso, e Um progresso em regresso’”.



A civilizacdo (leia-se: cultura) ndo nasce da brutalidade'®, mas é
uma sequéncia de ciclos em busca da sabedoria perdida, da palavra
perdida. O homem sai do geral, passa pela via do particular e ascende
de novo ao geral (universal). A tese de que a cultura € uma conquista
da modernidade do homem e de que a antiguidade era a brutalidade,
entra em conflito com os testemunhos, proféticos ou mesmo gndésicos,
da remota antiguidade. O homem adamico € um homem justaposto a
origem — € divino. O Paraiso significa essa insergdo do homem na luz
total da sabedoria. A transformacdo do perfeito em imperfeito, ou do
maior no menor, € ilégica, e levaria a um salto de consequéncias
contraditérias. O que sucede ndo € uma transformacao do homem — é
uma evolucdo ciclica que o afasta da origens, e que corresponde ao
instante em que os anjos descem pela escada. O transformismo é
incapaz, portanto, de compreender as significacbes Onticas, a
alogeneidade de que o saber humano se encontra possesso. «Nao
pretendo alegar que o transformismo deixe de explicar muitos dos
fendbmenos que nos cercam, sendo certo haver influéncias em
constante actividade, cujo efeito é produzir variagdes. Mas o que esta
fora de alcance de semelhante doutrina é dar conta da evolugao das
espécies, da confluéncia assim como da ramificacdo dos tipos e do seu
transbordar sobre um reino a respeito doutro, sem contudo haver
parentesco ou encadeamento» '°. Para o transformismo, o ser procede
por saltos, para o evolucionismo por fluxo, como no rio de Heraclito. A
agua, que € sempre agua, nado € a mesma ora e logo, mas nao deixa
de ser o que é. Também o homem, para o evolucionismo: o homem € e
ja foi, mas ndo deixa de ser homem. E de estirpe divina, e Figaniére
aceita sem reservas o0 apotegma do pitagorismo.



Se a histéria humana é uma sequéncia de ciclos, em que 0s
modos variam, mas sem alteracdo da substancia ou da esséncia.
Figaniere compara a tese de Vico ao transformismo: o homem vai do
particular para o geral. Mas de onde vem? A sua resposta com o
homem adamico é uma tentativa para clarear a dificuldade, explicitada,
sem duvidas, no paradoxo de Hermes Trimegisto, que cita: «o que esta
em baixo é como o0 que esta em cima, e o que esta em cima é como o
que esta em baixo»®.

Toda a sabedoria € recuada para a antiguidade historica. As
descobertas que o homem vai efectuando mais ndo sdo do que
achamentos de saberes perdidos, ou olvidados. Dada a revelacao, logo
se processa a reminiscéncia, e as descobertas de Copérnico sdo
apenas o reencontro tedrico com factos ja muito antes sabidos, mas
esquecidos no processo de afastamento. A evolugao € uma involucao
— para dentro da origem, em que, uma vez completada a descida, o
homem recomecga a subir a escada, rumo ao geral de onde provém,
ndo por queda, como sucede na teoria de Sampaio Bruno, ou de
Pascoaes, ndo por cisdo como acontece em José Marinho, mas por
degradacgao (espirito inferiorizado) como no pensamento de Leonardo
Coimbra e de Alvaro Ribeiro.

Que sdo as invencdes humanas? Passos para o saber olvidado?
Sao0, no dizer de Figaniére, «ressurreicdo acompanhadas de
progresso»?', e neste ponto lhe é possivel provocar um reencontro de
Platao, para quem os antigos estavam mais perto dos deuses, sendo
sabios; e de Aristoteles, para quem «as ciéncias e as artes se haviam
perdido mais de uma vez para depois renascerem»??. Entdo, «a religido
apoiava-se na ciéncia, o governo e as instituigdes na religidao, ou, em



outras palavras, a Filosofia era involucro de religido, ciéncia, governo e
instituicées. Nesse tempo, a ciéncia que hoje se diz oculta cultivava-se
a luz do dia, porque o poder estava entregue a sapiéncia»?, isto &, o
poder ao saber, a cracia & arquia. E o que Figaniére pretende sintetizar
na paradoxal luminosidade do apotegma de Lun-Yu: «saber que se
sabe o que se sabe, e saber que se ndo sabe o que se ndo sabe»?*.

Do geral ao particular e do particular ao geral (sem que o trajecto
envolva a ideia do eterno retorno, mas de fluxo continuo) o saber do
homem surge em plena sabedoria, desce para o espago da ciéncia,
que € o mundo, e transcende para a sabedoria inicial,
progressivamente reconquistada, ou ressurgida na consciéncia do
homem.

3. ONTOLOGIA

O espirito ndo se confunde, entdo, com a matéria?

Figaniére critica as teses de Spencer, Hartmann, Schopenhauer e
Espinosa, mas orienta a critica no sentido de extrair esta conclusao:
apesar das divergéncias desses autores acerca da matéria e do
espirito, todos «reconhecem haver o que se ndo confunde com a
matéria ou o seu equivalente»®®, embora cada um nomine esse
inconfundivel com nome peculiar. Causa oculta em Spencer, Todo-Uno
ou Substancia em Hartmann, Vontade em Schopenhauer, Substancia
Una e Indivisa em Espinosa, Figaniere denomina esse inconfundivel
por Espirito. O Espirito, esse inconfundivel significado na nomenclatura



anterior, ndo é um fendmeno, mas uma causa primeira, como a ideava
Aristoteles — imovel movente. O espirito esta na matéria, mas nao é a
matéria. Ndo se confunde, nem se manifesta. E do espirito o
permanecer imanifesto e, sendo uma omnipresenca, porque toda a
matéria depende da sua objectivacdo, como o filho do pai, o espirito «é
nada, no sentido de ndo ser coisa»®. Uma quintesséncia sem a qual
nada € explicavel, que nado conhece mudanca. Estes principios
adiantam os parametros de uma cosmologia gradativa ou escalonar,
sequente e ininterrupta, mas de ciclos diversificados, sistema esse
cujas concepg¢does € nomenclatura Figaniére adopta da cosmologia
oriental e da teosofia, recorrendo sobretudo aos Upanishad, ao
Rig-Veda e aos tratados do Yoga e do Budismo, o que se confirma
documentalmente em duas instancias: na indicacdo dos textos
consultados para escrever o Estudos Esotéricos (relacao constante a
pp. 43-45, no final do primeiro capitulo) e na introducdo de um
glossario, no inicio da mesma obra, visando facilitar ao leitor nao
iniciado a compreensao do texto.

O transcurso evolutivo decorre no tempo, que € uma relacédo de
causalidade. O tempo € progressivo: «o passado é tao infinito como o
futuro, nem menos um segundo comporta. O chamado presente
simboliza o nexo, mas, ponto capital, subjectivamente é tudo»?,
embora o presente mais ndo seja do que uma momentanea
participacdo do Tudo que € ser, e devir. O Tudo é a causa verdadeira e
universal, que «esta no passado, manifestando-se como efeito no
futuro», sendo o presente simultaneo efeito do passado e causa do
futuro?.



Valorizar em excesso o0 presente é tao erroneo como valorizar a
matéria, porque a matéria esta para o espirito como o presente para o
Tudo. Que €, entdo, ja o presente, ja a matéria? Objectivacbes do
espirito. A matéria € um efeito da densificacdo do espirito que, quanto
mais desce mais pesado se torna, sem que a Verdade deixe de se
revelar fugazmente na matéria, ou nisso que decorre da objectivagao
do espirito®. O principio da matéria € o espirito e o espirito conhece a
matéria, como a ciéncia tera de conhecer os fendbmenos da natureza,
apesar das duvidas.

Monista mas n&o materialista, a cosmologia de Figaniére tem
pontos de contacto com a de Jacob Boheme (a nogcdo de submundo
como era infra-etérea, origem dos principios teluricos, € um tanto
aparentada com a nocao de ungrund, de Boheme, que o define como a
raiz inefavel), com a de William Blake, nas teses poéticas que deixou
expressas no Nupcias do Céu e da Terra®® e com Heidegger.

O universo existe no ritmo ciclico ternario: submundo, mundo e
supramundo. O submundo é a era infra-etérea, «um deposito ou
reservatorio potencial dos prototipos que se revelam de circuito em
circuito»®', constituido por tré&s ménadas — a mineral, a vegetal e a
animal, nesta ultima se inserindo o0 homem, que se personaliza na
monada porque, além da alma, que € uma energia objectivada pela
consciéncia, € um ego* que forma essa consciéncia, capaz de
objectivar a alma. O eu pessoal € quem garante a consciéncia da alma.
Uma leitura aristotélica assinala que a ideia de submundo corresponde
a ideia de poténcia, acto inexperienciado, pelo que Figaniére adianta
que um dos predicados do submundo é o ele constituir um «paraiso de
inexperiénciasy, onde toda a experiéncia se potencia.



Fluindo perpetuamente por degraus do submundo para o mundo,
as alteracdes, ou evolugdes sdo assinaladas por fendmenos mutaveis
e mutantes, como na relagdo de causa/ /efeito, fendmenos esses que
se poderiam miticizar nas entidades angélicas, seres etéreos mas nao
animicos, uma vez que o Espirito € um e imutavel. Os anjos sdo como
que modificagdes ou instantes enticizados das modificacdes evolutivas,
ou colunas da espiral, que se desenvolve de baixo e para cima e
inversamente, e isto invoca Maimoénidas.

O Espirito, cuja capacidade de objectivacdo € criativa, da
realidade a matéria, mas sem nela se imiscuir. Manifesta-se nela, mas
nela ndo se solve. E na matéria que o mundo se assume como
natureza naturada, (0 submundo seria a natureza naturante) onde o
homem se determina e se cria a si mesmo, porque € ego
consciencioso, capaz de estabelecer uma relacao correcta entre a
matéria e o Espirito. O mundo tem o predicado do acto e da
actualidade. Natureza e homem estao em acto, e, por isso, Figaniére
define o mundo como sendo o «inferno de actividade».

O transmundo €, na nomenclatura aristotélica, a perfeigao.
Corresponde ao gozo do conhecimento perfeito e da plenitude da
sabedoria, ou, na definicdo de Figaniére, ao «paraiso em cheio»*®*. O
universo €, na relacdo com a consciéncia humana, um paraiso passivo,
um inferno activo e um paraiso glorioso. Cunha Seixas enumeraria esta
triade universal em varios pontos da sua obra, analisando as leis na
classificacdo das ciéncias. Para Seixas, o submundo é o «embrionario,
o geral, o que tera de se determinar», o mundo é a «determinacdo dos
seres», a morfologia da natureza e, o transmundo sera a harmonia, a
«sistematizacado universal», o que implica outra triade teorematica,



englobando as leis de unidade, desenvolvimento e conclusao, ou, para
utilizar ainda as correspondentes ideias de Seixas, no plano dos
principios absolutos, a Verdade que se determina, a Bondade,
determinada, e a Beleza concludente. Alias. para Figaniere, os trés
ciclos do universo nao sao finitos, mas infinitos, e de modo equivalente
o entendeu Cunha Seixas, ao aludir ao universo como a um «conjunto
de infinddes», do mesmo passo remetendo a ciéncia para o estrito
lugar que Ihe compete — o da vigilancia a uma dessas infinddes, a
mais patente, a dos fendmenos e a sua correlacao®.

Por caminhos diferentes, e até com base em diversas fontes
autorais (as leituras de Leonardo Coimbra nao foram feitas sobre as
mesmas paginas em que Figaniére leu) é irrecusavel uma analogia
entre as propostas cosmo-antropologicas do Visconde e as do autor
d'O Criacionismo. Leonardo entendeu o Universo como um «Caos,
multiplicidade dispersa, multiplicidade amorosa», sendo-o0 «contempo-
raneamente», sem que haja «uma evolucdo rectilinea que do Caos
leva a luz; ha, agora e sempre, identidade de origem, pluralidade de
seres e identificacdo final pela penetracdo amorosa». Variante
assinalavel é a de Leonardo tudo resolver pela catarse do amor, onde
Figaniere tudo opera pela via da liberdade, mas a diferenca € menos
notdéria do que parece porque, tanto o amor em Leonardo, como a
liberdade em Figaniéere, requerem uma consciéncia de singularidade e
um saber de relagdo do mesmo com o outro. Para Leonardo. ndo ha
liberdade sem amor, para Figaniére, nao ha amor sem liberdade.

Causa primeira, Deus é o Espirito. Que é Deus, em face do
circuito trildgico do universo? «Nao estou na natureza que pertence as
trés qualidades ditas satwa (verdade), raja (actividade) e tama



(ignorancia) conquanto procedam de mim; estdo contudo em mim.
Achando-se o mundo confundido pela influéncia dessas trés
qualidades, ignora que sou distinto delas, e sem decadéncia».
Figaniére transcreveu esta passagem do Bhagavat-Gita®®, para
esclarecer como, por um lado, Deus € procedéncia das trés qualidades
ou nexo de predicados em que o0 submundo, o mundo e o0 supramundo
se manifestam, como verdade inicial, actividade medial e douta
ignorancia final; e, como, do mesmo passo, sem que o0 mundo se lhe
oponha como entidade coeterna e codimensional, Deus é diferente e
incontaminado pelo universo tricirculado.

A tese de Figaniere rejeita o panteismo, mas aproxima-se do
pantiteismo, em que Deus esta em tudo, mas ndo é esse tudo. Os
seres nao seriam sem Deus; todavia, os seres nao sao Deus; e Deus,
que é fora dos seres, esta neles como Deus.

O que estda em cima esta em baixo e vice-versa, e Deus tanto &
superior como inferior, mas nem a onticidade potencial do submundo,
nem a fenomenidade do mundo, nem a harmonia do transmundo, sao
atributos de Deus. Sao efeitos da existéncia divina, mas insuficientes
para se identificarem com a esséncia divina, e para definirem essa
mesma esséncia. O degrau da escada esta na escada, mas nao € a
escada. Pela escada conhecemos os degraus, mas um degrau nao nos
da a escada; nem todos os degraus dio a escada, porque os degraus
requerem suporte, que nio € a escada em si mesma. Deus esta para o
universo como a arte esta para a escada. Deus manifesta-se como a
arte se exprime na escada, mas nem Deus é o Universo, nem a arte &
a escada.



Os anjos que sobem e descem realizam na natureza a existéncia
de Deus, e do mesmo passo O guardam de contaminacdo com o
mundo. Quais os postulados? Figaniére admite a hierarquia gitica.

O primeiro é Deus, Espirito, o ser uno e eterno, inefavel e
insensivel. O segundo, é a ac¢ao que decorre da unidade eterna, que
origina um Influxo-Um, a accio eterna do Espirito. O terceiro € um ego
universal, a consciéncia das manifestacbes causadas pelo Influxo, ego
esse que denomina Atman. O quarto € a indestrutibilidade do Universo,
que nao devera confundir-se com a neo-platonica eternidade no
mundo. O mundo esta para Deus como a alma para o Espirito. Deus e
Espirito s&o eternos, sendo um e o mesmo; o mundo e a alma sao
criaturas indestrutiveis ou imortais. O Universo e a alma tém principio,
mas nao fim, enquanto Deus é imprincipiavel e infindavel. Deus goza
do atributo da eternidade, enquanto o Mundo beneficia do predicado da
indestrutibilidade. Esta, cifrada na imortalidade €, alids, o quinto
postulado de Figaniere. O pentagrama permite-lhe afirmar a realidade
indestrutivel do Universo, sem cair no dualismo de afirmar dois
principios, Deus e Matéria, e sem que seja inibido de postular a
pré-existéncia das almas. Assim como o mundo pré-existe no
submundo, assim a alma pré-existe no Espirito. A tama pré-existe a
maya, a ignorancia perfeita da realidade, a douta ignorancia, em que a
ignorancia e sabedoria ndo sao mais diferentes, mas uma mesma
identidade, em que a luz tudo ilumina.

Deus, causa primeira, €, nao uma causa constitutiva, mas uma
causa regulativa® e, por isso, no instante em que se mantém puro do
mundo, garante a liberdade no mundo.

Criatura divina, mas sem que seja o divino, 0 homem cria-se.



No submundo, € uma alma pré-existente, no mundo € uma alma
existente, um ego, capaz de espiritualidade aquisitiva, capaz de
determinacao. Antes, era na verdade indeterminada do submundo; ora,
€ fenbmeno em determinagdo onde ndo tem cidade permanente,
porque, ao aparecer no mundo, sofre uma perda da sabedoria inicial.
Mas, se foi ignorante, dispde de uma capacidade sensitiva, mental e
intelectual, que Ihe permitira criar-se, e fazer ressurgir o pleno
conhecimento da sabedoria perdida.

A palavra, a arte da magia por onde a ressurreigao do saber se
possibilita, e a primeira fase do redescobrimento, € o achamento da
palavra.

Figaniére contesta a origem fisica e fisiologica da palavra. Admite
que a fala € um fendmeno fisico, mas que o conteudo da fala, a
palavra, € um fendmeno transfisico. As palavras sao pronunciaveis,
enquanto, além-mundo, a palavra € inefavel. A luta do homem € uma
luta pela expressdo, mas fixando a comunicacdo com a sabedoria, a
consciéncia da sabedoria — ser e pensar o que é, sem risco de tomar
a aparéncia pela esséncia. A busca da palavra é mais do que um
exercicio em que, pelo descobrimento de certos fendmenos
fisico-mecanicos nos 6rgdos do corpo, o homem encontra alfim a
palavra. Pelo contrario, o homem sabe a palavra, ela esta na sua
memoria. Sabe-a mas nao a conhece, ou nao a identifica, porque é
incapaz de a exprimir, para que, através das linguas do fogo profano,
possa atingir as linguas do fogo arcano®.

A palavra esta dada; importa assegurar a sua expressiva
comunicabilidade. A tarefa humana € mundanal e fisica, cinge-se a
inventar a forma mundanal de exprimir a palavra transmundanal para o



efeito vagarosamente adaptando alguns 6rgdos do seu corpo a essa
funcao, e constituindo o aparelho oral, ou conjunto mecanico dos
orgaos da fala. Por conseguinte, na tese de Figaniere, a palavra nao
surge como efeito da fala; é a fala que surge como efeito necessario da
palavra. A palavra € dada, como aquela que Javé deu a Moisés, e que
sO ele conseguiu ouvir.

A descoberta da palavra, ouvida mas perdida, € como que a
recriacdo do mundo, e a expressdao o mundo marcha significa o
processo dessa recriacdo. O mundo da antiguidade, — que tudo sabia
— permanece agora na obscuridade, enquanto o mundo novo
reconstitui a perdida sabedoria. O mundo novo € o Ocidente; o Oriente
€ passivo. A ideia de progresso s6 € aplicavel ao Ocidente. Nas Lettres
Japonaises, que Sesimoto dirige a Itakoura, aquele procura explicar a
este 0 que é a marcha do mundo — o progresso, «so aplicavel as
nacgdes cristas, porque o resto do mundo (...) passou ha muito tempo o
caminho da perfeicao»*®. Enquanto o Oriente mergulha no submundo,
em regresso, o Ocidente ergue-se para o transmundo, em progresso. A
via crista delimita a antinomia, ao definir a realeza do individuo.

\V}
ETICA E POLITICA



1. O BEM

«As formas e os diversos modos da vida sao efeitos de concepcéao
da mente, cuja causa remota € o Influxo-Um... Ergo, a matéria ndo vem
de Deus-Um, nem para ele recolhe... De tudo isso Deus é a primeira
causa, porque a virtude da concepgao esta no Influxo-Um. Mas nada
disso deriva de Deus nem reflui para Deus. Dirigir-se € uma coisa,
chegar € outra. (...) Isso ndo obstante Deus é principio e fim de tudo»,
sendo «a matéria absolutamente distinta de Deus»* e também a
palavra, no que tem de material.

Mas, se o esforco de redescobrimento que o homem faz o n&o
leva a Deus, como explicar esse esfor¢co?

A explicagao depende da ideia de Deus, em que Figaniére insiste.
A compreensao desta ideia € meio caminho andado para o
entendimento do mais. «Os rios desaguam no oceano, hao hascem
porém no oceano. O impulso de todos os cultos é para Deus, mas nao
vieram de Deus. Segundo Deus deixasse de se manifestar aos
homens, ndo ha-de exigir que todos fagcam d'Ele o mesmo conceito...
Cada mente tem o seu modo de ver, de idear, de crer»*’, e isso explica
a diversidade mental ou capital, e vocabular ou conceptual, propria da
individualizacdo e da singularizagao. A singularizacido garante a cada
um a liberdade mas, como o separa do todo, provoca o olvido e a
dificuldade da relacdo conceptual, matriciada ao Influxo, mas distante
de Deus. O homem esta no mundo e o mundo €, com o submundo € o
transmundo, um unico globo, na mao do Imperador. Sustendo o globo
mundo na ma&o, Deus esta além do que nessa relacdo se pretende
figurar. E uma Providéncia, inexpressa mas desenvolvida através do



Influxo, em que surge como «acg¢do da lei que suspende numa
conjuntura o efeito doutra lei, sem que esta deixe de ser perpétua»*’, e
que tanto se verifica na Metafisica (do antes e do depois), como na
Ontologia, como na Cosmologia. O Influxo pode suspender uma lei
perpétua e adiantar outra, sem que a harmonia perpétua se ressinta; e,
neste passo. Figaniére abre as portas a crenga no milagre, que sera o
acto em que uma lei natural perpétua € suspensa a favor de outra lei,
sem que a primeira seja derrogada.

Anotemos que a Providéncia ndo é o mesmo que Deus. E uma
accao perpétua que depende da unidade e eternidade de Deus,
primeiro postulado do sistema gndstico-evolucionista concebido por
Figaniere, na confluéncia da teosofia oriental, da filosofia grega e da
ciéncia ocidental.

Da teosofia herdou o autor a ideia da infinita transcendéncia
divina; da filosofia grega, herdou ele a ideia de uma antropologia em
que o homem é autor de conhecimento, capax gnosis; da ciéncia,
tomou a ideia de sistema — a pragma onde se versa a natureza, sem
recusa a uma fundamentacido que a transcende, tal como a teorese
transcende a pragmatica. Da ideia de Deus seria facil saltar para um
necessitarismo dualico, em que, atribuido todo o Bem a divindade, o
Mal ressaltasse como principio oposto — o que € tradicado comum a
todas as gnoses nao cristas e, até, a algumas gnoses, motivadas pelo
cristianismo.

A resolucdo da dificuldade esta feita no sistema de cosmologia e
nas linhas das relagcdes cosmo-antropoldgicas. Figaniére atribui a ideia
de Bem, infinito e eterno a Deus e, portanto, o Bem absoluto é negado
ao mundo e ao homem. E o mal?



O mal é como a matéria, ndo tem realidade independente, seista;
€ uma objectivacao do Espirito através dos cinco degraus, que atras
mencionamos. O Bem nao € um principio; € um atributivo divino, algo
que poderia ser um nomeno, se o Bem se manifestasse como
fendomeno divino no mundo. O Mal é um predicado do mundo, € um
fendmeno s6 no mundo, o Mal, sendo do mundo, € um fendmeno;
como tal, limitado, finito, mutavel*?.

«O mal ndo é... uma poténcia, nao nasce de um principio, nio
esta nele, nao o constitui, isto €, nao ha principio do mal, assim como
(havendo o BEM) nao ha principio do bem; o mal significa a
perturbacao dos principios, ou seja, a infracgdo das leis que os regem;
€ a contingéncia da evolucao, determinada pelas infraccdes; e 0 bem
correlativo identifica a ordem as contingéncias determinadas pela
harmonia na interacgdo dos principios»*. Por conseguinte, ha trés
elementos a considerar. um Bem absoluto como atributo divino, que
nao se fenomenaliza, nem se relaciona, nem se comunica; um bem
relativo, como predicado da harmonia interaccional dos principios, de
que depende a evolugdo; e um mal, que € sempre uma relagao, uma
deficiéncia, um fendmeno, inerente a relacido dos principios. O mal é
um caracter processual, uma caracteristica de um processo, algo que
se realiza no actuar e no fazer, mas que nao atinge o Ser, a forma e a
substancia. Apesar do mal, as leis perpétuas nao sao derrogadas, mas
prorrogadas, porque ha uma providéncia que ultrapassa, com outra lei,
a lei infringida pelo processo deficiente — o mal.

«O mal é sempre relativo. Quanto ao Bem, ha um bem relativo, e
um bem absoluto, sendo, por comparagao, o sol sempre radiante,
apesar das noites devidas a rotacdo do planeta»**.



Sendo assim, o mal ndo se define, nem como algo de inerente a
matéria e nela principal ou modal; nem como algo de conatural a alma;
mas deve definir-se como um «produto da perturbagdo dos principios»
— sendo um fendmeno de relacdo, como para Aristoteles. O erro é
uma forma processual, um mal, como a dor € uma conturbacdo dos
principios, como o pecado sera um erro na infracgdo dos mesmos
principios. O mal relativo e o bem relativo s&o um e 0o mesmo
fendbmeno, inerente a interaccio; o que os diferencia € o modo como se
manifestam — um correcta, outro, incorrectamente. O bem
manifesta-se como harmonia; o mal como desarmonia, mas ambos sao
fendbmenos mundanais, como se o mundo tivesse algo de divino e algo
de satanico®.

2. A LIBERDADE

O Visconde de Figaniére cumpriu uma intensa carreira diplomatica
ao servico da monarquia constitucional.

Havia alguma conotacgao entre as opc¢des ideoldgicas de Figaniére
e 0 regime que representou no Brasil, em Londres, em S. Petersburgo?

A educacdo de Figaniére ¢ liberal, dificiimente podendo optar por
uma solugdo que incluisse um compromisso com a monarquia
absolutista. A par destes factos de ordem pessoal, ha a considerar toda
a envolvéncia romantica, a vitoria dos liberais, a presenca militantista
dos intelectuais romanticos, que se tinham batido pelo liberalismo, pelo
que as opc¢oes politicas de Figaniere foram, no plano social, as que



levavam a convergéncia com os ideais de maior ou mais eficaz
implantagcdo no seu tempo. Recusou a solugao republicana, tanto como
recusou a monarquia absoluta, mas aderiu em espirito de fidelidade a
monarquia liberal e constitucional que serviu, portanto, ndo por mero
acaso profissional, mas em comunhao de principios.

A par da generalidade dos pensadores portugueses que melhor
exemplificaram a transicdo do século XIX para o século XX, o Visconde
de Figaniere foi um pensador da liberdade como principio, e da
liberdade como elemento real, na vida individual e social do homem na
historia.

As obras que Figaniére escreveu acerca de filosofia do direito
foram publicadas naquele periodo (1843-1869) que Moncada designou
de «periodo kantista e krausista», em que pontificou Vicente Ferrer
Neto Paiva (11886). Na opiniao de Moncada, tudo quanto de
individualismo liberal e de espirito kantiano se encontra na mentalidade
portuguesa da segunda metade do século XIX, no seu culto
apaixonado pela liberdade e pela propriedade, se nao tem em Ferrer a
sua primeira origem, tem pelo menos nele, (...) o seu definidor
dogmatico e o seu fildsofo mais autorizado®.

Como nos foi possivel vislumbrar nas paginas anteriores, uma
teoria da liberdade se desenvolve e explicita nos parametros do
monismo gnodstico-romantico postulado e explanado no livro Estudos
Esotéricos, que temos vindo a estudar. Ai, a liberdade aparece como
tendéncia inerente ao homem, como energia que garante a realidade e
a realizacao do homem no mundo como elemento critico do ego, ou da
consciéncia individual, e como suporte da individualidade humana e da
singularidade, face a uma unicidade divina e a uma multiplicidade



natural. A liberdade é entendida como a expressdao da autoridade
divina. Foi no estudo intitulado Liberdade e Legislagdo, de caracter
tedrico, e no estudo acerca da Guerra e Comércio Livre, de caracter
pragmatico e conjuntural, que a teoria da liberdade foi mais
amplamente expendida pelo pensador, que defendeu a existéncia de
um codigo divino, manifestado nos fendémenos da natureza e
compreendida na ideia de providéncia.

Os actos humanos sdo determinados pela Necessidade, sem que
tanto implique o determinismo*’. De assinalar que os autores
portugueses de formacao evolucionista sempre tiveram um especial
cuidado — sem pré-juizo da verdade — em garantir a prioridade da
liberdade, sendo por esse motivo que, para conciliar evolugao e
determinismo, Silvestre de Morais propds e explanou o conceito de
«determinismo evolutivo» que, por um lado, garante o evolucionismo e
seu intrinseco determinismo e, por outro, defende a liberdade, do risco
de um extremo fatalismo.

Como a causa suprema €, ndo constitutiva, mas regulativa, Deus
nao pré-determina o destino do homem, a este incumbindo a sua
escolha universal. Figaniére definiria, no esquema das opcoes
processuais em relacao do bem e do mal, a liberdade, como sendo isso
que se manifesta apenas como tendéncia, a saber: «libertar-se dos
efeitos da lei, operando nos limites de um modo de ser, para aceita-la
em um plano superior»*®,

A liberdade tanto se manifesta na opcdo afirmativa e correcta,
como na opg¢ao negativa e porventura incorrecta. A liberdade € uma
tendéncia entre o erro e a correccao, o mal e o bem relativos, e
garante, ja a fenomenalidade do bem, ja a fenomenalidade do mal. A



liberdade explica o discurso dos actos e das palavras, e assegura a
realizacdo desse discurso, mas a consciéncia se impde, como ego
orientador e critico, identificar a correccdo das opc¢des. Da liberdade
dependem, tanto a explicitacdo do transcurso para o transmundo em
harmonia, como a perturbagcdo desse transcurso, podendo levar o
homem a cometer erros sucessivos, que efectivamente alteram o
sentido da histdria, e que seria deveras alterado, se nado fosse a
Providéncia. Por exemplo, se a alimentacido decide da corporizagcao
humana, esta corporizagdo € atingivel na sua autenticidade, se nao for
alimentada com o pao que lhe convém; e, na lei da dieta, Figaniére
pensa que o uso da carne na alimentacdo € um costume contra a
natureza do homem, um abuso da faculdade de ingestdo (como o mal
€ um abuso da faculdade de accdo) que o remete para um caminho
menos adequado a histéria, que a natureza requer.

Em jeito de paréntese, mencionemos o pensamento de um outro
contemporaneo de Figaniére, o portuense José Teixeira Rego, sabio
em cultura oriental e lingua sanscrita, que, na obra Nova Teoria do
Sacrificio® defendeu a tese de que a ingestdo de carne pelo homem
marca o acto e o tempo em que se gerou o mito da queda e a ideia de
pecado original. A passagem do costume frugivoro ao costume
carnivoro € um mal, que conturba os principios; mas € a liberdade que
permite a infracgao.

A liberdade é um principio. Como a natureza, mas um principio
que, sendo em si mesmo principio, € do mesmo passo um efeito de
outro, o principio que s6 inere a Causa Primeira — Deus. Participa,
como principio, das caracteristicas da Causa Primeira, mas nao é



constitutivo do homem e da natureza; € um principio regulativo do
homem no mundo.

Se, no submundo, a indeterminacdo nega a existéncia de
qualquer singularidade e se, no transmundo, a singularidade é
universalmente assumida por todos os seres individuados, a
individuacao, a singularizacido, s6 no meio termo, o mundo, € assumida
pelos seres. Mas os seres no mundo, apesar da singularidade, nao
estdo em soledade. Pelo contrario, a singularidade de seres em
coexisténcia pressupde a sociedade e a recusa da soledade, uma vez
que, como causa primeira da individuagao — acto de liberdade na
natureza, mas nao da natureza — logo «Deus vedou ao homem a
soledade, vinculando-o ao estado social desde o bergo»*°, pelo que o
homem n&o nasce so; nasce em comunidade.

A mae é o vinculo que anula a soledade do recém-nascido e a
mae €, ali, para o homem recém-nascido, toda a comunidade social, tal
como, no sacramento do baptismo, o sacerdote representa toda a
comunidade social que aceita o nedfito e o isenta de toda a solidao, de
toda a soledade, e o0 admite numa sociedade.

Se o0 ingresso na sociedade € um acto que sé tem realidade
porque dizer sociedade €& afirmar que o0s seus componentes sao
individuais e singulares; e se a sociedade existe como meio de conciliar
singularidades, conclui-se que a singularidade, o individuo, € uma
esfera que existe em permanente risco de colisdo com outra esfera, a
de outro individuo. Se a liberdade fosse constitutiva (essencial) ao ser
humano, cada ser humano existiria de tal modo, que jamais colidiria
com a esséncia ou constitutividade do outro; mas a liberdade néo é
uma esséncia ho homem — € um principio regulativo, destinado a



impedir a tendéncia para o choque e a colisdo. «A tendéncia do
principio de liberdade é furtar-nos aos efeitos do direito alheio, e com
uma intensidade tanto maior, quanto fér maior o desenvolvimento de tal
direito®".

A individuacao pressupde o individuo e, pois, o direito individual,
mas o direito individual nao pode ser limite ou cerceamento ao direito
individual do outro, e como «a nossa condicao essencial relativamente
ao mundo externo, € de agente; e basta que seja desconhecida para
desnaturar-se o homem e perverter-se o fim da sociedade»®?, a
liberdade ndo € uma conquista do direito; pelo contrario, o direito € uma
conquista da liberdade. O direito € uma normatividade de um principio
universal a entrosar-se como norma nha liberdade como principio,
liberdade e direito estdo um para o outro como a ideia esta para a
palavra. A liberdade ndo € o direito, mas a liberdade € irrealizavel sem
o direito, tal como a ideia ndo € a palavra, sendo impensavel sem a
palavra. O direito € a palavra, onde a liberdade se realiza. Realiza a
liberdade, ao mesmo tempo que a liberdade autoriza a realizacdo do
direito. A relacdo de liberdade e direito é, assim. a de uma
simultaneidade alternante: liberdade — direito — liberdade; submundo
— mundo — transmundo. Indeterminada no submundo, determinada
como direito no mundo, gldria adquirida no transmundo.

A liberdade, diversamente do direito, nunca se coisifica, nunca
devém res, ou nunca se realiza como liberdade: a forma em que a
liberdade se realiza € o direito, porque «a liberdade so6 existe em ideia;
ao realizar-se entra na esfera do direito» °*, tal como o Espirito ndo é o
mundo, embora nas manifestagbes deste aflore. O direito positiviza a
liberdade e nisso difere da religido e da moral, que se destinam, néo a



positivizar, mas a superar da positividade para a universalidade.
Enquanto o direito actualiza no mundo um saber principial, o da
liberdade, a moral e a religiao potenciam relagbes actualizadas em
objectivos ou ideais, cujos efeitos ndo sdo no mundo. A moral e a
religidao sdo saberes subjectivos. Enquanto o direito € normativo e
universal, efeito da liberdade no individuo, a religido e a moral
constituem escalas universais, mas subjectivamente validas para cada
individuo, porque nenhum homem pensa e ama Deus e o0s outros
homens do mesmo modo que o vizinho, ou seja, nao ha um unico
modo de adorar a Deus e de amar os homens. A religido e a moral
inerente sao valores universais, mas so se realizam no culto religioso e
na pratica moral e, sendo a esfera da religido a esfera da individuacao
por exceléncia (por isso ha re-ligido), cada um pode criar o modo de
adoracao que quiser, ou optar pelo que mais se lhe adeque.

Se a religiao se destina a unir, a liberdade destina-se a libertar,
isto €, a manter e a garantir a individuagdao, mas sem conflituar com a
religiao, porque a unido religiosa s6 se consegue mediante uma
rigorosa conservacao dos direitos individuais. Por isso, enquanto a
religiao e a moral nao se positivizam, o objectivo do direito deve ser o
de positivizar ou realizar no mundo, o principio da liberdade. Com isto
nao propde Figaniére a tese de um direito positivista. O que propde é o
seguinte — o direito origina-se num codigo mas, ao actualizar-se na
histéria social como norma expressiva, positiviza-se. Em tal sentido,
todo o direito € positivo, sendo, nao em principio, como no positivismo,
mas em consequéncia. A concepcao de direito de Figaniere € uma
concepcao metafisico-transcendental. S& nesta perspectiva se
compreende a sua posicdo contra a pena de morte, que € uma
vinganga do social contra o individual, e que n&o tem razao de ser nas



culturas onde o Cristianismo, religido da liberdade, se tornou caminho
de vida e vivéncia de uma verdade.

O principio da liberdade € o decreto da tendéncia actualizada da
individualidade; a liberdade é o direito potencial, como o direito € a
liberdade actual. Garantindo o individuo, e pelo individuo garantida,
porque o individuo é o conservador da liberdade. A liberdade usufruida
por uma sociedade ¢é a liberdade conservada pelo individuo, apesar da
sociedade.

3. O SOCIALISMO

Em 1866, quando Figaniére publicou o ensaio acerca da
legislacdo e da liberdade, declamavam-se o0s primeiros ensaios
portugueses de tendéncia socialista, via Proudhon®.

O socialismo portugués, que sO haveria de pronunciar-se com
maiores repercussdoes e efectiva militdncia a partir de 1870 e,
sobretudo, a partir das Conferéncias do Casino, tem de entender-se,
enquanto fendbmeno, em dupla acepcdo — a revolucionaria, que
projectava a modificacao da vida portuguesa de acordo com o projecto
socialista, e a reaccionaria, que visava, através de uma ideologia nova,
impedir toda e qualquer tentativa de regresso do monarquismo
absolutista.

Obras de Oliveira Martins acerca do socialismo® faziam parte da
livraria particular do Visconde de Figaniére. Oliveira Martins ndo é



citado, no entanto, acerca da liberdade, mas ha uma evidente alusdo a
literatura ideoldgica socialista, na obra de Figaniére.

Para ele, monarquismo absolutista e republica socialista, embora
formalmente diversos, tinham os mesmos efeitos: esconjurar a
liberdade individual, minorizar a esfera do individuo, extinguir a
liberdade individual em nome da liberdade social. Figaniere via as duas
formas de regime segundo o mesmo juizo: ambas absorventes dos
direitos individuais, ambas destinadas a alterar o sentido do homem na
natureza e a sua realidade como pessoa.

A sociedade limita a liberdade (nos direitos) do individuo. Quanto
maior for a sociedade, menor é a esfera da liberdade individual, mas as
nagdes sao fenomenos histérico-naturais decididos pelos individuos em
liberdade. A nacdo é uma situagao historica, cultural e natural,
politico-social, em que um certo numero de individuos, os cidad&os,
adequam os seus direitos aos direitos dos outros.

Por conseguinte, a nagao, realizada no estado, deve ter os limites
definidos por esse contrato social entre individuos que, associados,
definiram certas fronteiras. Estas fronteiras s6 podem ser alteradas por
uma rectificacdo do consenso nacional. De outro modo, ha perda de
direitos, limitacao a tendéncia da liberdade.

A divulgacao do socialismo corresponde ao tempo em que o
individualismo kantista era rectificado pelo Krausismo — a que se
opuseram Frederico Laranjo (11910) e Lopes Praca (11920). No
Krausismo, de que Vicente Ferrer participou, «para respeitar a natureza
das coisas e a propria natureza humana, € preciso que se dé a maxima
extensdo possivel a esfera juridica de cada homem e que esta s6 se
limite no interesse da necessaria conciliacdo com as esferas idénticas



dos outros»°®. O Krausismo foi uma ponte para a compreenséo do valor
social da pessoa individual e, portanto, para o socialismo. A obra de
José Dias Ferreira (11909), Nocbes Fundamentais de Filosofia do
Direito (1864), € uma reacg¢ao contra as teses do individualismo pelo
que, numa linha préxima seguida pelo Visconde de Seabra (11895), o
pensamento de Figaniére é distinto do de Ferreira. A valorizacdo que
efectuou do cristianismo resulta da consciéncia de que o individuo é
«unidade e base do corpo social, razdo e fonte de direito»*’, e de que
«o principio fundamental do cristianismo, no sentido puramente social,
€ (...) a personalidade do homem, como agente livre e responsavel, o
principio da individualidade»®®. Este principio evita ao cristianismo toda
a hipdtese de ser ele o gerador, ou do absolutismo (autocracia), ou do
socialismo (democracia). Uma e outra formas sdo vias craticas do
paganismo estatico e do mundo antigo, de centralismo nao
personalista, recusado pelo cristianismo®.

Quanto as relagcbes de Figaniere com Kant: a sua biblioteca
integrava as obras do fildsofo alemdo e de varios Kantistas, mas o
kantismo de Figaniére nao tem o coimbrao Ferrer por origem, ja que o
Visconde teve uma formagao parisiense. Moncada nao inclui Figaniére
entre os filésofos portugueses do Direito, talvez por limitar a sua
perspectiva ao ambito universitario e, com efeito, o kantismo de
Figaniere distingue-se do de Ferrer pelo menos em um ponto: Kant
assinalava a liberdade como fim do Direito, e Ferrer combateu essa
tese por a achar restritiva, enquanto Figaniére a modifica, concebendo
a liberdade como causa e finalidade do Direito.

Na pratica, a liberdade individual exerce-se em varios niveis de
accao, como a liberdade pequeno-comunal, mas a liberdade troca. A



pratica da reciprocidade e da equivaléncia, o comércio, € um nivel
exemplar para todo o gozo da liberdade.

O trabalho tem por fim a riqueza, € uma condicdo extrinseca que
apoia ou suporta a liberdade do individuo e da comunidade, na medida
em que contribui para assegurar a independéncia, individual e nacional.
A riqueza, ao mesmo tempo que é «estimulo do trabalho»®® é também
estimulada pela tendéncia para a liberdade.

O produto do trabalho realizado em liberdade insere-se num
sistema que atribui valores relativos ao produto. Cada individuo possui
um produto, cada nacao possui suas riquezas, as quais, geralmente
necessarias a todos, se ordenam a arte do cambio ou ao sistema de
trocas. Caracteristica do produto € a sua trocabilidade e, se no plano
produtivo as nagdoes dependem do que produzem, tendo necessidade
de entrar no sistema universal de trocas, ideal sera que as nacdes
possuam produtos que possam trocar em condi¢cdes de equilibrio,
equivaléncia e independéncia.

As nacgdes que preenchem estados tragados a compasso e a
esquadro, segundo projectos dominativos de interesses politicos
internacionais, apenas assentes em critérios de guerra e de paz, sao
nagcoes com independéncia deficitaria. Uma nacdo é tanto mais
independente no plano da riqueza, quanto maior ou mais especifica for
a sua potencialidade de troca, que assenta na possessao de bens que,
detidos por essa nacio, sdo necessarios a outras e reciprocamente.

Este grupo de premissas leva Figaniere a considerar que o
equilibrio politico e a balanca internacional seriam mais perfeitos se,
por um lado, as nagdes fossem comunidades pequenas e, se, por outro
lado, «a divisdo das nacgodes fosse outra (...) ordenada conforme as



grandes divisdes naturais»®'. De resto, comprova a tese na andlise das
riqguezas do mundo segundo as varias regides naturais, de onde se vé
que certos paises europeus englobam varias regides naturais, ou
varias nacdoes que, deste modo, sobrevivem espoliadas da
independéncia. A tese de Figaniere conduz a um novo equilibrio
europeu, assente na autonomia regionalista, ou na regionalizacao das
patrias europeias, e adiante veremos o assunto sobrevir de novo, em
outro escrito do Visconde.

Comparando os ciclos do intercambio na natureza e as tendéncias
cambiais da humanidade, o autor de Lettres Japonaises afirma «que a
formacao do universo parece indicar: que o comércio livre é o sistema
da natureza», esta demonstragao tendo sido o objecto do seu livro
acerca da liberdade de comércio: «O principio do comércio livre esta
em harmonia com as disposicbes do Criador, € € 0 unico meio de
tornar impossivel a guerra»®?.

O comércio é a via pacifica em que a liberdade, individual e
comunal, se exercita, enquanto a guerra € opressiva — submete os
interesses do individuo as exigéncias bélicas da comunidade em
guerra, submete a liberdade da comunidade a autoridade opressiva de
um inimigo, que tem de se combater sem reserva, e inibe o
funcionamento das praticas intercambiais, desde o plano da
reciprocidade no amor até ao plano mais cousista das trocas
comerciais. A guerra € um fendmeno a evitar, a combater.

E como se combate? Combate-se pela aquisicdo de poderio e
pelo aperfeicoamento tecnoldégico das maquinas de guerra.

Figaniére assistiu com interesse expresso ao surto da tecnologia
bélica, e acreditou que esse progresso tecnoldgico teria o condao de



resumir o tempo de duracdo da guerra, bem como os seus terrificos e
anti-naturais efeitos. Acreditou no mito da «guerra curta», como
acreditam todos os que movem ou declaram a guerra, que julgam
resoluvel a breve trecho. O que foram a duracdo e a desgraga da
Primeira Grande Guerra alguns anos a seguir a morte de Figaniere,
provam como este se enganava acerca das vantagens tecnoldgicas,
que louvou assim:

«Quanto maior for o progresso da ciéncia de artilharia, tanto
maiores serdao os resultados para a humanidade; porque sendo 0s
efeitos muito mais rapidos, menos duracao havera nos combates, e por
consequéncia menos mortandade sofrerdo os exércitos, € menos
padecero as terras»®.

4. INDEPENDENCIA NACIONAL

A conclusdo a que Figaniére chegou é deveras significativa, hoje
como em 1866, quando se punha, ja por via de interesses conjunturais
(sempre constantes apesar de intermitentes), ja por via de opcdes
ideoldgicas, a unificacdo da Hispania, cujo processo exige a perda de
autonomia de Lusitania face a Ibéria, ou de Portugal a favor da
Espanha.

A bibliografia vinda a lume na época, era de molde a perturbar
quem, na liberdade individual, apoiasse a liberdade comunitaria ou, a
quem, na liberdade, fundasse a independéncia nacional, e visse, na



Unido Ibérica, o condicionalismo limitador das liberdades portuguesas
em nacao.

Quais os argumentos contra a Uni&do Ibérica?

Ao tempo, os argumentos eram do tipo emotivo (corrente nos
artigos dos jornalistas), do tipo econdmico e social (Fontana, Azedo
Gneco), do tipo socio-etnoldgico (Oliveira Martins) e de outros tipos,
incluindo o racico e o historico. Autores como Jodo Bonancga,
opositores a tese da Unido Ibérica, iam mais longe, fazendo sumulas
de refutacdes de todos os argumentos da tese iberista.

Figaniere parece ter consciéncia da relatividade do argumentario,
baseado em contingéncias e opinides. O seu anti-iberismo vai ser
consequente de um nacionalismo, e este nacionalismo sera
consequéncia de uma teoria da liberdade.

O percurso mental do pensador portugués desenrola-se em seis
postulados. O primeiro consiste em que o elemento conservador da
liberdade é o individuo. O segundo € o de que «a individualidade perde
0 seu vigor a medida que a centralizacao administrativa aumentay, pelo
que todo o centralismo socialista € negador da liberdade individual e
das pequenas comunidades. como as municipais ou regionais. O
terceiro postula que «a individualidade tem o seu assento natural em
paises de pouca extensao territorial». (Figaniére comprova
documentalmente este postulado através de uma analise
individualizada e percuciente das constituicdes e ordens politico-sociais
de paises, como os Estados Unidos, o Brasil, a Inglaterra e a Suiga). O
quarto postulado propde que, nos povos grandes, a conservagao da
liberdade € ainda possivel, através da fortaleza das comunidades
locais (Inglaterra e Suica) e estaduais (América do Norte e Brasil),



desde que haja uma descentralizacdo equilibrante do exacerbado
centralismo. O quinto postulado € o de que a liberdade é preservavel
numa confederacio estadual, desde que a confederacao exista apenas
para objectivos defensivos. O sexto postulado, uma vez excluidas as
limitagdes dos anteriores, consiste no seguinte: a condigao mais segura
para se manter a liberdade €& a pouca extensao territorial e a
independéncia absoluta»®. A propriedade nacional é uma sintese
harmonica da propriedade individual. A liberdade requer propriedade, e
nao ha liberdade sem autonomia ou propriedade. Ceder a Uni&o Ibérica
seria alienar ao mesmo tempo a liberdade individual e a independéncia
nacional.

«A ideia de um reino peninsular unido, grande e pujante, € o
argumento capital a que se socorrem aqueles que representam as
vistas da [/béria», mas, «que importa a Sociedade Portuguesa fazer
parte de uma nacao poderosa, quando isto teria por clausula
necessaria, o perdimento do que Ihe € mil vezes mais precioso — 0s
seus foros e liberdades?»®. A conclusdo de Figaniére é universal —
aplica-se, num caso particular as relagbes Portugal/Espanha, mas
aplica-se universalmente a todos os paises. A alienacao da autonomia
de um pais a favor de outro, tem o mesmo efeito que a alienacao do
individuo a favor de um partido de ideologia totalitarista — no partido,
«a individualidade some-se»®® e, na Unido Ibérica, a autonomia
portuguesa sumir-se-ia, como se sumiram, ou sao sumidas, as
autonomias dos povos que integram os grandes blocos totalitaristas.

O comunitarismo individualista e anti-socialista de Figaniére omite
referéncia ao modo segundo o qual entenderia a integracdo dos
territérios ultramarinos na monarquia portuguesa, mas podemos



concluir que as suas teses levam a propugnar a autonomia nacional
desses territérios, cuja independéncia nem significaria uma alienacao
do patriménio portugués, e tese semelhante seria defendida por um
especialista ern direito constitucional, o historiador Lopes Praca.

«A ciéncia da natureza humana ensina que a garantia mais eficaz
da Liberdade, a barreira que mais resisténcia oferece aos
cometimentos ambiciosos da Autoridade... € a vigilancia constante da
nacdo» e «esta vigilancia torna(-se) mais efectiva, a sua pressao (€)
tanto mais rija, urgente, irresistivel, quanto mais disseminada for pelo
pais a influéncia individual»®” A influéncia da liberdade individual, que
se exprime no cumprimento do direito € mais eficaz nas comunidades
pequenas do que nas grandes comunidades e, por isso, um pais €
tanto mais livre quanto menor for a sua extensao, e a liberdade perfeita
€ a liberdade do individuo.

A vigilancia tem de ser maior naqueles paises onde a tradicido
juridica € antitética da tradigdo natural. Com efeito, «<em todas as
nagdoes em que o direito civil romano pode ganhar raizes o absolutismo
erigiu-se em regimen legalmente reconhecido»®, e se na Inglaterra o
absolutismo fraquejou, deve-se ao facto historico de ter sido repelido,
nao destruindo as leis regionais. O direito comunal germanico
prevaleceu na Inglaterra, apesar do direito imperial romano.

5. A EDUCAGCAO



Um dos processos que os estados centralistas e totalitaristas
usam para limitar o exercicio dos direitos individuais, e 0 gozo das
autonomias regionais ou locais, € a instru¢do. O homem que ingressa
nos estudos superiores € ja um homem, pois saiu da crise da
adolescéncia, em que aprendeu a ser homem e a assumir a liberdade
no exercicio do direito, ao terminar o ensino secundario. Um homem
que recebeu educagao de homem pode, sem receio, ingressar num
ensino superior orientado e mantido pelo Estado, porque, depois de
aprender a ser homem na escola e no liceu, pode entregar-se a tarefa
de aprender a ser um especialista ou um técnico em qualquer ciéncia.

Mas, se na escola e no liceu, dominados pelo Estado, o aprendiz
se tornar logo aprendiz de profissional, ndo dispora do direito de ser
homem, encaminhado para uma classe profissional.

As vantagens de funcionamento escolar que o centralismo
educacional acarreta nao sido de molde a sacrificar as desvantagens
inerentes. Stuart Mill defendeu que a instrugao deveria ser encargo do
estado, desde a escola primaria ao ensino superior, mas Figaniére teve
clara percepcao dos inconvenientes desse sistema para a liberdade e
para o direito individual e comunitario e, por isso, defendeu dois planos
na politica escolar: o primeiro, constituido pelo ensino primario e
secundario, que deve ser encargo da familia e dos municipios; o
segundo, o ensino superior, que deve constituir encargo do estado.

A educacgao, caminho da liberdade, tera de ser o caminho para a
hominizagdo. Conceber a educacdo de um ponto cie vista da producgao,
€ negar o homem, favorecer o escravo, criar o operario.

O autor de Lettres Japonaises entende que a educacao s6 € um
valor social funcionante e funcional, se exercitada no individuo, ou seja,



nao ha educacao social; toda a educacao € individual, exercitada no
individuo, sem que a pedagogia individualista conduza a uma didactica
isolacionista, porque a educacao individual constitui a garantia da
ordem social e da educagao comunitaria. A sociedade s6 € educavel na
educabilidade dos individuos; as massas sao conduziveis, mas
ineducaveis, enquanto massas, ainda que sejam educaveis, um por
um, os individuos que integram as massas, e, nesse ponto, deixa de
haver motivo para se falar de massas, porque uma sociedade de
individuos educados nao € massa;, € povo.

A educacado individual insere-se em coordenadas tdpicas e,
dessas, o local em que o individuo se insere € uma coordenada. A
educacao tem reflexos econdmicos, embora nao dependa da
economia, mas, se na primeira fase a educacdo é mental e moral,
(escola primaria local) na segunda fase ela €& profissional (escola
superior) e, por isso, que seja destituido de fundamento I6gico um
modelo de ensino industrial numa comunidade agricola, e vice-versa. O
localismo comporta linhas de for¢ca que ilustram o modelo instrutivo e,
por isso, que, ja a familia, ja a comunidade, sejam modelos
pedagogicos a contemplar, desde a base a cupula, e desde o ler ao
contar.

As ideias de Figaniére aproximaram-se, neste capitulo, das teses
do localismo de Martens Ferrao (11895) e da importancia das relacoes
entre as pessoas e as comunidades locais, do mesmo modo que se
aproximaram das que foram propostas pelo reformador Passos Manuel
e, em geral, da teoria eclectista da educacdao, sem os laivos de
socialismo, ainda que pro-localista, de quem seguiu de perto Martens
Ferrdao e Passos Manuel, o ilustre Bernardino Machado® cuja



bibliografia, em matéria de teoria e canodnica do ensino, é valiosa a
muitos titulos, e estabelece sem duvida um elo de conexao entre o
individualismo romantico, tipico de Figaniere, e o socialismo, ainda
individualista, que fundamente se adivinha na propedéutica
educacional da constituicao da Republica Positivista e a que ora se
opde a Republica Socialista.

CARTA A LATINO COELHO

ll.™ e Ex."™ Snr.

Tenho a honra de accusar recebido o Officio que V. Exa. se serviu
dirigi-me com a data de 27 de Novembro ultimo, participando-me que a
Academia Real das Sciencias de Lisbéa me havia eleito socio
correspondente nacional da mesma Academia, na classe de Sciencias
Moraes, Politicas e Bellas Lettras.

Agradecendo a V. Exa. tado grata noticia, rogo a V. Exa. queira
fazer constar a Academia o quanto aprecio a subida honra que me fez,
admitindo-me no seu gremio. Ao passo que me confesso por estremo
lisongeado com tdo ambicionado privilégio, medindo as limitadas for¢cas
de que disponho, ndo é sem receio que me vejo elevado a Consocio
dos maiores talentos do nosso Paiz, de aqueles que tanta fama
adquiriram e gozam nas lettras e nas Sciencias. Anima-me porem a



esperanca de encontrar nelles a necessaria indulgencia, que por
intermédio de V. Exa. ora pego, e com que desde ja ouso contar.

Se durante a minha residéncia no Brasil eu puder aqui de
qualquer modo ser util a Academia Real das Sciencias, levarei nisto
summo gosto; e ndo menos terei offerecendo-se-me occasides de me
occupar no servigo patrticular de V. Exa.

Deus guarde a V. Exa. Rio de Janeiro em 24 de Janeiro de 1864.
1. e Ex.™ Snr. José Maria Latino Coelho.
F. F. de Figaniére™.

Notas

Siglas:

EE — Estudos Esotéricos;

GCL — A Guerra e o Comércio Livre;
LJ — Lettres Japonaises;

LL — A Liberdade e a Legislagéo.

' Inocéncio, Dic. Bib., lll, 99. Com efeito, Inocéncio corrigiu a informagéo que
dera, de que Figaniére fora adido a embaixada portuguesa em Londres, e
confirmou que fora encarregado interno. (Op. cit., 437).

Inocéncio deve ter recebido informacgdes autobiograficas do proprio Visconde.
O ilustre dicionarista teve presente uma edicdo quase concluida da obra
Memodérias das Rainhas, em 4 de Setembro de 1859, «por mercé do seu autor».



2

3

Figaniére é incorrectamente tratado nos dicionarios e enciclopédias mais
correntes, e disso daremos certos exemplos.

A VELBC omite-o, apesar de dedicar um artigo ao tio César. A Grande
Enciclopédia Portuguesa e Brasileira, (Vol. Il) dedica-lhe algum espaco, sem
que sublinhe a exacta fisionomia intelectual do autor, facil de esbogar mediante
a consulta de Inocéncio, Dic. Bib., Vols. 3, 9, e Aditamento. O Dicionario
Universal de Literatura (Porto, 1940), considerou-o a pp. 322, de modo
escasso, embora seja aqui que se encontra indicada a data de 1908, como
sendo a do falecimento do Visconde. O Dicionario Portugal, Ill, € também
pouco explicito e o processo de Socio da Academia das Ciéncias de Lisboa
nada contém acerca do falecimento. A Enciclopédia Portuguesa llustrada, VI,
508, no corpo da nota dedicada ao pai, menciona o filho Frederico, dando-o
como autor da obra A Praca e o Comércio Livre, evidente gralha de
composicao e de revisdao. O Dicionario de Literatura, de Jacinto do Prado
Coelho, cita-o duas vezes, como historiador e bibli6filo, na mesma linha de
Mendes dos Remédios, Historia da Literatura Portuguesa (6.2 ed., Coimbra,
1930, pag. 417), que louva o estudo acerca das Rainhas, também elogiado por
Oliveira Marques, Guia do Estudante de Histéria Medieval (Lx.2, 1964, pag.
122). A Enciclopédia Universal llustrada, XXIll. dedica 10 linhas ao historiador,
enquanto Ricardo Pinto de Matos, Manual Bibliografico Portugués, a pags. 295,
o0 da como nascido em 1727, decerto por lapso. Flagrantes s&o as omissdes do
Visconde no Dic. de Lit. Port. e Brasileira, (Porto Alegre, 1966), de Celso Pedro
Lufte, em H. Lautensach, Bibliografia Geografica de Portugal, (Lx. 1948) e
Durval Pires de Lima, Bibliografia Corografica de Portugal (Lx.2, 1942, 1968,
1969).

Uma nota genealdgica: o apelido Moréao € cristdo-novo, proveniente das
comunas judaicas de Belmonte, onde os Morao eram um dos troncos mais
antigos.

«O autor destas cartas (Lettres Japonaises) quando as publicou em Paris,
entendeu dever ocultar o seu nome, porque exercendo entdo uma missao
diplomatica, pareceu-lhe isso conveniente. Hoje porém, que pediu ser
dispensado daquela missdo deixou de haver razdo de reserva. Temos pois a



satisfagdo de dizer que o autor € o erudito sr. Visconde de Figaniére».
(Correspondéncia de Portugal, Lisboa, 1 de Abril de 1877).

EE, Prélogo.
® J. Antunes, Oedipus (1917) 131.

A bibliografia constante deste capitulo foi documentada em Inocéncio, Op. Cit.,
Vols. lll. IX e Aditamentos; na lista de obras constantes das pags. 741-744 da

obra Estudos Esotéricos, no final do Guesto Ansures; e no ficheiro de autores
da B. N. L.

Teixeira Bastos, Principios de Filosofia Positiva, 1. XX. Em 1853, a classe de
Ciéncias Morais e Sociais do Instituto do Coimbra, ao elaborar o programa
lectivo para esse mesmo ano, incluiu uma rubrica acerca da filosofia positiva e
sua critica. (O Instituto, |, Coimbra, 1853).

8 P. Gomes, Filologia e Filosofia. Braga. 1967.

° EE, 3.

9O Mundo como Vontade, 1, 15.

" EE, 5.

2 EE, 2.

BLL, 3.

“EE, 4.

> P, Gomes, Pensamento Portugués, Il, 17 e ss.
'° EE, 31.

" EF, 42.

'® EE, 16.

YEE, 14.

0 EE, 15.

21 EE, 22.



2 EE, 22.

% EE, 33.

% EE, 33.

% EE, 80.

% EE, 70.

I EE, 27.

2 EE, 29.

% EE, 31.

' W. Blake. The Marriage of Heaven and Hell (Complete Writings), Oxford. 1960.
3 EE, 315.

2 EE, 665.

% EF, 601.

% C. Seixas, Principios Gerais de Filosofia, |, VIII. 2.2 Parte.
% Cap. 7.

% EE, 566.

% Esta relagdo ndo pode desenvolver-se sem referéncia a teoria da gnose,
sobretudo ao Apologético, de Tertuliano, citado por Figaniére, e ao mistério do
Pentecostes, (Actos, 2, 1-13).

Figaniére é, com efeito, um tedsofo em filosofia. Cf. Roso de Luna.
Biblioteca Teosdfica de las Maravillas, 11 (1921) 299-330.

Na Sociedade Teosoéfica de Portugal (Lisboa) houve, até 1924, um ramo
sob a invocacgao do Visconde.

B, I

* EE, 667.
0 EE, 39.
1 EE, 42.



*2 EE, 499.
* EE, 552.
* EE, 552.

4 Também por outros caminhos, e sem cair no dualismo, Raul Leal concebeu
uma reunidao de opostos relativos em uma unidade homogénea dualicamente
atributada, o Espirito-Santo-Sata. CL Sindicalismo Personalista, (Lx.?, 1960).
Ha outros pontos de contacto entre Figaniére e Leal e, um deles, € a soberana
transcendéncia do Espirito.

% . C. Montada, Subsidios para a Historia da Filosofia do Direito em Portugal,
(Coimbra. 1938), 49-50.

4" EE, 556.

48 EE, 557.

9 P. Gomes, Teoria do Pao e da Palavra, (Lx.2, 1973). pag. 11.
O LL, 4.

> LL, 10.

2L, 87.

> LL,10.

> Na época, «a batalha travava-se, j4 em obras originais, ja em tradugbes do
francés, em torno dos grandes dogmas da revolugao: contrato social; soberania
nacional; inauferiveis direitos dos povos; direitos do homem e do cidadaoy.
(Moncada, Op. cit., 39). Cf. ainda Petrus, Proudhon e a Cultura Portuguesa, 5
vols., Porto 1961-1965.

°> A Teoria do Socialismo data de 1873.
% Moncada, Op. cit., 45.

ST LJ, L.

8 LJ, .

9 LJ, lII.



® GCL, 27.

¢ GCL, 24.

®2 GCL, 1.

& GCL, 1.

&4 LL, 75.

5 LL, Proémio.

1L, 37.

67 LL, 32.

%1 J, IV.

% Bernardino Machado, O Ensino Primario, (Coimbra, 1899), 13.

0 Do Processo da Academia das Ciéncias de Lisboa.

Renato Epifanio
CARTA A PINHARANDA GOMES NO DIA DA SUA MORTE

https://www.publico.pt/2019/07/28/culturaipsilon/opiniao/carta-pinh
aranda-gomes-dia-morte-1881523

https://sites.google.com/view/edicoesrocio/home


https://www.publico.pt/2019/07/28/culturaipsilon/opiniao/carta-pinharanda-gomes-dia-morte-1881523
https://www.publico.pt/2019/07/28/culturaipsilon/opiniao/carta-pinharanda-gomes-dia-morte-1881523

	 
	 
	GNOSE E LIBERDADE 

