
Pinharanda Gomes 
 
 

GNOSE E LIBERDADE 
 

(Notas à Obra do Visconde de Figanière) 

 

* * * 

 

Edições Rocio 

2020 

 
https://sites.google.com/view/edicoesrocio/home 

_________________________________________________ 
 

Com a presente publicação desejamos prestar homenagem​
ao insigne erudito, tradutor e filósofo Pinharanda Gomes,​

no primeiro aniversário do seu falecimento,​
isto no momento em que iniciamos a publicação​

da obra teosófica magna do Visconde de Figanière​
Estudos Esotéricos: Submundo, Mundo, Supramundo, 



 
O ensaio que abaixo reproduzimos saiu na revista 

Pensamento Português, IV, págs 109-172, 
da Biblioteca da Filosofia Portuguesa, 

Edições do Templo, Lisboa, 1979. 

_______________________________________ 

 

Índice: 

 

I 
ELEMENTOS DE BIOGRAFIA 

 
1. O Diplomata e o Erudito 

2. O Novelista 
 
II 

ELEMENTOS DE BIBLIOGRAFIA 
 

III 
ROMANTISMO E EVOLUCIONISMO 

 
1. Aspectos Gerais 
2. O Orientalismo 

 



IV 
ELEMENTOS DE FILOSOFIA 

 
1. Filosofia e Ciência 

2. Gnoseologia 
3. Ontologia 

 
V 

ÉTICA E POLÍTICA 
 

1. O Bem 
2. A Liberdade 
3. O Socialismo 

4. Independência Nacional 
5. A Educação 

 
Carta a Latino Coelho 

_______________________________________ 

 

I 
ELEMENTOS DE BIOGRAFIA 

 
 

1. O DIPLOMATA E O ERUDITO 



 
Frederico Francisco Stuart de Figanière e Morão, o Visconde de 

Figanière (1827-1908), nova-iorquino de nascimento, era filho do 
conselheiro Joaquim César de Figanière e Morão e da segunda mulher 
deste, Catherine Stuart Gilfillan, de ascendência escocesa, e sobrinho 
do polígrafo Jorge César de Figanière (1813-1889), que trabalhou com 
Alexandre Herculano e Inocêncio Francisco da Silva, e foi fundador da 
Sociedade de Geografia. Jorge Figanière, bibliógrafo notável, autor da 
Bibliografia Histórica Portuguesa (1850) teria contribuído para que o 
sobrinho se interessasse também pela bibliografia. 

Casou em 1848 com Josephine Hunt, filha do general do exército 
dos Estados Unidos, James Hunt. 

A sua vida profissional foi preenchida pela carreira diplomática, e 
pelos interesses literários e filosóficos, que deixou expressos numa 
obra que não é reduzida, nem na extensão, nem no interesse. 

﻿A primeira missão diplomática que desempenhou foi em Londres, 
na embaixada de Portugal, onde, na ausência do embaixador, o Conde 
de Lavradio, serviu algum tempo como encarregado de negócios 
interino1. Nessas funções elaborou um relatório preliminar acerca da 
escala alcoólica dos vinhos, tendo em vista a posterior celebração de 
um acordo mercantil entre os governos português e inglês. 

No decénio de 1850/1860, a vida de Figanière tem por centro a 
Inglaterra. Interessa-se pelas novidades científicas, acerca de algumas 
escrevendo em publicações portuguesas, tendo sido um dos 
colaboradores da revista «Panorama». De Londres enviava 
colaboração para o «Parker's Journal» versando temas portugueses. É 



nesta época que, o facto de residir em Londres, lhe permite elaborar o 
inventário acerca dos manuscritos portugueses existentes no Museu 
Britânico, numa obra recebida com geral interesse e que, de resto, 
contribuiu para que Figanière tivesse honras de citação em artigos e 
estudos acerca da historiografia portuguesa do século XIX, já que a 
obra filosófica não parece ter-lhe grangeado a menor celebridade2. Do 
mesmo decénio data a outra obra, que lhe trouxe prestígio como 
historiador, a que escreveu acerca das rainhas portuguesas, desde D. 
Teresa até Santa Isabel. 

Sócio correspondente da Academia das Ciências de Lisboa e do 
Instituto de Coimbra, o decénio de 1860/1870 foi vivê-lo no Brasil, em 
cumprimento de missões diplomáticas, como secretário efectivo da 
Legação de Portugal no Rio de Janeiro, para o que foi nomeado em 12 
de Dezembro de 1862. Nessa altura, actuou interinamente, como 
encarregado de negócios da mesma Legação. Em 1863 seria eleito 
sócio correspondente do Instituto Histórico e Geográfico do Rio de 
Janeiro e da Academia das Ciências de Lisboa. A admissão nestes 
dois organismos foi homologada em 14 de Agosto e 26 de Novembro 
de 1863 respectivamente. Eleito sócio do Instituto de Coimbra, da 
Associação dos Arquitectos e Arqueólogos, foi também agraciado com 
o grau de Cavaleiro da Ordem de Nossa Senhora da Conceição de Vila 
Viçosa. 

A experiência brasileira é profícua na biografia de Figanière. 
Interessado nos temas da história medieval segundo uma perspectiva 
estética do mito e do mistério, Figanière escreve algumas «short 
stories», em inglês, para o «The New York Ledger», escreve um dos 
seus ensaios mais importantes, o que versa as relações da liberdade e 



do direito, e que constitui um notável trabalho especulativo de filosofia 
do direito, e recolhe os elementos sobre o modo de vida dos 
fazendeiros portugueses no Brasil, o que lhe permitiria, mais tarde, 
quando exerceu funções diplomáticas em S. Petersburgo, escrever 
uma «novel» ou romance, em inglês, em três volumes, intitulado 
Palmitos. Agraciado com o título de Visconde de Figanière, em 1870, 
por D. Luís I, foi nomeado ministro plenipotenciário de Portugal junto do 
governo dos Estados Unidos da América, de onde transitou, no mesmo 
ano, com iguais funções, para S. Petersburgo, onde se manteve até 
1876. Afastou-se da vida diplomática em 18773. 

Em 1882 fixou residência em França, tendo leiloado a sua 
biblioteca de Lisboa, por motivo da retirada. O Catálogo dessa 
biblioteca foi decerto elaborado pelo próprio Visconde, e por ele se 
verifica que o escritor possuía cerca de um milhar de obras, além de 
gravuras. O leilão foi efectuado por A. O. Guimarães, em 10 de 
Dezembro de 1882, na Rua do Monte de Santa Catarina, 48, em 
Lisboa. 

Do Catálogo constam as secções de Teologia, Política, Filosofia, 
Literatura, etc.. Das obras e autores ali mencionados, queremos 
salientar alguns, mais susceptíveis de nos facultarem uma ideia da 
formação intelectual de Figanière. 

De literatura, abundava a inglesa, sobretudo novelística e poesia, 
havendo obras de Keats, Moore, Byron, Shelley, Pope, Dryden e 
Longfellow. 

De autores clássicos, possuía várias edições latinas e francesas 
de «oeuvres complètes» de Platão, Aristóteles, Ésquilo, Diógenes 
Laércio, Cícero e Vergílio. 



Entre a bibliografia de história, anotámos obras de Herculano, 
Rebelo da Silva, Conde da Ericeira, Cantu, (que foi muito lido em 
Portugal), além de outros autores franceses e ingleses. 

Dos tratados de política, salientam-se obras de Jerónimo Osório, 
Oliveira Martins, Silvestre Pinheiro Ferreira e Stuart Mill, enquanto, no 
sector da filosofia moderna, a biblioteca compreendia obras de 
Tennemann, Kant, Fichte, Hegel, Bacon e Descartes. 

O grupo de obras teológicas era importante, incluindo textos de 
Eusébio, as obras completas de Flávio Josefo, Tertuliano, Santo 
Agostinho e S. Bernardo. 

Em tradução de um Anónimo possuía também as Noites de S. 
Petersburgo, de José de Maistre, e havia um considerável grupo de 
obras antropológicas e cosmológicas, de feição teosófica, entre elas. 
um livro chamado The Plurality of Worlds, uma Astronomy, de Whewell, 
o Physical Condition of Man, de Kidd, o tratado de Chalmers, intitulado 
Moral and Intelectual Condition of Man e, de Darwin, A Origem das 
Espécies. 

A biblioteca documenta já, sete anos antes de ter redigido o seu 
mais importante tratado filosófico, o interesse pela filosofia, pela 
teosofia e pelo espiritualismo orientalista, mas este interesse só se 
manifesta em termos de autonomia intelectual no livro Estudos 
Esotéricos, que pensou em França, na cidade de Pau, onde residia na 
altura, (na Ville Mondego, à Rue Marca), e que completou em 30 de 
Maio de 1888, conforme data da dedicatória que, nesse livro, faz a seu 
primo co-irmão, Gustavo Adolfo Serpa Pinto, que vivamente o impeliu a 
escrever o livro, depois de o ter movido ao interesse pela teosofia. Era, 



já então, membro da Sociedade Teosófica de Londres, cujas 
publicações recebia. 

Foi, de resto, amigo de H. P. Blavatsky, cuja obra prima, The 
Secret Doctrine, cita as teses de Figanière em vários passos. Curioso é 
o facto de a obra prima de Figanière, Estudos Esotéricos, estar para 
ser publicada, quando saiu o livro de Blavatsky, acontecimento a que o 
Visconde se refere4. 

A lista das instituições culturais de que o Visconde de Figanièrc foi 
sócio e membro, avisa-nos desde logo da consideração que lhe era 
apreçada pelas personalidades da cultura no seu tempo, já no Rio de 
Janeiro, já em Lisboa, já em Londres. Porque foi principalmente um 
novelista e um filósofo (comparadas com essas facetas, a de 
historiador e bibliógrafo são aspectos secundários no seu currículo de 
autor) citemos, entre seus pares de maior relevo, além dos filósofos 
coimbrãos do Direito, como Vicente Ferrer, aqueles autores que, a 
seguir ao ecletismo espiritualista de Silvestre Pinheiro Ferreira (†1846) 
melhor exemplificaram os caminhos da cultura portuguesa no século 
XIX: Antero de Quental (†1891), Oliveira Martins (†1894), Cunha 
Seixas (†1895), Amorim Viana (†1901), Sampaio Bruno (†1915), 
Domingos Tarrozo (†1933) e Silvestre de Morais (†1936). Alexandre 
Herculano era apenas dezassete anos mais velho do que Figanière, 
pois nascera em 1810, falecendo em 1877, podendo acompanhar 
ainda a publicação da maior parte das obras do Visconde de Figanière, 
de quem era também amigo, como o foi do tio, Jorge Figanière. Se, 
para além do aspecto localício, a revista que Herculano dirigiu, 
possuísse uma orientação sistemática e não meramente ecléctica, 
poderíamos afirmar que o Visconde de Figanière foi um dos escritores 



cuja obra de bibliógrafo e de medievalista se determinou no ambiente 
do «Panorama». 

A carência de uma linha orientadora em filosofia propiciou o 
pulular de modismos culturais, ideologias e filosofias no século XIX 
português, e esses modismos são tão diferentes e contraditórios, que o 
idealismo alemão acompanha o eclectismo francês, enquanto o 
romantismo literário acompanha o evolucionismo, cuja tendência se 
dirige mais para o realismo do que para o romantismo, enquanto o 
positivismo faz frente com esse realismo, no projecto revolucionário 
socialista, a pontos de, em 1870. o grupo do Casino incluir idealistas 
matriciados ao germanismo, como Antero, e socialistas como Oliveira 
Martins, todos irmanados mais num idealismo. ou num finalismo 
revolucionário, do que num ideísmo, ou num principialismo tético. Com 
efeito, o que unia esses homens era, não tanto o pensamento —onde 
as constantes escasseavam — mas o movimento — que sobejava — 
que os unia, apesar das variantes ideológicas e das opções filosóficas. 

Mas, situar o Visconde de Figanière numa relação com os homens 
de 1870 é um abuso da nossa parte. Figanière é um romântico, um 
liberal, um individualista, e as suas relações com a geração 
positivo-socialista são as que derivam da oposição ao realismo, ao 
socialismo e ao positivismo, de que o autor não podia de todo 
compartilhar. Neste sentido, ele está mais próximo de Pinheiro Ferreira, 
Vicente Ferrer. Amorim Viana e Herculano, do que Antero de Quental, 
Oliveira Martins, e Teofilo Braga, cujo contraponto a obra de Figanière 
regista, sem que, apesar disso, possamos ver nele um 
contra-revolucionário, embora seja um anti-socialista. 
 



 
2. O NOVELISTA 
 

O Visconde de Figanière é um escritor tridimensional. Conhecido 
como historiógrafo e memorialista, (e as suas obras mais citadas são 
as referentes aos manuscritos portugueses do Museu Britânico e às 
Rainhas de Portugal). o escritor afirmou-se sem mérito inferior na 
novelística e na filosofia. Como o tema deste ensaio subsidiário é o 
filósofo, escreveremos apenas breves linhas acerca do novelista, que 
muito interessa ao Brasil. 

O autor de Palmitos é, em literatura, um romântico. Está próximo 
de Alexandre Herculano e de Almeida Garrett no gosto pelo tratamento 
de temas históricos, encontrados em gavetas antigas e arcas 
encoiradas, sugeridos nas descrições narrativas das Crónicas 
medievais. O romance histórico, inspirado nos episódios da batalha de 
Aljubarrota, intitulado Vasco Peres, the Cooper of Alcobaça, está na 
linha de outro, o Guesto Ansures, com cenas da vida neo-gótica, mas 
difere na inspiração dos contos que também escreveu, sobre os temas 
da Caverna do Fantasma e da Vingança do Milionário, em que explora 
a estética do terror e a sugestão do mistério, sem dúvida numa 
percepção aliada dos temas medievalistas, mas também próxima do 
clima de terror e de suspensão da literatura negra. Este gosto de 
Figanière fica comprovado no Elva, uma história das eras obscuras, um 
poema em cinco cantos, motivado nas lendas narradas no Nobiliário de 
D. Pedro, incluindo a lenda da «Dama Pé de Cabra», que foi 
igualmente versada por Herculano, no Lendas e Narrativas. 



No entanto, e salvo o Guesto Ansures, a obra de ficção (ou 
imaginação) novelística de Figanière foi escrita na língua inglesa, e só 
uma perspectiva amplificante do conceito de nacionalidade em 
literatura permitiria a inclusão da sua obra de ficcionista na história da 
literatura portuguesa. Com efeito, escolhendo um ternário português e 
medievo-português, nalguns casos hispânico, Figanière optou pela 
língua inglesa sendo, com mérito, um novelista da literatura inglesa, 
embora facilmente remetido para a zona penumbrosa, em virtude dos 
altos momentos atingidos, no século XIX, pelos escritores ingleses. 

Torna-se lamentável que Figanière tenha escrito o Palmitos em 
inglês. Palmitos é um romance (a novel, em inglês) em três volumes, e 
foi escrito em S. Petersburgo, no ano de 1873, e publicado em 
Londres. 

O romance tem por tema a vida e a experiência de uma família 
portuguesa numa exploração fazendeira no Brasil, entre escravos 
negros. Sem ânimo leve, podemos adiantar que Palmitos é o romance 
dos temas e problemas perspectivados e debatidos ensaisticamente na 
sociologia da Casa Grande e Sanzala, de Gilberto Freyre. O 
conhecimento da experiência luso-tropical é possível em ambas 
aquelas obras, mas a aproximação novelística de Figanière torna-se 
mais sugestiva do que a aproximação sociológica de Gilberto Freyre, e 
isto sem pretender diminuir o mérito do sociólogo brasileiro. Todavia, 
nas mil e tantas páginas de Palmitos flui uma memória recente de 
factos recentes, os que se sucederam na sociedade brasileira nos anos 
próximos a seguir à independência, com todo o cortejo de tipos 
pessoais, jogo de grupos, envolvência económico-social, contradições 
processuais, etc., tudo isso novelizado por uma testemunha ocular e 



com alto espírito crítico, capaz de uma leitura do fenómeno 
esclavagista à luz do evolucionismo e das teses idealistas acerca da 
liberdade. 

Porque é lamentável Palmitos ter sido escrito em inglês? 
Figanière quis utilizar, nos diálogos, a transcrição fonética do 

crioulo, falado pelos escravos. Quis transmitir no texto gráfico a 
valência fonética de um linguajar em projecto de desenvolvimento nas 
comunidades rurais brasileiras, o linguajar luso-tropical. Quis evidenciar 
a dificuldade do muleque em pronunciar o fonema f (pronunciando b) 
ou em articular o g a seguir a uma consoante nasal, como o n, e ao 
querer atingir esse objectivo, fê-lo adaptando à língua inglesa as 
corruptelas e alterações fonéticas da língua portuguesa. 

Assim, para exemplificar, escreve de em vez the, para atestar que 
dificuldade? A da imperícia para distinguir entre artigo masculino e 
feminino? Os escravos trocavam o v por b, e Figanière exemplifica na 
transcrição do very por bery, de have por hab. A pronúncia do d a 
seguir a consoante nasal é documentada por husban em vez de 
husband. 

Não nos parece que o efeito resulte, por não haver 
correspondência entre o jogo fonético da língua portuguesa e da 
inglesa e, por isso, Palmitos perde aquela importância que poderia ter 
conseguido como documento linguístico da formação do português 
luso-tropical em geral, e do brasileiro em especial. Em todo o caso, se 
as novelas medievalistas são um conjunto de aproximações ao 
submundo histórico, Palmitos é uma leitura do mundo na história, para 
fundamentar uma teoria da liberdade: a das comunas locais e a das 



possibilidades individuais em uma comunidade pequena, num sistema 
em vias de federalização. 

A outra obra significativa na bibliografia do novelista é o romance 
histórico Guesto Ansures. 

Guesto Ansures é uma reconstituição da vida hispânica no século 
VIII, e pretende oferecer uma visão da sociedade moçárabe nos dias 
em que se situa a lenda do tributo das cem donzelas, que os cristãos 
tinham de entregar periodicamente aos sarracenos. O tema desta 
lenda foi também focado por Herculano (História de Portugal, Volume 
III), mas Figanière soube pegar nele e construir um denso entrecho 
romanesco, situado entre a ventura e a aventura, orientado para a 
recriação dos temas da guerra e do amor. Contra o jeito de Herculano, 
Figanière erudito não cede o​ passo ao imaginativo, de onde resulta 
uma prosa densa, mas porventura pouco natural, na medida em que o 
romance serve ao autor para exercitar a utilização de um vocabulário 
desusado, mas corrente no século VIII, e que foi buscar, já aos 
dicionaristas antigos (Viterbo e João Pedro Ribeiro), já aos documentos 
de outras épocas (cartas foros, diplomas, bulas, registos, etc.). Do facto 
resulta uma investigação filológica preceitual e rigorosa (o que obriga o 
novelista a inserir no fim do livro um glossário dos vocábulos mais 
difíceis) mas que retira naturalidade ao desenvolvimento das falas das 
personagens. 

Aliás, o romance é cientificamente histórico — funda-se em factos 
descritos em documentos antigos e, nas notas adicionais, Figanière 
constata, com testemunhos arqueológicos e paleográficos, algumas 
das situações romanescas do entrecho. Nessas notas, fundadas num 
saber consolidado, Figanière estuda vários aspectos da cultura 



moçárabe, sendo de nosso gosto salientar a nota acerca da origem das 
pragas e anátemas no fim dos documentos antigos (doações e cartas 
régias), nota essa que constitui o resumo de uma Memória, que 
tencionava apresentar à Academia das Ciências, e de que não 
voltámos a encontrar posterior registo, sendo possível que não haja 
chegado a desenvolver a sua tese acerca da origem oriental e da 
aclimatação hispânica dos anátemas, dos quais fornece abundantes e 
curiosos exemplos, em latim e em português antigo. 

Poucos anos passou em Portugal, mas a vila de Alcobaça 
mereceu da sua pena. 

Uma das suas novelas inglesas intitula-se Vasco Peres, the 
Cooper of Alcobaça (1861) e saiu em folhetim no jornal de Nova Iorque, 
New York Ledger, nos meses de Novembro e Dezembro de 1861. A 
novela tem por figura principal o tanoeiro Vasco Peres e, por cenário, o 
ambiente bélico da batalha de Aljubarrota. Infelizmente não 
conseguimos obter o texto desta novela que, a avaliar pelo Guesto 
Ansures, deve ter interesse literário e histórico. 

Numa das visitas à pátria, efectuou uma viagem de Lisboa a 
Santarém. Estava-se em 1851. 

Ele, a mulher, o tio de Figanière e mulher, saíram de Lisboa, por 
barco, rumo a Vila Franca, às 7 horas da manhã do dia 19 de Março de 
1851. O grupo deixou Vila Franca, rumo a Santarém, em 20 de Março, 
com a ideia de aí terminar a excursão; mas o Visconde aludiu à vila de 
Alcobaça, os amigos encorajaram a ideia de alargar a viagem e, deste 
modo, prosseguiu a romagem à medievalidade, com termo em 
Alcobaça. 



Desta viagem, o Visconde escreveu umas notas, decerto para 
serem lidas pelos amigos e conhecidos do círculo social e diplomático 
de Nova Iorque. Essas notas foram publicadas numa brochura in 12.o, 
de 60+1 pp., intitulada Notes / Taken / During a Trip to Santarem / 
Batalha and Alcobaça / by / F.F. de la F. / — New York: / Printed at the 
Office of Parker's Journal, / Number 22 Spruce Street. / 1852. 

Desta brochura há um exemplar na Biblioteca Nacional de Lisboa, 
exemplar considerado muito raro. Foi adquirido no leilão da livraria de 
João Chagas, que o emprestara a Henrique de Carvalho Nunes da 
Silva Anachoreta, Administrador do Sul de Angola. residente na Quinta 
do Almourol (Santarém). que o devolveu ao dono com um cartão de 
visita, desculpando-se por ter retido a brochura por longo tempo. 

O grupo de excursionistas saiu de Santarém em 23 de Março de 
1851, rumo à Batalha e a Alcobaça. Para o efeito os componentes 
tinham alugado, no dia anterior, quatro cavalos, um burro (para 
transporte da bagagem) e contratado os serviços de um arrieiro. 

Os excursionistas seguiram por Rio Maior e Malaqueijo, ficando a 
pernoitar na Batalha, por terem concluído ser tarde para chegar a 
Alcobaça no mesmo dia. 

O programa de Alcobaça ocupa as páginas 49-55 e começa por 
narrar as aventuras da viagem. Traduzimos: 

«Deixámos a Batalha às 4 horas da tarde, após o jantar. A 
distância até Alcobaça é de cerca de nove ou dez milhas, mas, com 
excepção de um par de milhas, a estrada é muito má, embora no 
tempo dos monges se dissesse ter sido excelente. Um pouco antes de 
atingirmos metade do percurso, passámos por um campo onde a 
batalha de Aljubarrota, a que já aludimos, fora travada. Situa-se apenas 



a poucos passos da aldeia do mesmo nome, e está agora cultivado 
como um jardim pelo seu proprietário, não mostrando vestígios da 
grande gesta de que uma vez fora a cena. 

Depois de termos passado vários precipícios, chapinhando por 
vários pântanos, tão largos e fundos que a água atingia a barriga dos 
cavalos, e um dos lagos, entre estes, levando cerca de um quarto de 
hora a atravessar, chegámos enfim à vila de Alcobaça, às oito horas; 
começando a noite a descer dai a duas horas. Parámos num hotel 
novo, ainda inacabado, mas onde encontrámos boas acomodações; 
situava-se mesmo defronte do mosteiro». 

O dia seguinte, 25 de Março, foi utilizado na visita ao Mosteiro. O 
grupo apreciou sobretudo a livraria, onde evocou os historiadores da 
Monarquia Lusitana, já que o edifício não agradou muito. Em todo o 
caso, a cozinha, a nave do templo e os túmulos dos Amantes 
mereceram o interesse dos visitantes. 

Figanière não demora na descrição de Alcobaça. Aliás, à uma 
hora da tarde, o grupo saía de Alcobaça rumo às Caldas da Rainha, 
mas Figanière não deixou de mencionar que Alcobaça tinha 5.000 a 
6.000 habitantes na época, aludindo à riqueza e salubridade dos 
campos da vila e à sua história cultural. 

É portanto de presumir que o filósofo turista foi dos primeiros 
promotores turísticos de Alcobaça nos Estados Unidos. 

Autor trilingue, pois escreveu directamente em português, francês 
e inglês; muito viajado, os seus romances principais nasceram de 
experiências directas, pois também o Guesto Ansures lhe surgiu 



durante uma viagem de quatro dias e meio a terras moçarabizadas da 
Galiza. 

Julgamos que seria oportuno tentar uma revaloração do novelista 
Figanière à luz de uma exaustiva leitura do nosso romantismo. Com 
efeito, não tem ele merecido dos nossos historiadores a atenção que a 
sua obra multiplamente requer. Não obstante, o teósofo tem sido 
meditado e seguido. João Antunes, embora lhe tivesse trocado o nome, 
chamando-lhe «Visconde Miguel Maria de Figanière», considerou-o 
precursor do movimento teosófico moderno5. 
 
 

II 
ELEMENTOS DE BIBLIOGRAFIA 

 
 

A bibliografia do Visconde de Figanière é predominantemente 
constituída por obras de investigação histórica, de exposição 
jurídico-diplomática e de literatura de ficção inspirada, ou em 
experiências pessoais, ou em temas medievais. 

A relação bibliográfica, que não tem garantias de exaustividade, 
foi estabelecida numa ordem cronológica, de forma a percebermos a 
evolução dos interesses culturais do Autor nos quatro decénios, 
situados entre cerca de 1850 e 1890, em que desenvolveu maior 
actividade, uma vez que a bibliografia assinalada foi editada justamente 
nesse período. 



 
1. Acerca da Reclamação feita ao Governo Português pelo 

Apresamento do Corsário Americano «General Armstrong». In 
«L'Assemblée Nationale». Paris, 9 de Agosto de 1850. 
(A versão portuguesa foi publicada no «Diário do Governo», 
Lisboa. 26 de Julho de 1850). 

 
2.  A Chronological Table of the European Emperors, Kings and 

Sultans, of the Popes, and of the Doges of Venice, from the Year 
of Our Lord 800 to the Present Day, so arranged that, at a glance, 
all Contemporary Sovereigns may be found. Nova Iorque, 1850. 
(Folha grande em forma de mapa). 

 
3.​ O Magnetoscópio de Ruter. In «A Semana», Vol. II, 37. Lisboa, 

1851. 
(Transcrito in «O Esculápio» n.os 152 e 153, de Dezembro de 1851 
e Janeiro de 1852). 

 
4. ​ O Bote Tubular Salva-Vidas de Richardson. In «O Panorama», 

Vol, II, 3.a Série, n.° 9. Lisboa, 1853. 
 
5. ​ Notes Taken during a trip to Santarém, Batalha and Alcobaça. 

Nova Iorque, Office of the Parker's Journal, 1852. 12.° de 60 pp. 
(Contém a reprodução de uma série de notas publicadas para 



distribuição no «The Parker's Journal» e foi publicado apenas com 
as iniciais F. F. de la F.). 

 
6. ​ Catálogo dos Manuscritos Portugueses no Museu Britânico. 

Imprensa Nacional, Lisboa, 1853. 8.° de XXV+415 pp. (Esta obra 
foi criticada no jornal inglês «The Critic», n.o 328 (Dezembro de 
1854). Aditamento importante foi feito por Francisco Adolfo de 
Varnhagen, na obra Sucinta Indicação de alguns Manuscritos 
Importantes, Respectivos ao Brasil e a Portugal existentes no 
Museu Britânico em Londres, e não compreendidos no Catálogo 
Figanière. Imprensa da Antilla, Havana, 1863. 

 
7. ​ A Guerra e o Comércio Livre. Tip. do Panorama. Lisboa, 1854. 

Opúsc. in 8.o, 33 pp. (Ensaio a favor da liberdade de comércio). 
 
8. ​ Documentos Inéditos Acerca do Conde de Avranches. In «O 

Panorama». Vol. V. 3.a série, n.° 9. Lisboa, 1856. 
 
9. ​ Ensaio sobre o Valor Representativo dos Metais Preciosos no 

Meado do Século XIII. In «O Panorama», 3.a Série, Vol. XV. 
(Voltou a imprimir-se, refundido, no livro Memórias das Rainhas). 

 
10. ​Memórias das Rainhas de Portugal. D. Tereza até Santa Isabel. 

Tip Universal. Lisboa, 1859. 8.° de LXXXI+336 pp. (Com 



documentos, fac-similes e retratos, é obra considerada valiosa 
pelos bibliófilos). 
Dos comentários a esta obra, salientamos os publicados in: 
«Revista Contemporânea», XX (Turim, 1860); «Instituto», Vols. 
VIII (91) e IX (1); e «Arquivo Pitoresco», Tomo V (Lisboa, 1860), 
num artigo de Rodrigues de Gusmão. 

 
11.​ Alguns Reparos e Explicações. In «Arquivo Pitoresco», Tomo VI. 

Lisboa, 1860. 
(Constitui defesa em face de um artigo inserido pela mesma 
publicação, Tomo V, acerca do livro n.o 10). 

 
12.​ The Shoemaker of Sevilla. Conto. In «The New York Ledger», N. 

Y.. 27 de Abril de 1861. 
 
13. The Phantom's Cave. Conto. Ibidem, 18 de Maio de 1861. 
 
14.​ A Millionaire's Revenge. Conto. Ibidem, 8 de Junho de 1861. 
 
15.​ Vasco Peres, the Cooper of Alcobaça, Romance em 18 capítulos 

acerca da batalha de Aljubarrota. Ibidem, 2, 9, 16 e 23 de 
Novembro e 7, 14 e 21 de Dezembro de 1861. 

 



16.​ A Liberdade e a Legislação, vistas à luz da Natureza das Cousas. 
Tip. de B.P. Sodré, Petrólis (Brasil). 1866. 8.° de VIII+304 pp. 
(Tese em defesa da manutenção da independência do povo 
português. Artigo crítico foi publicado acerca deste ensaio, por 
Cónego Fernandes Pinheiro in «Revista Trimensal», do Instituto 
do Brasil, Vol. XXIX). 

 
17. Correspondência Oficial com o Governo de Sua Magestade e com 

o Governo Britânico, desde Junho de 1869 até Abril de 1870, na 
qualidade de Encarregado de Negócios de Portugal em Londres; 
ou Negociações versando na questão dos vinhos e da escala 
alcoólica, quais preliminares de um Tratado de Consórcio em 
projecto. In «Livro Branco», Vol. III, pp. 140-298. Lisboa, 1872. 

 
18. Palmitos. Novela. Tip. Cautley Newby, Londres, 1873. Três vols. 8.° 

de 396, 357 e 379 pp. (Romance descritivo, em inglês, da vida na 
roça brasileira e dos colonos portugueses, fundado em 
observações pessoais do Autor). 

 
19. Lettres Japonaises sur la Civilization en Europe comme Produit du 

Christianisme et de la Voie qu'elle suit actuellement. E. Dentu, 
Paris, 1875. 8.° de VI+39 pp. (Saiu sem nome do Autor. Inclui 
quinze cartas, das quais, as primeiras seis, foram transcritas in 
jornal «Correspondência de Portugal», em 28 de Janeiro, 13 de 
Fevereiro, 13 e 28 de Março e 29 de Agosto, de 1877). 

 



20.​ My Recollections of Russia. By a Diplomatist. Série de biografias 
de personalidades russas do seu tempo. In «The Whitehall 
Review». Londres, 21 de Outubro de 1876 a 13 de Janeiro de 
1877. (Assinou apenas: Um Diplomata). 

 
21. Notes on Russian Life. By one who has lived in Russia. In 

«Financial Opinion». Londres, 9 de Agosto a 28 de Dezembro de 
1877. (O autor —alguém que viveu na Rússia — assinou com o 
pseudónimo Basil). 

 
22.​ Elva. A Story of Dark Ages. Trubner & Co., Londres, 1878. 8.° de 

VIII+194 pp. (Poema em cinco cantos, fundado nas lendas 
biscaínhas do Conde Dom Moninho e da Dama Pé de Cabra, 
constantes do Nobiliário, de D. Pedro). 

 
23.​ Suum quique. O 1.o tomo das «Rainhas de Portugal». por 

Francisco da Fonseca Benevides (Lx.a, 1878) e as «Memórias das 
Rainhas de Portugal», Lx.a, 1859). Liv. Ferreira, Lisboa, 1880. 
Folheto de 60 pp. 

 
24.​ Quatro Regras de Diplomacia. Liv. Ferreira, Lisboa, 1881. 8.° de 

239 pp. 
 
25. Catálogo Metódico da Livraria do Visconde de Figanière. V. Sousa 

Neves, Lisboa, 1882. 



 
26. Guesto Ansures. Quadros da Vida Neo-Gótica. Romance Histórico, 

seguido de Apontamentos arqueológicos relativos ao Século VIII. 
Liv. Ferreira, Lisboa, 1883. 8.° de 331 pp. 

 
27.​ Memória sobre o valor da Expressão «Aquas Aquaram» dos 

Diplomas Antigos. Comunicação à Academia das Ciências. Tip. da 
Academia, Lisboa, 1884. 4.° de 24 pp. (Apareceu numa tradução 
castelhana, de D. Luis Zamora Carrete, in «Galícia Diplomática». 
Tomo II, n.os 42 a 48. Santiago de Compostela, 1884). 

 
28.​ Estudos Esotéricos. Submundo. Mundo. Supramundo. Liv. 

Chardron, Porto, 1889, 8.o de 744 pp6. 
 
 
 

III 
 

ROMANTISMO E EVOLUCIONISMO 
 
 
1. ASPECTOS GERAIS 
 



Em dado instante, o positivismo inglês de Stuart Mill e de Herbert 
Spencer, cuja trilogia dos princípios — biologia, psicologia e sociologia 
— se mostrava mais englobante do que a do positivismo, encontrou o 
apreço da audiência portuguesa, tanto mais que, se o positivismo 
francês era preferido nas escolas de humanidades, o inglês era 
abertamente preferido pelas escolas médicas. O carácter do 
positivismo inglês, marcadamente científico, realista quanto aos 
princípios, menos ideológico do que o francês, inseria-se numa 
continuidade referenciável a Bacon, cuja doutrina despertara a atenção 
das inteligências portuguesas, que o preferiam, ao cartesianismo. 

«A filosofia de A. Comte e de H. Spencer. as obras de Darwin e de 
Littré, os trabalhos de Huxley e de Haeckel (...) encontravam de dia 
para dia maior número de leitores, de adeptos e de verdadeiros 
crentes, no meio da sociedade portuguesa»7. 

O «darwinismo», estabelecendo uma lei de continuidade evolutiva, 
no que diferia da tripartição cronológica de positivismo, e teorizando 
essa mundividência cósmica e biótica, em que todo o ser se insere, 
numa ininterrupta mas modificada genealogia, deu substancial apoio ao 
evolucionismo formulado por Spencer e seus continuadores, e 
tornou-se uma das opções antipositivistas, um diluente do positivismo, 
mesmo quando, através dele, se propiciou, na recusa ao positivismo 
francês, a abertura ao neo-«kantismo» e ao idealismo germânicos. 

A vulgarização de Mill, Darwin e Spencer processou-se com certa 
rapidez, e começou por provocar a soturnidade das várias espécies de 
crentes, que viam nele uma prova contra a existência de Deus. Que 
tanto se não encontrava, nem implícito, nem explícito, no 
evolucionismo, foi o que procurou demonstrar o marechal de 



Saldanha 8 ao publicar o breve mas sopesado estudo Concordância do 
Génesis com as Ciências (1868) e ao prosseguir a adequação da 
verdade católica ao método evolucionista. Naquele mesmo ano, José 
Gerson da Cunha publicara o estudo sobre O evolutismo, e no espaço 
de um decénio, assinalaram-se as contribuições de vários 
evolucionistas, quais, Pedro Gastão Mesnier, Roberto Woodhouse, 
Bento Nasica e Ernesto Cabrita que, no âmbito do positivismo, 
assinaram expressões colaterais do evolucionismo, sendo que, nesses 
autores, se podem encontrar indícios da doutrina transformista, mesmo 
quando dados numa dimensionalidade ideológica e militante. 

A origem da vida, com sua implícita finalidade, foi o tema capital 
do evolucionismo que, e salva a intenção de Saldanha, foi entendido 
mais como uma ciência do que como uma filosofia. A Polémica 
Científica (1895) de António Maria Ferreira contra José Augusto 
Nogueira Sampaio (1827-1900), o evolucionismo mecanicista deste, e 
as expressões polemizantes mas compreensivas de França 
Bettencourt, em Hominum Species Una (1861), e do Padre Fernandes 
Santana, em Questões de Biologia (1900) são lugares que deixam 
entender a facilidade com que as doutrinas creenciais se dispunham a 
aceitar as principais teses científicas do evolucionismo, uma vez que 
este não atirasse para situações desrespeitosas dos dogmas cristãos. 

Ao verter e editar em português a obra de H. Hamard, sobre 
Darwinismo, Monismo e Transformismo (1904), Gomes dos Santos, 
que representou um momento alto do pensamento católico, em face 
das novas tendências, assinalava a convicção acerca da possibilidade 
conciliatória do método evolucionista e da teologia católica — no que 
vinha dar seguimento às teses, já de Saldanha, que as radicara em 



Schelling, já de António Maria Ferreira. Tanto não obstava a que, nos 
círculos laicizados, se não olhasse o evolucionismo de forma radical, 
como única e exclusiva hipótese de conhecimento e explicitação do 
ser. Com maior ou menor mistura de positivismo, cremos ter sido nessa 
acepção que o evolucionismo era entendido pelos colaboradores de O 
positivismo e principalmente por Cândido de Pinho (1853-1919) na fase 
em que, no estudo do automatismo, descobrira o sortilégio científico do 
evolucionismo. 

A dimensão científica do evolucionismo é acentuada, e determina 
o pensamento de Mendes Correia (As Novas ideias sobre a Evolução, 
1920), o atomismo de Ferreira Girão, (A teoria dos Átomos e dos 
Limites da Ciência, 1879), o de José Maria da Ponte Horta que, na obra 
sobre Os Infinitamente Pequenos (1884) afirmou uma originalidade de 
raciocínio científico e filosófico, que importaria aprofundar. 

As determinações portuguesas do evolucionismo, de um ponto de 
vista rigorosamente filosófico, embora aparecendo ao ritmo da 
intermitência verificada quanto às determinações científicas, só se 
tornaram sistemáticas a partir do momento em que o spencerismo 
insuflou motivações nas disciplinas escolares mais próximas da 
filosofia, ou mais adequadas ao raciocínio filosófico do que ao 
raciocínio científico. É nesta ordem que se menciona a obra filosófica 
de Joaquim António da Silva Cordeiro, cujo estudo, A Crise (1898) 
comporta uma universalidade evolucionista dos valores humanos, 
sociais e religiosos, permanecendo como perspicaz matriz de uma 
etno-psico-sociologia rigorosa, para a qual importaria orientar certas 
considerações, suscitadas pelas modernas ciências antropológicas. 



Entretanto, e fora do ensino superior, o evolucionismo encontrara 
em Domingos Tarrozo uma forma de expressão que nos parece 
singular e virá a encontrar mais tarde, em José Augusto Correia, outra 
singularidade expressiva (Evolução Filosófica do Espírito Humano, 
1916), considerando que o materialismo daquele não exclui uma 
teodiceia, enquanto o materialismo deste totalmente exclui a teodiceia. 
Entre esta materialidade, espiritualizada em Tarrozo, e humanizada em 
Correia, se deverá colocar o evolucionismo de Silvestre de Morais, bem 
como o panteísmo de Sampaio (Bruno). 

Silvestre de Morais não aceitou o evolucionismo de Spencer sem 
importantes rectificações. Previamente determinista, Morais não podia 
raciocinar em termos de evolução inesperada e, para ele, toda a 
evolução surgia como algo que, determinante embora, se encontra 
previamente determinado. Desta conciliação de opostos deriva o que 
entendeu designar por evolucionismo determinista, pelo qual existe na 
natureza uma corrente ininterrupta de inversões e de conversões, de 
forma que o finito gera o infinito e o infinito gera o finito. Determinado o 
primeiro, evolucionante o segundo, o que supõe que a evolução é uma 
indeterminação infinita do determinado, uma conversão paradoxal do 
não-ser ao ser e, deste, ao não-ser. 

A doutrina de Spencer pode não sair robustecida do pensamento 
de Morais, mas sai, concerteza revista, já na ordem de alguns 
princípios, já na ordem de metodologia e da teodiceia, que foram os 
pontos para que Morais endereçou mais importante contributo. 
 
 



2. O ORIENTALISMO 
 

Como se explica que o romantismo de Figanière tenha afluído à 
necessidade de postular o evolucionismo, por um recurso ao método 
da gnose oriental? 

Em primeiro lugar, a ideia de exitus et reditus, de fluxo e refluxo da 
criação, sem risco de atomismo e de eterno retornismo, repensando a 
concepção platónica de origens, com separação do universal e do 
particular, da ideia e da coisa, de Deus e do Mundo, adequa-se a uma 
solução evolucionista, ao contrário do que se verifica no transformismo 
e no positivismo. Em segundo lugar, porque o romantismo recuperou 
da gnose a ideia dos limites, como se vê no pensamento de autores 
como o inglês William Blake (†1827) e o francês Gérard de Nerval 
(†1855). 

O evolucionismo, contendo teorias de situação e de acção, é 
sistema finalista, que se adapta sem esforço à antropologia do 
romantismo e à concepção teocêntrica das religiões transcendenta- 
listas, que não desvalorizam o curso histórico, como é o caso do 
cristianismo. 

Em terceiro lugar, o evolucionismo português, mais ligado ao 
romantismo do que ao realismo e ao utilitarismo, sem que se tenha 
interessado pela história da gnose, praticou nalguns casos, um 
pensamento de carácter gnóstico, disso constituindo exemplos, Amorim 
Viana e Sampaio Bruno e o próprio Visconde de Figanière. Mas esse 
mesmo evolucionismo descobriu e valorizou a sabedoria oriental e, não 
sendo muito significativos das tendências portuguesas na segunda 
metade do século XIX, alguns autores houve que escreveram 



aproximações ao pensamento oriental. No ciclo do positivismo do 
Curso Superior de Letras, António José Enes defendeu uma tese 
acerca da Filosofia Religiosa do Egipto (1868), no mesmo ano em que 
o escritor da Índia Portuguesa, José Gerson da Cunha, publicou o 
ensaio Introdução ao Estudo da Ciência e da Vida. O estudo de G. 
Vasconcelos Abreu, Sentimento Indiano (1871) insere-se nesta linha 
orientalista, vigente em pleno transformismo que, à volta de 1870, 
solicitava a atenção de autores como Pedro Gastão Mesnier, Bento 
Nasica, José Gonçalves da Cruz Viva, Augusto Eduardo Nunes e 
Ernesto Cabrita. No ano de 1881, o já citado Vasconcellos Abreu 
publicou umas Notas para a História das Relações entre o Oriente e o 
Ocidente na Antiguidade, em que definia os aspectos comuns à 
filosofia grega e ao budismo — duas das fontes que o Visconde de 
Figanière utilizou em seu estudo, enquanto João Bernardo de Ataíde 
examinara os temas do Animismo e Vitalismo, (1805). 

Excepção feita a Vasconcelos Abreu, a teosofia tinha menor 
relevo naquelas obras, mas Figanière, beneficiando de um clima 
favorável a esse género de estudos em Portugal, teve a vantagem de, 
através das ligações com centros da teosofia europeia, como o 
londrino, levar até mais longe a aliança do evolucionismo e da gnose 
teosófica. 

Em Portugal, é de considerar que o aprofundamento da filosofia 
oriental visou quase por norma as relações com a filosofia grega, e 
testemunho desta asserção se encontra em um dos mais notáveis 
estudos produzidos em Portugal no domínio da história da filosofia, a 
Introdução de Latino Coelho (†1891) à versão da Oração da Corôa, de 
Demóstenes (1879), em que, pelo menos três capítulos, são dedicados 



à sabedoria oriental: o capítulo VII, acerca das filosofias primitivas e de 
Buda, o VIII, acerca das relações com a Índia e, o IX, acerca da 
metafísica ariana. 

É curioso sublinhar, por isso, que foi na presidência de Latino 
Coelho que se concretizou a admissão de Figanière na Academia das 
Ciências, numa data em que o Visconde apenas publicara obra 
historiográfica — único motivo da admissão, segundo se depreende do 
processo do académico — pois é plausível que, já então, ambos se 
encontrassem interessados pelos mesmos assuntos. 
 
 
 

IV 
ELEMENTOS DE FILOSOFIA 

 
 
1. FILOSOFIA E CIÊNCIA 
 

Constante apesar das variantes é a ideia de que a filosofia se 
concebe como totalidade de saber — o saber total. 

Mas o termo «saber total» contém o germe de uma controvérsia, 
qual seja, se o adjectivo «total» significa quantidade — ou qualidade, 
muito embora nas categorias aristotélicas e quantidade — seja um 
modo qualitativo, um aspecto da qualidade. 



Se todo o saber do homem é relativo e filosofia pressupõe uma 
relação fundamental, a que intercede na díade amor e sabedoria, amor 
da sabedoria, afirmar saber total é negar a filosofia que, por ser 
filosofia, não é ainda o saber, mas a potência dele. Quando dizemos 
filosofia como saber total queremos dizer que a anterioridade potencial 
se tornou consequência actual e que a filosofia tanto é o saber em 
potência (em relação para um desenvolvimento ulterior) como o saber 
em acto. Se no todo situamos a origem de tudo, ou no todo 
entendemos o fim de tudo, o adjectivo total entende-se, não como a 
quantidade universal mas como a qualidade universal do saber, que é o 
próprio saber. A controvérsia manifesta-se por causa da ordem lógica 
em que se perspectiva a filosofia como saber do todo — ou no 
princípio, (o saber geral) ou no fim, (o saber universal). Com efeito, 
para toda a filosofia, remota ou moderna, a filosofia é o saber todo, 
mas, enquanto uns a entendem como saber geral ou originador, outros 
a entendem como saber universal ou unificador, de modo que, para 
uns, a filosofia é no princípio e, para outros, no fim, sem que se exclua 
a terceira via, onde a filosofia tanto é saber principial, como saber final. 

Os conceitos de estudo geral e de estudo universal clarificam este 
raciocínio. No conceito de estudo geral, o saber principia numa unidade 
geral onde se geram os vários saberes, faculdades ou especialidades, 
sendo a filosofia a «madre das ciências». Uma totalidade de saber 
inicial origina um desenvolvimento genealógico de saberes particulares 
que, dependentes da filosofia, não são a filosofia. 

No conceito de estudo universal, a filosofia é final. O indagar do 
saber parte das generalidades, das especialidades, ou das faculdades. 
O saber filosófico constrói-se em unidade final ou universal, depois de 



sabidas e transcorridas as constantes e as variantes das disciplinas 
particulares. 

A filosofia está no universal. No geral, a filosofia não é, nem acto, 
nem perfeição, mas potência, o saber geral ou originador. O saber 
potencial actualiza-se nas formas particulares de cada saber 
especializado, as faculdades, ou meios. O saber da perfeição é o que, 
transcorrida a variedade e a multiplicidade facultativa, desde o saber 
indeterminado (geral) ao saber determinante (universal) percorreu todo 
o saber, determinado nos actos mediais. A filosofia, como saber total, 
seria fim em si mesma, princípio e última causa. 

Mas, como é evidente, e não apenas na nomenclatura da gnose, 
os extremos tocam-se, ainda que a tangência não signifique 
identificação. Cunha Seixas, contemporâneo de Figanière, pressupôs 
este movimento triádico do indeterminado ou geral, para o determinado 
ou particular, rumo ao determinante, ou universal. 

Teófilo Braga, contemporâneo de ambos, não pressupôs a tríade 
infinita, e, como positivista, perspectivou a filosofia na origem, ou como 
geradora de saberes cada vez mais particulares, alfim identificados 
num contexto lógico único. a ciência. Para Teófilo, a filosofia é mãe das 
ciências; para Seixas, a filosofia é a conclusão das ciências, a 
perfeição para que elas tendem. 

Os limites do saber são a crença e a dúvida. Crença significa o 
acto em que o pensador assume, com toda a garantia de certeza, tudo 
aquilo a que chega por conclusão, mesmo por via de razão, visível ou 
invisível seja. A dialéctica possível da crença e da dúvida é a que 
transcorre do confronto lógico das normatividades definidas na posição 
«incredibile, ergo divinum», e na posição «credo quia absurdum». Na 



primeira, o incrível é por isso mesmo divino. Se invertermos os termos 
da proposição. «divinum, ergo incridibile», teremos coberto a outra 
metade, que faltava à primeira; divino, logo incrível. Oposta a esta 
posição, suportada pela recusa a todo o enigma que se propõe no 
invisível e no insensível, (porque o saber é de crer, o absurdo é para 
crer, já que o absurdo, sendo como absurdo uma conclusão lógica da 
razão, como conclusão, ainda que absurda, tem de crer-se), a dúvida é 
também uma afirmação do que está em dúvida e que a razão se 
recusa a crer, pelo que a dúvida não é um saber consistente, mas um 
degrau, uma interrupção, uma paragem no movimento de saber, que 
vem do geral, e caminha para o universal. A primeira posição garante 
que só as ciências são verdadeiras, enquanto a segunda posição 
admite que o absurdo é tão passível de conhecimento como o lógico, e 
que o absurdo é também lógico. O crível demarca a linha que 
interrompe a continuidade do sensível, e introduz o conhecimento na 
continuidade do insensível. As ciências são do sensível (geral), a 
filosofia é do insensível e do oculto (universal), por não recusar o 
sensível. 

Se o geral não é um contrário do universal, mas um 
complementar, também filosofia e ciência não se podem colocar em 
posições opostas ou contrárias, porque, ou no princípio, ou no fim, a 
filosofia é o uno da ciência, como a ciência é o múltiplo da filosofia. 
Necessitante da filosofia, a ciência; liberante da ciência, a filosofia. 

A ideia que Figanière propõe é a de filosofia como saber universal. 
Não é uma potência do saber; não é o conjunto das faculdades; é a 
síntese elaborada, alfim, das constantes essenciais das ciências — 



«síntese de todas as ciências e disciplinas, sem ser vassala de 
nenhuma»9. Epistemologia das ciências? 

Também, e não só. Da filosofia é ela ser uma síntese 
epistemológica das ciências mas é, também, o ser uma porta para 
onde a ciência não deita janelas. Enquanto a ciência como tal cumpre 
um desígnio gnoseológico no mundo das manifestações patenteadas 
ou evidentes, mesmo que subtis e de acesso difícil, a filosofia cumpre 
desígnios transfenoménicos. Os seres revelam-se e ocultam-se através 
de qualidades. Ninguém conhece uma coisa, se essa coisa não se 
apresentar com qualidades. 

Se reconhecemos a neve, é porque essa neve se nos apresenta 
como algo que possui todas as qualidades inerentes à neve: as 
qualidades patentes, cuja análise pertence à ciência. Mas os seres 
exprimem, na multiplicidade fenoménica, a mesma inconsútil unidade, 
uma certa mas oculta qualidade, que é constante mas não variante em 
todos os seres, e a essa inconsútil unidade, oculta qualidade — a 
essência? — a ciência não pode chegar. Figanière adopta, mas sujeita 
a uma ampliação de significado, a tese de Schopenhauer, segundo a 
qual a ciência tem por limite as qualidades ocultas10. A ciência termina 
onde a filosofia começa, ao chegar às qualidades ocultas, que 
pertencem à filosofia11. 

Se as qualidades ocultas são impassíveis de razão empírica, e se 
a filosofia requer a razão como instrumento de mediação e de 
revelação, como atribuir algo de irracionável à filosofia? 

Figanière solve a dificuldade por uma adequação valorativa da 
crença à razão, e vice-versa. Nem a razão dispõe de um infinito poder 
gnoseológico, nem a crença é um valor que dificulte o processo da 



razão. Crença é tanto o acto de crer, em que uma ideia universal e 
abstracta se entifica ou torna ente real (a ideia de Deus assumida 
numa pessoa divina) como o acto de fé que alguém professa, num 
conhecimento adquirido e garantido. Aceitar que uma reacção química 
se processa, se houver as condições necessárias é tanto um acto 
dependente da razão, que se transforma em regra normativa, como um 
acto dependente da crença, porque se põe de parte a hipótese de que 
esse fenómeno não se verifique, se tiver de verificar-se. 

O risco da filosofia é o de aceitar extremismos metodológicos 
limitados e definidos por parâmetros que, de acordo com a 
dimensionalidade da ciência, são indefinidos, ou deficientes, em 
relação à imensidade ôntico-fenomenológica, onde se inclui a 
ocultação infinita do indeterminado, a manifestação múltipla do 
determinado e a inacessível unidade da energia determinante, ou seja: 
o submundo, cujos limites são inaproximáveis; o mundo, de limites 
definíveis; e o transmundo, de experimentada inacessibilidade pelos 
instrumentos gnoseológicos (crença, razão, religião, ciência e filosofia) 
humanos. Cada uma destas disciplinas não pode, só por si, interrogar a 
outra, para lhe recusar as respostas. Nenhuma está em posição 
sobranceira e, com a mesma autoridade com que a ciência invoca a 
razão contra a religião, a religião pode invocar a crença contra a razão 
da filosofia. Situações paramétricas são ambas, e nunca limites 
absolutos, pelo que ambas se respondem uma à outra, para que as 
respostas sejam bilateralmente consideradas, evitando o divórcio de 
três saberes, que não são mais do que um só. A religião, a ciência e a 
filosofia, uma na relação do transmundo com o submundo, outra na 



relação do mundo em si mesmo, outra na relação do mundo com o 
transmundo. 

«Viesse (a Autoridade) armada de dogmas do sobrenatural, 
viesse com a ipse dixit da Ciência, a credulidade não se manifestaria 
menos num caso do que noutro, aceitando nós cegamente o traçado 
imposto. Uma argumenta que não basta a Razão para dar conta de 
tudo. Afirma a outra que ela pode conhecer de tudo que seja 
conhecível, e que tanto basta. Responde àquela a verdadeira Filosofia: 
à razão humana falta, sim, a latidão que dizeis, mas não nos assegura 
que ela seja a última ratio das nossas possibilidades, ou que estas 
dependam do sobrenatural. À Ciência pergunta: e vós estareis bem 
certa de conhecer os limites do conhecível?»12 

Vigilante para se manter pura, a ciência não deve fechar-se à 
filosofia, nem esta à religião, pelo mesmo motivo que o fenómeno e o 
nómeno não se propõem quais realidades estanques e incomunicáveis. 
A cooperação entre as disciplinas humanas do saber e do amar é 
possível e desejável, bastando que estejam cientes das definições e 
das mediações inerentes a cada uma. Se a ciência for capacitada de 
que é o saber dos meios, a análise dos fenómenos em cujo 
conhecimento a dúvida tem razão de subsistir, porque «a dúvida pode 
pairar sobre a natureza, nunca sobre a existência do Ser Supremo»13; 
se a religião se definir como a imitação do Adorável, fica isenta das 
solicitações científicas que nessa imitação introduzem dúvidas 
deslocadas, porque o Adorável é impassível à dúvida, apenas movido 
pelo amor. O erro que minoriza a axiologia religiosa, ou a eficácia 
científica, deriva da defeituosa definição da essência da religião à face 
da ciência, e da ciência em face à religião. «Muitos mestres da Ciência 



deslembram que homines dum docent, discunt (Sén., Ep. 7), assim 
como muitos doutores em teologia andam esquecidos do preceito 
agostinho religionis summa est imitari quem colis. (De Civ. Dei, VIII, 
17).» 

As teses do evolucionismo espiritualista, que em Portugal tiveram 
a utilidade de contribuir para a dissolução do materialismo positivista e 
do transformismo, ou, ao menos, para minorar os efeitos da pedagogia 
positivista nas escolas, adequaram-se melhor ao tradicional 
augustinismo (muitas vezes possuído de um aristotelismo platonizante) 
que prevaleceu nos autores espiritualistas, após a erradicação da 
escolástica peripatética. Inibidos quanto a Aristóteles, alguns autores 
optaram pelo sucedâneo platónico e agostinho, à luz efectuando a 
leitura dos modismos culturais aclimatados pelos publicistas e 
divulgadores — evolucionismo, transformismo, idealismo alemão, 
balmismo ou, pura e simplesmente o positivismo, cuja estrutura não 
evitou que pudesse ser aceite por autores católicos. (Os integralistas 
foram, do ponto de vista metodológico positivistas e, um 
não-integralista, mas católico de radical tradicionalismo, como Alfredo 
Pimenta, foi um preclaro positivista). Num ambiente em que a 
constante era a da recusa da religião pela ciência e vice-versa 
(exemplo apodítico desta recusa nos ficou da polémica entre o Padre 
Fernandes Santana e o médico Miguel Bombarda), a linha 
augustiniana, servindo-se do evolucionismo de um Spencer, mas 
rectificado, conseguiu adiantar propostas conciliatórias. Figanière 
pensava que «a religião e a ciência fazem mal desligar-se uma da 
outra»14, admitindo um plano de interpenetração que possibilitasse uma 
religião científica e uma ciência religiosa, unidas pelo vínculo da 
filosofia, no que oferece ampla conotação, já com Bruno, jà com um 



autor evolucionista posterior, Silvestre de Morais, propositor da tese 
equivalente15. 

Uma ciência irreligiosa, puramente materialista, é um materialismo 
e, para Figanière. o materialismo é uma «aberração da ciência» 16. 
 
 
2. GNOSEOLOGIA 
 

As teses anteriores são elos de uma cadeia universal cujo acto é o 
conhecimento. Para elaborar as teses de conciliação da tríade 
gnoseológica, Figanière tinha de mentar uma teoria do conhecimento, 
capaz de explicitar as proposições demonstradas. 

Figanière não tinha qualquer partícula de more geometrico, ou de 
more sillogistico. O seu pensamento era de preferência 
onto-pneumatológico, não pondo no homem todo o poder de decidir 
acerca do saber, (por isso, a correcção ao valor da razão como via de 
conhecimento, e a limitação da dúvida à ciência). O silogismo é 
sacrificado à visão, e a razão humilda-se perante a iluminação. O 
homem é um ser vidente que lê, na natureza e na história, certos dados 
acerca dos quais não tem de concluir. Tais dados são efectivas 
conclusões. Na relação contraditória de uns com outros, a dúvida pode 
ter lugar, e à ciência compete esclarecer a aporia dubitativa, mas o que 
é, é, independentemente de ser pensado. Com efeito, Figanière 
discorre segundo trâmites aproximativos, que afirmam um pensador 
para quem o Ser tem prioridade sobre o pensar, ou seja — para quem 



o Ser existe apesar do pensar, sendo função do pensar a mediação 
para conhecer o Ser. 

O pensar, como via gnoseológica dependente da realidade ôntica, 
é algo que também existe no homem, mas antes dele. 

Figanière parte de uma sabedoria creencial para um 
desenvolvimento racional, de forma que a razão, em vez de se opor à 
crença, é um suporte existencial para a crença. Crença e razão 
afirmam-se como impulso e relação gnoseológica, e se a crença e a 
razão se tornam vias necessárias ao homem, é porque o homem se 
encontra em situação decaída, ou decadente. Se o homem não 
estivesse em decadência, mas unido ao que o determina, nem a 
crença nem a razão seriam justificáveis. Ao vir para o mundo, o homem 
perde. 

O homem tem uma origem superior e, antes de estar no mundo 
histórico, possuía o conhecimento integral do ser, e do pensar, que é 
no scr. O homem é tanto mais sábio quanto mais próximo da origem, 
tanto mais ignorante quanto mais afastado da origem. O progresso 
evolutivo constitui um caminhar para as origens, caminhar esse que, 
em vez de se fazer por sucessivos recuos ou regresso, se efectua por 
sucessivos avanços ou progresso, embora de ambos os modos fosse 
possível aceder à origens (ao saber), só não sendo o regresso possível 
porque, na escada angélica, há «os anjos de Deus subindo e 
descendo» (Gen. 28, 12) tal como Jacob os viu em sonho. Ou seja — 
nem há apenas queda ou cadência, nem apenas elevação ou 
ascendência. O trânsito do homem é, segundo o espírito que o anima, 
um regresso em progresso, e um progresso em regresso17. 



A civilização (leia-se: cultura) não nasce da brutalidade18, mas é 
uma sequência de ciclos em busca da sabedoria perdida, da palavra 
perdida. O homem sai do geral, passa pela via do particular e ascende 
de novo ao geral (universal). A tese de que a cultura é uma conquista 
da modernidade do homem e de que a antiguidade era a brutalidade, 
entra em conflito com os testemunhos, proféticos ou mesmo gnósicos, 
da remota antiguidade. O homem adâmico é um homem justaposto à 
origem — é divino. O Paraíso significa essa inserção do homem na luz 
total da sabedoria. A transformação do perfeito em imperfeito, ou do 
maior no menor, é ilógica, e levaria a um salto de consequências 
contraditórias. O que sucede não é uma transformação do homem — é 
uma evolução cíclica que o afasta da origens, e que corresponde ao 
instante em que os anjos descem pela escada. O transformismo é 
incapaz, portanto, de compreender as significações ônticas, a 
alogeneidade de que o saber humano se encontra possesso. «Não 
pretendo alegar que o transformismo deixe de explicar muitos dos 
fenómenos que nos cercam, sendo certo haver influências em 
constante actividade, cujo efeito é produzir variações. Mas o que está 
fora de alcance de semelhante doutrina é dar conta da evolução das 
espécies, da confluência assim como da ramificação dos tipos e do seu 
transbordar sobre um reino a respeito doutro, sem contudo haver 
parentesco ou encadeamento» 19. Para o transformismo, o ser procede 
por saltos, para o evolucionismo por fluxo, como no rio de Heraclito. A 
água, que é sempre água, não é a mesma ora e logo, mas não deixa 
de ser o que é. Também o homem, para o evolucionismo: o homem é e 
já foi, mas não deixa de ser homem. É de estirpe divina, e Figanière 
aceita sem reservas o apotegma do pitagorismo. 



Se a história humana é uma sequência de ciclos, em que os 
modos variam, mas sem alteração da substância ou da essência. 
Figanière compara a tese de Vico ao transformismo: o homem vai do 
particular para o geral. Mas de onde vem? A sua resposta com o 
homem adâmico é uma tentativa para clarear a dificuldade, explicitada, 
sem dúvidas, no paradoxo de Hermes Trimegisto, que cita: «o que está 
em baixo é como o que está em cima, e o que está em cima é como o 
que está em baixo»20. 

Toda a sabedoria é recuada para a antiguidade histórica. As 
descobertas que o homem vai efectuando mais não são do que 
achamentos de saberes perdidos, ou olvidados. Dada a revelação, logo 
se processa a reminiscência, e as descobertas de Copérnico são 
apenas o reencontro teórico com factos já muito antes sabidos, mas 
esquecidos no processo de afastamento. A evolução é uma involução 
— para dentro da origem, em que, uma vez completada a descida, o 
homem recomeça a subir a escada, rumo ao geral de onde provém, 
não por queda, como sucede na teoria de Sampaio Bruno, ou de 
Pascoaes, não por cisão como acontece em José Marinho, mas por 
degradação (espírito inferiorizado) como no pensamento de Leonardo 
Coimbra e de Álvaro Ribeiro. 

Que são as invenções humanas? Passos para o saber olvidado? 
São, no dizer de Figanière, «ressurreição acompanhadas de 
progresso»21, e neste ponto lhe é possível provocar um reencontro de 
Platão, para quem os antigos estavam mais perto dos deuses, sendo 
sábios; e de Aristóteles, para quem «as ciências e as artes se haviam 
perdido mais de uma vez para depois renascerem»22. Então, «a religião 
apoiava-se na ciência, o governo e as instituições na religião, ou, em 



outras palavras, a Filosofia era invólucro de religião, ciência, governo e 
instituições. Nesse tempo, a ciência que hoje se diz oculta cultivava-se 
à luz do dia, porque o poder estava entregue à sapiência»23, isto é, o 
poder ao saber, a cracia à arquia. É o que Figaniére pretende sintetizar 
na paradoxal luminosidade do apotegma de Lun-Yu: «saber que se 
sabe o que se sabe, e saber que se não sabe o que se não sabe»24. 

Do geral ao particular e do particular ao geral (sem que o trajecto 
envolva a ideia do eterno retorno, mas de fluxo contínuo) o saber do 
homem surge em plena sabedoria, desce para o espaço da ciência, 
que é o mundo, e transcende para a sabedoria inicial, 
progressivamente reconquistada, ou ressurgida na consciência do 
homem. 
 
 
3. ONTOLOGIA 
 

O espírito não se confunde, então, com a matéria? 
Figanière critica as teses de Spencer, Hartmann, Schopenhauer e 

Espinosa, mas orienta a crítica no sentido de extrair esta conclusão: 
apesar das divergências desses autores acerca da matéria e do 
espírito, todos «reconhecem haver o que se não confunde com a 
matéria ou o seu equivalente»25, embora cada um nomine esse 
inconfundível com nome peculiar. Causa oculta em Spencer, Todo-Uno 
ou Substância em Hartmann, Vontade em Schopenhauer, Substância 
Una e Indivisa em Espinosa, Figanière denomina esse inconfundível 
por Espírito. O Espírito, esse inconfundível significado na nomenclatura 



anterior, não é um fenómeno, mas uma causa primeira, como a ideava 
Aristóteles — imóvel movente. O espírito está na matéria, mas não é a 
matéria. Não se confunde, nem se manifesta. É do espírito o 
permanecer imanifesto e, sendo uma omnipresença, porque toda a 
matéria depende da sua objectivação, como o filho do pai, o espírito «é 
nada, no sentido de não ser coisa»26. Uma quintessência sem a qual 
nada é explicável, que não conhece mudança. Estes princípios 
adiantam os parâmetros de uma cosmologia gradativa ou escalonar, 
sequente e ininterrupta, mas de ciclos diversificados, sistema esse 
cujas concepções e nomenclatura Figanière adopta da cosmologia 
oriental e da teosofia, recorrendo sobretudo aos Upanishad, ao 
Rig-Veda e aos tratados do Yoga e do Budismo, o que se confirma 
documentalmente em duas instâncias: na indicação dos textos 
consultados para escrever o Estudos Esotéricos (relação constante a 
pp. 43-45, no final do primeiro capítulo) e na introdução de um 
glossário, no início da mesma obra, visando facilitar ao leitor não 
iniciado a compreensão do texto. 

O transcurso evolutivo decorre no tempo, que é uma relação de 
causalidade. O tempo é progressivo: «o passado é tão infinito como o 
futuro, nem menos um segundo comporta. O chamado presente 
simboliza o nexo, mas, ponto capital, subjectivamente é tudo»27, 
embora o presente mais não seja do que uma momentânea 
participação do Tudo que é ser, e devir. O Tudo é a causa verdadeira e 
universal, que «está no passado, manifestando-se como efeito no 
futuro», sendo o presente simultâneo efeito do passado e causa do 
futuro28. 



Valorizar em excesso o presente é tão erróneo como valorizar a 
matéria, porque a matéria está para o espírito como o presente para o 
Tudo. Que é, então, já o presente, já a matéria? Objectivações do 
espírito. A matéria é um efeito da densificação do espírito que, quanto 
mais desce mais pesado se torna, sem que a Verdade deixe de se 
revelar fugazmente na matéria, ou nisso que decorre da objectivação 
do espírito29. O princípio da matéria é o espírito e o espírito conhece a 
matéria, como a ciência terá de conhecer os fenómenos da natureza, 
apesar das dúvidas. 

Monista mas não materialista, a cosmologia de Figanière tem 
pontos de contacto com a de Jacob Boheme (a noção de submundo 
como era infra-etérea, origem dos princípios telúricos, é um tanto 
aparentada com a noção de ungrund, de Boheme, que o define como a 
raiz inefável), com a de William Blake, nas teses poéticas que deixou 
expressas no Núpcias do Céu e da Terra30 e com Heidegger. 

O universo existe no ritmo cíclico ternário: submundo, mundo e 
supramundo. O submundo é a era infra-etérea, «um depósito ou 
reservatório potencial dos protótipos que se revelam de circuito em 
circuito»31, constituído por três mónadas — a mineral, a vegetal e a 
animal, nesta última se inserindo o homem, que se personaliza na 
mónada porque, além da alma, que é uma energia objectivada pela 
consciência, é um ego32 que forma essa consciência, capaz de 
objectivar a alma. O eu pessoal é quem garante a consciência da alma. 
Uma leitura aristotélica assinala que a ideia de submundo corresponde 
à ideia de potência, acto inexperienciado, pelo que Figanière adianta 
que um dos predicados do submundo é o ele constituir um «paraíso de 
inexperiências», onde toda a experiência se potencia. 



Fluindo perpetuamente por degraus do submundo para o mundo, 
as alterações, ou evoluções são assinaladas por fenómenos mutáveis 
e mutantes, como na relação de causa/ /efeito, fenómenos esses que 
se poderiam miticizar nas entidades angélicas, seres etéreos mas não 
anímicos, uma vez que o Espírito é um e imutável. Os anjos são como 
que modificações ou instantes enticizados das modificações evolutivas, 
ou colunas da espiral, que se desenvolve de baixo e para cima e 
inversamente, e isto invoca Maimónidas. 

O Espírito, cuja capacidade de objectivação é criativa, dá 
realidade à matéria, mas sem nela se imiscuir. Manifesta-se nela, mas 
nela não se solve. É na matéria que o mundo se assume como 
natureza naturada, (o submundo seria a natureza naturante) onde o 
homem se determina e se cria a si mesmo, porque é ego 
consciencioso, capaz de estabelecer uma relação correcta entre a 
matéria e o Espírito. O mundo tem o predicado do acto e da 
actualidade. Natureza e homem estão em acto, e, por isso, Figanière 
define o mundo como sendo o «inferno de actividade». 

O transmundo é, na nomenclatura aristotélica, a perfeição. 
Corresponde ao gozo do conhecimento perfeito e da plenitude da 
sabedoria, ou, na definição de Figanière, ao «paraíso em cheio»33. O 
universo é, na relação com a consciência humana, um paraíso passivo, 
um inferno activo e um paraíso glorioso. Cunha Seixas enumeraria esta 
tríade universal em vários pontos da sua obra, analisando as leis na 
classificação das ciências. Para Seixas, o submundo é o «embrionário, 
o geral, o que terá de se determinar», o mundo é a «determinação dos 
seres», a morfologia da natureza e, o transmundo será a harmonia, a 
«sistematização universal», o que implica outra tríade teoremática, 



englobando as leis de unidade, desenvolvimento e conclusão, ou, para 
utilizar ainda as correspondentes ideias de Seixas, no plano dos 
princípios absolutos, a Verdade que se determina, a Bondade, 
determinada, e a Beleza concludente. Aliás. para Figanière, os três 
ciclos do universo não são finitos, mas infinitos, e de modo equivalente 
o entendeu Cunha Seixas, ao aludir ao universo como a um «conjunto 
de infindões», do mesmo passo remetendo a ciência para o estrito 
lugar que lhe compete — o da vigilância a uma dessas infindões, a 
mais patente, a dos fenómenos e a sua correlação34. 

Por caminhos diferentes, e até com base em diversas fontes 
autorais (as leituras de Leonardo Coimbra não foram feitas sobre as 
mesmas páginas em que Figanière leu) é irrecusável uma analogia 
entre as propostas cosmo-antropológicas do Visconde e as do autor 
d'O Criacionismo. Leonardo entendeu o Universo como um «Caos, 
multiplicidade dispersa, multiplicidade amorosa», sendo-o «contempo- 
raneamente», sem que haja «uma evolução rectilínea que do Caos 
leva à luz; há, agora e sempre, identidade de origem, pluralidade de 
seres e identificação final pela penetração amorosa». Variante 
assinalável é a de Leonardo tudo resolver pela catarse do amor, onde 
Figanière tudo opera pela via da liberdade, mas a diferença é menos 
notória do que parece porque, tanto o amor em Leonardo, como a 
liberdade em Figanière, requerem uma consciência de singularidade e 
um saber de relação do mesmo com o outro. Para Leonardo. não há 
liberdade sem amor, para Figanière, não há amor sem liberdade. 

Causa primeira, Deus é o Espírito. Que é Deus, em face do 
circuito trilógico do universo? «Não estou na natureza que pertence às 
três qualidades ditas satwa (verdade), raja (actividade) e tama 



(ignorância) conquanto procedam de mim; estão contudo em mim. 
Achando-se o mundo confundido pela influência dessas três 
qualidades, ignora que sou distinto delas, e sem decadência». 
Figanière transcreveu esta passagem do Bhagavat-Gita35, para 
esclarecer como, por um lado, Deus é procedência das très qualidades 
ou nexo de predicados em que o submundo, o mundo e o supramundo 
se manifestam, como verdade inicial, actividade medial e douta 
ignorância final; e, como, do mesmo passo, sem que o mundo se lhe 
oponha como entidade coeterna e codimensional, Deus é diferente e 
incontaminado pelo universo tricirculado. 

A tese de Figanière rejeita o panteísmo, mas aproxima-se do 
pantiteísmo, em que Deus está em tudo, mas não é esse tudo. Os 
seres não seriam sem Deus; todavia, os seres não são Deus; e Deus, 
que é fora dos seres, está neles como Deus. 

O que está em cima está em baixo e vice-versa, e Deus tanto é 
superior como inferior, mas nem a onticidade potencial do submundo, 
nem a fenomenidade do mundo, nem a harmonia do transmundo, são 
atributos de Deus. São efeitos da existência divina, mas insuficientes 
para se identificarem com a essência divina, e para definirem essa 
mesma essência. O degrau da escada está na escada, mas não é a 
escada. Pela escada conhecemos os degraus, mas um degrau não nos 
dá a escada; nem todos os degraus dão a escada, porque os degraus 
requerem suporte, que não é a escada em si mesma. Deus está para o 
universo como a arte está para a escada. Deus manifesta-se como a 
arte se exprime na escada, mas nem Deus é o Universo, nem a arte é 
a escada. 



Os anjos que sobem e descem realizam na natureza a existência 
de Deus, e do mesmo passo O guardam de contaminação com o 
mundo. Quais os postulados? Figanière admite a hierarquia gítica. 

O primeiro é Deus, Espírito, o ser uno e eterno, inefável e 
insensível. O segundo, é a acção que decorre da unidade eterna, que 
origina um Influxo-Um, a acção eterna do Espírito. O terceiro é um ego 
universal, a consciência das manifestações causadas pelo Influxo, ego 
esse que denomina Atman. O quarto é a indestrutibilidade do Universo, 
que não deverá confundir-se com a neo-platónica eternidade no 
mundo. O mundo está para Deus como a alma para o Espírito. Deus e 
Espírito são eternos, sendo um e o mesmo; o mundo e a alma são 
criaturas indestrutíveis ou imortais. O Universo e a alma têm princípio, 
mas não fim, enquanto Deus é imprincipiável e infindável. Deus goza 
do atributo da eternidade, enquanto o Mundo beneficia do predicado da 
indestrutibilidade. Esta, cifrada na imortalidade é, aliás, o quinto 
postulado de Figanière. O pentagrama permite-lhe afirmar a realidade 
indestrutível do Universo, sem cair no dualismo de afirmar dois 
princípios, Deus e Matéria, e sem que seja inibido de postular a 
pré-existência das almas. Assim como o mundo pré-existe no 
submundo, assim a alma pré-existe no Espírito. A tama pré-existe à 
maya, à ignorância perfeita da realidade, à douta ignorância, em que a 
ignorância e sabedoria não são mais diferentes, mas uma mesma 
identidade, em que a luz tudo ilumina. 

Deus, causa primeira, é, não uma causa constitutiva, mas uma 
causa regulativa36 e, por isso, no instante em que se mantém puro do 
mundo, garante a liberdade no mundo. 

Criatura divina, mas sem que seja o divino, o homem cria-se. 



No submundo, é uma alma pré-existente, no mundo é uma alma 
existente, um ego, capaz de espiritualidade aquisitiva, capaz de 
determinação. Antes, era na verdade indeterminada do submundo; ora, 
é fenómeno em determinação onde não tem cidade permanente, 
porque, ao aparecer no mundo, sofre uma perda da sabedoria inicial. 
Mas, se foi ignorante, dispõe de uma capacidade sensitiva, mental e 
intelectual, que lhe permitirá criar-se, e fazer ressurgir o pleno 
conhecimento da sabedoria perdida. 

A palavra, a arte da magia por onde a ressurreição do saber se 
possibilita, e a primeira fase do redescobrimento, é o achamento da 
palavra. 

Figanière contesta a origem física e fisiológica da palavra. Admite 
que a fala é um fenómeno físico, mas que o conteúdo da fala, a 
palavra, é um fenómeno transfísico. As palavras são pronunciáveis, 
enquanto, além-mundo, a palavra é inefável. A luta do homem é uma 
luta pela expressão, mas fixando a comunicação com a sabedoria, a 
consciência da sabedoria — ser e pensar o que é, sem risco de tomar 
a aparência pela essência. A busca da palavra é mais do que um 
exercício em que, pelo descobrimento de certos fenómenos 
físico-mecânicos nos órgãos do corpo, o homem encontra alfim a 
palavra. Pelo contrário, o homem sabe a palavra, ela está na sua 
memória. Sabe-a mas não a conhece, ou não a identifica, porque é 
incapaz de a exprimir, para que, através das línguas do fogo profano, 
possa atingir as línguas do fogo arcano37. 

A palavra está dada; importa assegurar a sua expressiva 
comunicabilidade. A tarefa humana é mundanal e física, cinge-se a 
inventar a forma mundanal de exprimir a palavra transmundanal para o 



efeito vagarosamente adaptando alguns órgãos do seu corpo a essa 
função, e constituindo o aparelho oral, ou conjunto mecânico dos 
órgãos da fala. Por conseguinte, na tese de Figanière, a palavra não 
surge como efeito da fala; é a fala que surge como efeito necessário da 
palavra. A palavra é dada, como aquela que Javé deu a Moisés, e que 
só ele conseguiu ouvir. 

A descoberta da palavra, ouvida mas perdida, é como que a 
recriação do mundo, e a expressão o mundo marcha significa o 
processo dessa recriação. O mundo da antiguidade, — que tudo sabia 
— permanece agora na obscuridade, enquanto o mundo novo 
reconstitui a perdida sabedoria. O mundo novo é o Ocidente; o Oriente 
é passivo. A ideia de progresso só é aplicável ao Ocidente. Nas Lettres 
Japonaises, que Sesimoto dirige a Itakoura, aquele procura explicar a 
este o que é a marcha do mundo — o progresso, «só aplicável às 
nações cristãs, porque o resto do mundo (...) passou há muito tempo o 
caminho da perfeição»38. Enquanto o Oriente mergulha no submundo, 
em regresso, o Ocidente ergue-se para o transmundo, em progresso. A 
via cristã delimita a antinomia, ao definir a realeza do indivíduo. 
 
 

 
V 

ÉTICA E POLÍTICA 
 
 



1. O BEM 
 

«As formas e os diversos modos da vida são efeitos de concepção 
da mente, cuja causa remota é o Influxo-Um... Ergo, a matéria não vem 
de Deus-Um, nem para ele recolhe… De tudo isso Deus é a primeira 
causa, porque a virtude da concepção está no Influxo-Um. Mas nada 
disso deriva de Deus nem reflui para Deus. Dirigir-se é uma coisa, 
chegar é outra. (...) Isso não obstante Deus é princípio e fim de tudo», 
sendo «a matéria absolutamente distinta de Deus»39 e também a 
palavra, no que tem de material. 

Mas, se o esforço de redescobrimento que o homem faz o não 
leva a Deus, como explicar esse esforço? 

A explicação depende da ideia de Deus, em que Figanière insiste. 
A compreensão desta ideia é meio caminho andado para o 
entendimento do mais. «Os rios desaguam no oceano, não nascem 
porém no oceano. O impulso de todos os cultos é para Deus, mas não 
vieram de Deus. Segundo Deus deixasse de se manifestar aos 
homens, não há-de exigir que todos façam d'Ele o mesmo conceito... 
Cada mente tem o seu modo de ver, de idear, de crer»40, e isso explica 
a diversidade mental ou capital, e vocabular ou conceptual, própria da 
individualização e da singularização. A singularização garante a cada 
um a liberdade mas, como o separa do todo, provoca o olvido e a 
dificuldade da relação conceptual, matriciada ao Influxo, mas distante 
de Deus. O homem está no mundo e o mundo é, com o submundo e o 
transmundo, um único globo, na mão do Imperador. Sustendo o globo 
mundo na mão, Deus está além do que nessa relação se pretende 
figurar. É uma Providência, inexpressa mas desenvolvida através do 



Influxo, em que surge como «acção da lei que suspende numa 
conjuntura o efeito doutra lei, sem que esta deixe de ser perpétua»41, e 
que tanto se verifica na Metafísica (do antes e do depois), como na 
Ontologia, como na Cosmologia. O Influxo pode suspender uma lei 
perpétua e adiantar outra, sem que a harmonia perpétua se ressinta; e, 
neste passo. Figanière abre as portas à crença no milagre, que será o 
acto em que uma lei natural perpétua é suspensa a favor de outra lei, 
sem que a primeira seja derrogada. 

Anotemos que a Providência não é o mesmo que Deus. É uma 
acção perpétua que depende da unidade e eternidade de Deus, 
primeiro postulado do sistema gnóstico-evolucionista concebido por 
Figanière, na confluência da teosofia oriental, da filosofia grega e da 
ciência ocidental. 

Da teosofia herdou o autor a ideia da infinita transcendência 
divina; da filosofia grega, herdou ele a ideia de uma antropologia em 
que o homem é autor de conhecimento, capax gnosis; da ciência, 
tomou a ideia de sistema — a pragma onde se versa a natureza, sem 
recusa a uma fundamentação que a transcende, tal como a teorese 
transcende a pragmática. Da ideia de Deus seria fácil saltar para um 
necessitarismo duálico, em que, atribuído todo o Bem à divindade, o 
Mal ressaltasse como princípio oposto — o que é tradição comum a 
todas as gnoses não cristãs e, até, a algumas gnoses, motivadas pelo 
cristianismo. 

A resolução da dificuldade está feita no sistema de cosmologia e 
nas linhas das relações cosmo-antropológicas. Figanière atribui a ideia 
de Bem, infinito e eterno a Deus e, portanto, o Bem absoluto é negado 
ao mundo e ao homem. E o mal? 



O mal é como a matéria, não tem realidade independente, seísta; 
é uma objectivação do Espírito através dos cinco degraus, que atrás 
mencionámos. O Bem não é um princípio; é um atributivo divino, algo 
que poderia ser um nómeno, se o Bem se manifestasse como 
fenómeno divino no mundo. O Mal é um predicado do mundo, é um 
fenómeno só no mundo, o Mal, sendo do mundo, é um fenómeno; 
como tal, limitado, finito, mutável42. 

«O mal não é... uma potência, não nasce de um princípio, não 
está nele, não o constitui, isto é, não há princípio do mal, assim como 
(havendo o BEM) não há princípio do bem; o mal significa a 
perturbação dos princípios, ou seja, a infracção das leis que os regem; 
é a contingência da evolução, determinada pelas infracções; e o bem 
correlativo identifica a ordem às contingências determinadas pela 
harmonia na interacção dos princípios»43. Por conseguinte, há três 
elementos a considerar: um Bem absoluto como atributo divino, que 
não se fenomenaliza, nem se relaciona, nem se comunica; um bem 
relativo, como predicado da harmonia interaccional dos princípios, de 
que depende a evolução; e um mal, que é sempre uma relação, uma 
deficiência, um fenómeno, inerente à relação dos princípios. O mal é 
um carácter processual, uma característica de um processo, algo que 
se realiza no actuar e no fazer, mas que não atinge o Ser, a forma e a 
substância. Apesar do mal, as leis perpétuas não são derrogadas, mas 
prorrogadas, porque há uma providência que ultrapassa, com outra lei, 
a lei infringida pelo processo deficiente — o mal. 

«O mal é sempre relativo. Quanto ao Bem, há um bem relativo, e 
um bem absoluto, sendo, por comparação, o sol sempre radiante, 
apesar das noites devidas à rotação do planeta»44. 



Sendo assim, o mal não se define, nem como algo de inerente à 
matéria e nela principal ou modal; nem como algo de conatural à alma; 
mas deve definir-se como um «produto da perturbação dos princípios» 
— sendo um fenómeno de relação, como para Aristóteles. O erro é 
uma forma processual, um mal, como a dor é uma conturbação dos 
princípios, como o pecado será um erro na infracção dos mesmos 
princípios. O mal relativo e o bem relativo são um e o mesmo 
fenómeno, inerente à interacção; o que os diferencia é o modo como se 
manifestam — um correcta, outro, incorrectamente. O bem 
manifesta-se como harmonia; o mal como desarmonia, mas ambos são 
fenómenos mundanais, como se o mundo tivesse algo de divino e algo 
de satânico45. 
 
 
2. A LIBERDADE 
 

O Visconde de Figanière cumpriu uma intensa carreira diplomática 
ao serviço da monarquia constitucional. 

Havia alguma conotação entre as opções ideológicas de Figanière 
e o regime que representou no Brasil, em Londres, em S. Petersburgo? 

A educação de Figanière é liberal, dificilmente podendo optar por 
uma solução que incluísse um compromisso com a monarquia 
absolutista. A par destes factos de ordem pessoal, há a considerar toda 
a envolvência romântica, a vitória dos liberais, a presença militantista 
dos intelectuais românticos, que se tinham batido pelo liberalismo, pelo 
que as opções políticas de Figanière foram, no plano social, as que 



levavam à convergência com os ideais de maior ou mais eficaz 
implantação no seu tempo. Recusou a solução republicana, tanto como 
recusou a monarquia absoluta, mas aderiu em espírito de fidelidade à 
monarquia liberal e constitucional que serviu, portanto, não por mero 
acaso profissional, mas em comunhão de princípios. 

A par da generalidade dos pensadores portugueses que melhor 
exemplificaram a transição do século XIX para o século XX, o Visconde 
de Figanière foi um pensador da liberdade como princípio, e da 
liberdade como elemento real, na vida individual e social do homem na 
história. 

As obras que Figanière escreveu acerca de filosofia do direito 
foram publicadas naquele período (1843-1869) que Moncada designou 
de «período kantista e krausista», em que pontificou Vicente Ferrer 
Neto Paiva (†1886). Na opinião de Moncada, tudo quanto de 
individualismo liberal e de espírito kantiano se encontra na mentalidade 
portuguesa da segunda metade do século XIX, no seu culto 
apaixonado pela liberdade e pela propriedade, se não tem em Ferrer a 
sua primeira origem, tem pelo menos nele, (...) o seu definidor 
dogmático e o seu filósofo mais autorizado46. 

Como nos foi possível vislumbrar nas páginas anteriores, uma 
teoria da liberdade se desenvolve e explicita nos parâmetros do 
monismo gnóstico-romântico postulado e explanado no livro Estudos 
Esotéricos, que temos vindo a estudar. Aí, a liberdade aparece como 
tendência inerente ao homem, como energia que garante a realidade e 
a realização do homem no mundo como elemento crítico do ego, ou da 
consciência individual, e como suporte da individualidade humana e da 
singularidade, face a uma unicidade divina e a uma multiplicidade 



natural. A liberdade é entendida como a expressão da autoridade 
divina. Foi no estudo intitulado Liberdade e Legislação, de carácter 
teórico, e no estudo acerca da Guerra e Comércio Livre, de carácter 
pragmático e conjuntural, que a teoria da liberdade foi mais 
amplamente expendida pelo pensador, que defendeu a existência de 
um código divino, manifestado nos fenómenos da natureza e 
compreendida na ideia de providência. 

Os actos humanos são determinados pela Necessidade, sem que 
tanto implique o determinismo47. De assinalar que os autores 
portugueses de formação evolucionista sempre tiveram um especial 
cuidado — sem pré-juizo da verdade — em garantir a prioridade da 
liberdade, sendo por esse motivo que, para conciliar evolução e 
determinismo, Silvestre de Morais propôs e explanou o conceito de 
«determinismo evolutivo» que, por um lado, garante o evolucionismo e 
seu intrínseco determinismo e, por outro, defende a líberdade, do risco 
de um extremo fatalismo. 

Como a causa suprema é, não constitutiva, mas regulativa, Deus 
não pré-determina o destino do homem, a este incumbindo a sua 
escolha universal. Figanière definiria, no esquema das opções 
processuais em relação do bem e do mal, a liberdade, como sendo isso 
que se manifesta apenas como tendência, a saber: «libertar-se dos 
efeitos da lei, operando nos limites de um modo de ser, para aceitá-la 
em um plano superior»48. 

A liberdade tanto se manifesta na opção afirmativa e correcta, 
como na opção negativa e porventura incorrecta. A liberdade é uma 
tendência entre o erro e a correcção, o mal e o bem relativos, e 
garante, já a fenomenalidade do bem, já a fenomenalidade do mal. A 



liberdade explica o discurso dos actos e das palavras, e assegura a 
realização desse discurso, mas à consciência se impõe, como ego 
orientador e crítico, identificar a correcção das opções. Da liberdade 
dependem, tanto a explicitação do transcurso para o transmundo em 
harmonia, como a perturbação desse transcurso, podendo levar o 
homem a cometer erros sucessivos, que efectivamente alteram o 
sentido da história, e que seria deveras alterado, se não fosse a 
Providência. Por exemplo, se a alimentação decide da corporização 
humana, esta corporização é atingível na sua autenticidade, se não for 
alimentada com o pão que lhe convém; e, na lei da dieta, Figanière 
pensa que o uso da carne na alimentação é um costume contra a 
natureza do homem, um abuso da faculdade de ingestão (como o mal 
é um abuso da faculdade de acção) que o remete para um caminho 
menos adequado à história, que a natureza requer. 

Em jeito de parêntese, mencionemos o pensamento de um outro 
contemporâneo de Figanière, o portuense José Teixeira Rego, sábio 
em cultura oriental e língua sânscrita, que, na obra Nova Teoria do 
Sacrifício49 defendeu a tese de que a ingestão de carne pelo homem 
marca o acto e o tempo em que se gerou o mito da queda e a ideia de 
pecado original. A passagem do costume frugívoro ao costume 
carnívoro é um mal, que conturba os princípios; mas é a liberdade que 
permite a infracção. 

A liberdade é um princípio. Como a natureza, mas um princípio 
que, sendo em si mesmo princípio, é do mesmo passo um efeito de 
outro, o princípio que só inere à Causa Primeira — Deus. Participa, 
como princípio, das características da Causa Primeira, mas não é 



constitutivo do homem e da natureza; é um princípio regulativo do 
homem no mundo. 

Se, no submundo, a indeterminação nega a existência de 
qualquer singularidade e se, no transmundo, a singularidade é 
universalmente assumida por todos os seres individuados, a 
individuação, a singularização, só no meio termo, o mundo, é assumida 
pelos seres. Mas os seres no mundo, apesar da singularidade, não 
estão em soledade. Pelo contrário, a singularidade de seres em 
coexistência pressupõe a sociedade e a recusa da soledade, uma vez 
que, como causa primeira da individuação — acto de liberdade na 
natureza, mas não da natureza — logo «Deus vedou ao homem a 
soledade, vinculando-o ao estado social desde o berço»50, pelo que o 
homem não nasce só; nasce em comunidade. 

A mãe é o vínculo que anula a soledade do recém-nascido e a 
mãe é, ali, para o homem recém-nascido, toda a comunidade social, tal 
como, no sacramento do baptismo, o sacerdote representa toda a 
comunidade social que aceita o neófito e o isenta de toda a solidão, de 
toda a soledade, e o admite numa sociedade. 

Se o ingresso na sociedade é um acto que só tem realidade 
porque dizer sociedade é afirmar que os seus componentes são 
individuais e singulares; e se a sociedade existe como meio de conciliar 
singularidades, conclui-se que a singularidade, o indivíduo, é uma 
esfera que existe em permanente risco de colisão com outra esfera, a 
de outro indivíduo. Se a liberdade fosse constitutiva (essencial) ao ser 
humano, cada ser humano existiria de tal modo, que jamais colidiria 
com a essência ou constitutividade do outro; mas a liberdade não é 
uma essência no homem — é um princípio regulativo, destinado a 



impedir a tendência para o choque e a colisão. «A tendência do 
princípio de liberdade é furtar-nos aos efeitos do direito alheio, e com 
uma intensidade tanto maior, quanto fôr maior o desenvolvimento de tal 
direito51. 

A individuação pressupõe o indivíduo e, pois, o direito individual, 
mas o direito individual não pode ser limite ou cerceamento ao direito 
individual do outro, e como «a nossa condição essencial relativamente 
ao mundo externo, é de agente; e basta que seja desconhecida para 
desnaturar-se o homem e perverter-se o fim da sociedade»52, a 
liberdade não é uma conquista do direito; pelo contrário, o direito é uma 
conquista da liberdade. O direito é uma normatividade de um princípio 
universal a entrosar-se como norma na liberdade como princípio, 
liberdade e direito estão um para o outro como a ideia está para a 
palavra. A liberdade não é o direito, mas a liberdade é irrealizável sem 
o direito, tal como a ideia não é a palavra, sendo impensável sem a 
palavra. O direito é a palavra, onde a liberdade se realiza. Realiza a 
liberdade, ao mesmo tempo que a liberdade autoriza a realização do 
direito. A relação de liberdade e direito é, assim. a de uma 
simultaneidade alternante: liberdade — direito — liberdade; submundo 
— mundo — transmundo. Indeterminada no submundo, determinada 
como direito no mundo, glória adquirida no transmundo. 

A liberdade, diversamente do direito, nunca se coisifica, nunca 
devém res, ou nunca se realiza como liberdade: a forma em que a 
liberdade se realiza é o direito, porque «a liberdade só existe em ideia; 
ao realizar-se entra na esfera do direito» 53, tal como o Espírito não é o 
mundo, embora nas manifestações deste aflore. O direito positiviza a 
liberdade e nisso difere da religião e da moral, que se destinam, não a 



positivizar, mas a superar da positividade para a universalidade. 
Enquanto o direito actualiza no mundo um saber principial, o da 
liberdade, a moral e a religião potenciam relações actualizadas em 
objectivos ou ideais, cujos efeitos não são no mundo. A moral e a 
religião são saberes subjectivos. Enquanto o direito é normativo e 
universal, efeito da liberdade no indivíduo, a religião e a moral 
constituem escalas universais, mas subjectivamente válidas para cada 
indivíduo, porque nenhum homem pensa e ama Deus e os outros 
homens do mesmo modo que o vizinho, ou seja, não há um único 
modo de adorar a Deus e de amar os homens. A religião e a moral 
inerente são valores universais, mas só se realizam no culto religioso e 
na pråtica moral e, sendo a esfera da religião a esfera da individuação 
por excelência (por isso há re-ligião), cada um pode criar o modo de 
adoração que quiser, ou optar pelo que mais se lhe adeque. 

Se a religião se destina a unir, a liberdade destina-se a libertar, 
isto é, a manter e a garantir a individuação, mas sem conflituar com a 
religião, porque a união religiosa só se consegue mediante uma 
rigorosa conservação dos direitos individuais. Por isso, enquanto a 
religião e a moral não se positivizam, o objectivo do direito deve ser o 
de positivizar ou realizar no mundo, o princípio da liberdade. Com isto 
não propõe Figanière a tese de um direito positivista. O que propõe é o 
seguinte — o direito origina-se num código mas, ao actualizar-se na 
história social como norma expressiva, positiviza-se. Em tal sentido, 
todo o direito é positivo, sendo, não em princípio, como no positivismo, 
mas em consequência. A concepção de direito de Figanière é uma 
concepção metafísico-transcendental. Só nesta perspectiva se 
compreende a sua posição contra a pena de morte, que é uma 
vingança do social contra o individual, e que não tem razão de ser nas 



culturas onde o Cristianismo, religião da liberdade, se tornou caminho 
de vida e vivência de uma verdade. 

O princípio da liberdade é o decreto da tendência actualizada da 
individualidade; a liberdade é o direito potencial, como o direito é a 
liberdade actual. Garantindo o indivíduo, e pelo indivíduo garantida, 
porque o indivíduo é o conservador da liberdade. A liberdade usufruída 
por uma sociedade é a liberdade conservada pelo indivíduo, apesar da 
sociedade. 
 
 
3. O SOCIALISMO 
 

Em 1866, quando Figanière publicou o ensaio acerca da 
legislação e da liberdade, declamavam-se os primeiros ensaios 
portugueses de tendência socialista, via Proudhon54. 

O socialismo português, que só haveria de pronunciar-se com 
maiores repercussões e efectiva militância a partir de 1870 e, 
sobretudo, a partir das Conferências do Casino, tem de entender-se, 
enquanto fenómeno, em dupla acepção — a revolucionária, que 
projectava a modificação da vida portuguesa de acordo com o projecto 
socialista, e a reaccionária, que visava, através de uma ideologia nova, 
impedir toda e qualquer tentativa de regresso do monarquismo 
absolutista. 

Obras de Oliveira Martins acerca do socialismo55 faziam parte da 
livraria particular do Visconde de Figanière. Oliveira Martins não é 



citado, no entanto, acerca da liberdade, mas há uma evidente alusão à 
literatura ideológica socialista, na obra de Figanière. 

Para ele, monarquismo absolutista e república socialista, embora 
formalmente diversos, tinham os mesmos efeitos: esconjurar a 
liberdade individual, minorizar a esfera do indivíduo, extinguir a 
liberdade individual em nome da liberdade social. Figanière via as duas 
formas de regime segundo o mesmo juízo: ambas absorventes dos 
direitos individuais, ambas destinadas a alterar o sentido do homem na 
natureza e a sua realidade como pessoa. 

A sociedade limita a liberdade (nos direitos) do indivíduo. Quanto 
maior for a sociedade, menor é a esfera da liberdade individual, mas as 
nações são fenómenos histórico-naturais decididos pelos indivíduos em 
liberdade. A nação é uma situação histórica, cultural e natural, 
político-social, em que um certo número de indivíduos, os cidadãos, 
adequam os seus direitos aos direitos dos outros. 

Por conseguinte, a nação, realizada no estado, deve ter os limites 
definidos por esse contrato social entre indivíduos que, associados, 
definiram certas fronteiras. Estas fronteiras só podem ser alteradas por 
uma rectificação do consenso nacional. De outro modo, há perda de 
direitos, limitação à tendência da liberdade. 

A divulgação do socialismo corresponde ao tempo em que o 
individualismo kantista era rectificado pelo Krausismo — a que se 
opuseram Frederico Laranjo (†1910) e Lopes Praça (†1920). No 
Krausismo, de que Vicente Ferrer participou, «para respeitar a natureza 
das coisas e a própria natureza humana, é preciso que se dê a máxima 
extensão possível à esfera jurídica de cada homem e que esta só se 
limite no interesse da necessária conciliação com as esferas idênticas 



dos outros»56. O Krausismo foi uma ponte para a compreensão do valor 
social da pessoa individual e, portanto, para o socialismo. A obra de 
José Dias Ferreira (†1909), Noções Fundamentais de Filosofia do 
Direito (1864), é uma reacção contra as teses do individualismo pelo 
que, numa linha próxima seguida pelo Visconde de Seabra (†1895), o 
pensamento de Figanière é distinto do de Ferreira. A valorização que 
efectuou do cristianismo resulta da consciência de que o indivíduo é 
«unidade e base do corpo social, razão e fonte de direito»57, e de que 
«o princípio fundamental do cristianismo, no sentido puramente social, 
é (...) a personalidade do homem, como agente livre e responsável, o 
princípio da individualidade»58. Este princípio evita ao cristianismo toda 
a hipótese de ser ele o gerador, ou do absolutismo (autocracia), ou do 
socialismo (democracia). Uma e outra formas são vias cráticas do 
paganismo estático e do mundo antigo, de centralismo não 
personalista, recusado pelo cristianismo59. 

Quanto às relações de Figanière com Kant: a sua biblioteca 
integrava as obras do filósofo alemão e de vários Kantistas, mas o 
kantismo de Figanière não tem o coimbrão Ferrer por origem, já que o 
Visconde teve uma formação parisiense. Moncada não inclui Figanière 
entre os filósofos portugueses do Direito, talvez por limitar a sua 
perspectiva ao âmbito universitário e, com efeito, o kantismo de 
Figanière distingue-se do de Ferrer pelo menos em um ponto: Kant 
assinalava a liberdade como fim do Direito, e Ferrer combateu essa 
tese por a achar restritiva, enquanto Figanière a modifica, concebendo 
a liberdade como causa e finalidade do Direito. 

Na prática, a liberdade individual exerce-se em vários níveis de 
acção, como a liberdade pequeno-comunal, mas a liberdade troca. A 



prática da reciprocidade e da equivalência, o comércio, é um nível 
exemplar para todo o gozo da liberdade. 

O trabalho tem por fim a riqueza, é uma condição extrínseca que 
apoia ou suporta a liberdade do indivíduo e da comunidade, na medida 
em que contribui para assegurar a independência, individual e nacional. 
A riqueza, ao mesmo tempo que é «estímulo do trabalho»60 é também 
estimulada pela tendência para a liberdade. 

O produto do trabalho realizado em liberdade insere-se num 
sistema que atribui valores relativos ao produto. Cada indivíduo possui 
um produto, cada nação possui suas riquezas, as quais, geralmente 
necessárias a todos, se ordenam à arte do câmbio ou ao sistema de 
trocas. Característica do produto é a sua trocabilidade e, se no plano 
produtivo as nações dependem do que produzem, tendo necessidade 
de entrar no sistema universal de trocas, ideal será que as nações 
possuam produtos que possam trocar em condições de equilíbrio, 
equivalência e independência. 

As nações que preenchem estados traçados a compasso e a 
esquadro, segundo projectos dominativos de interesses políticos 
internacionais, apenas assentes em critérios de guerra e de paz, são 
nações com independência deficitária. Uma nação é tanto mais 
independente no plano da riqueza, quanto maior ou mais específica for 
a sua potencialidade de troca, que assenta na possessão de bens que, 
detidos por essa nação, são necessários a outras e reciprocamente. 

Este grupo de premissas leva Figanière a considerar que o 
equilíbrio político e a balança internacional seriam mais perfeitos se, 
por um lado, as nações fossem comunidades pequenas e, se, por outro 
lado, «a divisão das nações fosse outra (...) ordenada conforme as 



grandes divisões naturais»61. De resto, comprova a tese na análise das 
riquezas do mundo segundo as várias regiões naturais, de onde se vê 
que certos países europeus englobam várias regiões naturais, ou 
várias nações que, deste modo, sobrevivem espoliadas da 
independência. A tese de Figanière conduz a um novo equilíbrio 
europeu, assente na autonomia regionalista, ou na regionalização das 
pátrias europeias, e adiante veremos o assunto sobrevir de novo, em 
outro escrito do Visconde. 

Comparando os ciclos do intercâmbio na natureza e as tendências 
cambiais da humanidade, o autor de Lettres Japonaises afirma «que a 
formação do universo parece indicar: que o comércio livre é o sistema 
da natureza», esta demonstração tendo sido o objecto do seu livro 
acerca da liberdade de comércio: «O princípio do comércio livre está 
em harmonia com as disposições do Criador, e é o único meio de 
tornar impossível a guerra»62. 

O comércio é a via pacífica em que a liberdade, individual e 
comunal, se exercita, enquanto a guerra é opressiva — submete os 
interesses do indivíduo às exigências bélicas da comunidade em 
guerra, submete a liberdade da comunidade à autoridade opressiva de 
um inimigo, que tem de se combater sem reserva, e inibe o 
funcionamento das práticas intercambiais,  desde o plano da 
reciprocidade no amor até ao plano mais cousista das trocas 
comerciais. A guerra é um fenómeno a evitar, a combater. 

E como se combate? Combate-se pela aquisição de poderio e 
pelo aperfeiçoamento tecnológico das máquinas de guerra. 

Figanière assistiu com interesse expresso ao surto da tecnologia 
bélica, e acreditou que esse progresso tecnológico teria o condão de 



resumir o tempo de duração da guerra, bem como os seus terríficos e 
anti-naturais efeitos. Acreditou no mito da «guerra curta», como 
acreditam todos os que movem ou declaram a guerra, que julgam 
resolúvel a breve trecho. O que foram a duração e a desgraça da 
Primeira Grande Guerra alguns anos a seguir à morte de Figanière, 
provam como este se enganava acerca das vantagens tecnológicas, 
que louvou assim: 

«Quanto maior for o progresso da ciência de artilharia, tanto 
maiores serão os resultados para a humanidade; porque sendo os 
efeitos muito mais rápidos, menos duração haverá nos combates, e por 
consequência menos mortandade sofrerão os exércitos, e menos 
padecerão as terras»63. 
 
 
4. INDEPENDÊNCIA NACIONAL 
 

A conclusão a que Figanière chegou é deveras significativa, hoje 
como em 1866, quando se punha, já por via de interesses conjunturais 
(sempre constantes apesar de intermitentes), já por via de opções 
ideológicas, a unificação da Hispânia, cujo processo exige a perda de 
autonomia de Lusitânia face à Ibéria, ou de Portugal a favor da 
Espanha. 

A bibliografia vinda a lume na época, era de molde a perturbar 
quem, na liberdade individual, apoiasse a liberdade comunitária ou, a 
quem, na liberdade, fundasse a independência nacional, e visse, na 



União Ibérica, o condicionalismo limitador das liberdades portuguesas 
em nação. 

Quais os argumentos contra a União Ibérica? 
Ao tempo, os argumentos eram do tipo emotivo (corrente nos 

artigos dos jornalistas), do tipo económico e social (Fontana, Azedo 
Gneco), do tipo sócio-etnológico (Oliveira Martins) e de outros tipos, 
incluindo o rácico e o histórico. Autores como João Bonança, 
opositores à tese da União Ibérica, iam mais longe, fazendo súmulas 
de refutações de todos os argumentos da tese iberista. 

Figanière parece ter consciência da relatividade do argumentário, 
baseado em contingências e opiniões. O seu anti-iberismo vai ser 
consequente de um nacionalismo, e este nacionalismo será 
consequência de uma teoria da liberdade. 

O percurso mental do pensador português desenrola-se em seis 
postulados. O primeiro consiste em que o elemento conservador da 
liberdade é o indivíduo. O segundo é o de que «a individualidade perde 
o seu vigor à medida que a centralização administrativa aumenta», pelo 
que todo o centralismo socialista é negador da liberdade individual e 
das pequenas comunidades. como as municipais ou regionais. O 
terceiro postula que «a individualidade tem o seu assento natural em 
países de pouca extensão territorial». (Figanière comprova 
documentalmente este postulado através de uma análise 
individualizada e percuciente das constituições e ordens político-sociais 
de países, como os Estados Unidos, o Brasil, a Inglaterra e a Suíça). O 
quarto postulado propõe que, nos povos grandes, a conservação da 
liberdade é ainda possível, através da fortaleza das comunidades 
locais (Inglaterra e Suíça) e estaduais (América do Norte e Brasil), 



desde que haja uma descentralização equilibrante do exacerbado 
centralismo. O quinto postulado é o de que a liberdade é preservável 
numa confederação estadual, desde que a confederação exista apenas 
para objectivos defensivos. O sexto postulado, uma vez excluídas as 
limitações dos anteriores, consiste no seguinte: a condição mais segura 
para se manter a liberdade é a pouca extensão territorial e a 
independência absoluta»64. A propriedade nacional é uma síntese 
harmónica da propriedade individual. A liberdade requer propriedade, e 
não há liberdade sem autonomia ou propriedade. Ceder å União Ibérica 
seria alienar ao mesmo tempo a liberdade individual e a independência 
nacional. 

«A ideia de um reino peninsular unido, grande e pujante, é o 
argumento capita! a que se socorrem aqueles que representam as 
vistas da Ibéria», mas, «que importa à Sociedade Portuguesa fazer 
parte de uma nação poderosa, quando isto teria por cláusula 
necessária, o perdimento do que lhe é mil vezes mais precioso — os 
seus foros e liberdades?»65. A conclusão de Figanière é universal — 
aplica-se, num caso particular às relações Portugal/Espanha, mas 
aplica-se universalmente a todos os países. A alienação da autonomia 
de um país a favor de outro, tem o mesmo efeito que a alienação do 
indivíduo a favor de um partido de ideologia totalitarista — no partido, 
«a individualidade some-se»66 e, na União Ibérica, a autonomia 
portuguesa sumir-se-ia, como se sumiram, ou são sumidas, as 
autonomias dos povos que integram os grandes blocos totalitaristas. 

O comunitarismo individualista e anti-socialista de Figanière omite 
referência ao modo segundo o qual entenderia a integração dos 
territórios ultramarinos na monarquia portuguesa, mas podemos 



concluir que as suas teses levam a propugnar a autonomia nacional 
desses territórios, cuja independência nem significaria uma alienação 
do património português, e tese semelhante seria defendida por um 
especialista ern direito constitucional, o historiador Lopes Praça. 

«A ciência da natureza humana ensina que a garantia mais eficaz 
da Liberdade, a barreira que mais resistência oferece aos 
cometimentos ambiciosos da Autoridade... é a vigilância constante da 
nação» e «esta vigilância torna(-se) mais efectiva, a sua pressão (é) 
tanto mais rija, urgente, irresistível, quanto mais disseminada for pelo 
país a influência individual»67 A influência da liberdade individual, que 
se exprime no cumprimento do direito é mais eficaz nas comunidades 
pequenas do que nas grandes comunidades e, por isso, um país é 
tanto mais livre quanto menor for a sua extensão, e a liberdade perfeita 
é a liberdade do indivíduo. 

A vigilância tem de ser maior naqueles países onde a tradição 
jurídica é antitética da tradição natural. Com efeito, «em todas as 
nações em que o direito civil romano pode ganhar raízes o absolutismo 
erigiu-se em regimen legalmente reconhecido»68, e se na Inglaterra o 
absolutismo fraquejou, deve-se ao facto histórico de ter sido repelido, 
não destruindo as leis regionais. O direito comunal germânico 
prevaleceu na Inglaterra, apesar do direito imperial romano. 
 
 
5. A EDUCAÇÃO 
 



Um dos processos que os estados centralistas e totalitaristas 
usam para limitar o exercício dos direitos individuais, e o gozo das 
autonomias regionais ou locais, é a instrução. O homem que ingressa 
nos estudos superiores é já um homem, pois saiu da crise da 
adolescência, em que aprendeu a ser homem e a assumir a liberdade 
no exercício do direito, ao terminar o ensino secundário. Um homem 
que recebeu educação de homem pode, sem receio, ingressar num 
ensino superior orientado e mantido pelo Estado, porque, depois de 
aprender a ser homem na escola e no liceu, pode entregar-se à tarefa 
de aprender a ser um especialista ou um técnico em qualquer ciência. 

Mas, se na escola e no liceu, dominados pelo Estado, o aprendiz 
se tornar logo aprendiz de profissional, não disporá do direito de ser 
homem, encaminhado para uma classe profissional. 

As vantagens de funcionamento escolar que o centralismo 
educacional acarreta não são de molde a sacrificar as desvantagens 
inerentes. Stuart Mill defendeu que a instrução deveria ser encargo do 
estado, desde a escola primária ao ensino superior, mas Figanière teve 
clara percepção dos inconvenientes desse sistema para a liberdade e 
para o direito individual e comunitário e, por isso, defendeu dois planos 
na política escolar: o primeiro, constituído pelo ensino primário e 
secundário, que deve ser encargo da família e dos municípios; o 
segundo, o ensino superior, que deve constituir encargo do estado. 

A educação, caminho da liberdade, terá de ser o caminho para a 
hominização. Conceber a educação de um ponto cie vista da produção, 
é negar o homem, favorecer o escravo, criar o operário. 

O autor de Lettres Japonaises entende que a educação só é um 
valor social funcionante e funcional, se exercitada no indivíduo, ou seja, 



não há educação social; toda a educação é individual, exercitada no 
indivíduo, sem que a pedagogia individualista conduza a uma didáctica 
isolacionista, porque a educação individual constitui a garantia da 
ordem social e da educação comunitária. A sociedade só é educável na 
educabilidade dos indivíduos; as massas são conduzíveis, mas 
ineducáveis, enquanto massas, ainda que sejam educáveis, um por 
um, os indivíduos que integram as massas, e, nesse ponto, deixa de 
haver motivo para se falar de massas, porque uma sociedade de 
indivíduos educados não é massa; é povo. 

A educação individual insere-se em coordenadas tópicas e, 
dessas, o local em que o indivíduo se insere é uma coordenada. A 
educação tem reflexos económicos, embora não dependa da 
economia, mas, se na primeira fase a educação é mental e moral, 
(escola primária local) na segunda fase ela é profissional (escola 
superior) e, por isso, que seja destituído de fundamento lógico um 
modelo de ensino industrial numa comunidade agrícola, e vice-versa. O 
localismo comporta linhas de força que ilustram o modelo instrutivo e, 
por isso, que, já a família, já a comunidade, sejam modelos 
pedagógicos a contemplar, desde a base à cúpula, e desde o ler ao 
contar. 

As ideias de Figanière aproximaram-se, neste capítulo, das teses 
do localismo de Martens Ferrão (†1895) e da importância das relações 
entre as pessoas e as comunidades locais, do mesmo modo que se 
aproximaram das que foram propostas pelo reformador Passos Manuel 
e, em geral, da teoria eclectista da educação, sem os laivos de 
socialismo, ainda que pró-localista, de quem seguiu de perto Martens 
Ferrão e Passos Manuel, o ilustre Bernardino Machado69 cuja 



bibliografia, em matéria de teoria e canónica do ensino, é valiosa a 
muitos títulos, e estabelece sem dúvida um elo de conexão entre o 
individualismo romântico, típico de Figanière, e o socialismo, ainda 
individualista, que fundamente se adivinha na propedêutica 
educacional da constituição da República Positivista e a que ora se 
opõe a República Socialista. 

__________ 
 
 

CARTA A LATINO COELHO 
 

Ill.mo e Ex.mo Snr. 
 

Tenho a honra de accusar recebido o Offício que V. Exa. se serviu 
dirigir-me com a data de 27 de Novembro último, participando-me que a 
Academia Real das Sciencias de Lisbôa me havia eleito sócio 
correspondente nacional da mesma Academia, na classe de Sciencias 
Moraes, Políticas e Bellas Lettras. 

Agradecendo a V. Exa. tão grata notícia, rogo a V. Exa. queira 
fazer constar à Academia o quanto aprecio a subida honra que me fez, 
admitindo-me no seu gremio. Ao passo que me confesso por estremo 
lisongeado com tão ambicionado privilégio, medindo as limitadas forças 
de que disponho, não é sem receio que me vejo elevado a Consocio 
dos maiores talentos do nosso Paiz, de aqueles que tanta fama 
adquiriram e gozam nas lettras e nas Sciencias. Anima-me porem a 



esperança de encontrar nelles a necessaria indulgencia, que por 
intermédio de V. Exa. ora peço, e com que desde já ouso contar. 

Se durante a minha residência no Brasil eu puder aqui de 
qualquer modo ser util à Academia Real das Sciencias, levarei nisto 
summo gosto; e não menos terei offerecendo-se-me occasiões de me 
occupar no serviço particular de V. Exa. 

Deus guarde a V. Exa. Rio de Janeiro em 24 de Janeiro de 1864. 
Ill.mo e Ex.mo Snr. José Maria Latino Coelho. 
F. F. de Figanière70. 

 
_______________ 

 
Notas 

 
Siglas:​
EE — Estudos Esotéricos;​
GCL — A Guerra e o Comércio Livre;​
LJ — Lettres Japonaises;​
LL — A Liberdade e a Legislação. 
 
1 ​Inocêncio, Dic. Bib., III, 99. Com efeito, Inocêncio corrigiu a informação que 

dera, de que Figanière fora adido à embaixada portuguesa em Londres, e 
confirmou que fora encarregado interno. (Op. cit., 437).​
   Inocêncio deve ter recebido informações autobiográficas do próprio Visconde. 
O ilustre dicionarista teve presente uma edição quase concluída da obra 
Memórias das Rainhas, em 4 de Setembro de 1859, «por mercê do seu autor». 



2 ​Figanière é incorrectamente tratado nos dicionários e enciclopédias mais 
correntes, e disso daremos certos exemplos.​
   A VELBC omite-o, apesar de dedicar um artigo ao tio César. A Grande 
Enciclopédia Portuguesa e Brasileira, (Vol. Il) dedica-lhe algum espaço, sem 
que sublinhe a exacta fisionomia intelectual do autor, fácil de esboçar mediante 
a consulta de Inocêncio, Dic. Bib., Vols. 3, 9, e Aditamento. O Dicionário 
Universal de Literatura (Porto, 1940), considerou-o a pp. 322, de modo 
escasso, embora seja aqui que se encontra indicada a data de 1908, como 
sendo a do falecimento do Visconde. O Dicionário Portugal, III, é também 
pouco explícito e o processo de Sócio da Academia das Ciências de Lisboa 
nada contém acerca do falecimento. A Enciclopédia Portuguesa Ilustrada, VII, 
508, no corpo da nota dedicada ao pai, menciona o filho Frederico, dando-o 
como autor da obra A Praça e o Comércio Livre, evidente gralha de 
composição e de revisão. O Dicionário de Literatura, de Jacinto do Prado 
Coelho, cita-o duas vezes, como historiador e bibliófilo, na mesma linha de 
Mendes dos Remédios, História da Literatura Portuguesa (6.a ed., Coimbra, 
1930, pág. 417), que louva o estudo acerca das Rainhas, também elogiado por 
Oliveira Marques, Guia do Estudante de História Medieval (Lx.a, 1964, pág. 
122). A Enciclopédia Universal Ilustrada, XXIII. dedica 10 linhas ao historiador, 
enquanto Ricardo Pinto de Matos, Manual Bibliográfico Português, a págs. 295, 
o dá como nascido em 1727, decerto por lapso. Flagrantes são as omissões do 
Visconde no Dic. de Lit. Port. e Brasileira, (Porto Alegre, 1966), de Celso Pedro 
Lufte, em H. Lautensach, Bibliografia Geográfica de Portugal, (Lx. 1948) e 
Durval Pires de Lima, Bibliografia Corográfica de Portugal (Lx.a, 1942, 1968, 
1969). 
   Uma nota genealógica: o apelido Morão é cristão-novo, proveniente das 
comunas judaicas de Belmonte, onde os Morão eram um dos troncos mais 
antigos. 

3 «O autor destas cartas (Lettres Japonaises) quando as publicou em Paris, 
entendeu dever ocultar o seu nome, porque exercendo então uma missão 
diplomática, pareceu-lhe isso conveniente. Hoje porém, que pediu ser 
dispensado daquela missão deixou de haver razão de reserva. Temos pois a 



satisfação de dizer que o autor é o erudito sr. Visconde de Figanière». 
(Correspondência de Portugal, Lisboa, 1 de Abril de 1877). 

4 ​EE, Prólogo. 
5 ​J. Antunes, Oedipus (1917) 131. 
6 ​A bibliografia constante deste capítulo foi documentada em Inocêncio, Op. Cit., 

Vols. III. IX e Aditamentos; na lista de obras constantes das págs. 741-744 da 
obra Estudos Esotéricos, no final do Guesto Ansures; e no ficheiro de autores 
da B. N. L. 

7 ​Teixeira Bastos, Princípios de Filosofia Positiva, I. XX. Em 1853, a classe de 
Ciências Morais e Sociais do Instituto do Coimbra, ao elaborar o programa 
lectivo para esse mesmo ano, incluiu uma rubrica acerca da filosofia positiva e 
sua crítica. (O Instituto, I, Coimbra, 1853). 

8 ​P. Gomes, Filologia e Filosofia. Braga. 1967. 
9 ​EE, 3. 
10 ​O Mundo como Vontade, I, 15. 
11 ​EE, 5. 
12 ​EE, 2. 
13 ​LL, 3. 
14 ​EE, 4. 
15 ​P. Gomes, Pensamento Português, II, 17 e ss. 
16 ​EE, 31. 
17 ​EF, 42. 
18 ​EE, 16. 
19 ​EE, 14. 
20 ​EE, 15. 
21 ​EE, 22. 



22 ​EE, 22. 
23 ​EE, 33. 
24 ​EE, 33. 
25 ​EE, 80. 
26 ​EE, 70. 
27 ​EE, 27. 
28 ​EE, 29. 
29 ​EE, 31. 
30 ​W. Blake. The Marriage of Heaven and Hell (Complete Writings), Oxford. 1960. 
31 ​EE, 315. 
32 ​EE, 665. 
33 ​EF, 601. 
34 ​C. Seixas, Princípios Gerais de Filosofia, I, VIII. 2.a Parte. 
35 ​Cap. 7. 
36 ​EE, 566. 
37 ​Esta relação não pode desenvolver-se sem referência à teoria da gnose, 

sobretudo ao Apologético, de Tertuliano, citado por Figanière, e ao mistério do 
Pentecostes, (Actos, 2, 1-13).​
​ Figanière é, com efeito, um teósofo em filosofia. Cf. Roso de Luna. 
Biblioteca Teosófica de las Maravillas, II (1921) 299-330.​
​ Na Sociedade Teosófica de Portugal (Lisboa) houve, até 1924, um ramo 
sob a invocação do Visconde. 

38 ​LJ, I. 
39 ​EE, 667. 
40 ​EE, 39. 
41 ​EE, 42. 



42 ​EE, 499. 
43 ​EE, 552. 
44 ​EE, 552. 
45 ​Também por outros caminhos, e sem cair no dualismo, Raul Leal concebeu 

uma reunião de opostos relativos em uma unidade homogénea dualicamente 
atributada, o Espírito-Santo-Satã. CL Sindicalismo Personalista, (Lx.a, 1960). 
Há outros pontos de contacto entre Figanière e Leal e, um deles, é a soberana 
transcendência do Espírito. 

46 ​L. C. Montada, Subsídios para a História da Filosofia do Direito em Portugal, 
(Coimbra. 1938), 49-50. 

47 ​EE, 556. 
48 ​EE, 557. 
49 ​P. Gomes, Teoria do Pão e da Palavra, (Lx.a, 1973). pág. 11. 
50 ​LL, 4. 
51 ​LL, 10. 
52 ​LL, 87. 
53 ​LL,10. 
54 ​Na época, «a batalha travava-se, já em obras originais, já em traduções do 

francês, em torno dos grandes dogmas da revolução: contrato social; soberania 
nacional; inauferíveis direitos dos povos; direitos do homem e do cidadão». 
(Moncada, Op. cit., 39). Cf. ainda Petrus, Proudhon e a Cultura Portuguesa, 5 
vols., Porto 1961-1965. 

55 ​A Teoria do Socialismo data de 1873. 
56 ​Moncada, Op. cit., 45. 
57 ​LJ, III. 
58 ​LJ, II. 
59 ​LJ, III. 



60 ​GCL, 27. 
61 ​GCL, 24. 
62 ​GCL, 1. 
63 ​GCL, 1. 
64 ​LL, 75. 
65 ​LL, Proémio. 
66 ​LL, 37. 
67 ​LL, 32. 
68 ​LJ, IV. 
69 ​Bernardino Machado, O Ensino Primário, (Coimbra, 1899), 13. 
70 ​Do Processo da Academia das Ciências de Lisboa. 

 
 

____________ 
 

Renato Epifânio 
CARTA A PINHARANDA GOMES NO DIA DA SUA MORTE 

https://www.publico.pt/2019/07/28/culturaipsilon/opiniao/carta-pinh
aranda-gomes-dia-morte-1881523 

_________________________________________________ 
https://sites.google.com/view/edicoesrocio/home 

 

https://www.publico.pt/2019/07/28/culturaipsilon/opiniao/carta-pinharanda-gomes-dia-morte-1881523
https://www.publico.pt/2019/07/28/culturaipsilon/opiniao/carta-pinharanda-gomes-dia-morte-1881523

	 
	 
	GNOSE E LIBERDADE 

