
Año: III, Agosto 1962 No. 43 
 
¿El socialismo es espiritualista o es materialista? 
Por Francis E. Mahaffy 
 
Una extraña ironía de las muchas que adolece la presente generación es el hecho de que 
algunos que se dicen católicos o cristianos han prestado su apoyo moral al ensanchamiento 
del socialismo. Ciertamente esto no quiere decir que la mayor parte de los cristianos sean 
socialistas, pero sí que muchos cristianos han apoyado directamente el socialismo o ciertas 
medidas intervencionistas que paulatinamente conducen al socialismo. 
 
Un hecho que debe impresionar a quien lee las obras de muchos modernos teólogos y 
sacerdotes es la casi total falta de interés(1) o de conocimiento de algunos de los principios 
básicos de la economía. Efectivamente, uno tiene la impresión de que consideran la 
economía como una ciencia puramente material y cuyos hallazgos son sospechosos desde 
un principio. No se interesan en las cosas materiales sino en las espirituales. Cierto escritor 
inglés al disertar sobre intervencionismo estatal en la economía, deja en manos de los 
economistas el problema de su practicabilidad financiera y económica(2). Su interés 
consiste solamente en una actitud cristiana hacia esta moderna ocupación del Estado, y 
concluye diciendo que el intervencionismo está de acuerdo con los principios cristianos. 
Parece que nunca cupo en su mente el hecho de que si dicho intervencionismo no puede 
proporcionar ese bienestar que debe dispensar a todos los ciudadanos, los cristianos deben 
consiguientemente oponerse a él como una mera quimera que daña a la postre. Mas no se 
le ocurre pensar que, ante todo la practicabilidad económica del proyecto es de primerísima 
importancia. 
 
Uno no puede menos que quedarse pasmado al contemplar la completa falta de 
conocimiento o preocupación por los hechos económicos básicos al leer los escritos de la 
mayor parte de los más sobresalientes teólogos de actualidad. Su actitud hace suponer que 
crean que la economía, como versa sólo sobre los asuntos materiales, no puede ser materia 
de incumbencia de una organización espiritual como es la Iglesia. Así, pues, estos hombres 
de reputación internacional continúan escribiendo y ejerciendo una poderosa influencia en la 
cristiandad en el campo de las relaciones sociales del hombre, ignorando por supuesto la 
ciencia económica que trata específicamente de los importantes aspectos de tal relación. 
 
De una manera semejante, la mera mención de la palabra capitalista o capitalismo provoca 
inmediatamente una respuesta adversa y emotiva si no una franca hostilidad en las mentes 
de todos. Emil Brunner, considerado como uno de los más acérrimos opositores del 
comunismo, equipara al capitalismo con un individualismo sin restricciones ilimitado que 
destruye la justicia del hombre común. Paul Tillich, al hablar de la guerra de clases como la 
condición secreta de toda sociedad capitalista(3), afirma que «la libre economía tiende 
necesariamente hacia el infinito imperialismo comercial»(4). Reinhold Niebuhr, 
especialmente en sus primeros años, consideró el capitalismo como incompatible con las 
necesidades de una civilización técnica y como un sistema que causó una superproducción, 
provocó crisis de desempleo y un rompimiento en el sistema de distribución. Karl Barth se 
ha distinguido siempre como uno de los más ardientes guerreros contra lo que él denomina 
«el capitalismo burgués». 



 
Para muchos la palabra capitalismo suscita los conceptos de: «explotador», «individualista 
rígido», «general en jefe», «magnate de los negocios», «monopolio», todos ellos 
connotando un perverso significado en sus mentes. 
 
Al individualismo se le considera exactamente como lo opuesto de los intereses sociales y 
de la hermandad, y sobre todo como enemigo del concepto cristiano del amor. Las 
ganancias se parangonan formando un contraste con los servicios; la expresión «un gran 
negocio» equivale meramente a explotación e injusticia. El capitalismo está confinado a 
atesorar más dinero mientras la preocupación del hombre consiste en un reino espiritual 
superior. 
 
Así, al mismo tiempo que se desecha al socialismo totalitario como un sistema hostil a la 
ética cristiana, de una manera casi tan categórica se rechaza al capitalismo como si sólo 
fuera un raso materialismo. La actitud apologética de muchos empresarios con respecto a 
las ganancias corrobora totalmente este punto de vista. 
 
Un problema erróneo causa una respuesta equivocada 
 
Muchos cristianos juzgan al capitalismo, fruto de una sana economía, como una de las 
causas principales que han contribuido a materializar el espíritu de nuestros días. 
 
Al mejorar las condiciones de vida y al crecer la inquietante búsqueda de mayores 
comodidades materiales, se ha producido un quebrantamiento de las buenas costumbres en 
el hogar, un cambio desfavorable de la actitud del hombre hacia la Iglesia y hacia el Estado. 
La codicia, la deshonestidad, la avaricia, la delincuencia, juvenil, en número siempre 
creciente de divorcios, la embriaguez siempre mayor, los crímenes, en una palabra, todos 
los males, se achacan abiertamente, por lo menos en las mentes de muchos, al 
materialismo que se supone inherente al capitalismo. Coincidiendo con el aumento de las 
comodidades materiales que el capitalismo ha producido, se ha producido también un 
descenso en la adhesión y práctica de las normas morales. En esta forma se ha llegado a 
establecer una falsa relación de causa a efecto. 
 
Si fueran consecuentes con este pensamiento, los cristianos que llegan a esta conclusión 
deberían abogar por una baja o disminución en las condiciones de vida y considerar la 
pobreza como remedio para este mal. Sin embargo, muy pocos están dispuestos a llegar a 
esta categórica conclusión, y buscan la solución entre las líneas marxistas. Se muestran 
hostiles al ateísmo de Marx y a lo que ellos consideran que es su materialismo. A pesar de 
esto, creen que la intervención del gobierno al igualar la distribución de la riqueza, ayudaría 
eficazmente a eliminar el egoísmo, la avaricia, y el materialismo. A su modo de ver, la 
religión cristiana exige un amor desinteresado y la obligación de ser el guardián de nuestro 
hermano. Según su sentir, todo esto lo puede cumplir mucho mejor el «Estado 
Providencia»(5). El resultado es que multitud de hombres sinceros profundamente 
preocupados por la vida espiritual de la Iglesia, siguen a ciertos conspicuos líderes 
promoviendo abiertamente o por lo menos no se oponen ya a la socialización progresiva de 
nuestra sociedad. 
 



La mayor parte de ellos, sin lugar a duda, obran así movidos por la sincera convicción de 
que en esta forma anteponen lo espiritual a lo material. Pocos son, y por supuesto 
anticristianos, los que combatirían el deseo de mejorar el bienestar general de todos o el 
interés que se muestra por llevar la moralidad general, por engrandecer el respeto hacia la 
autoridad de los padres y de la Ley. El materialismo, cuando se le define como una doctrina 
que antepone el amor de los bienes materiales al amor de Dios, es por antonomasia 
contrario a la virtud cristiana. 
 
Podemos desde luego aprobar la sinceridad de tales personas y los nobles fines que 
persiguen. Sin embargo, haciendo a un lado tal sinceridad, si el sistema que proponen no es 
capaz de realizar sus muy nobles fines tenemos la obligación de oponernos a sus principios 
en este terreno. Fácilmente se puede demostrar que el hecho de llevar a cabo tales 
principios implica un desafío directo a la ley moral revelada por Dios. 
 
La riqueza como un medio 
 
En primer lugar, estas consideraciones encierran una falsa antítesis entre lo material y lo 
espiritual. Para el cristiano los bienes materiales de esta vida deben ser vistos como dones 
de Dios y empleados tan sólo para Su gloria. El pecado no está adherido a la materia sino 
más bien radica en los pensamientos y acciones de los hombres y tiene su fuente en el 
corazón. Dios nos ha colocado en el mundo que creó dándonos entendimiento y fuerza para 
utilizar los recursos de la naturaleza para nuestro bien y para Su gloria. Nos dice la Biblia: 
«Cualquier cosa que hagáis hacedla para la gloria de Dios» (1a los Corintios 10:31). 
Ciertamente esto comprende el uso de los bienes materiales obedeciendo a los 
mandamientos específicos de Dios. También comprende el empleo de tales bienes para el 
servicio del reino de Dios y de nuestro Señor Jesucristo. Asimismo, este uso de las cosas 
que Dios creó debe estar impregnado de una atmósfera de devoción y veneración hacia 
Dios. Cuando el secularismo o el materialismo se define como el acto que convierte las 
cosas en sus ídolos, honrándolas, amándolas y sirviéndolas en lugar de Dios en vez de 
usarlas para la gloria de Dios, el cristiano bien hará al tratar de impedir que tales doctrinas 
invadan la Iglesia. Pero para el cristianismo no hay mal inherente en las cosas ni es 
pecaminosa la posesión de los bienes materiales. El pecado del materialismo consiste más 
bien en el hecho de hacer de los bienes un ídolo que es venerado y servido en lugar de 
Dios. 
 
El papel de la economía política 
 
La manera de pensar de estas gentes se caracteriza por una falta de comprensión de la 
economía. Esta falta es muy grave y necesariamente las envuelve en serias contradicciones 
y la coloca en oposición a los verdaderos principios del cristianismo a los cuales se 
adhieren. Es un craso mal entendimiento del estudio de la economía lo que la clasifica como 
una ciencia secular que trata del reino material que no es de la incumbencia de los 
miembros de la Iglesia. La economía no versa sobre los últimos fines del hombre ni sobre 
sus más altos ideales religiosos y morales, pero sí versa sobre los medios que el hombre 
escoge para alcanzar sus fines y se esfuerza en demostrar si tales medios son aptos o no 
para lograr los fines apetecidos(6). 
 



Ciertamente la mayor parte de nosotros estamos acordes en pensar que una reducción de 
la mortalidad infantil, una duración más larga de nuestra vida, un mejoramiento progresivo 
de nuestras condiciones de vida, la eliminación de la pobreza y de la miseria todos ellos 
fines compatibles con los ideales cristianos y se relacionan con la mayor gloria de Dios y 
nuestro propio bien como criaturas de Dios. El problema que la economía plantea consiste 
en saber si las empresas libres y una intervención gubernamental limitada sólo a la 
restricción del mal, o en cambio, si la intervención estatal en la economía, el control 
gubernamental sobre los medios de producción son los medios adecuados para alcanzar 
estos fines. 
 
La ciencia de la economía ha demostrado claramente que el socialismo es un sistema 
incapaz de realizar los fines que reclama como propios. Mientras más consistentemente se 
le aplica, más pobre resulta la masa de los hombres. 
 
El socialismo total mundial debe necesariamente conducir al caos porque sin la economía 
del mercado los cálculos económicos serían imposibles.(7) Se ha demostrado que el 
socialismo conduce paulatinamente a la pérdida de la libertad y a la esclavitud(8). 
 
El cristiano que ignora la ciencia económica debería oponerse al socialismo y a la 
intervención estatal en la economía, excepto para la restricción del mal, puesto que tal 
intervención necesariamente implica un desafío a la ley moral. Ejercer coerción para un fin 
que no sea la restricción del mal es contra la ley de Dios. Implica una redistribución de las 
riquezas, lo que equivale a un robo. Esta intervención se basa en la tendencia pecaminosa 
del hombre a codiciar lo que no es suyo en oposición al mandamiento «No codiciarás las 
cosas ajenas». Así pues, no sólo en el terreno moral, el socialismo y el intervencionismo 
deben ser rechazados. En este mundo racional creado por Dios, los medios erróneos 
acaban siempre por malograr los finos apetecidos. Así, aún aquellos que rechazan la 
finalidad de la ley moral (para su propio mal) deberían rechazar el socialismo y el 
intervencionismo, puesto que se ha demostrado que son inadecuados para alcanzar los 
fines que pretenden. 
 
La defensa del capitalismo 
 
Los cristianos frecuentemente se oponen al capitalismo porque ignoran por completo qué 
cosa es el capitalismo. El capitalismo sencillamente enseña que el hombre debe ser libre 
excepto para hacer el mal. Según el mismo, la tarea del gobierno es la misma que la de la 
policía: contener el mal. Se ha presentado indebidamente al capitalismo como un sistema 
que goza de una libertad irresponsable, como un sistema duro o inflexible sin preocupación 
alguna por el bienestar de la humanidad. ¡Todo lo contrarío! Es el sistema económico que 
por sí solo puede beneficiar de la mejor manera a toda la humanidad. Precisamente cuando 
se restringe indebidamente la libertad y por otra parte no se coarta el mal en su debida 
forma, es entonces cuando las puertas que conducen a la pobreza y al sufrimiento de todos 
los hombres se abren de par en par. 
 
El capitalismo permite la libertad de ideas que son un producto necesario de la mente del 
individuo, por medio de ellas tanto el progreso como el bienestar del hombre alcanzan su 
más alto grado. El capitalismo aboga por la restricción del mal que es el peor enemigo de la 
felicidad y bienestar de todos los individuos. Es el sistema que está de acuerdo con los 



ideales e ideas cristianas; es el sistema que ofrece la más grande igualdad de riquezas al 
mismo tiempo sea compatibles con la moral y el progreso cristianos. Sabe reconocer la 
verdad de la ley de Ricardo sobre la asociación que demuestra que la cooperación pacífica 
no coactiva ofrece los más grandes beneficios tanto al débil como al fuerte, más aún, 
favorece más al débil que al fuerte. El uso deficiente de nuestras diversas habilidades 
aplicadas en los diversos trabajos de la producción capitalista, constituye ese factor que 
utiliza la cooperación a su más grande capacidad para producir en masa en beneficio de las 
masas, logrando así precios más bajos para los que se ha denominado el hombre común. 
El capitalismo es el único sistema que permite la libertad de pensamiento, de crítica y 
religión. Bajo ningún otro sistema la Iglesia Cristiana goza de libertad para propagar sus 
ideas. Únicamente bajo el capitalismo puede enseñarse libremente el mensaje cristiano 
sobre la soberanía y el amor de Dios, de la salvación por la gracia de Dios por la fe en 
nuestro Señor Jesucristo, y de la necesidad del amor de Dios y de la obediencia a su ley 
como medio para alcanzar la mayor felicidad en esta vida y en la otra. Qué ironía más 
funesta la que ha permitido que algunos miembros de la Iglesia apoyen un sistema enemigo 
de sus propios intereses. 
 
El materialismo de Marx no es el materialismo en el sentido en que se toman con 
frecuencia. Antes bien, es una doctrina completamente insostenible que consiste en 
suponer que las fuerzas materiales productivas son las que determinan la estructura de la 
sociedad, de la religión y de otros aspectos de la vida del hombre. Al marxismo, despojado 
de su ateísmo, se le llega a considerar como compatible con los ideales cristianos. Esto 
demuestra que existe una completa inadvertencia sobre el hecho de que, como se ha 
demostrado, el sistema socialista es totalmente inadecuado para alcanzar sus propios fines 
y el bienestar del proletariado, y se aleja enormemente de la moral cristiana y que en un 
sistema que postula como uno de sus preceptos la casi total pérdida de la libertad y una 
rígida dictadura. Solamente la ignorancia sobre el cristianismo y sobre Marx han podido 
llevar a ciertos cristianos al grave error de elogiar el sistema socialista como ideal. 
 
El culto del estado 
 
Los cristianos debemos lamentarnos del desorden cada vez mayor, de la falta de respeto 
que existe en nuestra presente generación hacia el Estado, los padres de familia y la ley, H. 
M. Carson nos dice: «Un extraño resultado de la creciente preocupación del Estado por el 
bienestar de sus miembros ha sido una creciente falta de respeto para con el estado»(9). 
 
Muchos cristianos han vuelto sus rostros hacia el Estado para asegurar su bienestar y 
felicidad. Quieren que el poderoso Estado subsidie a los obreros menos prósperos, que 
pague sus cuentas del médico, que los mantenga en su vejez, que proteja las industrias 
inestables, que eduque a sus hijos, en una palabra, que vigile por su bienestar desde la 
cuna a la tumba. A la ley le han modificado su fin original que consiste en restringir el mal y 
lo han convertido en medio de redistribuir los ingresos para satisfacer a grupos especiales 
de votantes. 
 
Pronto podemos ver con claridad que el Estado no puede darle a uno sin quitarle a otro, en 
tal forma que unos y otros pierden el respeto por la ley la cual en vez de contener el mal lo 
perpetra. 
 



Esta falta de respeto para con el Estado, el cual no puede reemplazar la seguridad de la 
iniciativa privada y del ahorro, es el fruto natural de los principios del intervencionismo 
estatal en la economía. Aquella ley que pervierte la justicia en lugar de mantenerla, lo que 
constituye su obligación, pronto no sentirá respeto iniciativa por sus víctimas ni por sus 
beneficiarios. Tal falta de respeto por la ley penetrará en los hogares, llegará hasta los hijos 
cuyos padres han perdido el respeto por las leyes del Estado, y de una manera semejante 
hará que se pierda el respeto a la autoridad de los padres, autoridad que ha sido instituida 
por Dios. 
Ese sistema que desafía la ley de Dios en su vano intento de igualar la riqueza tiene que 
engendrar un espíritu de desobediencia y de materialismo. Cuando la ley favorece a un 
grupo a expensas del otro, es obvio que uno se coloque en el lugar donde se dispensa la 
beneficencia del gobierno. Esto y no el capitalismo, es lo que engendra el espíritu del 
materialismo y de la desobediencia. 
 
Menos intervención. nada más 
 
La solución de los problemas de la sociedad no radica en la creciente intervención estatal 
sino más bien en el regreso a los principios del capitalismo y del cristianismo. Radica en el 
acatamiento de la ley moral por los individuos y por el Estado; radica en el gobierno, no 
como privilegio especial, sino por el imperio de la ley; esta solución obliga al gobierno a 
hacer justicia a todos por igual y no conceden privilegios especiales a ninguno. Es preciso 
que sea una ley que no otorgue privilegio especial al trabajo o a los negocios, una ley que 
trate al rico igual que al pobre, al negro igual que al blanco, al cristiano igual que al no 
cristiano; una ley que imparta justicia firme y equitativamente. 
 
Cuando los hombres son libres para expresar y practicar sus ideas sin restricción alguna, 
salvo el caso cuando interfieren en los mismos derechos de otros, y cuando el gobierno está 
confinado a la sola restricción del mal, entonces podemos esperar que la cambie de rumbo, 
la tendencia hacia el socialismo, la guerra y la pobreza. 
 
Cuando todos los cristianos aprendan que la ley de Dios exige la libertad para todo menos 
para hacer el mal a otros, y cuando vean que los ideales cristianos así como la felicidad de 
todos son mejor satisfechos por los principios del capitalismo debidamente interpretado, 
nacerá un respeto mayor para el mensaje de la Iglesia cuando nos habla de la salvación y 
de la vida eterna. 

 
(1) N. del T. Esta se escribió antes de la reciente encíclica Mater et Magistra (1961). 
(2) Carson H. M. The Christian and the State, London Tyndale Press. 
(3) N. del T. Afirmación marxista 
(4) Paul Tillich, «The Religious Situation». Nueva York, Meridian Press Inc. m. d. P. 72. 
(5) Equivale al «Welfare State» 
(6) véase Ludwig Von Mises en su obra «La Acción Humana». New Haven Yale University 
Press 1949. 
(7) Ibid. cap. 26. 
(8) Véase Road to Serfdom de Friederich Hayek. Chicago, University of Chicago Press, 
1944. Traducción «Camino de Servidumbre». Puede obtenerse en el CEES. 
(9) Carson, H. M. op. cit. p. 32. 
 


