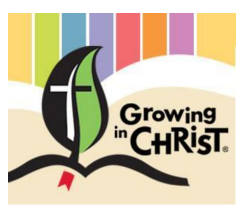
# 奥斯汀華人教會

# 每日靈修

# 兩年讀完聖經一遍

# 2024年6月份

<利未記19~27;希伯來書1~13;傳道書1~12;雅歌1~8;以西結書1~6>



「為喜愛耶和華的律法, 晝夜思想, 這人便為有福!」詩篇1:2

姓名:

Tool for your Quiet Time----S.P.A.C.E.P.E.T.S.問題法 BY RICK WARREN 在你看完一段經文後,試著用下列問題來幫助你思想神要透過這段經文對你說的話:

• Sin to confess? 該認的罪/是否該補償別人的損失

- Promise to claim? 該宣告的應許/這是普世的應許嗎?我是否符合這應許的條件?
- <u>Attitude to change</u>? 該改變的態度/是否願意開始培養正向的態度
- Command to obey? 該服從的命令/我是否願意放下感覺,照著神的話做
- Example to follow? 該效法的榜樣/好的榜樣可以學習, 不好的榜樣做為鑑戒。
- Prayer to pray? 可作為禱詞的禱告/ 將所領受的感動化為禱告
- Error to avoid? 該避免的錯誤/留心警醒這樣的警告
- Truth to believe? 該相信的真理/ 是否對上帝和他的作為有新的認識
- Something to praise God for? 可以感謝讚美神的事情

讀經:利未記十九章

6/1

#### 顧念有需要的人是神的誡命. 不是施捨......

19:9-10 這段經文所記載的律法,是保護窮人和外族人的,並提醒以色列人,這地是屬於神的,百姓只是管理者。這樣的律法顯明瞭神的慷慨與寬厚。以色列人既然為神的子民,就應當在對人的態度與行為上反映出神的性情與特質。外族女子路得就是這種憐憫的律法的受惠人(參得2:2)。

# 你身邊有些甚麼人需要你的關懷和照顧?

19:9-10 神吩咐以色列人要眷顧窮人,不可割盡田地角落的莊稼,要留一些給客旅及窮人作食物。人很容易忽略忘記比自己貧窮的人,但是神要人人心存慷慨。你用甚麼方法,可以將你田地「角落」的莊稼,留給窮人享用呢?

規範太多,令人感到不自由,但沒有規範也不一定是祝福,而且主的規範其實是很簡單的......

19:10-35 在神的誡命與律法之中多次提到「不可(做這或做那等)」。所以有

人以為聖經是一卷只專門講戒律的書。但是主耶穌說:「你要盡心盡性盡意愛主你的神。其次也相仿,就是要愛人如己」(參太22:37-40)。如此就把所有律例簡潔地歸納起來,祂稱這是誡命與律法之中最大的。我們只要遵行主耶穌這簡單的命令,也就遵守了神的其他律法。

#### 敬老的觀念似乎已過時. 但神的吩咐……我的行動……?

19:32 人常常輕易把長者的意見當作耳邊風,不加理會,也不想花時間去探望他們。但是神吩咐以色列人要敬重年長的人,表明應當尊敬長者,他們人生經驗豐富,滿有智慧,能使後輩免犯錯誤。

社會的聲音告訴我, 要提防陌生人; 但神要我們營造一個沒有陌生人的世界

19:33-34 遇到外國人,尤其是言語不同的人,你會怎樣待他們?是不耐煩,想趕他們走,還是想佔他們的便宜?神說,你對待外來人,應當像對待本地人一樣,應當愛他們如己。實際上,我們在這個世界上都是外來人,因為這裡只是我們暫時的家。我們要把握機會,把陌生人、外人、別國的人,全當作可以顯明神大愛的對象。

讀經:利未記二十章

6/2

#### 獻祭該是愛的表達,不應是野蠻的行徑——

20:1-3 將兒女獻給假神為祭,是古代異教的重要習俗。以色列的鄰國亞捫人,將兒女獻給民族的神摩洛,作為宗教中的要事,以為是獻上的最大禮物,可藉此辟邪或安撫憤怒之神。神對這事講得很清楚,這是可憎的事,應嚴格地禁止。無論在舊約或新約時代,神的本性都顯明祂絕不願意獻人為祭,因為(1)祂不是異教的假神,乃是慈愛的真神,不需要以人為祭物來安撫(出34:6)。(2)祂是賜生命的神,既禁止殺人,又鼓勵人謹守祂的律法,過健康幸福的生活(申30:15-16)。(3)祂是無助者的神,對孩童顯出特別的關懷(詩72:4,13)。(4)祂是無私的神,不但不要人流血,更為世人捨棄祂的性命(賽53:4-5)。

# 人對不可知的未來總是有點憂慮. 你又對未來......

20:6 人人都關心未來,並常尋求別人的指點。但是神警告世人,不要求助於古靈精怪的玄秘之術。交鬼的與行巫術的都應當被剷除,因為他們的信息不是來自神,不但預測是虛假的,不可信的,而且與邪靈相交亦極其危險。對於未來,我們不需要求問行邪術的人。神賜下聖經,我們可以從中得到要知道的一切,聖經的指引才是絕對可靠的。

# 性可以是愛的表達, 也同樣可以摧毀愛, 不是嗎?

20:10-21經文列出一系列處置性犯罪的命令, 刑罰極嚴厲。神為甚麼不能容忍這些罪行?其理由是:(1)破壞了已婚夫婦彼此的委身;(2)破壞了家庭的神聖;(3)扭曲了心靈的健康;(4)使性病傳染蔓延。性犯罪在全球各地氾濫,同居者之間的性關係, 越來越公開化、合法化。社會上將性犯罪描繪成具吸

引力的事, 使人容易忘記它背後的悲劇和可怕。神禁止人類性犯罪, 是因為 他愛我們. 為我們最大的好處著想。

#### 你相信神所頒布的誡命都是為了你的益處嗎?

20:22-23 神頒給以色列人的每項律例都有其道理。祂並沒有將好處留下不賜給他們, 祂只是不准他們有招致敗壞的行為。我們知道神為自然界定下了物理規律, 例如從高樓跳下會摔死, 因為地心有吸力; 但是有些人不明白神屬靈的定律如何運行, 祂不准我們做某些事, 是因為祂不願人自我毀滅。當你被吸引, 想享受物質上或精神上的歡樂時, 如果涉及神所禁止的事, 就要切記後果: 它會令你受苦, 使你跟幫助你的神隔絕。

讀經: 利未記二十一至二十二章

6/3

21:1-2 「不可為民中的死人沾染自己」是指摸死人的屍體。

神不許身體有缺陷的人向祂獻祭. 這不是歧視吧?

21:16-23 不是的。 祂規定不可獻上有殘疾的祭牲,同樣祂也規定不可由身

體有殘疾的人獻祭。這並不是瞧不起有殘疾的,乃是表明祂要祭司配得上他

們所事奉的神——一位完全的神。當然, 直到耶穌基督降世為人, 身兼大祭

司職務(祂也是君王和先知)的時候, 才完全達到神的這一要求。作為利未人

. 亞倫的子孫中. 身體有殘疾的也可以吃祭物. 得到供應. 受到保護. 他們並

沒有被撇棄. 因為在會幕之中仍可參與許多基本的事奉。

神為甚麼給祭司定出許多專門的守則?

22:1-9 百姓對埃及的祭司一定非常熟悉, 那些祭司所關心的主要是政治方

面的事:他們把宗教看作是爭取權力的途徑. 所以在以色列人中設立新的祭

司制度,有可能令人感到懷疑,不知與埃及的祭司是否一樣。但是神要祂的

祭司事奉祂, 也服事百姓。他們的職務是宗教上的, 是協助百姓到神面前來

敬拜。他們不可利用自己的地位來爭取權力. 因為神不准他們擁有土地. 收

受金錢。這一切的規定使百姓放心,也令祭司能全心事奉。

#### 不可將有殘疾的祭牲獻給神. 這對我們也適用嗎?

22:19-25 以有殘疾的牲畜作祭物獻上,不蒙神悅納,因為牠不能代表神無瑕無的本性,只有毫無瑕疵的祭牲,才可以預表耶穌基督完美無罪的一生。我們將最好的時間、才能,以及財寶獻給神,才顯出敬拜的真義,證明我們將神看為至尊貴的。

# 人是善忘的. 需要時常提醒.....

23章 在以色列人的習俗之中,節期扮演重要的角色。這是神為百姓設立的,叫人用這些節日來到祂面前慶祝,與充滿敗壞道德行徑的異教節期迥然不同。神為他們定出節日,叫大家休息,一同吃喝歡樂,紀念神恩,並因祂為百姓所做的大事獻上感謝。

6/4

#### 在聖經中, 酵代表著甚麼?

23:6 無酵節使以色列人想起祖先出埃及的情形。他們要吃無酵餅七日,正如祖先當初一樣(參出12:14-15)。無酵餅的預表對以色列人來說意義重大: (1)因為這餅是特殊的,它表示以色列民族與萬民有別。(2)由於酵代表罪,所以無酵餅代表以色列人在道德上的純潔。(3)這餅使他們記住,要立刻服從神的命令。他們的祖宗一點也沒有在麵團裡放酵,所以不用等到麵發起來,就能快速離開埃及。

# 你以為你今天所擁有的, 是單憑你的才幹和努力而得的嗎?

23:9-14 初熟節的規定,是要人把初熟的莊稼先獻給神。他們收割莊稼的時候,在向神獻上這種祭以前,不可吃所收割的。神現在仍然期盼我們,把歸於祂的一份首先分別出來,而不是等到末後將剩餘下來的獻給祂,這絕不是感謝神的好方法。

# 家庭是教導下一代的理想場所, 你的家有沒有成為基督化的家庭?

23:33-43 住棚節又稱為收藏節, 這是全家人一起慶祝的慶典(參23:34;出

23:16;申16:13)。這個節日和逾越節一樣,為要教導以色列人全家老少認識神,也曉得神為他們所做的大事,將自己再一次獻給神。我們的家庭也需要宗教的慶祝,好使信仰更新,並將這種信仰傳給兒女。除了聖誕節與復活節以外,也應當揀選其他特別的日子來紀念神的恩典。

#### 敬拜神除了有嚴肅的一面. 也有歡愉的一面......

23:44 敬拜神既包含慶祝,又兼有認信。以色列人的民族節日很注重慶祝,七個節日之中有五個是喜樂的日子,只有兩個是嚴肅的。聖經所記載的神鼓勵人喜樂。祂並不想人只把宗教看成默想與回顧,祂也要我們慶祝,歡喜快樂。深思追想,從速地認罪是不可少的,不過也應當頌揚神的美善,慶祝祂為屬祂之人所做的大事。

人若連神也不懼怕. 這是最可怕的......

24:13 以現代人的標準來看,對於褻瀆聖名(就是咒詛神)者的刑罰,似

乎是過於嚴厲了。不過這件事顯明,神對於祂所期望的——我們與祂的

關係, 看得多麼認真!我們常常以祂的名字起誓, 或者行事為人如同沒

有神一般。當小心自己的言行,要敬畏神,凡事由祂作最後的決定。

心中有冤屈.....你會讓神替你伸冤嗎?

24:17-22 這是給審判官的法規, 而不是贊同人親身報復。實際上, 它是

說刑罰必須與罪行相符, 不可超越限度。

讀經:利未記二十五章

# 生活的擔子是否令你疲累不堪?是時候停下來, 休息一下吧......

25:1-7 神規定每第七年要作安息年,在這一年中不耕種土地;為使土地恢復生產能力,這是最佳的方法,同時也是要使百姓記住,神管理一切,供給他們一切所需的。

**擁有的慾望是永遠無法滿足的,怎樣看待自己所擁有的,才合乎神心意?** 25:23 以色列百姓將來會佔領迦南地,但是按照神的計劃,只有祂自己才是絕對的主人,地永遠屬於神。祂要子民避免貪心和貧愛物質。要知道你管理的是神的產業,用這種態度來處理看待你的財產,你就會樂意以所擁有的去幫助別人。如果你把自己當作物主,就很難做到這一點。所以請你把自己當作照管財物的經理人,而不是當作物主。

# 孤兒寡婦是社會上的不幸, 但更不幸的是社會上缺乏關懷......

25:35-55 聖經強調要幫助貧窮無助的人,尤其是孤兒、寡婦與條件較差之人。在以色列的社會中,婦女沒有賺錢謀生的機會,所以寡婦孤兒的處境特別淒涼。在農牧社會,嚴重殘疾者極難找到工作,所以神叫百姓借錢給窮人,不可收取絲毫利息。由於沒有政府的援助,個人和家庭對他們的幫助,就非常重要。

# 我該怎樣幫助貧窮和有需要的人?捐款?探訪?做義工?……

25:35-37 神說忽略窮人乃是犯罪。祂不容許百姓中有永遠的貧窮。經濟基礎穩固的家庭要援助窮人,解決他們的食宿。對於幫助貧窮人,我們往往沒有伸出援手,這未必是缺少同情心,而是由於困難太大,使人覺得個人力量

有限, 杯水車薪, 不知從何處著手。神並不是要你獨力去清除貧窮, 在你協助別人的時候, 祂也不會要你忽略家庭。不過, 祂實在要你在看到貧窮人的時候, 盡所能地伸出援手, 包括接他到你家裡。

#### 智與愚、貧與富在神的眼中有甚麼分別呢?

25:44 神為甚麼許可以色列人買賣奴僕?按照他們的律法,對待奴僕跟別的民族是不一樣的。他們把奴僕當作「人」對待,有人的尊嚴,而不是當作畜牲。例如,他們的奴僕可以和主人一同過宗教節期,一同歡樂,在安息日不用工作。聖經中並沒有認同奴隸制度,只是表明它的存在。神的律法有許多對待奴僕的合情合理的條例。

讀經: 利未記二十六章

為甚麼人常常作了一些明知不應作的事?我心中的偶像是否仍未除去? 26章 這一章提出神擺在以色列人面前的兩條道路,就是順服與不順服(申 28:1-68)。祂在舊約時代一再差遣先知,警告百姓不可敬拜偶像。然而人竟以木頭石頭所刻的像,當作跪拜的對象,這樣的自欺,實在令人費解。祂現在也會給我們同樣的警告,因為我們喜歡把偶像放在神之前。把任何事物看得比神還重要,就是把它當作偶像來敬拜。我們生活中充滿試探:金錢、外表、成就、美名、安全感——這些全是現代人的偶像。這類假神在你欠缺無倚靠時,一點也不能供給你的需要,你是否願意遠離拜偶像的事呢?

#### 若你不願順服神時,你會怎樣?你考慮過後果嗎?

26:18 如果以色列人順服神,全境就有太平;如果不順服,就必有災禍臨到。神使用罪的後果引領他們悔改,並不是要撇棄他們。在今天,罪的後果並非常常都是明顯的。災禍臨到的時候,我們可能並不知道是出於甚麼原因。它可能是:(1)我們不順服神的後果;(2)別人犯罪的結果;(3)天然災害的後果。由於不知道遭災的原因,所以應當省察己心,好確知自己是否與神有和好的關係。祂的靈好像強光,會顯明我們的隱蔽之處,指出要對付的事。災禍不一定由於人犯罪而生,所以我們必須小心,不要將所遭遇的一切災禍歸過於別人,或自己承擔。錯誤估計災禍的來源,是魔鬼慣用來攻擊信徒的武器。

#### 刑罰以色列人不是神的本意, 因為——

26:40-45 經文說明了神不輕易發怒的意思(出34:6)。以色列人雖然故意不順服祂,被分散在仇敵之中,祂仍然給他們悔改、歸向祂的機會。神的目的不是要消滅他們,乃是使他們成長。我們日常的體驗是,有時遭遇的困難極重,除非能看出神的目的是要我們繼續成長,否則容易沮喪。耶利米先知清楚地說出我們所需要的盼望:「耶和華說:我知道我向你們所懷的意念,是賜平安的意念,不是降災禍的意念,要叫你們末後有指望。你們要呼求我,禱告我,我就應允你們」(耶29:11-12)。在受苦的時候不放棄盼望,表明我們已懂得神對待子民的憐憫之道。

#### 神看重人向祂所許下的每一句話,哪怕是微不足道……

27章 神要以色列人獻上某些財物給祂,作為對祂的事奉之用:初熟的莊稼,頭生的牲畜,頭生的兒子,收入的十分之一等等。有許多人作超過這種規定的奉獻,將自己或家中其他成員、更多的牲畜、房屋或田地奉獻給神。在這種情形之下,人也可奉獻金錢,以代替實際上的人、牲畜,或產業。有些人會冒失地許願,或許下不切實際的願,所以神叫他們先要慎思,否則要加上五分之一的代價,才能將許願獻上的各項贖回。這一章經文解釋怎樣估定所獻各物的價值,也說明人若想把奉獻歸於神之物贖回,應當怎樣辦。

## 你實踐了在神面前許下的諾言嗎?

27:9-10 神教導以色列人, 向祂許願, 即使在以後覺得比預計的為多, 也必須信守諾言。(這條例適用於獻牲畜時; 人卻可以被贖回, 或付出銀子買回。)神把我們的應許看得很認真。如果你應許將收入的十分之一歸神, 以後突然有了額外的開支, 你若繼續作忠心的管家, 就得付重大的代價。不過, 神指望你不要計較艱難, 也要還你的願。

# 你的產業在哪裡呢?你的心又在哪裡呢?

27:14-2 產業可以作為甘心祭獻上, 正如現代人立遺囑, 或者將出售產業所得的錢, 捐給教會或是基督教機構一樣。

## 「當滅的」,是人?是物?

27: 29 凡從人中當滅的」指判了死刑的人不可贖,必須被治死。不過這句話也適用於按照神的禁令,不可存留的個人財物上,例如,從敬拜偶像之民那裡所擴來之財物,或偶像本身,這些都要毀滅,不可贖回。

#### 奉獻是向神表達心意. 你的奉獻是否已成了一種習慣?

27:33 神規定人獻祭以及十一奉獻的許多原則, 都是要人既有內心的虔敬也有外表的行為。奉獻的時候, 如果極其勉強, 就表示有吝嗇的心。神要我們做樂意捐獻的人(參林後9:7), 以感激之心將財物獻給祂。

讀經:希伯來書一至二章

#### 特別的書卷, 特別的作者, 給特別的讀者......

1:1 希伯來書詳細敘述了耶穌基督如何成就舊約中的應許和預言,並如何超越猶太人的一切禮儀。猶太人相信聖經,但大部分都拒絕接受耶穌是他們期待已久的彌賽亞,這封信的收信人應該是猶太基督徒,他們非常熟悉聖經,並且公開表示相信基督。可是疑惑、逼迫,或假教師的教導,都有可能使他們放棄基督教的信仰,重回猶太教。本書的作者是誰至今仍是個謎,可能是路加、巴拿巴、亞波羅、百基拉、也可能是保羅,但大部分學者都認為此書的作者不是保羅,因為希伯來書的寫作風格跟保羅其他書信的風格截然不同;此外,保羅在他的書信裡均向讀者介紹自己,並且自稱為使徒,但希伯來書的作者從頭至尾沒提自己的名字,也沒有自稱是耶穌傳道時的見證人。不過,希伯來書的作者肯定跟保羅很熟悉,很可能是他的親密同工,也是常常聽他講道的。

# 為甚麼要特別強調耶穌是神的長子. 是有甚麼特殊地方嗎?

1:5-6 耶穌是神的頭生兒子, 也是神的獨生子。猶太人的長子在家中擁有最高的地位和責任。猶太基督徒非常明白這信息的意思, 耶穌基督既然是神的長子, 必定比任何的受造物都更尊貴

# 既要受苦,如何完全?受苦有益,你說——但我怕……

2:10 耶穌怎樣因受苦難得以完全?耶穌受苦使祂成為完美的領袖, 完成救恩(參5:8:5:9註釋)。祂無需為拯救自己而受苦, 因為祂本是神, 只是以人的

肉身顯現世上。祂完全順服,踏上受苦之路,顯出祂為我們完全的犧牲,藉著受苦完成救贖的工作。我們受苦可以使我們成為神更敏銳的僕人。經歷過痛苦的人,更能安慰受傷害的人。我們受苦時,當求問神我們如何運用這些經驗,去幫助其他信徒。

#### 面對試探, 呼求無人——祂也曾受試探?這與我有很大的關係嗎?

2:18 知道基督曾經受苦和受過試誘,就知道祂可以幫助我們面對試探;知道祂瞭解我們的掙扎,因為祂曾作為人面對過一切的掙扎,也就能信靠祂幫助我們經過苦難和戰勝引誘。當遇到試煉的時候,趕快向主祈求,好使你有能力、有耐心去應付試煉。祂明白你的需要,並且能幫助你(參4:14-16)。

#### 使者、大祭司、神家的治理者——表達耶穌與信徒的關係, 你可明瞭?

3:1-6 作者用了不同的形像來解釋耶穌與信徒的關係:(1)祂是神的使者,我們要聽祂的話;(2)祂是大祭司,藉著祂我們得以來到父神面前;(3)祂是神家的治理者,我們要順服祂。聖經內充滿了耶穌基督的形像,每樣都反映祂某方面的屬性和工作。對於你與神的關係,這些形像教導了你甚麼功課呢?

舊約人物忠於神的呼召, 誠是可貴, 可是我常想, 有了新約, 對舊約少點瞭解也無妨吧......

3:5 摩西忠於神的呼召,不但拯救以色列人,也為彌賽亞鋪路,為要證明將來必傳說的事。所有舊約的信徒也是如此。因此,認識舊約,是明白新約的重要基礎。讀舊約,我們可以知道(1)神怎樣藉著人來完成祂的旨意。(2)祂怎樣藉歷史和人物來顯明重要的真理。(3)祂怎樣藉著先知來預言彌賽亞。(4)祂怎樣藉著獻祭敬拜,預備人去明白彌賽亞的工作。在你穩定的讀經生活中,應該包括舊約,這樣你才會更清楚、更明白新約的意義。

# 不得進入「我的安息」——這,是指甚麼?

3:11「神的安息」在聖經裡有幾種意思:(1)創造的第七天,為記念這日而設的每週的安息日(參創2:2;來4:4-9);(2)迦南應許之地(參申12:8-12;詩95篇);(3)我們藉著信心與神建立的關係,現在與祂和好後的平安(參4:1,3,8-11);(4)我們將來與基督同享的永生(參4:8-11)。這些意思對閱讀希伯來書的猶太基督徒來說可能都很熟悉。

# 就在今天, 得享安息——不是要到死的時候才可以嗎?

4:8-11 神希望我們進入祂的安息,對摩西時代的以色列人來說,這安息就在應 許之地;對今天的基督徒來說,安息是指現在與神和好,在新天新地裡得享永 生。我們不須等到來生才能享受神的安息和平安;現在每天都可以享受得到!我 們每天在神裡面的安息,不會隨死亡而終止,卻會在基督為我們所預備的家裡 變為永遠的安息(參約14:1-4)。

#### 神的道是這樣的......

4:12 神的道不單是祂說的話,或是與祂溝通的途徑,神的道在我們心裡工作,更是活潑、改變生命和滿有力量的。神的話語就像鋒利的手術刀,剖開我們的內心,顯出內心的善與惡。神要求我們作出抉擇,我們不單要聆聽神的話語,更要讓祂的話語帶領我們生活。

讀經:希伯來書五至六章

#### 5:6 麥基洗德是撒冷城(即現時的耶路撒冷)的祭司(參創7章)

#### 死亡難捱,基督順服:試煉難過,要經歷嘛,總.....

5:7 耶穌面對死亡時,實在是極其痛苦的(參路22:41-44),雖然祂曾向神呼求,但為了成就神的旨意,還是選擇了忍受痛苦、凌辱、與神分離和死亡。有時我們願意接受試煉,並不是因為喜愛受苦,而是希望順服神。當你面對試煉時,讓耶穌的順服來支持、鼓勵你吧。你知道耶穌基督與你同在,便能夠面對任何事情。

#### 順服的生命是這樣的——你的生命嘛……

5:8 耶穌不是被動地照安排去生活, 而是主動地選擇一生不斷地以父神的旨意為依歸(參約10:17-18)。祂選擇順服神, 即使順服會令祂受苦和受死。因為祂在遭遇試煉的時候仍能完全順服, 因此不論如何難以順服的情況, 祂都能夠幫助我們順服。

# 嬰孩牙牙學語,很可愛;在屬靈上永為嬰孩,人還說可愛?若要成長.....

5:14 我們是否有能力吸收神更深奧的真理——「乾糧」,取決於靈命的成長。很多時候,我們在靈命還未有這樣的消化能力之前,便想吃神的筵席。隨著在主裡日漸成長,把學習到的真理實踐出來,這樣明白真理的能力就會增加了。

# 信仰——人生長跑, 你是停在路旁不想跑, 是竭力進到完全的地步, 是……

6:1-2 基要的教導對所有的信徒都是十分重要的。基督徒要認識信心的重要、 靠行為得救的愚昧、水禮和屬靈恩賜的意義、復活和永生的事實等。要在真道上 不斷長進,我們就要超越(不是離棄)基本的教導,對信仰有更深入的瞭解,這正 是作者所要達到的目的。成熟的基督徒應用基要信仰來教導初信者,並且把所 認識的實踐出來,這樣,他們自己會更多地認識神的道。

#### 聖經明說我們大有指望,但有些時候總是很怕......

6:18-19 神的本質和應許是永不改變的, 祂就是真理(參約14:6), 不會說謊, 我們可以放心相信祂的應許, 不必害怕祂會改變主意。我們的盼望在神裡面是堅固、不動搖的, 就如船錨牢牢地抓住海底一樣。真正尋找真理的人藉著信來到神面前, 神會無條件地接納他。當我們敞開心懷, 坦誠地求神從罪中拯救我們時, 祂必會應允。真理一定會帶給我們鼓勵、肯定和信心去面對一切。

讀經:希伯來書七至八章

#### 這一大段有一個重心, 是啊, 你說的是——

7:2-28 作者用這個史實(參創14:18-20)來說明, 基督比猶太人之父亞伯拉罕和他的後裔利未更尊貴, 因此, 由利未人的後裔而來的猶太人的祭司職分, 比不上麥基洗德的祭司職分, 因那是和基督的祭司職分同一個等次的。

#### 這個祭司可真了不起……

7:3-10 麥基洗德是至高神的祭司,因為並沒有記載他何時開始並完成其祭司職分,所以他被視為永遠的祭司(參詩110:4)。遠在以色列民族和利未祭司的制度未形成立之前,他就已是撒冷的祭司了。

#### 我們的主耶穌所作出的可真棒. 背後的意義. 你不可不知......

7:11-16 彌賽亞是更高的祭司(詩110:4), 所以耶穌比任何利未祭司都更尊貴。 用動物來作犧牲的祭祀須不斷進行, 人也只能獲得暫時的赦罪; 基督的犧牲只一 次獻上, 就帶給人完全和永遠的赦罪。在新約底下, 利未人的祭司制度已取消, 由基督出任大祭司。因為耶穌成為我們的大祭司, 我們便當專心投向祂, 沒有任 何領袖、牧者或信徒可以代替祂的工作, 代替祂在救恩上的角色。

# 祂說:「孩子,你的罪赦了」——你聽到了,你相信了嗎?

7:25 耶穌能夠徹底拯救我們, 祂為拯救我們而做的一切, 沒有人能夠加添甚麼;我們過去、現在、未來的罪都已蒙赦免。耶穌與父神同在, 就是我們罪獲赦的記號。基督徒要記著, 耶穌已為我們的罪一次付上了永遠的贖價。

# 給你一道題目——兩約比較,你可舉出多少不同之處?

8:8-12 這數節經文把新約與舊約作一比較(參耶13:31-34)。舊約是神和以色列人所立的律法之約;新約則是更新更好的恩典之約,是基督藉自己的犧牲使我們

的罪得赦免,並可以來到神面前。這契約有新的範圍——超越以色列和猶大,更包括外族人;新的應用——寫在我們的心思意念中;新的赦罪途徑——不是靠祭牲,乃是藉信心得赦。你是否已經進入了新約中,並且已走上這條更好的路呢?**寫在我的心上,刻在我的腦海裡——真的想把神的話語這樣珍藏的,可是……**8:10-11 在神的新約之下,神的律法存在我們心裡,不再是外在的規條。聖靈提醒我們基督的話語,激起我們的良知,影響我們的動機與願望,使我們願意順服神。我們應當全心全意順服、遵行神的旨意。

#### 大祭司、至聖所, 二者的關係可大呢! ......

9:6-8 大祭司可以在每年一次的贖罪日,進到會幕最內部的至聖所,為全體百姓贖罪。至聖所是一所小房間,其中放置著約櫃。約櫃是一個包金的櫃子,裡面放著刻了十誡的石版、一罐嗎哪和亞倫發過芽的手杖。約櫃頂部放有「施恩座」,在贖罪日,大祭司將祭牲的血彈在施恩座前(參利16章)。對以色列人來說,至聖所是地上最聖潔之處,只有大祭司才能進去,其他祭司和普通百姓均不得進入,他們只有藉大祭司才能朝見神,大祭司獻上祭牲,以動物的血先為自己贖罪,再為百姓贖罪(參10:19)。

#### 成聖——不足?是的, 我們是;有罪之身怎得潔淨?我怕……

9:12-14 雖然你認識基督, 卻仍需努力為善, 以討神的喜悅。規條和宗教禮儀並不能潔淨人心, 只有靠著耶穌的寶血:(1)我們的良心才得以潔淨;(2)我們才不受死亡轄制, 可以為事奉主而活;(3)不再受罪所轄制。你是否因為表現不夠好而有罪咎感?那你就要重新看清楚耶穌的死對你的意義。基督能醫治你的良心, 將你從這掙扎中拯救出來。

# 基督是新約的人物,何竟可以贖前約時的人?

9:15 雖然基督的救恩在舊約時代仍未出現,但當時的人也是靠基督的犧牲而得救的,他們獻上無瑕疵的祭牲,期待基督的降臨。現在如果再重拾這個獻祭的制度就毫無意義了,因為基督已經降臨,為我們的罪受死,作了最後最完美的祭物。為何還要期待已經發生的事再發生呢?

## 按著命定, 人人都有一死——聖經不是說我有永生?

9:24-28 每個人的肉體都會死亡,但基督的死卻使我們的靈魂不至滅亡,我們可以全然相信,祂的救贖工作可以把我們過去、現在、未來的罪抹去:祂死在十字架上,一次為眾人獻上自己,祂已經赦免了我們過去的罪(9:26);又賜下聖靈幫助我們面對現在的罪,如今祂在天上作我們的大祭司(9:24);並應許再來(9:28),將我們帶到沒有罪惡的世界裡得享永生。

#### 神子降, 神子死, 罪人得生命:主再來?你我何時見主面?

9:26 基督為成就舊約的預言, 降臨世上, 帶來恩典和寬恕的新紀元。我們仍然活在「末世」, 主的日子已經開始, 直到基督再來的時候才結束, 「末世」就是祂兩次臨世期間的日子。

讀經:希伯來書十章

#### 不用祭物罪自潔?人為何竟有這如此的福分......

10:5-10 這段經文雖然不是引自舊約, 卻是舊約的中心教導——神渴望人順服和正直, 而不是徒有外表依從獻祭制度。作者也引述詩篇來描述基督(詩40:6-8): 祂來為我們釘在十字架上, 成為蒙神全然悅納的祭。神給我們預備了又新又活的途徑去討祂喜悅, 並非靠遵行律法, 甚至不是靠避免犯罪, 而是憑信心來到祂面前得著赦免, 愛祂、順服祂、跟隨祂。

#### 在先、在後有何分別?要除去在先的. 難道他們一無是處?

10:9「除去在先的,為要立定在後的」的意思,就是放棄祭祀條例中獻祭牲的制度,這並不表示要除去神所定的道德律法。禮儀的規條是叫人準備基督的降臨,隨著基督的受死和復活,人再也不需要這些制度了。一旦基督活在我們心裡,我們便可以藉祂來遵行道德上的律法。

# 幔子不在了!這是指……

10:19-20 至聖所用幔子遮擋,不讓人看到。現在,耶穌的死已將這幔子除去,我們可以隨時來到神的面前(參6:19-20)。

# 不可停止聚會?不可停止聚會!

10:25 忽視基督徒的聚會, 就等於放棄其他基督徒的鼓勵和幫助。我們一同聚集, 互相分享信心, 在主裡彼此支持。當世界的末期快到, 愈接近基督再來的時候, 我們可能愈會面對更多屬靈的掙扎、苦難, 甚至逼迫, 反對基督徒的力量將不斷增加。我們不應該以困難作為不參加教會聚會的藉口, 在困難出現時, 應當更努力、忠心地參與聚會。

# 苦. 有何難——有人這樣說. 作者為這句話下了註腳……

10:34-37 作者鼓勵信徒,即使在逼迫和壓力下,仍然要堅持過基督徒的生活。 通常我們不認為受苦是好事,但是受苦的確可以建立我們的品德和耐性。在遭遇困苦的時候,我們可以切實地感到神的同在,得到其他信徒給我們的意想不到的幫助。我們認識到在受苦時基督與我們同在,並且盼望祂即將再來除去一切的痛苦,我們的信心和與基督的關係便會增長(羅5:3-5)。

#### 靈程路上, 信心飄忽, 如何把握?

10:35-38 作者鼓勵他的讀者在遭遇迫害時不要失去信心, 倒要忍耐, 顯示他們所信的是真實的。「信心」就是指可以在基督過去為我們所做的一切事上所得享的安息, 同時也指對祂將來為我們所做的一切的盼望(羅8:22-25; 加3:10-13)。

讀經:希伯來書十一章

#### 信心何所指?我對神的信心……

11:1 信心可以用兩個詞來形容:確信和肯定。這兩個條件都要有確定的起點和終點。信心的起點就是相信神的性格——祂就是祂所自稱的神;而終點就是相信神的應許——祂會成就祂所說的話。即使我們現在看不到神應許的實現, 但仍然相信祂會成就應許, 這就是真正的信心(參約20:24-31)。

#### 信而尋求, 還有更多的追求, 不是說只要信便足夠嗎?

11:6 連魔鬼也相信神存在(參雅2:19-20), 所以, 這只是一個開端, 只承認神的存在並不能叫神滿意, 祂希望與我們建立個別的、有活力的、能改變生命的關係。「尋求神」的人, 將會得到賞賜, 就是能與神親近。

#### 經上幾人, 經歷坎坷, 信心從何而來?若我的遭遇也是如此……

11:32-40 這幾節經文總結了信心偉人生命的特性,他們經歷了特別的勝利,甚至勝過死亡,有些被苦待、殘虐,甚至被殺害。對神有堅定不移的信心,並不保證我們能過快樂和無憂無慮的生活。相反,我們的信心差不多肯定會令我們被世界傷害,我們仍活在世上的時候,可能看不見受苦的目的,但要知道神必會成就祂的應許。你的信心是否建基於神必會成就應許這個確據上?

# 苦難不會也不應臨到我身上的——當人家都這樣想的時候,你……

11:35-38 很多人以為基督徒不會經歷痛苦, 當苦難臨到時, 他們會問:「為甚麼是我?」以為神離棄了他們, 或許認為神不再值得倚靠了。其實, 我們生活在罪惡世界裡, 即使是信徒也仍然會遭遇不少苦難, 不過, 神仍然掌管

著世界。神讓一些信徒為信仰而殉道,讓另一些信徒勝過迫害。我們不應該問:「為甚麼是我?」,反之,要問更有意義的問題:「為甚麼不是我?」我們的信心跟這個世界的價值觀是背道而馳的。如果預計到痛苦和苦難會來臨,當苦難真正臨到時,我們便不會慌張。當知道主耶穌也曾經歷苦難,我們的心便可釋然了。祂明白我們的恐懼、軟弱和失望(參2:16-18;4:14-16);應許永不離棄我們(參太28:18-20);又為我們代求(參7:24-25)。遭遇痛苦,迫害或苦難時,我們應完全信靠基督,專一信靠祂。

為主奔跑, 只是人世的事何其多, 教人煩擾——快看看聖經所言?裡面說的 是——

12:1-4 基督徒的生活是艱難的,需要放棄一切危害我們與神關係的事物,忍耐地奔跑,並藉著聖靈的能力對抗罪惡。要成功地過這種生活,我們必須仰望耶穌。若我們的目光偏離主,只看到自己或四週的環境,便會失足跌倒。我們應當為主奔跑,而不是為自己,所以必須時常仰望祂。

#### 神你的要求可真高. 我怎能勝任?

12:12-13 神不但管教兒女, 更是要求極高的教練, 祂將我們推往能力的極限, 並要我們過有紀律的生活。雖然我們可能認為自己不能得勝, 但跟從基督, 從祂那兒取得力量, 便可以繼續前行, 更可以用不斷增長的力量來幫助身邊在掙扎中的軟弱的人。

# 明明是不太喜歡他, 還要與他和睦, 我......

12:14 讀者對預備人敬拜的潔淨禮儀應該非常熟識,也知道要進入聖殿, 人必須「聖潔」或「潔淨」。罪惡常常攔阻我們到神那裡去,所以,我們要見神 ,便必須除去生活中的罪(參詩24:3-4)。聖潔與和睦有關連,先與神有正確 的關係,我們才能與其他的信徒建立良好的關係,雖然我們不一定能喜歡所 有的信徒,但要傚法基督就必須追求與眾人和睦。

# 在西奈與錫安面見神, 前後之別在哪兒?

12:18-24 以色列人在西奈山與神會面時是何等的驚恐, 在錫安山與神見面

時卻是何等的喜樂,這真是一個強烈的對比!耶穌所帶來的改變,是何等的大!基督降世之前,神看似遙不可及,叫人恐懼;但基督降世後,神藉基督歡迎我們到祂面前來,不要輕忽神的邀請啊!

#### 世界終會被毀. 我們今天的指望......

12:27-29 這個世界最後會被徹底毀滅,只有神的國永遠長存。跟隨基督的人在神國裡都有分,不必怕搖撼、震動,或火燒。若我們對將來缺乏信心,這數節經文可以幫助我們重建信心,不論發生甚麼事情,我們的將來都是建立在永不摧毀的穩固根基上。不要將信心放在那些會摧毀的事物上,應當將生命建立在基督和祂那永不動搖的國度裡(參太7:24-29)。

(注:內容參考摘錄靈修版聖經)

讀經:希伯來書十三章

6/17

# 相愛原是用行動表明的,人說,那作者所說的你都同意、都做了?

13:1-5 真實的愛可以帶來明確的行動:(1)以仁慈接待旅客(13:2);(2)同情被囚禁和遭遇苦難的人(13:3);(3)尊重婚約(13:4);(4)以自己所有為滿足(13:5)。你的愛夠深嗎?它可以叫你慇勤好客、富同情心、忠誠和知足嗎?

知足人常樂,知足心常愜——但有時只想比「知足」多一點點,也不可以? 13:5 怎樣才能學會知足呢?生活簡樸,不渴望得到更多;與人分享自己的 豐足,不為自己囤積更多財富;欣賞自己所擁有的,不埋怨自己所沒有的。 從神的供應中看出神的愛,知道金錢財物都會過去(參腓4:11:約壹2:17)。

#### 當獻甚麼祭才最恰當呢?

13:15-16 當時的猶太基督徒因對彌賽亞的見證,認耶穌就是猶太民族等候多時的彌賽亞,而不能跟其他猶太人一同敬拜。其實,他們應將讚美和事奉當為獻祭,這是可以隨時隨地獻的祭(參何14:2)。今天的讚美祭,也包括感謝基督在十字架上的犧牲,將這福音傳給別人。縱然其他人未必會留意我們的善行,但要知道,神特別悅納對別人的恩慈和分享。

#### 禱告可不只是一串言語而已......

13:18-19 作者非常重視禱告的需要。基督徒領袖特別容易被別人批評,在成功時驕傲;在失敗時沮喪,撒但也常常破壞他們為神所做的工,他們實在很需要我們的代禱!你會經常為誰禱告呢?

# 竭力進到完全的地步——你可領會作者的心?

13:24-25 作者呼籲基督徒邁向成熟,雖然這封信是寫給第一世紀的基督徒的,卻對當今任何年齡或背景的基督徒都適用。在基督裡成熟,就是讓基督成為我們信仰的開始和目標。要邁向成熟,我們必須以基督為生命的中心,不倚賴宗教禮儀,也不在罪惡中墮落,更不信靠自己,不讓任何事物使我們與基督分隔,因為基督滿有能力,超越一切。

讀經:傳道書一至二章

#### 輝煌的所羅門, 怎麼還說虛空?

1:1-11 作者以懷疑和消極的論調寫這卷書是有原因的。在他將走完人生路程時,回顧自己一生所做的,發現大多是虛空的。一般人相信只有好人才會興旺,惡人定會受苦,但在他的經驗中並不如此。他嘗試了一切的追求,並取得極大的成就,但在他寫這卷書時,發現除了神以外,沒有甚麼可以令他快樂。他希望讀者不要作同樣無意義的追求。我們如果不在神裡面,只想憑自己追求人生的意義,就永遠得不到滿足,所追求的反會令自己厭倦。

#### 知識——從人而來. 智慧——從神而來: 你知道其中的分別嗎?

1:16-18 在傳道書中,所羅門著重兩種不同的智慧:(1)從人而來的知識、推理或哲學;(2)從神而來的智慧。在這兩節經文中,所羅門談到人的知識。當知識使人摒除神時,知識就只會突出人的難題,不能給人答案。因為人若沒有從神而來的永恆觀點和解決方法,就不能解答難題。

# 若我享受到榮華富貴,是否就能滿足呢——

2章 所羅門用自己的生命作為探索生命意義的試驗。他首先嘗試追求享樂。他動大工程,購置僕婢、牛群和羊群,聚歛財富,召集歌手,在後宮增添眾多妃嬪,成為耶路撒冷最顯赫的君王。但這一切都不能滿足他。他說:「後來,我察看我手所經營的一切事,和我勞碌所成的功,誰知都是虛空,都是捕風,在日光之下毫無益處。」(2:11)他所追求的享樂有些是無益的,也有些是有價值的,但即使是有價值的享樂,若以其為生命的目的,所追求的也是

徒然。我們的行動應著眼於它的動機與它所能達到的目標,而不僅是行動的本身。你的人生目標是追求人生的意義,還是追求那賜生命意義的神呢?

#### 盡情享受人生福樂,是對是錯?

2:24-26 所羅門是否在勸我們盡情作樂, 毋須為生命負責呢?不是, 他是鼓勵我們為目前所做的而快樂, 享受人生, 因為這都是出於神的手。只有遵循神的生活原則, 人才能得到真正的快樂。沒有神, 我們永遠找不到滿足。真正知道如何享受人生的人, 會把每一天看為神所賜的禮物, 為此而感謝祂、事奉祂。不信神的人, 無法從勞苦中得到欣慰, 對如何克服人生的困擾也茫然無緒。

#### 神定了人的一生,人的努力是否有用?

3:1-5:20 在這三章經文中,所羅門的重點是說神為每一個人都定下了計劃。神為人生安排了不同的階段,每一階段都有我們當做的事。雖然我們會遇到很多問題,似乎與神的計劃有衝突,但這些問題不應成為我們信心上的障礙,而應成為信靠神的契機,教我們知道如果沒有神,人生的難題是得不到圓滿解決的!

#### 天下萬事都有定期, 只是我們能不能事先知道呢......

3:1-8 掌握時機是重要的。這些經文中所列出的一切事情皆有既定的適當時間。與神和好的秘訣是在於看出、接受並欣賞神所定的時間。懷疑或怨恨神所定的時間都是危險的;這會使人失望、反叛,甚至不理神的旨意而自行其是。

# 人. 出於土又歸於土. 神. 你造我們是為了——

3:14 生命的目的是甚麼?是要我們敬畏那位無所不能的神,因為祂是大而可畏的。生命的目的始於我們認識的神,而不在於我們知道甚麼,或自己如何完美。除非敬畏神,並且把祂放在首位,否則我們便無法完成祂在我們身上所定的旨意。

# 懶惰不可取, 但一味工作馬不停蹄的話.....

4:4-6 有些人很懶惰, 而有些人卻是工作狂。懶惰的人懶於工作, 因為他覺得忙忙碌碌去追求成功是徒勞無益的, 於是抱手枯坐, 既害了自己, 也害了

由他扶養的人。工作狂往往被嫉妒和貪心驅使,希望出人頭地。這兩種極端都是愚昧不可取的。正確的工作態度應是:勤奮工作,但有節制。我們也該利用時間去享受神的其他賞賜,並且認識賜下工作和獎賞的是神,而不是我們自己。

### 有難同當易. 有福同享難. 人一闊氣臉就變......

4:9-12 跟人合作有很多益處。神安排的人生是與人結伴渡過,而不是與人隔絕;是與人建立親密的關係,而不是一人孤獨地生活。有些人寧願孤獨,不願相信任何人。但是我們活在世上,不是服事自己,而是事奉神及他人。不要孤立自己,單獨去做每一件事;最好是尋找伴侶,加入團隊。

讀經:傳道書五至六章

# 我面見神前, 有沒有「謹慎腳步」, 小心近前去聽神講話?

5:1「要謹慎腳步」意思是「要小心」。我們來到神的聖殿朝見祂時,應有真誠的態度,願意聆聽神的指示,而不是命令神去做我們認為祂應該做的事。

# 我要是有了......就夠了, 真的嗎?真有那一天會不會又......

5:10-11 我們常想擁有得更多。所羅門認為貪愛錢財並且沉迷於追求錢財的人,永遠得不到所期待的快樂。財富會吸引愛佔便宜的人與盜賊來奪取,令人失眠和恐懼,並且在人死後完全失去,因為人不能將任何財富帶走(可10:23-25;路12:16-21)。無論你賺了多少錢,若想以積聚錢財來得到快樂,你就會永遠尋索金錢,得不到滿足。金錢本身沒有甚麼不對,但貪愛錢財會引發各種罪惡。無論你現在的經濟情形如何,不要倚靠錢財來令你快樂,乃要滿足於你現在所擁有的,並以你所擁有的為神而活。

# 不因財富快樂. 而因賞賜財富的神喜樂——

5:19-20 神要我們以正確的觀點來看自己所擁有的。無論是多是少, 我們的財富都是從神而來的賞賜。財物不是快樂的源頭, 它令人喜樂是因為各樣美善的恩賜都是由神而來。我們應把注意力集中在賞賜人的神身上, 而不在祂的賞賜上。當我們知道有了神就有了所需的一切時, 就能以目前所有的為滿足。

# 有福不能享, 我可不想落入這種景況......

6:1-6 「神使他不能吃用」可能意味著那個人已經死了。即使人活了許多年, 他的一生至終還是虛空的,因為他所積聚的一切終要留給別人。不論貧富, 人人都會死。很多人想盡方法以延年益壽,增進健康;然而很少人會花費同樣的時間和精神,來關注屬靈的景況。如果我們單單致力於延長今生的壽命,而不採取神定的步驟去獲得永生,我們的目光是何等短淺!

# 人真能把握自己的命運嗎?有人說不能. 又有人說能. 到底——

6:12 所羅門講出了意味深長的真理——我們不能預測將來。他這樣說是要反駁人能控制自己命運的觀念。只有神知道在我們身上會發生甚麼事。正因為沒有人知道未來,所以我們都要好好地過每一天,也應在一切的計劃上仰望神,而不僅是展望將來。

讀經:傳道書七至八章

### 是讓人自尋煩惱嗎?有沒有搞錯?!

7:1-4 這一段經文似乎與所羅門以前的勸告相牴觸, 因他曾勸人享受神所賜給人的吃喝, 享受從自己工作中得到的滿足。雖然我們應在能夠享受的時候享受自己所有的, 但也要認識到患難會忽然來臨。這些患難提醒我們人生是短促的, 教導我們要生活得有智慧, 並鍛煉我們的性格。希臘人和羅馬人藐視苦難, 東方的宗教則尋求超越苦難的方法, 但基督教和猶太教洞察到憂患的價值, 視苦難為試煉的火。大多數人同意在苦難中會比在快樂中更深地認識神。你是否不惜一切逃避悲傷和苦難?你要把苦難看成神所賜的學習良機。

### 行義也會過分嗎?我們應怎樣理解?

7:16-18 人怎能行義過分或過於自逞智慧呢?這是對驕傲的律法主義者或偽善者的警告。所羅門說有些人因自己的宗教行為而自以為義、自以為聰明。他們的觀點極其僵化狹隘,以致覺察不到為善的真正原因是要榮耀神。不偏不倚是重要的。神創造人是要我們成為一個完整的人,去追求祂的公義和良善。所以,我們應避免走向律法主義和縱慾主義這兩個極端。

# 男比女強?是這意思嗎?

7:22-28 所羅門是否以為女人不能成為正直(智慧和良善)的人呢?不是,因為他在箴言中也將智慧比擬為負責任的婦人。他的要點是說幾乎沒有一個男人或女人在神面前是正直的,而不是說女人沒有智慧。在他的尋求考察之中,發現良善和智慧在男人和女人中皆很難找到,即使在他的文化背景中

,男人有機會接受宗教教育,女人沒有,但結果也是一樣的。所以所羅門說: 「我在千人中只可找到一個在神眼中看為有智慧的人。不過,其實我能找到 的比這數目更少!」

#### 如若不是神的啟示. 人的智慧又有多少?

8:16-17 最有智慧的人,即使有方法得到世上所有的智慧,也無法參透全部 奥秘。沒有人能完全明白神和祂所做的一切,世界上的問題永遠多過答案。 但這些未知的事不應對我們的喜樂、信心或工作投下陰影,因為我們知道有一位更偉大的、掌管一切的主讓我們信靠。不要為將來所不知的事而失去神 現在賜給你的喜樂。

讀經:傳道書九至十章

#### 「死人毫無所知」有點像無神論的觀點, 這……

9:5,10 當所羅門說死人毫無所知,在陰間裡沒有工作、謀算、也沒有知識和智慧時,他是將生命和死亡作對比,而不是以今生和來世作對比。我們離開世界後,便無法改變生前所做的一切。舊約時代的信徒對死後復活得新生命的概念是十分模糊的。這概念只有在耶穌從死裡復活後才清晰了。

#### 這不是在勸人及時行樂吧?

9:7-10 所羅門想到人人都有一死,將來又不確定,就勸我們當享受神所賜的生命。他可能是在批評那些為了積聚錢財,而不肯享受今生快樂的人,正如陷於激烈競爭中的現代人。所羅門問:「你們的財富究竟有甚麼價值呢?」因為將來極不穩定,所以現在我們應當享受神的一切賞賜。

#### 生不逢時, 運氣不佳, 一切努力是否全無用?

9:10-11 我們很難想像快跑的未必能贏,強壯的未必能勝,智慧的未必得飽足,明哲的未必得資財和尊榮作為獎賞。有些人看到這些例子,因而說人生不公平;他們所說的不錯。這個世界是有限的,罪惡將人生扭曲了,使人不按神的旨意而行。所羅門叫我們不要對人生期望過高。箴言強調在每個人皆按公平而行的時候,人生應是怎樣的;傳道書闡釋在罪惡而不完美的世界裡,通常會發生的事。我們應持守自己的觀點,不要讓人生不公平的事,阻止我們認真地工作。我們事奉的是神,而不是人(參西3:23)。

# 上司發火, 有人據理力爭, 有人委屈求全, 這中間的道理是——

10:4 這句格言可以應用在僱主和僱員之間的關係上。僱員冷靜地對待僱主的暴躁發怒,才能相安無事。只要我們平心靜氣地工作,僱主就可能止息怒氣,回復平靜。

#### 磨刀不誤砍柴工, 用智慧裝備自己則事半功倍——真的?

10:10「工欲善其事,必先利其器」,若沒有所需之技巧或工具,要去完成某些工作就如同用鈍了的斧頭劈柴一般困難。如果你的工具鈍了,就須將它磨利,才能把工作做得更好。同樣,如果你缺少技能,你就需要接受訓練,不斷練習來增加技能。磨刃意味著認清問題的所在,尋求所需的技能(或工具),把工作做好。試在你的生命中,找出你的「斧頭」不鋒利的地方,加以磨鍊並勤加操練你的技能,使你更有效地做神的工作。

讀經:傳道書十一至十二章

#### 沒有把握的事. 該不該冒險?

11:1-5 所羅門在這裡總結說:人生既有風險,也有機會。因為人生沒有保證,所以我們應該準備好。「當將你的糧食撒在水面」意思是說:人生會有機會,我們應該好好把握,不是只求穩妥而不敢行動。所羅門不贊成絕望的態度。人生充滿了未知數,並不等於說我們就可以不做事。我們需有信靠的心和進取的精神,以神所教導的熱誠和信心,來面對人生的風險和機會。

### 年輕無知時做的事, 人要不要負責?

11:9-10 我們常聽人說:「不要緊」。但我們很多的決定都是不可逆轉的,這些決定會影響我們的一生。你在年輕時所做的事必會影響你的未來。你要享受你的人生,但不要做出那些會影響你身體、道德和靈性方面的事,使你不能安享晚年。

### 少年不知愁滋味, 要將青春獻與主——

12:1 人的生命中沒有神,他年老時必定痛苦、孤單、失望。以神為中心的人生則是充實的,即使「衰敗的日子」來臨時,也就是因傷殘、疾病而不能享受人生時,也有滿足感,因為有永生的盼望。年輕的日子是美好的,但如果青年人只顧享受一時之樂而丟棄有永恆價值的事,青春的活力也能成為親近神的障礙。趁你還年輕力壯的時候將自己獻給神,不要將你的青春浪費在邪惡和虛空的活動上,去沾染不良的習慣,使你變得麻木不仁。現在就尋求神吧!

# 畫龍點睛,本書的主題原來是——

12:13-14 如果不讀傳道書最後的幾節, 我們便無法正確地理解這卷書。姑勿論人生充滿了難以理解、看似矛盾的事情, 我們應以認識神作為我們努力的惟一

目標。在傳道書中,所羅門說人應享受自己勞碌所得來的好處,但這並不表示我們毋須遵守神的誡命。我們應尋找人生的目的和意義,不過單靠人的努力是無法找到的。我們應當承認人生充滿邪惡、愚昧和不公平,但依然要持積極的態度,並且對神有堅強的信心。每一個人都要站在神的審判台前,為自己一生中所做的接受審判。我們不能用人生的風雨起伏作為輕浮度日的藉口。要過正直的生活,我們必須(1)承認若離開神,人的努力都是徒勞無益的;(2)現在就當將神放在首位;(3)要從神領受一切美善的賞賜;(4)認識神必審判一切善惡;(5)知道神要判定每個人一生的質量。人用一生拚命追求享樂,而這些享樂卻是神無償賜下的,這是多麼奇怪啊!

(注:內容參考摘錄靈修版聖經)

讀經:雅歌一至二章

6/24

### 所羅門是君王, 也是詩人, 他的詩作有多少呢?

1:1 所羅門是大衛王的兒子,後來也作了以色列王,曾蒙神揀選在耶路撒冷建造聖殿。神賜給他超乎常人的智慧。他在位的絕大部分期間,以有智慧和對神敬畏聞名遐邇,但他晚年時驕傲自誇,離棄了神。(所羅門王的生平事蹟,可以參考王上1-11章、代上8章、代下9章。)所羅門曾寫下逾三千句箴言(參看箴言)及逾一千首詩歌,其中一首乃為本書雅歌。他的個人傳略載於列王紀上第4章。

# 一見鍾情, 念念不忘, 刻骨銘心, 海枯石爛......

1章-8章 所羅門不時出巡以色列各地。一日,他來到北部的皇家葡萄園,無意中遇見一個正在園中工作的姑娘,並被她美麗動人的樣貌深深吸引;她也發現了他的注意,羞怯地跑開了。所羅門對她一直念念不忘,後來,他打扮成普通牧羊人到那裡找她,並且贏得她的芳心。最後所羅門表明他的真正身

份,邀請她同往耶路撒冷,從此長相廝守。這首詩一開始,是描寫所羅門和他的新娘在王宮舉行婚禮時的歡樂情景。雅歌是由七首詩歌組成的套曲,但並非依故事發生的先後次序排列。詩歌細膩地描繪了所羅門與那位鄉村姑娘的愛情故事,從他倆初次相遇、互相傾慕,到訂下婚約、舉行婚禮,再到新婚之夜、婚後感情發展、婚姻關係日趨堅固的整個過程,都展現在詩中。

#### 「忙都忙死了. 哪有時間和心情去看風景」——這是你的生活嗎?

2:12-13 這對情人陶醉在自然美景和濃情蜜意中,著實歡暢無比。美麗的大自然、溫馨的愛情和親密的性愛,都是神所創造而賜予人類的;神並賜人善感的心靈感官,去享受和欣賞這一切美好的創造。千萬別讓困難、矛盾或紛爭縈繞心頭,也別讓時間的流逝消蝕你的敏銳和單純,使你變得麻木不仁,對神創造的一切失去知覺和欣賞能力。花點時間享受一下美好的大自然和神創造的奇妙吧!

# 葡萄園中出現小狐狸,愛情中出現第三者,該怎麼辦......

2:15「小狐狸」象徵會破壞或阻礙關係發展的事物。這對情人希望摒除一切可能破壞他們關係的東西。「小狐狸」往往引致婚姻關係出現嚴重問題。因此,對小矛盾決不可視而不見或掉以輕心,應及早正視,雙方一起面對。

#### 熱戀時一日不見如三秋. 現在呢?我的愛有沒有萎縮......

3:1-4 許多學者認為, 這幾節經文描述的是那女子回憶的一個夢。她在夢中不見愛郎影, 心急如焚, 不惜半夜即刻起身, 四處尋覓。你愛一個人的時候, 便會不顧一切滿足對方的需要, 務使對方平安無事, 甚至犧牲個人幸福也在所不惜。這在日常生活的瑣事上經常表露無遺: 例如特地爬幾層樓梯為另一半拿杯水、早些下班去參加孩子的學校活動, 放棄個人安逸舒適的生活, 賙濟有困難的朋友等。

#### 締結良緣. 是人生中重要的里程碑......

3:6-5:1 這段經文連換幾個場景。有人認為, 3章6至11節描寫迎親場面, 4章1至5章1節描寫新婚之夜, 而4章16至5章1則刻劃婚姻的完滿。也有人認為, 這大段經文是描述所羅門向那少女提親和訂婚的種種場面。在2章8至3章5節, 所羅門與她共浴愛河, 到3章6至11節這段, 寫所羅門以君王的顯赫威儀重返她身邊, 並向她表達傾慕之意(4:1-5), 然後求婚(4:7-15), 那女子答應了(4:16), 最後所羅門對她接納求婚作出回應(5:1)。

# 熱戀中的男女,任何事都是美的,只是熱戀過後,還仍是要......

4:1-7 這對熱戀中的情侶, 運用各種優美的意象形容對方, 表達出深深的讚賞和傾慕。我們讀到他倆之間情意綿綿的親密對話, 倒像是毫不相干的的旁觀者偷聽別人的私隱了! 他們運用的意象和表達方式, 對文化背景不同的讀者來說, 可能未必完全理解, 甚至覺得怪異。然而, 他們在言談舉止間流露的深情和互相欣賞之意則不分國界, 任何文化背景的人都會被深深感動, 心底產生共鳴。夫妻之間常以愛相繫, 在言行中表達彼此的欣賞, 可以增進雙方感情, 鞏固婚姻關係。

# 愛情之花需要「活水」的澆灌, 才能常開不謝, 你可有成為對方的「活水」?

4:15 所羅門將新娘喻為活泉,形容她令他感到新鮮暢懷。你的另一半對你說過這樣的話嗎?有時候,婚後生活的平淡乏味,會漸漸沖走初戀時那些濃情蜜意、新鮮有趣的感覺。這時候就需要夫妻二人重新為婚姻生活增添情趣。你是常常為對方帶來新鮮感和樂趣呢,還是常常令他煩惱、憂愁和難過呢?瑣碎的生活已經夠令人難以擔當的了,夫妻之間更應彼此扶持,互相點綴,說句鼓勵的話,送件意外的小禮物,改變下生活節奏,掛個電話或寫張字條,甚至在適當時候一起討論問題,都能增添不少情趣,使夫妻的相處更生機盎然,融洽快樂。

### 新鮮感變成了日復一日的重複. 這場愛情的馬拉松如何才能跑到終點?

5:2-16 這個新段落描述夫妻之間雖會出現不少困難,但兩人的關係仍然可以發展成熟。結婚一段日子後,那女子感到兩人之間的觀感有些麻木了,而她對丈夫親近她,反應也不像往日那麼敏銳和熱烈,只是冷冷淡淡的,待她改變主意的時候,他卻離開了。雖然她自我中心和不耐煩的態度不是太嚴重,卻可以導致二人分開。不過,她很快主動尋找她的丈夫,化解了這個關係破裂的危機。(5:6-8)

### 在城中溜躂,她,所為何事?

5:7 那女子深夜單獨在外徘徊,在舊約時代會被視為罪犯或妓女。這裡描寫 她因與情人分開,感到痛苦萬分。

# 「老夫老妻了,哪有那麼多話好說」——你重視不重視與配偶的交流?

5:16 那女子稱呼所羅門為「朋友」。在健康的婚姻關係中, 夫妻既是情人, 也是好友。很多人還未花時間建立深厚的友誼, 便在充滿激情和熱戀階段結婚。真正的友誼需要兩人彼此聆聽、互相分擔, 並且明白對方的喜好; 友誼雖然需要時間慢慢建立, 但它卻會使愛情穩固深厚, 而且更加豐富, 讓人感到滿足快樂。

# 完全的委身, 只是熱戀中的表白, 還是一生一世的表現?

6:3 那女子說她屬於她的情人,她的情人也屬於她,他們兩人毫無保留地將自己奉獻給對方。既使我們與父母、朋友的關係再親密,也不能像對有婚姻關係的配偶那般,徹底瞭解兩人在身、心、靈各方面完全結合、融為一體的奧秘。

### 「美麗如得撒」、「威武如展開旌旗的軍隊」意指......

6:4 得撒是距耶路撒冷東北56公里的一個城市,它的名字本身是「喜悅」、「美麗」之意,耶羅波安曾在此地建立北國第一個首都(參王上14:17)。「威武如展開旌旗的軍隊」形容那女子美艷懾人,如嚴陣以待的軍隊,有股難以抗拒的征服力量。

# 所羅門有三宮六院,又大唱愛情之歌,怎麼理解?

6:8-9 所羅門後宮的皇后(妻子)和妃嬪眾多(王上11:3)。在舊約時代,一夫多妻雖然不被寬恕,卻是很常見的現象。所羅門表示,雖然他後宮佳麗如雲,但他對這位書拉密女子的愛情,並沒有隨新婚之夜過去而逐漸淡漠。

### 情人眼裡出西施, 即使是缺點也可愛, 但日後嘛……

7:4-5「你的眼目像希實本 ......旁的水池」形容她雙眸晶盈明亮, 清澈照人。希實本是亞摩利的首都。巴特拉併門曾是希實本的一個城門。「黎巴嫩塔」可能是一座瞭望台, 而且地勢高峻, 外型壯觀。亦有人認為這是指黎巴嫩山脈。迦密山則遠眺地中海及巴勒斯坦。

# 在這紛繁多變的世界中, 愛情是可望不可及的海市蜃樓?神話?還是......

8:6-7 在這段詩歌裡,那女子最後一次描寫他們的愛情,道出了一些愛的特性(參閱林前13章)。愛情極之堅強,不會被時間淹沒,不會遭患難破壞,亦不能用任何財寶換取。愛情是無價之寶,自由施予,連最富有的君王也買不來。愛情只可以視為神的恩賜,懷著感激之心欣然領受,按著祂的心意彼此分享。打開心屝接受另一半的愛吧,那是神賜給你的禮物;同時,也盡心盡力付出愛吧,讓對方從你的愛中體會到神完美無瑕的愛。

# 對青少年進行性的操守教育, 是對他們的愛護, 你怎麼看?

8:8-9 那女子回想起年少時, 哥哥們照顧她, 商議怎樣為她預備婚姻大事的情景。最後他們決定, 如果她像牆一樣能堅定地抗拒性的誘惑, 就稱讚表揚她; 但是如果她像門一樣放肆無禮, 則會採取行動, 免得她做出糊塗事來。在8章10節, 她證明自己謹慎自守、始終如一, 所以贏得所羅門的歡心。

# 聖經中為何有這樣一篇愛情的詩歌. 它的意義何在?

8:14 新婚之夜過後,所羅門和情人之間熾烈的愛情並沒有隨時間而流逝。他倆互相倚重、坦誠相待,沒有絲毫隱瞞。這種全心全意的付出和委身,是他們關係日益堅固深厚的關鍵因素,也是我們與配偶建立關係,與神建立關

係的要素。神如何以信實待我們,我們也應該在婚姻中以信實相待。保羅在以弗所書中清楚說明,婚姻象徵基督與祂的教會的關係(弗5:22-33),而約翰亦以基督與祂新婦的盛大婚筵描繪祂第二次再來的景象,基督的新婦就是忠心跟隨祂的人。(啟:19:7-8;21:1-2)。許多神學家都認為,雅歌預表了基督對教會的愛。不過,說雅歌是一首描寫人間愛情的詩歌,而所有真誠相愛的婚姻關係都反映了神的愛,這種說法相信更易為人接受。

讀經:以西結書一至二章

#### 一段漂流的歲月,一個伴隨同胞被據往巴比倫的先知.....

1:1 以西結在猶大出生和長大。公元前597年在他準備在聖殿任祭司的時候,巴比倫人攻擊耶路撒冷,據走了一萬人,以西結本人也在其中(參王下24:10-14)。整個民族面臨著毀滅。四、五年後,以西結滿三十歲時(這是成為祭司的法定年齡),神呼召他作了先知。在以西結於巴比倫事奉的前六年裡(1:3),耶利米仍在猶大向留下來的人宣教。而但以理則在尼布甲尼撒王的王宮供職。猶大人的流放地在迦巴魯河邊,也就是巴比倫與幼發拉底河相會之處。

#### 四活物的形像有何象徵的意義?早期教會的信徒如何理解四活物意義?

1:5 四個活物中每一個都有四張臉,象徵著神那完美的本性。有些人認為,獅子象徵力量;牛象徵兢兢業業的服事;人代表智慧;鷹代表神聖。其他人認為,這些乃是神最威嚴的活物,因此是代表了神的整個創造。早期教會認為,這四活物和四本福音書之間的關係是:獅子是馬太福音,基督代表猶大的獅子;牛是馬可福音,把基督描述為僕人;人是路加福音,把基督描述為完全的人;鷹是約翰福音,把基督描述為神的兒子,被高昇並且成聖。約翰在啟示錄第四章中的異象,與以西結的異象並行不悖。

# 「輪中套輪」喻示神的無所不在,神的靈也在我生命中每個角落自由運行嗎?

1:16-18「輪中套輪」可能是彼此成直角的兩個輪子,一個在南北向的軸承上,另一個在東西向的軸承上。它們可以往任何方向移動,能夠看見所有的事情(1:18)。神並不局限在耶路撒冷,神統治整個生命和歷史。流放雖給百姓帶來了巨大的變化,神仍在掌握一切。

# 在重視聽眾與掌聲的年代, 作一個忠實於神的先知意味著甚麼?

2:3-5 商業世界把成功定義為能給予顧客他們想要的東西。而以西結蒙召向百姓傳講神的信息時,不管他們聽還是不聽他都要說。衡量以西結的成功不是在於人們有多好的反應,而是在於他順服神和忠誠地讓神實現在他身上的計劃。

在以賽亞和耶利米發預言的時候,百姓也沒有多少正面的反應(參賽6:9-12;耶1:7-19),但神的真理不會因人們的反應而改變。神並不是以人們對我們信仰的反應有多好來評判我們,而是以我們忠心的程度來評判我們。放心,神總會給我們完成其吩咐所需要的力量。

#### 以西結何以這樣有勇氣?

2:6-10 神三次告訴以西結別害怕。當神的靈在我們裡面的時候,我們就不會在乎人們的嘲笑和拒絕。神話語的力量足夠幫助我們為神而活。即使我們在最大的壓力下也是這樣。

讀經:以西結書三至四章

#### 吃下一整卷書好像是消化不了的事. 然而只因是神的話. 卻化為甘甜......

3:1-3 以西結在異象中吃掉了神的信息,並且發現這屬靈的食物不僅好吃而且 甜如蜜(參啟10:8-10中類似的用法)。我們如果「消化」了神的話語,就會發現這 不僅使我們的信心更加堅定,而且神的智慧能使我們的生活變甜。所以我們要 像每天吃飯那樣去吃靈糧。也就是說我們不能跟神祇偶爾交通一下,而是要將 神的話語時時刻刻放在心裡,成為我們生活中的一部分。

#### 七日的靜坐,暗喻了先知所表達的是甚麼信息?

3:15 以西結在百姓中間靜靜地坐了七天。這是為死人治喪的習俗(創50:10;撒上31:13;伯2:13)。以西結是在為那些靈性死亡的人悲傷。提勒亞畢是被據的猶大人在巴比倫定居的地方。

#### 在古代, 守望者要肩負甚麼責任?今天我可以守望誰?

3:17-18 守望人的任務是站在城牆上,對臨近的危險向百姓發出警告。以西結的任務是作一位屬靈的守望人,警告人們要來臨的審判。有人認為「討他的血」的意思是:如果守望者沒警告全城有敵人臨近,那麼他要以自己的性命作為代價。同樣,如果以西結拒絕警告百姓那要來臨的審判,他也要為此負責任。另一些人認為,這個句子只是說,神要以西結負責任。

# 全然降伏於神面前,是讓神的靈進入我生命的第一步......

3:23 當以西結認識到了自己在神面前無能的時候,他在神的面前跪了下來。有時候我們的財產、名譽或體力使我們瞎了眼,以至於在屬靈方面毫無能力。靠我們自己是不能為神做甚麼事情的。只有當神統管了我們的意志,我們才能為神成就大事。要想成為神的人,第一步就是要承認自己需要神的幫助,然後我們才開始看到神能在我們的生活中所做的一切事情。

# 先知藉著種種象徵的動作,是要表達甚麼信息?百姓有何反應?

4:4-17 以西結不尋常的行為象徵著耶路撒冷的命運。他向左側臥了390天,是 說以色列將受到390年的懲罰;然後向右側臥了40天,是說猶大將受到40年的懲 罰。以西結不能動地方,象徵著在耶路撒冷的人將被囚禁在城內。我們知道,以 西結並不需要整天臥著,這些經文也交待了神讓他在此期間做的其他事情。他 獲準吃少量的食物,代表著在敵人圍城的時候,城中的人尚有口糧可吃。但這食 物要用糞來燒烤,象徵著猶大的不潔淨。不少百姓一定看到了這些景象,在整個 過程中也不時地聽到了以西結的信息(3:27)。可惜的是,他們並未做出應有的 回應。我們要學習以西結,有勇氣為神作見證。

讀經:以西結書五至六章

### 先知以頭髮和鬍鬚預示猶大人的命運, 他預言的方式對我有何啟發?

5:1-10 一個人剃頭和鬍子代表著悲痛、受辱或悔改。神讓以西結把頭髮和鬍子剃去,並且分成三份,象徵著有事情要發生在耶路撒冷的百姓身上(5:12)。隨著口發的預言,神讓以西結用戲劇性的行為引起百姓的注意,在他們的心上烙下不可磨滅的印像。就像神給以西結創造性的方式來傳達神的信息一樣,我們也能創造性地將關於神的好消息,告訴這一代失落的人。

# 沒有聖殿的今天, 我更要謹慎, 因為原來今天神的殿就在.....

5:11 在殿中拜偶像並行惡來玷污神的聖所和聖殿,是項嚴重的罪行。在新約中,我們知道神要住在屬於自己的人裡面。我們的身體就是神的殿(參林前6:19)。我們今天有說閒話、抱怨、愛金錢、扯謊或者其他錯誤的行為和態度,並成了日常生活中的一部分,這就是在玷污神的殿。我們要祈求聖靈的幫助,使我們不讓神的殿——我們的身體受到玷污。

神的審判是為了成就甚麼?我是否有某些罪,需要神嚴厲打擊才肯改變? 6:8-10 神要拯救一小部分百姓,使預言的黑暗之中出現了一道亮光。但這 是他們受到嚴酷教訓之後的事情。神有時候要打垮一個人,好使他真正的悔 改。百姓需要新的態度,但在神用羞恥、痛苦、遭罪和失敗剌透他們的心之 前,他們是不會有所改變的。我們渴望神來改變我們心中那些令神不高興的 地方嗎?還是神不得不使我們傷心呢? 審判讓真理得以彰顯——耶和華是惟一的神, 我雖不至不認神, 卻……

6:14「他們就知道我是耶和華」的字眼(或者有些變動)在以西結書中出現了65次。神實行審判的目的並不是要復仇,而是要讓真理留在百姓心中,使他們知道耶和華才是惟一的真理和活神。以西結時代的人拜人造的偶像,並且稱它們為神。今天,金錢、性和權力已經成了許多人的偶像。懲罰就會臨到把這些東西置於神之上的人。我們很容易忘記惟主是神。