
 

Al-Kauniyah: Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir ​  
E-ISSN: 2746-9042​ ​  
P-ISSN: 2746-9050 

Konsep Ilmu Menurut al-Qur’an: Suatu Kajian Aksiologis​

(Cambria; Size 14: Maksimal 15 Kata) 

Fauzan Azhima1*, Warul Walidin2 

1​ Mahasiswa Magister Pendidikan Agama Islam Uin Ar-Raniry; fauzazhima12@gmail.com 
2​ Dosen Magister Pascasarjana Uin Ar-Raniry; warulwalidin@ar-raniry.ac.id. 

No. Hp/Whatsapp aktif: xxxx xxxx xxxx 
 

Submission: 23 April 2026 Accept: 28 Mei 2026 Publish: 30 Juni 2026 
Volume 7, Nomor 1 Edisi Juni 2026 

* Coresponding Author 

 

 
Al-Kauniyah: Jurnal Ilmu Al-quran dan Tafsir is licensed under a 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa.  
copyright@al-kauniyah 

 
  

Penulisan abstrak wajib memiliki tujuan penelitian, metode dan Hasil dalam 
200-250 kata 

Abstrak: Semakin terpisahnya ilmu pengetahuan dari nilai-nilai etis dan moral di era 
modern ini. Dalam banyak kasus, ilmu digunakan tanpa mempertimbangkan dampak 
sosial dan spiritualnya, yang dapat mengakibatkan penyalahgunaan dan kerusakan 
moral. Dengan mengkaji konsep ilmu menurut al-Qur’an, kita dapat menemukan 
panduan yang lebih holistik tentang bagaimana ilmu seharusnya digunakan untuk 
kebaikan dan kemaslahatan umat manusia, serta memperkuat iman dan taqwa kepada 
Allah Swt. Penelitian ini mengunakan metode penelitian library research atau studi 
kepustakaan Pendekatan penelitian yang digunakan oleh penulis ialah pendekatan 
kualitatif. terminologi ‘ilm dalam Al-Qur’an dapat disinonimkan  dengan ma’rifah dan 
al-hikmah sumber ilmu berasal dari al-Qur’an, Hadits, Akal, Wahyu dan Ilham 

Kata Kunci: Konsep, Ilmu, Al-Qur’an, Aksiologis. 

Abstract: The increasing separation of science from ethical and moral values in the 
modern era. In many cases, science is used without considering its social and spiritual 
impacts, which can lead to abuse and moral damage. By examining the concept of 
science according to the Qur'an, we can find more holistic guidance on how science 
should be used for the good and benefit of humanity, as well as to strengthen faith and 
piety to Allah SWT. This study uses the library research method or literature study. The 
research approach used by the author is a qualitative approach. The term 'ilm in the 
Qur'an can be synonymous with ma'rifah and al-hikmah. The sources of knowledge 
come from the Qur'an, Hadith, Reason, Revelation, and Inspiration. 

1 
 

mailto:e-mail@e-mail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa


 

Keywords: Concept, Knowledge, Qur'an, Axiological. 
 

 
A.​ Pendahuluan 

Ilmu pengetahuan dalam Islam memiliki posisi yang sangat penting, tidak hanya 
untuk kemajuan intelektual, tetapi juga sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada 
Allah Swt. Dalam al-Qur’an, ilmu bukan hanya alat untuk memahami dunia fisik tetapi 
juga sebagai wahana untuk mencapai kebahagiaan spiritual dan moral.1 Masalah utama 
yang di kaji dalam artikel ini adalah bagaimana al-Qur’an mendefinisikan ilmu, 
nilai-nilai aksiologis yang terkandung dalam konsep ilmu tersebut, serta etika dan 
tanggung jawab dalam penggunaannya. 

Mengingat semakin terpisahnya ilmu pengetahuan dari nilai-nilai etis dan moral di 
era modern ini. Dalam banyak kasus, ilmu digunakan tanpa mempertimbangkan 
dampak sosial dan spiritualnya, yang dapat mengakibatkan penyalahgunaan dan 
kerusakan moral. Dengan mengkaji konsep ilmu menurut al-Qur’an, kita dapat 
menemukan panduan yang lebih holistik tentang bagaimana ilmu seharusnya digunakan 
untuk kebaikan dan kemaslahatan umat manusia, serta memperkuat iman dan taqwa 
kepada Allah Swt. Semisal dalam konteks pendidikan, mengangkat masalah ini juga 
penting untuk membentuk karakter dan akhlak generasi muda. Dengan pemahaman 
yang benar tentang konsep ilmu menurut al-Qur'an, generasi muda dapat diajarkan 
untuk menggunakan ilmu secara bijaksana dan bertanggung jawab. Pendidikan yang 
berbasis nilai-nilai Islam akan membantu menciptakan individu-individu yang tidak 
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berakhlak mulia. 

Dalam artikel ini, penulis masalah yang dikaji menggunakan penelitian yang 
sistematis. Pertama, melalui studi pustaka, dimana berbagai literatur yang relevan 
tentang konsep ilmu dalam al-Qur'an akan dikumpulkan dan dianalisis. Sumber-sumber 
ini termasuk kitab-kitab tafsir, karya ulama klasik dan kontemporer, serta penelitian 
akademis yang sudah ada. Dengan demikian, dapat diperoleh pemahaman yang 
komprehensif tentang topik yang dikaji. Selain itu, analisis teks akan dilakukan terhadap 
ayat-ayat al-Qur'an yang membahas tentang ilmu. Dengan menggunakan tafsir-tafsir 
otoritatif, kita dapat memahami konteks dan makna dari ayat-ayat tersebut secara 
mendalam. Pendekatan aksiologis juga akan diterapkan untuk menelaah nilai-nilai etis 
dan moral yang terkandung dalam konsep ilmu menurut al-Qur'an. Hal ini mencakup 
analisis tentang bagaimana nilai-nilai ini diterapkan dalam kehidupan sehari-hari oleh 
umat Islam. 

Dalam tahap akhir, temuan-temuan dari analisis teks dan studi pustaka akan 
disintesiskan dalam bentuk artikel yang sistematis dan koheren. Hasil kajian ini 
diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam memahami dan 
mengaplikasikan konsep ilmu menurut al-Qur'an dari perspektif aksiologis. Dengan 
demikian, ilmu tidak hanya berfungsi sebagai alat untuk mencapai kemajuan material, 
tetapi juga sebagai sarana untuk mencapai tujuan spiritual dan moral yang lebih tinggi. 

 

1 Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din, Cairo: Al-Maktabah al-Tawfiqiyah 1988, h. 50 

2 
 



 

Penulisan pendahuluan minimal 1000 kata dengan memaparkan masalah penelitian, 
tujuan penelitian, penelitian relevan dan gaps penelitian 

 

 
B.​ Metode Penelitian 

Penelitian ini mengunakan metode penelitian library research atau studi 
kepustakaan yaitu serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan 
data pustaka, membaca dan mencatat serta mengolah bahan penelitian. Dalam 
penelitian ini,data-data di dapatkan dari berbagai sumber seperti buku referensi, 
buku-buku teks, jurnal ilmiah, majalah, surat kabar, dokumen, dan sumber-sumber 
lainnya.2  

Pendekatan penelitian yang digunakan oleh penulis ialah pendekatan kualitatif 
yaitu pendekatan penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis 
dari orang-orang dan prilaku atau fenomena yang di amati menggunakan logika ilmiah.3 
Penelitian ini di khususkan pada Konsep Ilmu menurut al-Qur’an dan relevansinya 
dengan konsep Ilmu saat ini. Obyek studi pada judul penelitian ini adalah ide dan 
gagasan yang di dapat dari buku atau jurnal yang membahas atau yang berkaitan 
dengan Konsep Ilmu menurut al-Qur’an dalam al-Qur’an dan karya-karya lainnya.  

Untuk mengumpulkan data yang di butuhkan dalam penelitian ini, penulis 
melakukan teknik kepustakaan. Yaitu metode pengumpulan data yang di arahkan 
kepada pencarian data dan informasi melalui dokumen-dokumen, baik dokumen 
tertulis maupun dokumen elektronik yang dapat mendukung dalam proses penelitian. 
Data yang telah dikumpulkan akan di olah dengan metode yang sesuai untuk penelitian 
kualitatif lalu dianalisis dan disimpulkan berdasarkan informasi-informasi penting 
secara garis besar. 

Dalam penelitian ini, sumber data primer yang digunakan ialah al-Qur’an. 
Seluruh terjemahan al-Qur’an yang terdapat di dalam skripsi ini bersumber dari al 
Qur’an. Dalam penelitian ini, sumber data sekunder yang digunakan ialah buku-buku 
tafsir al-Qur’an, literatur-literatur, serta buku-buku bacaan lain yang relevan dengan 
materi yang diteliti. 

 

C.​ Hasil Penelitian dan Pembahasan 

1.​ Definisi dan makna Ilmu menurut al-Qur’an  

Ilmu berasal dari bahasa Arab yakni ٌعِلْم  berasal dari -ًِعًلم-    maknanya
 mengetahui-pengetahuan.  Tapi    masih  satu  akar  juga  dengan    maknanya
 adalah memberi tanda yang masdarnya      maknanya petu
njuk/ tanda /alamat y ang sam a mak  denyanan gan ayat    Dan be gitu lahstia ipul alam 

3 Ajat Rukajat, Pendekatan Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: Cv Budi Utama, 2018), h. 6 

2 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), h. 3. 

3 
 



 

akar kata dengannya, termasuk alam shaghir (tubuh kita/anfus) dan alam kabir 
(jagat raya/âfâq).4 

Allah Swt menyebutkan kata ilmu di dalam al-Quran, dengan berbagai bentuknya, 
sebanyak 854 kali. Kata ini digunakan dalam arti proses pencapaian pengetahuan 
dan objek pengetahuan. Kata ‘ilm dari segi bahasa artinya kejelasan. Oleh 
karenanya, segala yang terbentuk dari akar kata ilmu mempunyai ciri kejelasan. 
Karena ilmu adalah pengetahuan yang jelas tentang sesuatu.5 Term علم (‘ilm) yang 
berarti pengetahuan, merupakan lawan kata jahl yang berarti ketidaktahuan atau 
kebodohan.6  

Sumber lain mengatakan bahwa kata ‘ilm adalah bentuk masdar dari 
‘alima-ya’lamu-‘ilman. Menurut Ibn Zakaria, pengarang buku Mu’jam Maqayis 
al-Lughah bahwa kata ‘ilm mempunyai arti denotatif “bekas sesuatu yang 
dengannya dapat dibedakan sesuatu dari yang lainnya”. Menurut Ibn Manzur ilmu 
adalah antonim dari tidak tahu (naqid al-jahl), sedangkan menurut al-Asfahani dan 
al-Anbari, ‘ilm adalah mengetahui hakikat sesuatu (idra al-syai’bi haqiqatih). 
Sedangkan menurut penelitian Dawam Raharjo, kata ilmu (ilm) dalam Al-Quran 
disebut sebanyak 105 kali lebih banyak kata al-Dien (103 kali), tetapi jika dihitung 
berikut kata jadiannya menjadi 744 kali dengan perincian : alima (35), ya’ lamu 
(215), i’lam (31), yu’lamu (1), ‘ilm (105), ‘alim (18), ma’lûm (13), ‘âlamîn (73), ‘alam 
(3), a’lam (49), ‘alim atau ulama (163),‘allâm (4), ‘allama (12), yu’allimu (16), 
‘ulima (3), mu’allam (1) dan ta’allama (2).7 

Dari pengertian tersebut, dipahami bahwa ilmu diartikan sebagai pengetahuan 
atau dapat dipahami bahwa ilmu sesungguhnya tidak berbeda dengan pengetahuan. 
Ilmu hanya berbeda dengan pengetahuan pada dataran pengetahuan biasa dan 
pengetahuan ilmu. Dengan demikian, ilmu dalam al-Qur'an tidak hanya sekadar 
pengetahuan, tetapi juga mencakup etika, moralitas, dan tujuan spiritual yang lebih 
tinggi, menjadikannya sebagai pedoman hidup bagi umat Islam. 

Terminologi ilmu dalam artian pengetahuan identik dengan al-ma’rifah dan hal 
ini ditegaskan dalam QS. Yusuf /12: 58 

َمُنكِرُون لهَُۥ وَهمُْ فعََرَفهَمُْ عَليَْهِ فدََخَلوُا۟ يوُسُفَ إِخْوَةُ وَجَآءَ  

Artinya: ”dan saudara-saudara Yusuf datang (ke Mesir} lalu mereka masuk ke 
(tempat) nya. Maka Yusuf Mengenal mereka, sedang mereka tidak kenal (lagi) 
kepadanya.” 

Menurut Abd. Muin Salim, term ma’rifah dalam ayat di atas berkonotasi “persepsi 
yang dimiliki seseorang”.8 Sekaitan dengan ini, al-Ashfahani menyatakan bahwa 
ma’rifah adalah pengetahuan terhadap sesuatu dengan cara berfikir dan 

8 Departemen Agama RI., op. cit., h.357. 

7 M. Darwan Rahardjo, “Ilmu Ensiklopedi al-Qur’an .” Ulumul Qur’an, No. 4 Vol. 1 (Jakarta, 1990), h. 56. 

6 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jilid II (Cet. III; Jakarta Ichtiar Baru Van Hoeve 
1994), h. 201. 

5 Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an; Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan 
1996), h. 434 

4 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir; Kamus Bahasa Arab-Indonesia (Yogyakarta: Unit 
Pengadaan Buku-Buku Ilmiah Keagamaan Pondok Pesantren Al-Munawwir 1984), h. 1037. 

4 
 



 

merenung.9 Ibn Katsir dalam tafsirnya menjelaskan bahwa pengertian kata 
fa’arafahum dalam ayat di atas adalah bahwa Nabi Yusuf as, mengenal 
saudara-saudaranya dimana mereka pernah membuang dirinya (Yusuf), tetapi 
sedikit pun Nabi Yusuf as tidak ada dendam terhadap mereka.10 Dari penjelasan ini, 
maka dapat dipahami bahwa ma’rifah bukan saja dalam pengertian persepsi dan 
bukan pula ilmu yang diperoleh melalui kegiatan berfikir dan merenung, tetapi 
merupakan pengetahuan yang diperoleh melalui panca indra berupa penglihatan. 
Dikatakan demikian, karena Nabi Yusuf as dalam ayat tersebut mengetahui dan atau 
mengenal saudara-saudaranya setelah dia melihat mereka secara langsung. 

Disamping term ma’rifah, Al-Quran juga menyebutkan term al-hikmah yang 
pengertiannya identik dengan ilmu. Hal ini berdasar pada QS. Luqman/31: 12 

نَ ءَاتيَْناَ وَلقَدَْ ِ ٱشْكُرْ أَنِ ٱلْحِكْمَةَ لقُْمَٰ لِلَّه َ فإِنَّ كَفرََ وَمَن ۖ لنِفَْسِهۦِ يشَْكُرُ فإِنَّمَا يشَْكُرْ وَمَن ۚ  ٌحَمِيد غَنىٌِّ ٱللَّه  

Artinya: “Dan sesungguhnya telah Kami berikan hikmat kepada Luqman, yaitu: 
"Bersyukurlah kepada Allah. Dan barangsiapa yang bersyukur (kepada Allah), maka 
sesungguhnya ia bersyukur untuk dirinya sendiri; dan barangsiapa yang tidak 
bersyukur, maka sesungguhnya Allah Maha Kaya lagi Maha Terpuji" 

Ibn Katsir, menjelaskan bahwa term al-hikmah dalam ayat ini berarti al-fahmu wa 
al-ilmu (pemahaman dan pengetahuan).11 Secara substansial, pengertian al-’ilmu 
memang tercakup dalam term al-hikmah yang dalam bahasa sehari-hari sering 
diartikan pelajaran. Orang yang bisa mengambil hikmah, adalah orang yang bisa 
mengambil pelajaran dari pengalamannya.  

Dapatlah dirumuskan bahwa terminologi ‘ilm dalam Al-Qur’an dapat 
disinonimkan  dengan ma’rifah dan al-hikmah, namun dalam hal-hal tertentu dapat 
saja dibedakan pengertiannya, jika dikembalikan kepada makna aslinya. Dalam hal 
ini, pengertian ilmu secara umum adalah “pengetahuan”, sementara ma’rifah adalah 
“persepsi” dan al-hikmah adalah “kebijaksanaan”. 

2.​ Sumber Ilmu menurut al-Qur’an 

Sumber ilmu menurut al-Qur'an dapat dibedakan menjadi beberapa kategori 
yang mencerminkan cara manusia memperoleh pengetahuan. Berikut adalah uraian 
sumber-sumber ilmu menurut al-Qur’an: 

a.​ Sumber Ilmu berasal dari al-Qur’an & al-Hadits 

Al-Qur'an dan hadis merupakan sumber utama ilmu dalam Islam. Keduanya 
memberikan petunjuk dan pedoman dalam berbagai aspek kehidupan. 
Sebagaimana sabda Rasulullah Saw: 

يتفرقولوسنتي :كتا" :وسلم: عليه الله صلى الله رسول قال 
الحوعليردحت

Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: ”Sesungguhnya aku telah 
meninggalkan untuk kalian dua pedoman yang tidak akan membuat kalian tersesat 

11 Ibn Katsir, op. cit., 444. 

10 Abu al-Fida Ismail Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Azhim, Juz II (Indonesia: Toha Putra t.th), h. 483 

9 al-Raghib al-Ashfahan, Mufradat Al-Fazh Al-Qur’an (Cet I;Damsyiq: Dar al-Qalam, 1992) 

5 
 



 

sesudahnya, (yaitu) Kitab Allah dan Sunnahku, keduanya tidak akan berpisah hingga 
sampai di telaga.” 

b.​ Sumber Ilmu dari Indera  

Indera merupakan salah satu mekanisme perolehan ilmu yang sangat 
penting, khususnya indera pendengaran dan penglihatan. Signifikansi Indera ini 
juga banyak di singgung dalam al-Qur’an.12 Didalam al-Qur’an indera 
pendengaran pada umumnya lebih dahulu disebutkan sebelum indera 
penglihatan. Sebagaimana firman Allah swt. didalam Q.S an-Nahl 78: 

 

ُ نۢ أَخْرَجَكُم وَٱللَّه تكُِمْ بطُوُنِ مِّ هَٰ مْعَ لكَُمُ وَجَعَلَ شَئًْا تعَْلمَُونَ لَا أُمَّ رَ ٱلسَّ لْأَبْصَٰ لْأَفِْٔدَةَ وَٱ َتشَْكُرُون لعََلَّكُمْ ۙ وَٱ  

 

Artinya: “Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak 
mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan 
hati, agar kamu bersyukur.” 

Ada beberapa alasan mengapa umumnya di dalam al-Qur’an indera 
pendengaran lebih utama disebutkan sebelum indera penglihatan yakni: 
Pertama, indera pendengaran lebih utama dibandingkan indera penglihatan 
dalam proses perolehan ilmu pengetahuan (belajar). Kedua, indera pendengaran 
langsung berfungsi sejak seorang anak dilahirkan. Ketiga, indera pendengaran 
berfungsi secara kontinyu. Keempat,  indera pendengaran bisa mendengar baik 
dalam keadaan gelap maupun terang, Kelima pendengaran bisa menangkap 
suara dan semua arah.13 

Adanya keterbatasan pada indera lahir, baik indera pendengaran, 
penglihatan dsb, maka menuntut adanya kerjasama dengan indera batin. Hal ini 
dikarenakan indera lahir hanya mampu mempersepsikan obyek luar untuk 
dikirm ke indera batin. Sedangkan indera batin sendiri mampu menangkap 
makna dari suatu obyek tanpa harus dipersepsi oleh indera lahir. Akan tetapi 
indera batin ini perlu bekerja sama dengan daya rasional dalam melaksanakan 
tugasnya. Sebab bagaimanapun juga baik sistem kerja indera lahir maupun 
indera batin memiliki keterkaitan erat dengan daya jiwa rasional (al-’aql).14 

c.​ Sumber Ilmu dari Akal 

Di dalam al-Qur’an dan hadits Nabi Muhammad Saw., akal ditempatkan 
pada kedudukan yang tinggi serta mendorong manusia untuk menggunakannya. 
Hal ini dibuktikan dengan banyaknya ungkapan ayat-ayat al-Qur’an yang 
menyuruh manusia untuk mempergunakan dan memanfaatkkan akalnya. 

Dalam praktek beragama, akal menjadi syarat yang menentukan 
keabsahan pengamalan ajaran agama. Orang yang terkena hukum dalam syari’at 
Islam adalah orang yang sempurna akalnya. Apabila tidak sempurna atau 

14 Ahmad Syadali dan Mudzakir, Filsafat Umum, Bandung: Pustaka Setia, 2004, h. 116.  

13 Muhammad ‘Utsman Najati, Jiwa dalam Pandangan…, hal. 135-138. 

12 Muhammad ‘Utsman Najati, Jiwa dalam Pandangan Para Filosof Muslim, terj. Ghazi Saloo, 
Bandung: Pustaka Hidayah, 2002, h. 209. 

6 
 



 

terganggu, maka keberlakuan hukum atas orang itupun berhenti. Sebagaimana 
sabda Rasulullah Saw.: 

 

الحسن عن قتادة عن همام حدثنا عمر بن بشر حدثنا البصري القطعي يحيى بن محمد حدثنا :١٣٤٣ الترمذي سنن  
الصب وعن يستيقظ حتى النائم عن ثلاثة عن القلم رفع قال وسلم عليه الله صلى الله رسول أن علي عن البصري  

يعقل حتى المعتوه وعن يشب حتى  

 

Artinya: “Sunan Tirmidzi 1343: Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin 
Yahya Al Qutha'i Al Bashri, telah menceritakan kepada kami Bisyr bin Umar, telah 
menceritakan kepada kami Hammam dari Qatadah dari Al Hasan Al Bashri dari 
Ali bahwa Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: "Diangkatlah pena 
dari tiga golongan: Orang yang tidur hingga ia bangun, anak kecil hingga ia 
remaja (baligh), dan orang gila hingga ia berakal (sembuh)." 

Di dalam konsep filsafat, penekanan mengenai pentingnya akal dalam 
ilmu pengetahuan melahirkan paham rasionalisme. Paham ini memandang 
bahwa sumber pengetahuan yang dipercaya dan dapat dijadikan pegangan 
adalah akal. Hanya pengetahuan yang diperoleh lewat akal-lah yang memenuhi 
syarat yang dituntut semua ilmu pengetahuan ilmiah. Melalui akal dapat 
diperoleh kebenaran dengan metode deduktif seperti yang dicontohkan ilmu 
pasti.15 

d.​ Sumber Ilmu dari Wahyu dan Ilham 

Ilham, disebut juga intuisi atau inspirasi. Adalah bisikan hati, berupa 
pengetahuan yang diberikan oleh Allah Swt. kepada hamba-Nya, baik kepada 
Rasululah maupun selainnya. Ilham sering dianggap oleh orang awam sebagai 
sebuah wangsit untuk melakukan sesuatu atau meninggalkannya.16 
Sebagaimana firman Allah swt: 

 

ُ يكَُلِّمَهُ أَن لبِشََرٍ كَانَ وَمَا عَلىٌِّ إِنَّهُۥ ۚ يشََآءُ مَا بإِذْنهِۦِ فيَوُحِىَ رَسُولًا يرُْسِلَ أَوْ حِجَابٍ وَرَآئِ مِن أَوْ وَحْياً إِلَّا ٱللَّه  
ٌحَكِيم  

Artinya: “Dan tidak mungkin bagi seorang manusiapun bahwa Allah berkata-kata 
dengan dia kecuali dengan perantaraan wahyu atau dibelakang tabir atau 
dengan mengutus seorang utusan (malaikat) lalu diwahyukan kepadanya dengan 
seizin-Nya apa yang Dia kehendaki. Sesungguhnya Dia Maha Tinggi lagi Maha 
Bijaksana.” 

Mujahid dalam menafsirkan ayat di atas berkata “Membisikkan di hatinya 
berupa ilham dari-Nya sebagaimana di ilhamkan kepada ibu Musa dan Nabi 
Ibrahim untuk menyembelih puteranya. Imam Nawawi berkata, yang dimaksud 

16“Kedudukan Ilham Dalam Islam”, dalam 
http://almanhaj.or.id/content/3061/slash/o/kedudukan-ilham-dalam-islam/diakses tanggal 1 Desember 2024. 

15Asmoro Achmadi, Filsafat Umum, Cet X, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2010, h. 115. 

7 
 

http://almanhaj.or.id/content/3061/slash/o/kedudukan-ilham-dalam-islam/diakses


 

dengan wahyu pada ayat tersebut menurut jumhur ulama adalah ilham dan 
mimpi ketika tidur dan keduanya disebut wahyu.17 

Ada perbedaan antara wahyu yang berupa kalam (pembicaraan) dengan 
wahyu yang berupa ilham. Wahyu berupa kalam harus dengan suara yang bisa 
di dengar baik secara langsung dari Allah Swt. atau lewat malaikat, atau seperti 
gemerincing lonceng yang terkadang bisa didengar oleh para sahabat. Wahyu 
berupa kalam, juga hanya bisa terjadi ketika terjaga. Karena seorang yang tidur 
tidak bisa mendengar dan memahami suara. 

Adapun wahyu berupa ilham hanya berupa perasaan dalam hati 
Rasulullah Saw. yang tidak disyaratkan harus ada suara yang didengar. Ini bisa 
terjadi pada saat terjaga atau ketika tertidur. Karena seseorang bisa saja 
memahami apa yang pernah terjadi dalam mimpnya ketika tidur. Itulah 
sebabnya, mimpi seorang Nabi juga termasuk wahyu yang harus diterima dan 
diamalkan sebagaimana yang dilakukan oleh Ibrahim, ketika bermimppi 
menyembelih puteranya.  

Ilham tidak hanya diberkan kepada Nabi dan rasul-rasul Allah Swt, akan 
tetapi juga manusia selain mereka. Dalil yang menunjukkan bahwa selain Nabi 
juga bisa mendapatkan ilham, diantaranya adalah sebagai berikut: 

أَيُّهاَ َ تتََّقوُا۟ إِن ءَامَنوُٓا۟ ٱلَّذِينَ يَٰ ُ ۗ لكَُمْ وَيغَْفرِْ سَئَِّاتكُِمْ عَنكُمْ وَيكَُفِّرْ فرُْقاَناً لَّكُمْ يجَْعَل ٱللَّه ِٱلْعَظِيم ٱلْفضَْلِ ذُو وَٱللَّه  

 

Artinya: “Hai orang-orang beriman, jika kamu bertakwa kepada Allah, Kami akan 
memberikan kepadamu Furqaan. Dan kami akan jauhkan dirimu dari 
kesalahan-kesalahanmu, dan mengampuni (dosa-dosa)mu. Dan Allah mempunyai 
karunia yang besar.” 

Syaikh Muhammad Amin al-Syinqithi dlam menafsirkan ayat ini berkata, 
“Ini menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan al-Furqan dalam aay ini adalah 
imu (Pengetahuan) yang bisa membedakan antara yang hak dan batil, 
sebgaimana firman Allah: 

أَيُّهاَ َ ٱتَّقوُا۟ ءَامَنوُا۟ ٱلَّذِينَ يَٰ تكُِمْ برَِسُولهِۦِ وَءَامِنوُا۟ ٱللَّه حْمَتهِۦِ مِن كِفْليَْنِ يؤْ ۚ لكَُمْ وَيغَْفرِْ بهِۦِ تمَْشُونَ نوُرًا لَّكُمْ وَيجَْعَل رَّ  
ُ حِيم غَفوُرٌ وَٱللَّه ٌرَّ  

Artinya: ”Hai orang-orang yang beriman (kepada para rasul), bertakwalah 
kepada Allah dan berimanlah kepada Rasul-Nya, niscaya Allah memberikan 
rahmat-Nya kepadamu dua bagian, dan menjadikan untukmu cahaya yang 
dengan cahaya itu kamu dapat berjalan dan Dia mengampuni kamu. Dan Allah 
Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

Dalam ayat ini Allah Swt. menjanjikan kepada siapa saja yang bertakwa 
kepadaNya akan diberikan al-furqan. Orang yang telah mendapatkan al-furqan 
dari Allah, pasti memiliki ilmu dan petunjuk yang tidak dimiliki oleh orang lain. 
Karena al-furqan tersebut hanya dikhususkan kepada siapa saja yang takut 

17 “Kedudukan Ilham Dalam Islam”, 
http://almanhaj.or.id/content/3061/slash/o/kedudukan-ilham-dalam-islam/diakses tanggal 1 Desember 2024. 
 

8 
 

http://almanhaj.or.id/content/3061/slash/o/kedudukan-ilham-dalam-islam/diakses


 

kepada Allah Swt. Al-Furqan itu merupakan pemberian Allah Swt. yang tidak 
bisa dicari dan dipelajari. 

Terkait dengan hal di atas, al-Ghazali mengatakan bahwa sumber 
penggalian ilmu ada dua, yaitu sumber insaniyyah dan sumber rabbaniyyah.18 
Sumber insaniyyah adalah sumber pengetahuann yang bisa diusahakan oleh 
manusia berdasarkan kekuatan rekayasa akal.19 Sedangkan ssumber 
rabbaniyyah tidak dihasilkan melalui kemampuan akal, melainka harus dengan 
informasi Allah Swt., baik informasi langsung melalui ilham yang dibisikkan ke 
dalam hati manusia, maupun petunjuk yang datang melalui wahyu yang 
diturunka kepada para Nabi dan Rasul-Nya.20 

Pada sumber rabbaniyyah itu al-Ghazali membagi perolehan ilmu menjadi 
dua jalan, yaitu dengan jalan wahyu dan dengan melalui ilham. Ilmu yang 
diperoleh lewat wahyu datang tanpa melalui proses belajar dan berpikir. Ia 
hanya diturunkan kepada para Nabi, karena memiliki al-’aql kuliy (akal 
universal).21 Oleh sebab itu ilmu yang diperoleh lewat wahyu ini disebut dengan 
ilmu nabawi, yakni ilmu yang berkisar rahasia ibadah maupun larangan Allah, 
tentang har akhir, surga, neraka serta termasuk juga masalah mengetahui tuhan 
(metafisika). Yang menurut al-Ghazali tidak dapat dicapai dengan akal, 
melainkan dengan wahyu al-Qur’an.22 Begitu pula tentang syariat agama, 
menurutnya manusia tidak mengetahui rahasia yang terkandung dalam setiap 
pernyataan ajaran agama itu.23 

Sedangkan ilmu yang datang melalui ilham yang masuk ke dalam hati 
disebut dengan ilmu ladunni, yakni ilmu yang menjadi terbuka dalam rahasia 
hati yang diberikan Allah Swt. ke dalam jiwa manusia.24 Dengan kata lain, lmu 
ladunni merupakan ilmu yang di datangkan dari Tuhan secara langsung tanpa 
sebab, yang membuat hati terbuka dalam memahami atau engetahui sesuatu 
tanpa perantara dan sebab.25 

Selanjutnya dari kedua sumber perolehan ilmuitu (wahyu dan ilham), 
al-Ghazali memasukkan jalan ta’allum dan tafakkur  sebagai metode 
memperoleh ilmu. Tafakkur adalah proses berpikir secara bati dengan melalui 
nafs kulliy (jiwa universal) yang kemudian menghasilkan ilmu-ilmu universal 
yang bersifat metafisik, sedangkan ta’allum adalah proses berpikir secara 
lahiriah dengan menggunakan akal yang kemudian menghasilkan ilmu-ilmu juz’i 
yang material.26 

26 Mukhtar Solihin, “Epistemologi Ilmu dalam Kitab Risalah al-Laduniyyah”, makalah dalam 9th Annual 
Conference on Islamic Studies (AICIS), Surakarta 2-5 November 2009, h. 4 

25 Al-Ghazali, Risalah al-Laduniyyah…, h. 116 

24 Al-Ghazali, Risalah al-Ladunniyah…, h. 116 

23 M. Basri al-Ghazali, Konsep Ilmu…, h. 80. 

22 Al-Ghazali, Tahafutal-Falasifah,  Sulaiman Dunya (ed), Kairo: Dar al-Ma’arif, 1996, h. 256 dan 287 

21 Al-Ghazali, Risalah al-Laduniyyah…,  h. 115 

20 Al-Ghazali, Risalah al-Laduniyyah…, h. 114-115 

19 Al-Ghazali, Risalah al-Laduniyyah…, h. 112-114 

18 Al-Ghazali, Risalah al-Ladunniyah.., h. 112 

9 
 



 

Dengan demikian dapat dipahami bahwa ilham dan wahyu merupakan 
salah satu mekanisme perolehan ilmu di dalam Islam. Dalam konteks ini, tentu 
berbeda dengan konsep filsafat pendidikan barat yang lebih cenderung 
mengedepankan rasionalitas sebagai dasar pijakannya. 

3.      Aksiologi Konsep Ilmu menurut al-Qur’an 

Nilai aksiologis ilmu menurut al-Qur'an mencakup berbagai aspek yang 
menekankan pentingnya pengetahuan dalam konteks moral, etika, dan spiritual. 
Berikut adalah beberapa nilai aksiologis ilmu yang dapat diidentifikasi dalam 
al-Qur'an: 

a.​ Ilmu Sebagai Sarana mendekatkan diri kepada Allah 

Ilmu dalam al-Qur'an tidak hanya berfungsi untuk memahami dunia fisik, 
tetapi juga untuk mendekatkan diri kepada Allah. Dalam QS. Al-Mujadila (58:11), 
Allah mengangkat derajat orang-orang yang beriman dan berilmu. Ini 
menunjukkan bahwa pengetahuan yang diperoleh dengan niat yang tulus akan 
membawa kepada kedekatan dengan Sang Pencipta. 

b.​ Hubungan Antara Ilmu dan Etika 

Aksiologi ilmu dalam al-Qur'an menekankan pentingnya etika dalam 
penerapan ilmu pengetahuan. Ilmu harus digunakan untuk kebaikan dan 
kemaslahatan umat manusia, bukan untuk tujuan merugikan atau 
menghancurkan. Dalam QS. Al-Baqarah (2:188), Allah melarang pengambilan 
harta orang lain dengan cara yang batil, menunjukkan bahwa penggunaan ilmu 
harus selalu berlandaskan pada prinsip keadilan. 

c.​ Keterkaitan Ilmu dengan Kebenaran 

Al-Qur'an mengajarkan bahwa sumber kebenaran sejati adalah wahyu 
dari Allah SWT. Dalam QS. Al-Isra (17:36), Allah memperingatkan agar manusia 
tidak mengikuti sesuatu yang tidak pasti atau tidak diketahui kebenarannya. Ini 
menunjukkan bahwa pencarian ilmu harus selalu diarahkan untuk menemukan 
kebenaran sesuai dengan petunjuk-Nya. 

d.​ Integrasi Ilmu dan Iman 

Ilmu memiliki potensi untuk membawa perubahan positif dalam 
masyarakat. Dalam QS. Ar-Rahman (55:13), Allah menegaskan bahwa setiap 
nikmat yang diberikan harus disyukuri, termasuk nikmat pengetahuan yang 
memungkinkan manusia untuk berinovasi dan memperbaiki kehidupannya. 

D.​ Kesimpulan 

Terminologi ‘ilm dalam Al-Qur’an dapat disinonimkan  dengan ma’rifah dan 
al-hikmah, namun dalam hal-hal tertentu dapat saja dibedakan pengertiannya, jika 
dikembalikan kepada makna aslinya. Dalam hal ini, pengertian ilmu secara umum 
adalah “pengetahuan”, sementara ma’rifah adalah “persepsi” dan al-hikmah adalah 
“kebijaksanaan”. Sumber ilmu menurut al-Qur'an dapat dibedakan menjadi beberapa 
sumber yaitu alqur’an, hadits, akal, ilham dan wahyu. Aksiologi ilmu menurut alquran 
adalah Ilmu Sebagai Sarana mendekatkan diri kepada Allah, Hubungan Antara Ilmu dan 
Etika, Keterkaitan Ilmu dengan Kebenaran dan Integrasi Ilmu dan Iman. 

10 
 



 

 

Daftar Pustaka: 

Penulisan daftar Pustaka dan kutipan footnote wajib menggunakan aplikasi 
mandeley atau Zotero dengan mengutip artikel, buku ataupun tulisan lainnya 
yang terkait dengan pembahasan. Minimal wajib 20 kutipan dan 40% berasal 
dari sumber 5 tahun terakhir 

Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din, Cairo: Al-Maktabah al-Tawfiqiyah 1988. 
Al-Ghazali, Tahafutal-Falasifah,  Sulaiman Dunya (ed), Kairo: Dar al-Ma’arif, 1996 

Ar-Risalah al-Laduniyyah dari f 'llajmu'ah. Rosa 'it al-Imam al-Ghazali. Oleh: 
AI-Ghazali. Penerbit: Al Tawfikia Bookshop, Kairo - Mesir 

Ajat Rujakat, Pendekatan Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: CV Budi Utama 2018) 
Asmoro Achmadi, Filsafat Umum, Cet X, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2010 
Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir; Kamus Bahasa Arab-Indonesia (Yogyakarta: 

Unit Pengadaan Buku-Buku Ilmiah Keagamaan Pondok Pesantren Al-Munawwir 
1984) 

Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an; Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat 
(Bandung: Mizan 1996) 

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Jilid II (Cet. III; Jakarta Ichtiar Baru Van Hoeve 1994) 

al-Raghib al-Ashfahan, Mufradat Al-Fazh Al-Qur’an (Cet I;Damsyiq: Dar al-Qalam, 
1992) 
Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia 
2008) 
Muhammad ‘Utsman Najati, Jiwa dalam Pandangan Para Filosof Muslim, terj. 
Ghazi Saloo, Bandung: Pustaka Hidayah, 2002 
Mukhtar Solihin, “Epistemologi Ilmu dalam Kitab Risalah al-Laduniyyah”, makalah 
dalam 9th Annual Conference on Islamic Studies (AICIS), Surakarta 2-5 
November 2009 
 

11 
 


