Ik stel voor om een wiskundig voorbeeld voor ogen te houden : we nemen als voorbeeld
het probleem dat Socrates voorlegt aan de slaaf in Meno. We trachten te begrijpen wat
Husserl hier uitwerkt aan de hand van Derrida’s lectuur.

p32 : de eerste keer

La singularité de Pinvariable premiére fois a déja une nécessité
dont le fonds éidétique est méme assez complexe.

Premiérement, il y a une essence-de-premidre-fois en général, une
« Erstmaligkeit » (1), signification inaugurale toujours.teproductible
quel qu’en soit ’exemple de fait. Quel qu’ait été le contenu empirique

p33 : traditie als ether

Le théme des singularités éidétiques est, certes, déja assez délicat
dans Idées... 1; toutefois, le fil conducteur étant alors le vécu imma-
nent ou la chose sensible pergue originaliter, la facticité singuliére
est toujours présente, quoique réduite, pour guider et contrdler
Pintuition de I’essence matérielle ultime. Il n’en va plus de méme
dans la recherche des origines, dés que s’interpose la distance histo-
rique. Une doctrine de la #radition, comme éther de la perception
historique, devient alors nécessaire : elle est au centre de L’Origine
de la Géométrie.



p35 : 3 kenmerken
qu’aprés le fait de P’événement (1). Je ne pourrais pas définir le sens

nécessaire et la nécessité de I'origine avant que la géométrie ne fiit
née en fait et qu’clle ne m’elt été livrée en fait. Absolument libre 3
I’égard de ce qu’elle régit, la légalité du sens n’est rien en elle-méme.

Aussi, deuxiémement, quelles qu’aient été les premiéres idéalités
géométriques produites ou découvertes en fai?, il est a priori néces-
saire qu’elles aient succédé 4 une non-géométrie, qu’elles aient surgi
sur un sol d’expérience pré-géométrique dont la phénoménologie
est possible grice 4 une réduction et 34 une dé-sédimentation
appropriée.

Troisiémement, enfin, quels qu’aient été en fait les premiers géo-
métres et le contenu empirique de leurs actes, il est g priori nécessaire
que les gestes instaurateurs aient eu un sens tel que la géométrie en
soit issue avec Je sens gque nous lui comnaissons. Cat, bien entendu, la
réduction réactivante suppose la réduction itérative de [’analyse
statique et structurale qui nous apprend ce qu’est une fois pour
toutes le « phénomine » géométrie, lorsque sa possibilité est constituée.

p38 :
(p10 vd oorspr)

maintenir, pour autant qu’clles sont réellement assumées. Pour une praxis ration-
nelle, la théorie a priori ne peut étre qu’une forme délimitante, elle ne peut que
poser des barrieres dont le franchissement signifie le contresens ou la
confusion (1) ».

La premitre de ces généralités principielles, c’est celle qui auto-
rise précisément la question en retour : I'unité de sens de la géométrie
est celle d’une tradition. Le devenir de la géométrie n’est une bistoire
que parce qu’il est une histoire. Si loin que progresse son édification,

devenir, reste 2 penser comme /a géométrie. Le fondement de cette
unité étant le monde lui-méme, non pas comme totalité finie d’étres
sensibles, mais comme totalit¢ infinie des expériences possibles
dans un espace en général, I'unité de /a géométrie, qui est aussi son
unicité, ne se confine pas dans la cohérence systématique d’sre
géométrie dont les axiomes sont déja constitués; elle est I'unité de



p38-9 :
Aussi cette unité de sens de la géométrie, telle qu’elle est annoncée
dans L’Origine, n’est-elle pas non plus le concept général extrait ou

1) Ibid., pp. 9-10.

INTRODUCTION 39

abstrait des diverses géométries connues. Au contraire, c’est I’essence
originaire concréte de la géométrie qui pourrait donner lieu a une
telle opération généralisatrice. Cette unité ne se confond pas davan-

volgt een kritiek van de nomologische opvatting van de neokantianen (Windelband)
pp39-40 begrepen als analytische waarheid (x Kant?) ; hierin toont Derrida nogmaals de
plaats vd vraag in de Oorspr : nl voorafgaandelijk en constitutief aan elk axiomatisch
systeem

p42 : maar die oorprongsvraag brengt ons niet naar een soort onmiddelijkheid van het
inzicht zoals bij Aristoteles in Analytica Posteriora, maar naar een geschiedenis die al een
sedimenatie is. Dit is de eigenaardige draai van deze vraag : de wiskunde moet al
bestaan, maw de axiomatische evidenties moeten al bepaald zijn, om achter deze terug te
vragen naar de mogelijkheid van hun ontstaan. We worden dus teruggebracht naar een
sedimentatie die steeds al een vergeten horizon is in de geest van de technicus van de
wiskunde. En dit is de geest van de grondvraag zoals Aristoteles deze bespreekt in An.
Post. : geen uitleg (logos) maar inzicht (nous), of zoals Boehm wil vertalen : doorzicht.

L’axiomatique en général, A partir de laquelle seule peut prendre
sens tout idéal de déductivité exhaustive et exacte, 2 partir de laquelle
seule tout probléme de décidabilité peut ensuite surgir, suppose donc
déja une sédimentation du sens, c’est-a-dire une évidence originaire,
un fondement radical, qui est aussi un passé. Elle est donc déja
exilée des origines auxquelles Husserl veut maintenant faire retour.



P44

et essentiellement le non-savoir » (0., 176) factice, que les formations
culturelles renvoient toujours a2 des productions humaines; donc a
des actes spirituels, conclut immédiatement Hussetl, en un geste
sur lequel nous reviendrons plus loin. Ce renvoi a I’acte producteur

pd4-5

D’autre part, le devenir traditional dont toute culture recueille

(1) Cet impératif de la Trivialitdt est fréquemment justifié par HUSSERL,
notamment dans K. (§ 9 A, p. 50).

INTRODUCTION 45

a chaque moment la totalité, dans une synchronie médiate ou immé-
diate, n’a pas le style de la genése causale. Dans le monde de la réalité

p45 : de vormen van de cultuur zijn retentioneel

Celui-ci est analogue, sinon identique, a ceux de la conscience interne
du temps, décrits d’un point de vue noématique dans les legons
de 1904-1910. Le présent ne s’apparait ni comme la rupture, ni comme
Peffet d’un passé, mais comme rétention d’un présent passé, c’est-a-
dire comme rétention de rétention, etc., Le pouvoir rétentionnel de
la conscience vive étant fini, celle-ci garde significations, valeurs et
actes passés sous forme d’habitus et de sédiments. La fonction de la
sédimentation traditionale dans le monde communautaire de la
culture sera de dépasser la finitude rétentionnelle de la conscience
individuelle. Bien entendu, la rétention sédimentaire n’est pas seule-



p45-6 : maar de vormen van de retentie zijn protentioneel !

individuelle. Bien entendu, la rétention sédimentaire n’est pas seule-
ment condition de possibilité de la protention : elle appartient aussi

46 L’'ORIGINE DE LA GEOMETRIE

essentiellement 2 la forme générale de la protention qui est, elle-
méme, comprise sous la forme absolument unique et universelle du
Présent Vivant. Celui-ci, qui est I’absolu primordial de la tempora-

Wat dat betekent voor Derrida en mbt wat techniek heet mag niet onderschat worden.

Husserl pour ce mot. C’est dans le mouvement d’une protention que
le présent se retient et se dépasse comme présent passé, pour consti-
tuer un axfre Absolu originaire et original, un autre Présent Vivant,
Sans cette extraordinaire altération absolue de ce qui reste toujours
dans la forme concréte et vécue d’un Présent absolu, sans cette origi-
nalité toujours renouvelée d’une originarité absolue, toujours pré-
sente et toujours vécue comme telle, aucune histoire ne serait
possible. Aussi, ce qui est vrai du Présent Vivant est vrai de ce qui le
suppose comme son fondement, le présent historique; celui-ci
renvoie toujours, plus ou moins immédiatement, 2 la totalité¢ d’un
passé qui ’habite et qui s’apparait toujours sous la forme générale
du profes. A tout moment, chaque totalité historique est une struc-
ture culturelle animée d’un projet qui est une « sdée ». Ainsi, « /a
Weltanschauung aussi est sune « idée » (1) »...



p46

Dat dit vandaag de dag wordt geproblematiseerd is evident, maar dat onze
beschouwingen de diepgang bereiken van Husserls probleemstelling is veel minder
evident. Zelfs Yuk Hui geraakt vermoedelijk niet ver genoeg. Dat zullen we kunnen zien in
zijn volgende boek.

Tantét au contraire, Husser]l décrit la science comme une forme
unique et archétypique de la culture traditionale. Outre tous les
caractéres qu’elle a en commun avec les autres formations culturelles,
elle comporte un privilége essentiel : clle ne se laisse enfermer dans
aucune culture historique déterminée comme telle, car elle a valeur
universelle de véri#é. Forme culturelle qui n’est propre a4 aucune
culture de fait, I’idée de la science est I'index de la culture pure en
général; elle désigne V'esdos de la culture par excellence. En ce sens,
la forme culturelle « science » (dont la géométrie est un exemple) est
elle-méme « exemplaire » au double sens, éidétique et téléologique,
de ce mot elle est I’exemple particulier qui guide la réduction et

P47
Tantét au contraire, Husser]l décrit la science comme une forme

unique et archétypique de la culture traditionale. Outre tous les
caractéres qu’elle a en commun avec les autres formations culturelles,
elle comporte un privilége essentiel : clle ne se laisse enfermer dans
aucune culture historique déterminée comme telle, car elle a valeur
universelle de véri#é. Forme culturelle qui n’est propre a4 aucune
culture de fait, I’idée de la science est I'index de la culture pure en
général; elle désigne V'eidos de la culture par excellence. En ce sens,
la forme culturelle « science » (dont la géométrie est un exemple) est
elle-méme « exemplaire » au double sens, éidétique et téléologique,
de ce mot elle est I'’exemple particulier qui guide la réduction et



p47 : wat is de bijzonderheid vdit Europese eidos ?

son avoir-cours. S’il a donc fallu distinguer entre réalité naturelle
et culture spirituelle, il nous faut maintenant, pour comprendre
la culture et la traditionalité pures en général, discerner entre la
culture empirique d’une part, c’est-d-dire la culture historique de
fait od la sédimentation du sens n’exclut pas la péremption de la

valeur enracinée dans la langue, le sol, I’époque, etc., et, d’autre
part, la culture de vérité dont I'idéalité est absolument normative (2).
Celle-ci serait sans doute, en faif, impossible sans celle-1d. Mais,

p48 : de bijzonderheid lijkt verbonden met de ontdekking ve oneindigheid : welke
oneindigheid ? Een mathematische of een ideéle ? cf. Aristoteles hierover en hier komt

Knat terug in het vizier

réduction; celle-ci est devenue possible par une irruption de I'infini,
comme révolution 2 Pintérieur de la culture empirique.

p48 : gefundeerd in de zintuiglijke wereld

empirique d’unités finies et accidentelles. Dés lors que la phé-
noménologie s’est affranchie du platonisme conventionnel aussi
bien que de ’empirisme historiciste, le mouvement de la vérité
qu’elle veut décrire est bien celui d’une histoire concréte et spéci-
fique, dont les fondements sont les actes d’une subjectivité temporelle
et créatrice fondés sur le monde sensible et le monde de la vie

comme monde de culture.



p49 : maar geen empirisch gegeven : het is het empirische ontstaan (een sedimentatie)
van een historisch apriori. En omdat het enkel kan ontstaan vanuit een sedimentatie,
betreft het een product dat gedeeld wordt in een gemeenschappelijke subjectiviteit

De ce devenir, qui se totalise sans cesse dans un Présent absolu,
la subjectivité égologique ne peut étre responsable. Seule une subjec-
tivité communautaire peut produire le systéme historique de la
vérité et en répondre totalement. Pourtant, cette subjectivité totale,

dit is een moeilijk punt dat Derrida hier niet uitlegt : nl ‘het altijd al’ vd sedimentatie, we
komen erop terug (eventueel met Stiegler) ; devolgende blz lijkt een onzekerheid in te
houden voor Derrida ; ik houd hetvolgende over

de la vérité. Phénoménologiquement, le mows transcendantal n’est
pas asutre chose que le je transcendantal. Les actes de ce dernier, au
moment méme ou ils peuvent apparaitre comme mandatés par une
communauté idéale, ne cessent d’étre irréductiblement ceux d’un
« fe pense » monadique, auquel il suffit de réduire le contenu égolo-
gique empirique de I'ego pour découvrir la dimension du « mows »
comme moment de I’eidos « ego » (1). On serait méme tenté de penser



p49-50 het hoofdstuk eindigt ermee dat Derrida in één van zijn geduchte verdiepingen
ineens verder gaat dan hij zelf eerst aangaf : ineens is de oorsprongshorizon niet meer de
projectie van een idee, geen levendige aanwezigheid.

L’historicité irréductible du devenir géométrique se marque 2 ce
que « Je sens total de la géoméirie » (et son corrélat noétique nécessaire,
la subjectivité totale)... « ne ponvait dés le commemement étre déja la
comme projer et se poursuivre en un mouvement de remplissement » (0., 178).
Si T'histoire de la géométrie n’était que le développement d’un
dessein présent dés I'origine en sa totalité, nous n’aurions affaire

(1) C’est alors que naissent les redoutables difficultés abordées dans la cinquiéme
des Mdditations cartisiennes, et dans lesquelles mous ne voulons pas cutrer ici.

INTRODUCTION ;1

qu’3d une explicitation ou i une quasi-création. Nous aurions d’un
coté un fondement synchronique ou uchronique, de lautre une
diachronie purement empirique qui servirait de révélateur et n’aurait
aucune unité propre. Ni la diachronie pure, ni la synchronie pure ne
font une histoire. L’hypothése refusée est une fois de plus celle d’une
complicité entre le « platonisme » et 'empirisme.






