
Raokryom, Yonairan Shahar 

 

GÖLGELER KITABI VEYA GERÇEK KARA KITAP  

 

En eski büyülü geleneklerden birinin teorisi ve pratiği 

  

 

  

Raokryom, Jonathan Shachar. 

Gölgeler Kitabı veya Gerçek Kara Kitap - Kiev, PE "Mekheda I.V." — 

288 s. 

  

Beyaz harflerle yazılmış Kara Kitap hakkındaki efsaneleri ve 

gelenekleri çocukluğundan beri kim duymamıştır. Onu okumak gerçek 

bir sihirbaz olur. Binlerce yıldır filozoflar ve mistikler, şairler ve saray 

mensupları bu kitabı arıyorlar. Ancak gizliydi ve yalnızca seçilmiş gizli 

topluluklar ona erişebiliyordu. Gelenek, kitabın Hintli Brahminlere ait 

olduğunu söylüyor. Onu Arap Sufilerine, Sufileri bilgili Kabalistlere ve 

onları da Avrupa'nın gizli topluluklarına teslim ettiler. İspanya, 



Romanya, Eflak ve Ukrayna topraklarından geçen kitabın koruyucuları 

Çernigov'a yerleşti. Gizli bir cemiyetin üyesi olan Jonathan Shahar bu 

kitabı okudu ve yayınlamak için Usta'dan izin aldı. Dünyada ilk kez, 

sadece inisiyeler tarafından görülen bu metin, kitlesel okuyucunun malı 

olur. "Gölge Kitabı" veya "Kara Kitap" adlı kitapta, Tanrı'nın gölge 

özellikleriyle İdrakinin yolu verilmektedir. Gezegenimizin en eski 

kültürlerinin felsefesini, mistisizmini ve büyü uygulamalarını içerir. 

Kitap, felsefe, din, mistisizm, pratik büyü ve antik kültürlerin tarihi ile 

ilgilenen geniş bir okuyucu kitlesine yöneliktir. 

Bu kitap özgün bir eser olduğu için yazarın anlatım tarzını 

korumaktadır. 

  

harfiyle yazdığı Kara Kitap hakkındaki çocukluk efsanelerini ve 

hikayelerini kim duymadı . Gi'yi okuyan kişi gerçek bir sihirbaz 

olacaktır. Filozoflar ve mistikler, şairler ve saray mensupları bu kitabı 

binlerce yıldır aradılar. Ama gizliydi ve erişime hayır! Sadece seçilmiş 

gizli topluluklar vardı. Gelenekler, kitabın Hintli Brahminlere ait 

olduğunu söylüyor. Onu Arap Sufilerine, Sufiler bilgili Kabalistlere ve 

ikincisi de Avrupa'nın gizli topluluklarına teslim ettiler. Kitap ve bu 

koruyucular İspanya, Romanya, Eflak ve Ukrayna topraklarından 

Çernihiv'e ulaştı. Gizli cemiyetin bir üyesi olan Yonatan Shahar bu kitabı 

okudu ve yayınlamak için Usta'dan izin aldı. Dünyada ilk kez, sadece 

inisiyeler tarafından görülen bu metin, toplu bir okuyucunun malı olur. 

"Gölgeler Kitabı" veya "Kara Kitap" adlı kitapta, Tanrı'yı gölge 



özellikleri aracılığıyla tanımanın yolu sunulmaktadır. Gezegenimizin en 

eski kültürlerinin felsefesini, mistisizmini ve büyü uygulamalarını 

kapsar. 

Kitap, felsefe, mistisizm ve pratik sorularla ilgilenen geniş bir okuyucu 

kitlesini hedefliyor!' büyü ve eski kültürlerin tarihi. 

Bu kitap özgün bir eser olduğu için yazarın anlatım tarzını 

korumaktadır. 

  

UYARILI  ​

REFERANSLAR 1 "BLACK KNLGE" HAKKINDA 

1. Birincil bilgi: rismo ve tanıdık 

o zaman "Kara Kitap" veya "Kara Büyü" kitabı hakkındaki 

efsaneye aşina değilsiniz? 

Folklor, tamamen siyah sayfalardan oluşan bir kitap olduğunu 

söylüyor. Geceleri mum ışığında içinde beyaz harfler belirir. Üç gecede 

bir kitap okuduktan sonra kişi ya üst düzey bir sihirbaz olur ya da yeni 

enerjilere ve keşiflere dayanamayarak delirir. Bu kitap büyücüler 

tarafından saklanıyor ve ana kopya Kremlin'in Sukharev Kulesi'nde 

saklanıyor ve Korkunç İvan onu kullandı. Doğaüstü bilgi arayan binlerce 

kişi, yüzyıllardır bu ve buna benzer kitapları arıyor, ama bir türlü 

bulamıyor. Folklora, mitolojiye, efsanelere sıkıca girdi. 



, bırakın içindeki bilgileri ciddi bir şekilde incelemek, anlamak ve 

yayınlamak şöyle dursun, bu kitabı okumaktan bile ümidini çoktan kesti 

. 

Uzun yıllardır eski, unutulmuş büyülü kitapları toplayan, tercüme 

eden ve yayınlayan itaatkâr hizmetkarınız Raokriom ( Kont Drakula 

ailesinin büyülü sırları (“Transilvanya Büyüsü”), eski Slav kitaplarından 

(“Sihirbaz” alıntılar) bulundu ve yayınlandı), "Navii Rechnik", "Hayvan 

Taşının Büyüsü", "Kupala Gecesinde Ateş ve Suyun Büyüsü"), "Güç 

Kitabı" (eski Babil'in büyüsü, İspanyolca'dan çevrilmiş, kitapta) 

"Büyücülük" ve "13 büyülü büyü kitabı veya sihir tarifi"), "Kara Çubuk" 

(ibid.), "Terk Edilmiş Kitaplar" hakkında bilgiler ve çok daha fazlası), 

güzel bir gün, İspanya gezisinden yeni gelmişken, ben aşağıdaki 

mektubu aldı: 

“Sevgili Raokriom! 

İlginç kitaplar için teşekkürler. Çalışmalarınız çok uzun zamandır 

ilgimi çekiyor. Şu anda basılan ezoterik ve büyülü her şeyden güçlü bir 

şekilde sıyrılıyor. 

Uzun zamandır senden yardım isteme fikrim var. Gerçek şu ki, küçük 

ve az bilinen bir organizasyon (inisiyeler grubu), bu organizasyonun 

(inisiyeler grubu) mirasını dileyen herkese ifşa etme işini bana emanet 

etti. Bu iki nedenden dolayı yapılmalıdır . Birincisi, bu tür bilgilere 

ihtiyaç duyulacağı ve ilerlemeye hizmet edeceği zamanın geldiği, ikincisi 

ise gereksiz aldatmacalardan ve spekülasyonlardan kaçınmaktır. 



Elbette kara kitabı duydunuz. Bu eski mistik öğretinin etrafında artık 

çok fazla "dehşet" büyüdü. Aldatmacalar, herkesin kara kitabın tüm 

sayfalarını toplamaya çalıştığı büyücü tarikatlarının oluşmasına yol açtı 

bile. Sahip oldukları bilgiler parça parçadır ve kitaplarına fazladan 

birçok sayfa düşmüştür. Böyle bir kitabın vereceği güç parçalı ve çarpık 

olacaktır . Ayrıca "sahte büyücülerin" tek bir amacı yoktur ve sürekli 

birbirleriyle çatışma halindedirler. 

kitabın iki kopyasına sahip . Bir diğeri Katolik Kilisesi'ne aittir. 

Kara Kitap, Asa adı verilen varisi (genellikle bir akraba) olan 

Üstad'a aittir. İnisiyelerin geri kalanına piskopos denir. Ukrayna'da üç 

büyücü piskopos yaşıyor. Usta ve ana müridi her zaman bilinmez 

kalmaya zorlanır. Diğer kara kitap inisiyatiflerinin buna ihtiyacı yoktur. 

Her piskoposun kendisi bir kitaptır. Görevimiz, gerektiğinde gerekli 

bilgileri sağlamaktır. 

İşbirliği yapmayı kabul ederseniz, bu onurdan memnuniyet 

duyacağım. 

Üç nedenden dolayı sizinle iletişime geçmeye karar verdim: 

1.​ Yaratıcılığını seviyorum. 

2.​ Becerinize güveniyorum: kitabı doğru bir şekilde anlayıp 

aktaracağınıza (bir zamanlar sizi şahsen tanıyordum - sihir üzerine 

seminerlerde tartışmalar yaptık (1989)). 

3.​ Bizimle iletişim kuran, Kara Kitabın sırrına inisiye olan 

Yukarıdan Gelen Güçler, bilgiyi yayınlamak ve sizinle çalışmak için izin 



verdiler. 

Benimle iletişim kurmak için koordinatlar mektubun metnine 

eklenmiştir. 

25 Ağustos 2007. Jonathan Shachar." 

Böyle bir mektup aldıktan sonra, elbette hemen yazarıyla iletişime 

geçtim. İlk toplantı, onun tarafından şehrin çok dışında, gece yarısı, 

Fastov yakınlarındaki efsanelerle kaplı yoğun ve eski ormanda 

planlandı. Jonathan uzun boylu, zayıf, atletik bir tipti ve uzun siyah 

sakalı vardı. 

Tanıştık. Ve hemen kara kitap konusunu ve mektupta değinilen 

inisiyasyon sistemini tartışmaya başladılar. 

Jonathan Shahar'ın yolu oldukça dikkat çekicidir. Sovyet döneminde 

mistisizme kapılarak, o günlerde çok gergin olan Krishna Bilinci 

toplumunun aktivistlerinden biri oldu. Sonra Jonathan, Kara Kitap 

Muhafızları Derneği tarafından başlatıldı. Daha sonra, orduda görev 

yaptıktan sonra, Dzogchen Budizmini incelemekle ilgilenmeye başladı, 

Tibet'i ziyaret etti ve Padmasambhava büyü okulunun dallarından birine 

kabul edilmesi teklif edildiğinde lama olmaya hazırdı. Bu teklifi kabul 

etti. Tibet'ten dönen Jonathan, çeşitli mistik gelenekleri inceledi ve 

çalışmalarını Kabala ve Ortodoks Yahudilik üzerine tamamladı. Tüm bu 

öğretiler, bu kişinin çok yönlü kişiliğinde birbiriyle çelişmedi, aksine, bu 

öğretilerde birçok benzerlik gördü ve genel olarak, Hakikat birdir, Büyü 

birdir ve yansıtıldığı mantıksal sonucuna varmıştır. tüm halkların mistik 



akımları . Bu, Jonathan'ın Evrenin yasalarını ve sırlarını özetleyen çeşitli 

mistik sistemlerin terminolojisindeki bilgisini ifade etmesine izin verdi . 

2.​ Utonaschan Shahar'ın hikayesi 

asla kitlesel okuyucu tarafından okunmaya mahkum olmayan bir kitap 

yazıldı ve yayınlandı . Uzun yıllar birkaç kişinin malı olarak kaldı. O 

zaman henüz "Kara Kitap" olarak bilinmiyordu. Bu mistik rehber , ünlü 

mistik Abraham Abulafia tarafından derlendi . Bu hacimli cildi altı 

günde yazdığına dair bir efsane var. Bununla birlikte, soru belirsizliğini 

koruyor: Abulafia, kitapta sunulmak üzere materyali hangi kaynaktan 

aldı ? Bunca zaman yemek yemedi, içmedi ve kimseyle iletişim 

kurmadı. Bu kitaba "Gölgenin Kitabı" olarak tercüme edilebilecek 

"Sefer Ha-Tsel" adı verildi. 

Yazar bu başlıkla ne demek istedi? Basit anlamı, yaratılıştaki her 

şeyin Yaratan'ın niteliklerinin şu veya bu yönünü sembolik olarak 

yansıtmasıdır. Ve sadece insanın kendisi öyle yaratıldı ki, Yüce Olan'ın 

Kendisinin bir sembolü oldu. Bununla birlikte, sembolün niteliğin 

kendisi değil, Aziz'in kendisi değil, imajı ve benzerliği olduğu 

unutulmamalıdır. Belirli niteliklerin "gölge" tekrarı, bu niteliklere 

kendileri uyum sağlama yeteneğine sahiptir. Sonra Yaradan ile yaratılan 

arasında bir geri besleme olur. Herhangi bir öğrenme süreci aslında 

böyle gerçekleşir. Ancak nesneler ve olgular bu işlemi kendi başlarına 

gerçekleştiremezler. Bunun için gerekli niteliklere yalnızca bir kişi 

sahiptir. Bu nedenle , Yaradan'ın eylemlerini, bir kişinin anlayışına ve 

farkındalığına erişilebildiği ölçüde (yani sembolik olarak) tekrarlayarak, 

kişi tüm dünyayı Mükemmel Birliğin dalgasına ayarlar. 



İbranice'de "gölge" kelimesinin kendisi sembolik bir anlama sahiptir. 

İki harften oluşur. "Tsadi" harfi, en yüksek anlamıyla doğruluğu, adaleti 

sembolize eder. "Lamed" harfi öğrenmeyi sembolize eder - Yüksek 

Gerçeklik ile alt, fiziksel dünya arasında bir bağlantı kurulması . Bu 

anlam müellif tarafından ima edilmiş, talebeleri tarafından nakledilmiş 

ve bize kadar gelmiştir. 

Daha sonra kitap, Bernardine-Cistercian manastırlarından birinin 

başrahibi tarafından İspanyolca ve Latince'ye çevrildi. Bu başrahip, 

Abraham Abulafia ile gizlice çalıştı ve kitabı Hıristiyan âlemine 

ulaştırmakla görevlendirilen de oydu. Ancak bunun zamanı henüz 

gelmemişti. Sistersiyenler, sapkınlara ve kafirlere zulmetme fikriyle 

ilişkilendirildi. Teşkilat, zorla Hıristiyanlığa geçme politikası izledi. 

1280'de, selefine dini yetkililere ihanet etmekten daha iyi bir yol 

bulamayan başka bir başrahiplik adayı bulundu. Başrahip idam edildi, 

ancak güvendiği öğrencilerinden biri kitabı bugüne kadar ayakta kaldığı 

biçimde yeniden yazdı. Metin ve çizimler, görünmez mürekkeple siyah 

sayfalara yazılmış ve çizilmiştir. Yazıt yalnızca düşük ışıkta görünür hale 

geldi. Ve ışık biraz daha parlak hale gelirse, yazı görünürlüğünü 

kaybeder. Kitabın sayfaları, kağıdı ateşten ve sudan koruma özelliğine 

sahip siyah bir renkle emprenye edildi. Ek olarak, maskeleme için ince 

kağıda tasvir edilen resimler eklendi: dini içerikli gravürler ve 

mezmurlar. 

Böylece kara kitap doğdu. Daha sonra, aşağıda açıklanacak olan bir 

geçiş ayini aracılığıyla ustadan müride aktarıldı . Kara kitabın beş 

nüshası yapıldı ve bunların tamamı Cistercian tarikatına aitti . Daha 



sonra nüshalardan biri Tapınakçılara teslim edildi ve onlar tarafından 

Britanya Adalarına transfer edildi. İngiliz usta büyücüler bu kitabı 

bugüne kadar aktardılar. 

Rönesans'ın gelişiyle birlikte, kitabın üç nüshası kilise yetkililerine 

teslim edildi ve bunlardan biri, ilki Vatikan'da depoda . Diğer ikisi, bir 

"büyücü" tarikatının ortaya çıktığı Fransa'ya götürüldü. Ustalardan biri, 

halefinin aşırı güç arzusundan şüpheleniyordu. Bu nedenle, aynı anda 

birkaç halef atadı ve her birine yalnızca birkaç sayfa verdi. Ustanın 

ölümünün ardından öğrenciler arasında iktidar mücadelesi başladı. 

Ancak barışmaları halinde iki kitap toplayabildiler . Ancak ne yazık ki 

bu olmadı. Zaten müritlerinin müritleri kitabın sayfalarını arıyorlardı. 

Bazen cinayetler bile oluyordu. Sonra, batıl inançlar ve şeytan bilimiyle 

süslenmiş, açıkçası şeytani içeriğe sahip fazladan sayfalar çıktı . 

Kitaptan bölümler, farklı dönemlerde ve farklı başlıklar altında ortaya 

çıkmış, pek çok ek bilgi ile karıştırılmıştır. Örneğin, ayrı bir kitap 

("Yüzük Kitabı") biçimindeki karma sayfaların bir kısmı Cizvit 

tarikatının eline geçti ve onlardan İlluminati toplumunun kurucusu 

Adam Weishaupt'a. 

On beşinci yüzyılda tanışabildiğim nüsha Romanya'ya geldi. Orada 

onu taşıyan iki rahibeden alındı. Kitabı görünce büyücülükle suçlandılar, 

hüküm giyip idam edildiler ve kitabı yakmaya çalıştılar. Bundan sonra 

Eflak valilerinden biri kitabı usta büyücüye iade etti ve kendisi onun 

öğrencisi oldu. Gelecekte, kitap aile içinde aktarıldı, ancak ritüel olarak 

okuyan insanlar da vardı ve kitabı ezbere öğrendiniz. Piskopos olarak 

adlandırıldılar. Rumen ve İngiliz iletim hatlarında, piskoposlar ihtiyaç 

sahiplerine gerektiği gibi bilgi verdiler. 



Sonra yukarıda bahsedilen "büyücüler" mezhebi ile bir çatışma çıktı 

ve 1876'da kitap yeni bir ustanın - çingene baronu Roman Zlat'ın, 

ardından kızı Rinata'nın ve ondan torununun - bakımına devredildi . 

Böylece yetmişlerde kitap Chernihiv'e geldi. 

Kitabın bu nüshaları her zaman dünyayı dolaşırken mistik bilmeceler 

ve varsayımlarla büyümüştü. "Gölgeler kitapları" ortaya çıktı, insan 

kurban eden ve sağa ve sola sihirbazlık yapan büyücüler hakkında 

filmler ve hikayeler ortaya çıktı. Büyü okuyan ve ruh çağıran insanlar 

kendilerine büyücü demeye başladılar . Ancak gerçek usta büyücülerin 

tüm bunlarla hiçbir ilgisi yoktur. Kara kitapta belirtilen çok fazla dış ayin 

yok . Ancak öte yandan, herhangi bir etkiyi sembolik düzeyde simüle 

etmeyi mümkün kılar . Ve semboller, insan zihninin kavrayabileceği 

manevi bir düzeye en yakın şeydir. 

Ustaların karakterlerine ve yeteneklerine göre özel yetenekleri vardı. 

Örneğin Roman Zlat, bir tasmadan tırmanarak Bulgaristan ve 

Slovakya'yı dolaştı ve Rinata, hem insanlarda hem de hayvanlarda 

herhangi bir hastalığı iyileştiren bebekler yaptı (Çin'deki Taocu rahipler 

aynı yöntemle iyileşir - Raokriom'un notu). Böylece son zanaatkar, başka 

bir kişinin hayallerini kendisininmiş gibi görebilir, önemli düşüncelerini 

okuyabilir. 

Çernigov şehrinde orduda hizmetim sırasında, kırklı yaşlarında bir 

kadın, herkesin sadece adıyla andığı birimimizin asker kantininde aşçı 

olarak çalıştı. Bir usta gibi onunla tanışma, onun inisiyatifiyle 

gerçekleşti . Meslektaşım ve ben , kalan ürünleri alıp çiftliğe götürmek 

için kantine geldik . O zamanlar, boş zamanlarımda ilk Öğretmenimin 



bana verdiği kitabı - "Bhagavad Gita" okuyordum. Ve böylece, garip bir 

kadından duydum: 

Peki Krishna nasıl? 

Bunu nasıl bildiğini anlayamadım ve yüzüme aptalca bir soru 

yönelttim. 

- Oku oku. Ve zaman olacak - gel. Sana bundan daha fazlasını 

söyleyebilirim . 

Nerede ve ne zaman bulunabileceğini sordum. 

- Ama bu gece görevden alınıp kışlaya gönderileceksiniz. Sabah 

yemek salonunda konuşuruz. 

Gerçekten "noktadan" çıkarılıp birime gönderildiğinde, ki bu birkaç 

aydır gerçekleşmedi, daha da şaşırdım. Gerçekten de bu toplantıda pek 

çok ilginç şey öğrendim. Esnafın ailesinin tarihini öğrendim, aynı 

zamanda kara kitabın tarihini de öğrenip yazdım. 

Sonra yazın ender bir izin gününde "noktada" yanıma geldi ve bir 

kitap getirdi. Akşam saat on ikiden sonra törene başladık. Siyah 

eldivenler dahil tamamen siyah giyinmek zorunda kaldım ve kafama 

içinde bir şamdan ve bir mum olan siyah bir şapka koydum. 

İnisiyasyonu merdivenlerin altındaki küçük bir dolapta gerçekleştirdik. 

Pencere yoktu ve çok az yer vardı. Zanaatkar kadın şöyle dedi: "Bizi 

emriyle kutsayan ve ateş yakmamızı emreden, tüm dünyanın Yüce Kralı 

Rabbimiz Tanrı, Ne mutlu sana!" Sonra iki mum yaktı ve onlardan 



kafamda bir mum yaktı ve "Kutsal Olan'dan gelen ışık" ifadesine devam 

etti. 

Sonra arka arkaya durduk ve dört ana yönün her birine saat yönünde 

dönerek (ilk dönüş 180 derece , ikinci dönüş 90, üçüncü dönüş 180, 

dördüncü dönüş 90) dedik: 

"Dinle ey dünya, Allah bizim Rabbimizdir, Tek Allah'tır", 

Krallığının Adı sonsuza dek kutsansın," diye ekledi ve kapıdan çıkıp 

gitti. Başlarda yüzüm kapıya dönük, törenin sonunda ise yüzüm 

merdivenlere dönük ve sırtım kapıya dönüktü. 

Aynı ayin, meditasyon, şifa ve diğer kutsal faaliyetlerden önceki 

alanı kutsamak için kullanılır . Tek fark, mumların bir şamdan üzerinde 

yakılması ve son dönüşün 90'da değil 270'te yapılmasıdır. 

Sonra oturdum ve yüksek sesle okumaya başladım. Başlangıçta 

anlamadığım bazı kelimelerin veya ses kombinasyonlarının Latince 

transkripsiyonu vardı. Çok uzun bir dua gibiydi. Ustanın talimatlarına 

göre her harfi, her kelimeyi söyledim ve yankıyı dinledim. Bunu 

söyleyenin ben olmadığım, başka biri olduğu ve yalnız olmadığı hissine 

kapıldım . Sonra diyagramlar ve çizimler başladı ama sesler gelmeye 

devam etti. Sayfaları nasıl çevirdiğimi anlamadım ama her diyagramı net 

bir şekilde anladım. Çizimler ve harfler karanlıkta dans ediyordu. Zaman 

duygusu kaybolmuştu. 

Kendime geldiğimde çoktan sabah olmuştu. Mum yandı, bacaklar 

uyuştu. Maestro kitabı aldı ve tek kelime etmeden gitti. Bir hafta sonra 



bana kitabı bitiren metni anlattı - diyagramlar ve semboller üzerine 

yorumlar. Metin İspanyolcaydı ve hemen okuyamadım. 

ve doğaüstü olana karşı tavrım büyük ölçüde değişti . Geçmişte 

başıma pek çok olağan dışı şey geldi ama hepsi bende yalnızca kontrol 

edilemez bir korku uyandırdı. Şimdi sürekli kuvvetlerin varlığı hissine 

alışmam gerekiyordu. Onlara karşı bir avantaj hissettim ve korkmadım. 

Gelip yemek ya da sevişme istediğinde evcil hayvan gibi bir şeydi. 

İşte benim değil, askerdeki yoldaşımın başına gelen bir olay, tam da 

askere başladığım gece. Dobryanka köyü yakınlarındaki bir eğitim saha 

kampındaydılar. İki Oleg ve Sergey odaya yerleşti. Sergei bir sağlık 

görevlisiydi ve terhis edilmek üzereydi. Gece yoktu , köyde "kaçak" idi 

ve sadece sabah geldi. Ve işten bıkan Oleg yatağa gitti. Sonra gece 

birinin horlamasından uyandı. Sergei'nin yatağı biraz uzaktaydı ve 

üzerinde kimse yoktu. Ve Oleg'in yatağının yanında şiltesiz bir tane daha 

vardı - sadece çıplak bir ağ. Ve üzerinde kıvrılmış yatıyordu ve 

üniformalı bir adam uyuyordu. Oleg uzandı ve tekrar uykuya daldı. 

Başka biri olduğu, ancak sabah ortaya çıktı. Daha sonra paraşüt 

servisinden bir teğmen, Dobryanka kampında böyle bir olayın ilk kez 

meydana gelmediğini söyledi. Biri gelir ve uyur. Hatta takma adı 

Dream'di. 

İkinci hikaye, hizmetimin en başından beri sürdü. Koruduğum 

binanın ikinci katındaki odalar ruh tarafından seçilmişti. Sevgiyle 

Bumborashka olarak adlandırıldı . Ruh, simülatörlü kapalı odayı, 

kurutuculu ofisi sevdi ama özellikle birimlerden birinin giyinme odasını 

beğendi. Sadece geceleri yaramazdı: Rus vatandaşı olmayan tek bir kişi 



bu odada uyuyamazdı. Uyuduğunuz anda yüzünüze yumuşak bir “atkı” 

düşer ve siz uyanana kadar nefes almanıza izin vermez. Benden önce 

Korelileri ve Özbekleri uyanık tuttu. Sonra ben ve Azerbaycanlı 

İbrahim. Ve oda gece için kapanmaya başladıktan sonra. İnisiyasyondan 

sonra ruhun nerede olduğunu hissetmeye, hareketlerini hissetmeye 

başladım ve onun yüksek sesle, özellikle ruhani kitaplar ve şiirler 

okumayı sevdiğini öğrendim . İbrahim artık geceleri binada kalmıyordu 

ve ruh artık beni rahatsız etmiyordu. 

Ayrılmak üzereyken yanımıza yeni bir sağlık görevlisi geldi. Adı 

Ivan'dı, aslen Sibiryalıydı ve bir şamanın çırağıydı. Küçükken asker olan 

babası onu tedavi için bir şamana götürdü. Ivan zayıf ve hasta bir 

çocuktu ve resmi tıp ona pek yardımcı olmadı. Şaman onu iyileştirdi ve 

sonunda öğrencisi olarak aldı. 

Ve sonra bir gün, diğer meslektaşlarımın isteği üzerine, şamanımız, 

onları hizmet boyunca acımasızca süren patronlarına hafifçe uğursuzluk 

getirdi. Savunmasında , asteğmenin geniş bir ailesi ve saygın bir yaşı 

olduğu söylenmelidir . İşini gerçekten kaybetmek istemiyordu ve bu 

nedenle elinden gelenin en iyisini yaptı. 

Bu "iş" i zamanında fark ettim. Arkadaşımdan yardım istemek 

zorunda kaldım çünkü bu "acımasız şamanizm" ile kendim baş 

edemedim. Sırayla okuyarak suda birlikte okuyoruz. Aynı zamanda öyle 

bir his vardı ki bir şey dili bağlayıp ağzı kapatıyor. Suyumuzu aldıktan 

sonra hasta normale döndü. Ve hatta geri dönüş darbesinden 

uzaklaştığında Ivan ile arkadaş olduk. 



Bir keresinde izindeyken Ustamı ziyarete geldim ve o bana yemek 

pişirmeyle ilgili durumu etkilemenin bir yolunu gösterdi . Böylece, 

örneğin, hastalığın nedenini ortadan kaldırabilir veya herhangi bir 

engelin (bürokratik, olaylı, duygular, kötü alışkanlıklar) üstesinden 

gelebilirsiniz. Hastalık, tıpkı diğer engeller gibi, bir enerji 

durgunluğudur . Bir durgun enerji bloğu, örneğin bir soğanla 

ilişkilendirilebilir . Ardından, kesip kızarttığınızda, bloğun enerjisi odak 

dışı olacaktır. Bu durumda, bilgi yükü kaybolur. Daha sonra soğan 

yiyerek bu sistem üzerinde baskın etkilerini kurarlar. Tüm enerjisi 

ustanın emrine verilir ve kararlı bir iletişim kanalı oluşur (klavyeden 

bilgisayara giden bir tel gibi). Farklı ürünler, farklı enerji bilgisi 

bloklarının sembolleri olarak hareket edebilir. Bu nedenle pancar çorbası 

pişirerek veya salata yaparak birkaç görevi hemen halledebilirsiniz. 

Tabii ki, bu bloklar hem işin başında hem de planlanan sonuçta bilgi 

açısından uyumlu olmalıdır. Ayrıca, bunun çalışması için gereken birkaç 

ek koşul vardır. 

Önceden tanımlanmış enerji türlerini yakalamak için aynı yöntemi 

kullanabilirsiniz . Bu yöntem daha güvenlidir. En iyi sonucu elde etmek 

için, renkleriyle istenen kaliteyi simgeleyen meyveleri bütün olarak alın 

veya ihtiyaç duyulan enerjiyi simgeleyen çok sayıda meyve (veya 

bunların parçalarını) alın. Böylece, olumsuz bir etkinin enerjisini 

kendine ve vurana zarar vermeden emebilir . 

Terhis olduktan sonra tamamen farklı bir hayat geldi. Her şeyin bir 

şekilde yabancı ve olağandışı olduğu gerçeği, bir dizi başarısızlık, 

depresyon ve hastalıkla daha da karmaşık hale geldi. Bu durumda, hiçbir 

şeyi doğru dürüst yapamadım. Anlaşıldığı üzere, bu, tüm ince 



seviyelerde gerekli bir yeniden yapılanma dönemiydi. 

Bu tür tasfiyeler daha sonra birkaç kez tekrarlandı, ancak ilkinde 

hayatta kalmak imkansız gibi görünüyordu. 

Ve sonra beklenmedik bir gelişme oldu. O zamanlar her türlü 

şamanik uygulamaya ilgi duyuyordum, ciddi şekilde uygulayan 

insanlarla iletişim kuruyordum ve kendim de bir şeyler denedim ama pek 

iyi gitmedi. Elbette farklı "güç yerleri" ile ilgileniyordum. 

Castle Hill'e tırmandım . Orada oturdu ve düşündü. Sonra dondu 

(kıştı). Yaptıklarımı gerçekten anlamayarak, manastıra giden patikaya 

gittim ve koştum. Yol buzla kaplıydı, hiçbir basamak görünmüyordu. 

Düz olsaydı ve etrafta taş ve demir borular olmasaydı, kızakta olduğu 

gibi üzerinde kaymak mümkün olurdu. Ayaklarına dokunmadan koştum. 

Yerin üzerinde uçuyormuş gibi bir his vardı. Yeni bir insan olarak dibe 

vurdum . Kendime ve dünyaya karşı tavrım çok değişti. Yeni fırsatlar, 

birçok yeni bağlantı var. Edindiğim bilgi net bir sistem oluşturdu. Bana 

enerjiyle çalışma konusunda kendi yöntemlerimi bulma fırsatı verdi. 

Tarot kartlarıyla çalışmanın yeni bir yolu çizilmiştir. Onların yardımıyla 

şu andaki gerçek durum görüntülendi ve düzeltilmesi gerçekleştirildi. 

Daha sonra bu sistem geliştirildi, yeni unsurlar tanıtıldı. Şimdi 

"Numerolojik Tarot" adını verdiğim bu aracı kullanmaya devam 

ediyorum, bu Tarotlar artık bilinen destelere hiç benzemiyor. 

"Uçuşumdan" sonraki dönem, özellikle ilginç insanlarla tanışma 

açısından zengindi . O dönemde, birkaç yüz yaşında olduğunu iddia eden 

genç bir İngilizce öğretmeni olan Maria ile tanıştım. Mary, bir grup 



Shakta'nın lideriydi. Ben sadece grubundan bir kadına enerji yardımı 

sağlıyordum . Bu, Maria'nın ilgisini çekti ve o, birbirini tanımak için 

özgün bir yol izledi. 

Gece geç saatlerde metroyla eve gidiyordum. Arsenalnaya 

istasyonunda bir kadın arabaya bindi ve kapıda önümde durdu. Soğuk 

bir dalga hissettim ve otomatik olarak korumaya geçtim. Birden yanımda 

oturan adam bayıldı. Onu kendilerine getirdiklerinde zaten durağım 

oradaydı. Kurbanla ilgili her şeyin yolunda olduğundan emin olduktan 

sonra dışarı çıktım ve yabancı beni takip etti. Hemen yanıma gelip 

kendini tanıttı ve ardından beni kendi grubunun derslerine davet etti. 

Okullardan birinin spor salonunda toplandılar. Salona girdiğimizde 

yaklaşık yirmi kadın nilüfer pozisyonunda oturuyordu. Bizimle birkaç 

adam geldi. Herkes Maria'yı selamladı. 

Bu olağanüstü kadın havada yükselebiliyordu (ki bunu her sınıfta 

yapıyordu ), bir şeyleri değiştirebiliyordu - bazen bir şey diğerine 

dönüşüyordu. Güçleriyle iyileşti. Müşterilerinin hepsi iktidardaydı ve 

parası vardı ve o sadece tavsiye üzerine kabul etti. Birkaç yıl konuştuk, 

deneyim alışverişinde bulunduk. Ve hala öğrencileriyle iletişim 

halindeyiz. 

Rusanovka'da kışın yüzmek için kıyıya yakın buzların kırıldığı küçük 

bir park var. Ve orada sertleştirme de yaptım. Bir gün sabah erkenden 

deliğin yanında alışılmadık biriyle karşılaştım. Benimle aynı anda geldi , 

ceketini çıkardı ve tam kıyafetlerinin içinde ince bir buz kabuğunu 

kırarak suya girdi . Adam intihar edecek diye korktum, deliğe koştum. 



Zaten kıyıya doğru açık gözlerle suyun altında yürüdü. Alışılmadık bir 

yıkanan delikten çıktı, en yakın çalıların üzerine yavaşça bir plaj 

giyinme odası görünümü inşa etti, kıyıda bıraktığı kuru kıyafetleri giydi 

ve gitti. 

Onu ikinci kez otobüs durağında dururken gördüm. Bu adamı ak 

sakalı ve eski moda kıyafetlerinden tanımak zor olmadı. Yaşlı, 

Rusanovsky kanalını onurlu bir şekilde takip etti ve virajda kayboldu. 

On dakika geçti ve o karşı taraftan belirdi, hâlâ kanal boyunca 

yürüyordu. Doğru zamanı bulmak için saatime baktım ve beklemeye 

başladım . Yedi dakika sonra, daha önce gittiği yönün tam tersi yönde 

yeniden belirdi. Rusanivka civarında yedi dakika! 

Onu durdurmak için köprünün karşısına koştum ama bir daha 

görünmedi . Yine de bu adamla tanıştığım için şanslıydım. Sabah yine 

çukurda buluştuk . Tüm prosedürden sonra, ayrılmak üzereyken ve ben 

nasıl sohbete başlayacağımı bilmediğimde, kendisi bana döndü: 

"Bir şey sormak istedin genç adam. 

Kendimi ona tanıttım ve ne yaptığını sordum. Hayatı boyunca sabah 

namazından önce abdest aldığını söyledi ve akşam beni yanına davet 

etti. 

Rav Yaakov, bedeni olduğu kadar ruhu da iyileştiren bir doktordu. 

Sonra yüz üç yaşındaydı. Çok zor bir hayat yaşadı. Savaş yıllarında 

sadece bir toplama kampı olan şey. Ve buna rağmen, yıllarında pratisyen 

bir cerrahtı ve düşüncelerini dikkat çekici bir şekilde açıkça ifade etti. 



Onu çok şaşırtan kitaptan bahsettim. Tabii ki ona bir Kabalist olup 

olmadığını ve genel olarak Kabala'nın ne olduğunu sordum. O zamanlar 

bunun bir tür Yahudi büyüsü olduğunu düşünmüştüm. Rav Yaakov, 

bunun isimlerle ilgili olmadığını söyledi. En gerçek anlamıyla. Çok basit 

şeyler, eğer doğru olduklarını bilirseniz, gerçekten büyük bir fark yaratır. 

Sonra bu basit şeyler üzerinde, onlara bağlı kalırsanız, hayatınızı ve tüm 

dünyayı Işıkla doldurmanıza izin veren anlayış ve derin bilgi gelişir. 

Hayatın her anı kutsaldır ve sadece kutsal eylemlere izin verir. İlim sonra 

gelir, başlangıç ise Cenâb-ı Hakk'a tevekküldür. 

Aynı sıralarda Buda'nın öğretilerini incelemeye başladım. 

Başlangıçta, Japon usta Tanaka Yamada'dan onun geleneğine inisiyasyon 

aldım. Bu Usta, gerçek bir tantrik yoga ustası, dövüş sanatları ustası ve 

yetenekli bir şifacıydı. Okulunda Tibetli lama Tulku Akong'dan 

inisiyasyon aldım ve bana bazı Naljor (Tibet yogası) teknikleri öğreten 

ve Nyingthig Randröl'e (Dzogchen uygulamalarından biri) derin bir 

inisiyasyon sağlayan Moğolistanlı bir lama olan Namkhai Chokyi ile 

tanıştım . Lama Namkhai Chokyi, Tibet Budizminin eski Nyingma 

geleneğine aittir. Gençliğinde bir sporcuydu. O zamanlar güreşle 

uğraşıyordu - dağcılık . Ve sonra bir gün, Himalayalar'daki bir eğitim 

tırmanışı sırasında, Öğretmeniyle karşılaştı. Dağlarda yüksek bir 

mağarada yaşıyordu. Tırmanış bittiğinde, Usta ile konuşmak için tekrar 

dağlara tırmandı. Namkhai adını ve Sığınağı ondan aldı. Hâlâ 

Gurusu'ndan öğreniyor ve onu sık sık Nepal'de ziyaret ediyor. Ayrıca 

inisiyasyonlar aldı ve Tulku Urgyen Rimpoche ile çalıştı. 

Daha pek çok ilginç insanla tanıştım ve benimle paylaştıkları bilgelik 

için onlara minnettarım. 



3.​ Ursiorik referanslar 

Jonathan'ın hikayesinden sonra , söylediği her şey hakkında daha fazla 

bilgi edinmek için biraz tarihsel araştırma yapmaya karar verdim . 

Ansiklopedik referans. Abulafia, Abraham (1240 - 1291'den sonra), 

mistik , Zaragoza'da (İspanya) doğdu. İlahi varlığın akılcı 

açıklamalarıyla ya da Teosofik Kabala'nın sunduklarıyla tatmin 

olmayarak , öğretisini Tanrı ile birlik kurma umuduyla kutsal dilin 

kullanımına dayalı olarak yarattı. Şiddetli bir münzevi, İlahi olanla 

temasın sürekli dua yoluyla yapılabileceğine inanıyordu . Abulafia, 22 

alfabetik alfabedeki harflerin mistik anlamı doktrinini tanıttı ve gematria 

adı verilen, Kutsal Yazıların harflerinden yeni anlamlar çıkararak 

harflere sayısal bir değer veren bir teknik geliştirdi. Kendisini bir 

peygamber ve Mesih olarak görerek öğretilerini İspanya, İtalya ve 

Yunanistan'a yaydı. 1280'de , Yahudi halkının Kutsal Topraklara 

gitmesine izin vermesi için Papa III. Nicholas ile görüşme girişiminde 

bulundu . Abulafia mucizevi bir şekilde ölümden kurtuldu ve birkaç 

hafta hapis yattıktan sonra Apennine yarımadasını terk etti. Sicilya'ya 

gitti ve daha sonra Camino adasına yerleşti. Abulafia, 1291'de tarihi 

sahneden kaybolur ve ne koşullar ne de ölüm tarihi hakkında herhangi 

bir bilgi yoktur. Sefer ha-Ot (İşaretler Kitabı, 1285-1288) ve Imre 

Schaefer (Güzel Sözler, 1291) ünlü eserleri arasındadır. 

Abulafia'nın hayatının felsefi sistemi ve dönemlerinin kısa bir 

açıklaması. Araştırmacı ve yayıncı G. Scholem'in materyallerine 

dayanarak verilmiştir (en ünlü eser “Yahudi Mistisizmindeki Ana 

Eğilimler”). 



Abraham Abulafia açıkça ilahi vahye güveniyor. Bu kadar çok 

aydınlatıcının ve yorumcunun ölçülü davranması şaşırtıcı değil: Felsefi 

literatürde sözde epigrafik biçimlerin yeniden canlanmasına doğrudan 

yol açan faktörlerden biri rolünü oynayan bir nitelik. Sözde epigrafi, 

kökenini iki dürtüye borçludur: psikolojik ve tarihsel. Psikolojik uyaran 

alçakgönüllülükten ve ilham armağanına sahip gerçek mistik kişinin 

övünmekten kaçınması gerektiği bilgisinden gelir . Aksine, tarihsel 

dürtü, yazarın çağdaşlarını etkileme arzusuyla bağlantılıydı. Tarihsel 

süreklilik ve otoritenin kutsallaştırılması arayışının ve edebiyatı İncil'den 

veya diğer Kutsal Yazılardan bazı büyük isimlerin parlaklığıyla süsleme 

arzusunun nedeni budur. 

Tuhaf bir tesadüf eseri - veya belki de tesadüften daha fazlası - 

Abulafia'nın ana eserleri ve Zohar kitabı neredeyse aynı zamanda 

yazılmıştır. Hem birinci hem de ikinci yönün, vecd ve teozofik olarak 

adlandırmanın uygun olacağı iki karşıt yönün gelişiminin doruk 

noktasına işaret ettiğini söylemek abartı olmaz . Teosofik yön daha sonra 

tartışılacaktır. Tüm farklılıklarına rağmen , belirli bir birlik oluştururlar 

ve yalnızca her ikisinin analizi sonucunda İspanyol mistik düşüncesinin 

kapsamlı bir resmi oluşturulabilir. 

Ne yazık ki, Abulafia'nın sayısız ve genellikle çok ciltli 

incelemelerinin hiçbiri yayınlanmadı, Zohar ise yetmiş veya seksen 

baskıda dolaşıyor. Abulafia'nın risalelerinden hiçbiri, 19. yüzyılda derin 

bir mistisizm anlayışı arayan birkaç Yahudi alimden biri olan Jellinek'in 

üç yazısını ve diğer eserlerinden birkaç alıntıyı yayınlamasına kadar 

ortaya çıkmadı. Bu daha da dikkate değer çünkü Abulafia çok üretken 

bir yazardı ve bir zamanlar kendisi hakkında yirmi altı kabalistik ve 



yirmi iki kehanet eserinin yazarı olduğunu belirtmişti. Bunlardan ilki pek 

çoğu korunmuştur ve bazıları bugüne kadar büyük bir üne sahiptir. 

Mistik fikirlerin şefi olarak Abulafia, çok büyük bir etkiye sahip 

olmaya devam etti. Bunu, eserlerinin dikkate değer bir mantık, dil 

şeffaflığı, konuya derinlemesine nüfuz etme ve göze çarpan derinlik ile 

karakterize olmasına borçludur . Peygamberlik ilhamına giden yolu ve 

onun aracılığıyla İlahi Olan'ın gerçek bilgisine giden yolu bulduğuna 

inanarak, sözlerini her dikkatli okuyucunun kalbine ulaştırmak için 

elinden gelenin en iyisini basit ve anlaşılır bir dille yazmaya çalıştı . 

Hatta sadece teorilerini açıklamakla kalmayan, aynı zamanda pratik bir 

rehber görevi gören birkaç el kitabı bile derledi . Bu avantajlar , 

amaçladığından daha erişilebilirdi . Talimatları, yalnızca kendisinin her 

zaman olduğu gibi ortodoks inananlar için değil, aynı zamanda onu arzu 

eden herkes için uygulanabilirdi . Dönemin filozoflarının bunları 

yayımlamaktan kaçınmalarının nedenlerinden biri de muhtemelen budur 

. Görünüşe göre , büyük ilgi uyandıran meditasyon yöntemi genel halk 

tarafından bilindiğinde, sadece seçilmiş birkaç kişinin ona 

yönelmeyeceğinden korkuyorlardı . Elbette mistiklere vahyedilen vahiy 

ile Mukaddes Yazıların Vahiyi arasındaki çelişkinin açık bir çatışmaya 

yol açma tehlikesi her zaman olmuştur. Abulafia'nın çalışmalarının elde 

ettiği başarı, bu olasılığı her zamankinden daha gerçek hale getirdi. 

Böylece Abulafia'nın tüm mistik yönü gizli ve gayri resmi olarak 

varlığını sürdürdü. Abulafia'nın eserlerini halktan saklayarak, kendinden 

geçmiş maceralara kapılan ve mistik vizyon yeteneğine sahip 

olduklarına dair tehlikeli iddialarda bulunan uygun eğitimi olmayan 

insanlardan kaçınmaya çalıştılar. 



Kural olarak, saygısız mistikler - kendi başlarına okuyan ve 

okullardan geçmeyen insanlar - her zaman sapkın görüşlerin taşıyıcıları 

olabilir . Mistikler, temel bir gerekliliği öne sürerek bu tehlikeyi 

önlemeye çalıştılar : Sadece Kutsal Yazıları bilen bilginler, mistik teori 

ve pratiğin sırlarına inisiye edilecekti. Bununla birlikte, gerçekte, 

ortodoks eğitim almış olanların hiçbir sıkıntısı yoktu. Bu nedenle 

Museviliğe yeni bir bakış atabilen bu insanlar, peygamberlik ve vizyoner 

tasavvufta yeni bir dal geliştirdiler . 

Kendiliğinden coşkuları sayesinde, bu erken dönemin statikçileri 

genellikle skolastikliğin baskıcı baskısını alt etmeyi başardılar ve 

uzlaşmaya tüm hazır olmalarına rağmen, bazen onunla çatışmaya 

girdiler. 1300'de sona eren okült bilginin altın çağında, sonraki 

dönemlerin aksine, temsilcilerinin çağdaşlarının gözünde kural olarak 

seçkin hukuk öğretmenleri olmadıkları da vurgulanmalıdır . Abulafia bir 

istisnadır, çünkü Talmud onun çıkarlarının bir parçası değildir. Ancak bu 

eksiklik, çağdaş felsefedeki en kapsamlı bilgi birikimiyle telafi edildi ve 

özellikle sistemik nitelikteki yazıları , o dönemin ölçütlerine göre yüksek 

eğitimli bir kişi olduğu gerçeğine tanıklık ediyor. 

Abulafia'nın hayatı ve kişiliği hakkında neredeyse özel bir bilgi 

kaynağı, kendi yazılarıdır. Abraham ben Shmuel Abulafia, 1240 yılında 

Zaragoza'da doğdu ve gençliğini Navarre krallığındaki Tudela'da geçirdi 

. Babasının rehberliğinde, İncil'i ve onun yorumlarını ve İbranice 

dilbilgisini inceledi ve Mişna ve Talmud'un temellerini öğrendi. Babası 

öldüğünde on sekiz yaşındaydı. İki yıl sonra İspanya'dan ayrıldı ve Orta 

Doğu'ya gitti ve burada daha sonra yazdığı gibi, ötesinde on kayıp 

kabilenin yaşadığı varsayılan efsanevi Sambation nehrini buldu. 



Suriye'deki Franklar ve Sarazenler ile Eretz Israel arasındaki çatışmalar, 

kısa süre sonra onu Acre üzerinden Avrupa'ya dönmeye sevk etti. 

Yunanistan ve İtalya'da on yıl geçirdi. 

Abulafia, dolaştığı yıllar boyunca kendini felsefe çalışmalarına, 

özellikle de hayatının sonuna kadar coşkulu bir hayranı olarak kaldığı 

İbn Meymun'un felsefesine adadı. Tasavvuf ile Maimonides'in görüşleri 

arasındaki uzlaşmaz çelişkiyi görmemekle kalmadı , aynı zamanda kendi 

mistik teorisini , ilginç bir mistik yorum yazdığı The Instructor of the 

Waverers'ın bir devamı olarak gördü. Son araştırmaların kanıtladığı gibi, 

aynı ruhani akrabalık, kendisinden önceki herhangi bir skolastikten çok 

daha büyük bir etkiye sahip olduğu büyük Yahudi rasyonalist ile 

Hıristiyan mistik Meister Eckhart arasında da vardı. Büyük skolastikler 

Thomas Aquinas ve Albertus Magnus, İbn Meymun'dan çok şey 

öğrenmiş ve ondan çok şey benimsemiş olmalarına rağmen, Joseph 

Koch'un zamanımızda kurduğu gibi, büyük Hıristiyan mistik açısından 

onunla sık sık tartışırken, İbn Meymun'un otoritesi sadece St.'den sonra 

ikinci oldu. Augustine. Benzer şekilde Abulafia, teorileri ile İbn 

Meymun'un teorileri arasında mantıksal bir bağlantı kurmaya çalıştı . 

"Sefer Yetzirah" ile birlikte yalnızca "Rehber"in Kabala'nın gerçek 

teorisini oluşturduğuna inanıyordu . 

Bu çalışmalarla eşzamanlı olarak, onun üzerinde çok büyük bir etkisi 

olmamasına rağmen, görünüşe göre çağının Kabalistik öğretileriyle 

derinden meşgul oldu. 1270'te İspanya'ya döndü ve kendini tasavvuf 

çalışmalarına kaptırarak üç veya dört yıl orada yaşadı. Barselona'da 

Sefer Yetzirah'ı ve on iki tefsirini incelemeye başladı ve aynı zamanda 

hem felsefi hem de Kabalistik sorularla yakınlığını keşfetti. Burada, 



görünüşe göre, üyeleri "Kabala'nın üç yöntemi olan gematria, notarikon 

ve tmura'nın yardımıyla" mistik kozmoloji ve teolojinin en içteki 

sırlarına girebileceklerine inanan belirli bir çevre ile temas kurdu. 

Abulafia, akıl hocası olan ve onu Sefer Yetzirah'ın gerçek anlamıyla 

tanıştıran bir hazan olan Baruch Tagarmi'den özel olarak söz eder. Bu 

Kabalistin "Sefer Yetzir"in sırları hakkındaki "Kabale'nin Anahtarları" 

adlı eseri korunmuştur. Ona göre, bu sırların çoğunu sadece 

yayınlamakla kalmayıp, hatta onları yazmaya bile yetkili hissetmiyordu . 

“Bunları yazmak istiyorum ama buna iznim yok, yazmak istemiyorum 

ve yazmaktan da kendimi alamıyorum. Bu nedenle, yazıp ara veriyorum 

ve yeni girişlerde yazılanlara atıfta bulunuyorum. Bu benim yöntemim." 

Abulafia'nın kendisi bazen mistik edebiyatın çok karakteristik 

özelliği olan bu tarzda yazdı . Öğretmeni tarafından geliştirilen 

kendinden geçme tekniğine dalmış olan Abulafia kendi yolunu buldu. 

Otuz bir yaşına geldiğinde (o sırada Abulafia Barselona'da yaşıyordu), 

üzerine kehanet ruhu indi. Tanrı'nın gerçek adını biliyordu ve vizyonları 

vardı, ancak 1285'te kendisinin yazdığı, bazılarının iblisler tarafından 

kafasını karıştırmak için gönderildiğini, böylece "öğle vakti kör bir adam 

gibi yolunu el yordamıyla aradı. sağ elinde şeytanla on beş yıl. Ancak, 

peygamberlik bilgisinin doğruluğuna tamamen ikna olmuştu. Yeni 

öğretisini tanıtmak için bir süre İspanya'da seyahat etti, ancak 1274'te 

anavatanını ikinci ve son kez terk etti ve o zamandan beri İtalya ve 

Yunanistan'ı dolaştı. İtalya'nın çeşitli şehirlerinde, kısmen İbn 

Meymun'un felsefesine dayanan yeni yöntemini öğrettiği müritler edindi 

. Onlardan ilham alan kısa süreli tutku, anlık zevk, aynı hızla yerini 

hayal kırıklığına bıraktı ve Capua'dan gelen değersiz öğrencilerinden acı 



bir şekilde şikayet etti. 

Raziel ve Zechariah gibi gerçek adı "İbrahim" ile aynı sayısal değere 

sahip isimlerle kendisinden bahsetmeyi tercih ettiği birkaç peygamberlik 

eseri yazdı . Daha önce çeşitli öğrenilmiş konularda risaleler yazmış 

olmasına rağmen , peygamberlik vizyonlarının kendisine görünmeye 

başlamasından sekiz yıl sonra, kendi sözleriyle, gerçekten peygamberlik 

niteliğinde eserler yazmaya başladı. 1280'de, mesleğinden ilham alarak, 

olağanüstü derecede riskli ve anlaşılmaz bir görev üstlendi : Papa ile 

görüşmek ve onunla "Yahudiler adına" müzakere etmek için Roma'ya 

gitti. Görünüşe göre, bu sırada Mesih olarak seçilmişliği hakkında 

düşünceler besledi. O zamanlar çok popüler olan bir kitapta Mesih'in 

papaya böyle bir elçisi hakkında okuyabilirdi. Ünlü kabalist Moses ben 

Nachman ile mürted Pablo Christiani arasında 1263'te meydana gelen bir 

anlaşmazlığı anlatıyordu. Tartışmada Nachmanides şunları söyledi: 

“Günlerin sonu geldiğinde, Mesih, Tanrı'nın emriyle papaya görünecek 

ve ondan halkını serbest bırakmasını isteyecek ve ancak o zaman, daha 

önce değil, onun gelişine inanacaklar. ” 

Abulafia'nın kendisi, papanın "Raziel'in Yahudiler adına müzakere 

etmek için Roma'ya geldiğinde tutuklanmasını ve hiçbir koşulda onu 

görmesine izin verilmemesini, ancak şehir dışına çıkarılıp yakılmasını" 

emrettiğini anlatır. Bunu duyan Abulafia, ona göre hiç utanmadı ve 

meditasyon ve mistik hazırlıklara başladı. Vizyonlarına dayanarak, 

mucizevi kurtuluşunun anısına daha sonra "Tanıklık Kitabı" adını 

vereceği bir eser yazdı. Çünkü papayla tanışmaya hazırlanırken, kendi 

anlaşılmaz deyimiyle "iki ağız" büyümüş ve şehir kapılarına girdiğinde 

papanın - o III. Nicholas'tı - gece aniden öldüğünü öğrenmiştir. Abulafia, 



Fransiskanlar Koleji'nde yirmi sekiz gün tutuldu, ancak daha sonra 

serbest bırakıldı. 

Sonra Abulafia birkaç yıl İtalya'da dolaştı. En uzun süreyi Sicilya'da 

geçirdi. Hayatta kalan yazılarının neredeyse tamamı, çoğunlukla 1279 ile 

1291 yılları arasında, hayatının İtalyan döneminde yazılmıştır . 1291'den 

sonra Abulafia'nın kaderi hakkında hiçbir şey bilmiyoruz. Onun 

tarafından yazılan peygamberlik niteliğindeki veya Tanrı'dan ilham alan 

yazılardan yalnızca Apocalypse Sefer ha-ot, alışılmadık ve anlaşılması 

zor bir şey olan İşaret Kitabı hayatta kaldı. Aksine, öğretilerini açıkladığı 

incelemelerin çoğu, bazıları önemli sayıda el yazması olarak hayatta 

kaldı. 

Peygamberlik ilhamına sahip olduğu iddiası ve bazı eylemleri, 

çağdaşlarının çoğunu düşmanlarına dönüştürdü, çünkü sık sık düşmanlık 

ve zulümden yakınıyor. Yahudilerin kendisine karşı Hıristiyan yetkililere 

yaptığı ihbarlardan bahsediyor ki bu, görünüşe göre kendisinin bir 

peygamber gibi davranması ve Hıristiyanlar nezdinde olmasıyla 

açıklanıyor. Tanrı'nın kendisini her şeyden önce gönderdiği, inançlarının 

gücünde Yahudileri geride bırakan bazı Hıristiyanlarla tanıştığını 

yazıyor. Abulafia, Yahudi olmayan mistiklerle olan ilişkisinden iki kez 

bahseder. Bir yerde , onlarla Tevrat'ı yorumlamanın üç yöntemi (gerçek, 

alegorik ve mistik) hakkında konuşurken, aralarında hiçbir tutarsızlık 

olmadığını fark ettiğini yazıyor . Onlarla gizli bir konuşma yaparak, 

"onların" dünya halkları arasında salihlere "ait olduklarını ve herhangi 

bir dinin aptallarının sözlerinden kimsenin sakınmaması gerektiğini 

gördü, çünkü Tora gerçek öğretmenlerin eline teslim edildi. bilgi. Başka 

bir yerde, arkadaş olduğu ve ruhunda Tanrı'nın Adını bilme arzusunu 



uyandırdığı bir Hıristiyan bilginle bir tartışmasını anlatır. "Ve bununla 

ilgili başka hiçbir şey açıklanmamalı." 

Bazı bilim adamlarının varsayımlarının aksine, Abulafia'nın bu 

bağlantıları, onun Hıristiyan görüşlerine özel bir ilgi duyduğunu 

göstermez. Aksine o, Hıristiyanlığın açık sözlü ve sadık bir muhalifiydi. 

Doğru, diğer birçok çağrışımla birlikte, bazen kasıtlı olarak tam olarak 

üçlü formüllere benzeyen formüller kullanır, ancak onlara hemen 

orijinaliyle hiçbir ilgisi olmayan tamamen farklı bir anlam verir . 

Bununla birlikte , paradokslara olan eğilimi ve kehanet iddiaları, daha 

katı ortodoks eğilimi ondan uzaklaştırdı. Gerçekten de, kişisel mistik 

deneyimlerine güvenmedikleri için, zamanının Kabalistlerinin 

görüşlerini ve sembolizmlerini ciddi şekilde eleştirdi . Öte yandan, bazı 

yazıları öğretilerini "ortodoks" kabalistlerin saldırılarına karşı 

savunmaya adanmıştır . "Yoksulluk, sürgün ve hapis", bu gururlu ve katı 

yapı olan Abulafia'yı, İlahi Olan'ı görme konusundaki kişisel 

deneyiminin onu götürdüğü inançlarından vazgeçmeye zorlayamazdı. 

Büyük bir kısmı kaybolan eserlerinden birinin misyonunu ve 

çağdaşları arasında işgal ettiği yeri anlatan önsözünde, kendisini Yeşaya 

peygamber ile karşılaştırır. Sesinin kendisine iki kez “İbrahim, İbrahim” 

diye seslendiğini anlatır ve devam eder: “Dedim ki , işte buradayım! 

Ondan sonra ses beni doğru yola soktu, beni uykumdan uyandırdı ve 

yeni bir şey kaydetmem için bana ilham verdi. Daha önce başıma böyle 

bir şey gelmemişti .” Vaazının bazı Yahudi liderlerin düşmanlığını 

üzerine çekeceğini açıkça hayal etti. Yine de kendini buna teslim etti: 

"Ve irademi zorladım ve bilişsel yetimin sınırlarının ötesine geçmeye 

cesaret ettim . Bana sapkın ve ateist dediler çünkü Tanrı'ya hakikatle 



ibadet etmeye ve onlar gibi karanlıkta dolaşmamaya karar verdim . 

Uçuruma düştükten sonra, onlar ve onlar gibi diğerleri, beni boş ve 

karanlık işlerine dahil etmekten memnuniyet duyacaklardır. Ama Allah 

korusun, hakkın yolunu batılın yoluna değiştiriyorum . 

Bununla birlikte, peygamberlik ilhamına sahip olduğu ve Tanrı'nın 

yüce Adını bildiği gerçeğinden duyduğu gurur, ruhunda uysallık ve 

sükunetle bir arada var oldu . Jellinek haklı olarak onun yüksek ahlaklı 

bir adam olduğunu belirtiyor . Kabala çalışması için müritleri kabul 

ederken, onların ahlakına ve sağlam karakterlerine yönelik taleplerde 

son derece seçiciydi . Ve yazılarından, hatta vecd ile ilgili bölümlerinden 

bile, başkaları için zorunlu olduğunu düşündüğü birçok erdeme 

kendisinin sahip olduğu çıkarımı yapılabilir . Eserlerinden birinde 

"Gerçekliğin gerçek özüne dair en derin bilgiyi edinen kişi, aynı 

zamanda en derin alçakgönüllülük ve alçakgönüllülükle doludur" diye 

yazar. 

Modern Kabalistik ilim tarihinde bolca bulunan meraklardan biri, 

Abulafia'nın belirli bir dönemde Zohar'ın atfedildiği tek mistik olmasıdır. 

Bu güne kadar taraftar bulan bu hipotez ilk olarak, yüz yıl önce 

Abulafia'ya ilk dikkat çeken M. Landauer tarafından ortaya atıldı . Şöyle 

yazdı: “Yazıları içerik olarak en küçük ayrıntısına kadar Zohar ile 

örtüşen bir eksantrik buldum . Elime geçen ilk eserini okurken buna 

dikkat çekmiştim. Ama eserlerinin birçoğunu okuduktan, hayatını, 

inançlarını ve karakterini tanıdıktan sonra, sonunda Zohar'ın yazarını 

bulduğumuzdan en ufak bir şüphem yok . Bu, benim açımdan, 

yanılmazlığına tam olarak inanarak söylenen bir cümlenin, her detayında 

nasıl yanlış olabileceğinin olağanüstü bir örneğidir. Aslında, Zohar ve 



Abulafia'nın yazarının dünya görüşünden daha farklı bir şey yoktur . 

ve peygamberlik ilhamına ulaşma yolundaki doktrinlerini ana 

hatlarıyla belirtelim . 

Abulafia'nın amacı, kendisinin formüle ettiği şekliyle, "ruhun 

mührünü kaldırmak, onu dolaştıran düğümleri çözmek" idi. İnsandaki 

tüm içsel güçler ve gizli ruhlar bedenlerde dağılmış ve farklılaşmıştır. 

Ancak hepsinin mahiyeti öyledir ki, düğümleri çözülünce, 

çatallanmadan arınmış ve çokluk içeren başlangıçlarına dönerler . 

"Çözme", adeta, çoğulluktan ve bölünmeden ilk birliğe dönüştür. Ruhun 

duyulur dünyanın prangalarından büyük mistik kurtuluşunun bir simgesi 

olarak, Budizm'in kuzey kolunun teozofisinde de "düğümleri çözme" 

bulunur. 1935'te bir Fransız bilgin, başlığı The Book of Untying Knots 

olarak çevrilebilecek didaktik bir inceleme yayınladı. 

Peki bu sembol Abulafia dilinde ne anlama geliyor? Bu , insan 

ruhunun bireysel yaşamını, Abulafia'nın gözünde, filozofların tüm 

yaradılışı kaplayan aktif zihninde (intellectus agens) somutlaşan kozmik 

yaşamın akışından ayıran engeller olduğu anlamına gelir . Ruhu insan 

hayatının doğal ve normal sınırları içinde tutan ve altından akan ya da 

dört bir yandan yıkayan İlahi akıntıdan koruyan bir baraj vardır . Ancak 

aynı baraj, ruhun İlahi olanı algılamasına izin vermez. Ruhun üzerine 

yerleştirilen "mühürler" onu akıştan korur ve normal işleyişini sağlar. 

Ama ruh neden olduğu gibi "mühürlendi"? Çünkü, diye yanıtlıyor 

Abulafia, insanların yaşadığı günlük hayat, dış dünyayı algılamaları, 

ruhu birçok duyusal biçim veya imgeyle (ortaçağ filozoflarının dilinde 

"doğal biçimler" olarak adlandırılır) doldurur ve doyurur . Ruh, çeşitli 



kaba doğal nesneleri algıladığından ve onların görüntülerini 

bütünleştirdiğinden, doğal işlevinden kendisi için sonlu ve sınırlının 

işaretini taşıyan belirli bir varoluş tarzı yaratır. Diğer bir deyişle ruh, 

normal durumunda duyusal duygu ve algıların belirlediği sınırlar içinde 

tutulur . Ancak bunlarla doluyken, İlahi fenomenlerin ve manevi 

formların varlığını kabul etmesi onun için inanılmaz derecede zordur. Bu 

nedenle görev, ruhun yalnızca doğal biçimleri algılamasına değil, aynı 

zamanda İlahi ışıkla körleşmekten ve boğulmaktan kaçınmasına 

yardımcı olacak bir araç bulmaya indirgenmiştir. Çözüm eski deyişte 

bulunur: " Kendine doyan, Tanrı'ya yer bırakmaz." İnsanın doğal 

benliğini işgal eden her şey ya ortadan kaldırılmalı ya da dış hatları 

doğal şeylerin sıradan kabuğundan ortaya çıkacak olan içsel ruhsal 

gerçekliği aydınlatmasını sağlayacak şekilde dönüştürülmelidir. 

Bu nedenle Abulafia, ruhun daha derin katmanlarına giden yolu 

engellemeyecek, ancak onları açığa çıkaracak ve harekete geçirecek 

daha yüksek algı biçimleri aramakla meşgul. Ruhun tamamen kendisine 

müdahale etmeyecek tamamen manevi nesnelerin tefekkürüne konsantre 

olmasını, kendi özel anlamlarını ön plana çıkarmasını ve böylece manevi 

arınma hedefini yanıltıcı hale getirmesini istiyor. Örneğin, bir çiçeği, bir 

kuşu veya başka bir nesneyi veya olayı düşünür ve onun hakkında 

düşünmeye başlarsam, o zaman düşüncemin nesnesi kendi kendine yeten 

bir değer veya çekicilik kazanır. Bu özel çiçek, kuş vb. hakkında 

düşünüyorum. Ruh, bakanın dikkatini çekmek ve onu hedeften 

saptırmak gibi doğası olan nesneler aracılığıyla Tanrı'yı görünür kılmayı 

nasıl öğrenebilir? Erken Yahudi mistisizmi , Hıristiyan mistisizmindeki 

Rab'bin Tutkusu gibi, ruhun bir vecd durumuna ulaşana kadar içine 



daldığı böyle bir tefekkür nesnesini bilmez . 

mutlak meditasyon nesnesi, yani ruhun derin yaşamını harekete 

geçirebilecek ve onu günlük algılardan kurtarabilecek bir nesne aramaya 

zorlanır . Başka bir deyişle, fazla bir şeye sahip olmadan veya 

mümkünse hiç sahip olmadan en yüksek değeri alabilecek bir şey arıyor 

. Abulafia, tüm bu gereksinimleri karşılayan nesnenin İbrani alfabesi, 

yani yazı dilini oluşturan harfler olduğuna inanıyor. Bununla birlikte, 

Abulafia ruhun soyut gerçekler üzerine düşünmekle meşgul olmasına 

rağmen (bunu ileriye doğru atılmış önemli bir adım olarak görse de) 

tatmin olmaz, çünkü bu durumda bile ruh, onların özel anlamlarıyla 

fazlasıyla bağlantılı kalır. Abulafia'nın amacı, bir meditasyon nesnesi 

olarak tamamen soyut olmayan, aynı zamanda kelimenin tam anlamıyla 

bir nesne olarak kategorize edilmemiş bir şey sunmaktı, çünkü bu 

şekilde tanımlanan her şeyin kendi anlamı ve kendi bireyselliği vardır. 

Yazının soyut ve maddi olmayan doğasına dayanarak, Tanrı'nın Adını 

oluşturan unsurlar olarak harflerin ve bunların kombinasyonlarının 

mistik tefekkür teorisini geliştirir. Tek kelimeyle, Abulafia , en az somut 

ve en az akla yatkın kavram olan Tanrı'nın yüce Adını meditasyonunun 

nesnesi haline getirmeyi başaranın , gerçek mistik coşkuya götüren yolda 

olacağına inanıyor. 

Bu kavramdan yola çıkan Abulafia, "harfleri birleştirme bilimi" adını 

verdiği özel bir disiplin oluşturur. Bu , harflerin ve bunların 

kombinasyonlarının yardımıyla meditasyon yapmak için metodik bir 

rehberdir. Bu kombinasyonlardan gelen bireysel harflerin sağduyuda bir 

anlamı olmamalıdır . Tam tersine, hiçbir anlam taşımamalarında 

yararları vardır, çünkü bu durumda dikkatimizi başka yöne çevirme 



şansları daha azdır. Doğru, Abulafia'nın görüşüne göre tamamen 

anlamdan yoksun değiller, çünkü o, İlahi dilin gerçekliğin özü olduğu ve 

her şeyin yalnızca her şeyde açığa çıkan Tanrı'nın yüce İsmine 

katıldıkları için var olduğu doktrinini kabul ediyor. Yaratılış. Saf Tanrı 

fikrini ifade eden bir dil vardır ve bu manevi dilin harfleri, en derin 

manevi gerçekliğin ve aynı zamanda en derin bilginin unsurlarını 

oluşturur. Abulafia'nın mistik doktrini, bu İlahi dilin seyridir. 

Bu disiplinin amacı, metodik meditasyon yoluyla yeni bir bilinç 

durumuna neden olmaktır. Bu durum, duyusal algı ile tüm bağlantısını 

koparan saf düşüncenin uyumlu hareketi olarak tanımlanabilir. 

Abulafia'nın kendisi oldukça haklı olarak bunu müzikle karşılaştırdı. 

Gerçekten de öğrettiği sistematik meditasyon egzersizi, müzikal 

armonileri dinlerken yaşadığımız duyguya çok yakın bir duygu 

uyandırıyor. Kombinasyon bilimi , alfabenin müzikal gamın yerini aldığı 

saf düşünce bilimidir . Tüm sistem, seslere değil, meditasyona dalmış 

düşünceye uygulanan müzik yasalarına oldukça güçlü bir benzerlik 

taşıyor. Burada motiflerin kompozisyon ve varyasyon kuralını , bunların 

çeşitli kombinasyonlarını buluyoruz. Abulafia'nın kendisi, 

yayınlanmamış yazılarından birinde bu konuda şunları yazmıştır: 

“Tzeruf yönteminin müziğin sesiyle karşılaştırılabileceğini bilin. 

Çünkü kulak, melodinin ve çalgının yapısına bağlı olarak sesleri çeşitli 

kombinasyonlarda algılar. Üstelik iki farklı enstrüman bir kombinasyon 

oluşturabilir ve sesler birleştirilirse dinleyicinin kulağı farklılıklarını fark 

etmekten zevk alır. Sağ ve sol elin dokunduğu teller hareket etmeye 

başlar ve ses kulağı okşar. Ve ses kulak yoluyla kalbe ve kalpten dalağa 

(duyuların merkezi) nüfuz eder ve çeşitli melodilere dikkat etmek her 



zaman yeni zevkler getirir. Bu duygu ancak seslerin birleşimiyle 

uyandırılabilir ve aynı şey harflerin birleşimi için de geçerlidir . İlk 

harfle karşılaştırılabilecek olan birinci tele dokunarak ikinci, üçüncü, 

dördüncü ve beşinciye gider ve farklı sesler farklı kombinasyonlar 

oluşturur. Ve bu kombinasyonlarda ifade edilen gizemler, Tanrı'sını bu 

şekilde tanıyan ve her zaman yeni bir neşeyle dolu olan kalbi sevindirir. 

Meditasyon sürecinde harfleri birleştirmek ve ayırmakla uğraşan 

ustanın hedefe yönelik faaliyeti, tek tek harfler temelinde tam motifleri 

derlemek, bazılarını diğerleriyle birleştirmek ve kombinasyonlarını her 

yönde, dolayısıyla bakış açısıyla denemek . Abulafia'nın görüşü, 

bestecinin amaçlı faaliyetinden daha anlamsız veya anlaşılmaz değildir. 

Schopenhauer'in gözlemlediği gibi, "dünyayı yeniden" sözsüz seslerle, 

sonsuz yüksekliklere yükselen ve dipsiz derinliklere inen müzisyenle 

mistik için aynıdır . Ruhun kilitli kapıları , artık saf düşüncenin "anlamı" 

ile bağlantılı olmayan müzikte ve yüce İsmin harflerinin hareketinin 

yarattığı en içteki uyumların zevkinde , Tanrı'ya giden yol onun önünde 

açığa çıkar. serbest 

Harfleri birleştirme bilimi ve rehberli meditasyon uygulaması, 

Abulafia tarafından Tanrı'ya olan özlemindeki düşüncenin içsel 

uyumuna karşılık gelen "mistik mantık" olarak tanımlanır. 

açığa çıkan edebiyat dünyası, saadetin gerçek dünyasıdır . Her harf 

mistik için bütün bir dünyadır, eğer onun tefekkürüne dalar ve kendinden 

vazgeçerse. Sadece İbranice değil, herhangi bir dil, Tanrı'nın tek ve tek 

dilinin aşkın bir aracına dönüştürülür. Ve her dil, orijinal dilin bozulması 

sonucu oluştuğu için , tüm diller onunla olan bağını korur. Abulafia, tüm 



kitaplarında düşüncelerini desteklemek için Latince, Yunanca veya 

İtalyanca kelimeler kullanma eğilimindedir. Çünkü özünde konuşulan 

her kelime kutsal harflerden oluşur ve harflerin birleşmesi, bölünmesi ve 

yeniden birleşmesi derin sırları açığa çıkarır ve ona tüm lehçelerin kutsal 

dille bağlantısının bilmecesini açıklar. 

Abulafia'nın The Book of Ebedi Life, The Light of Reason, The 

Words of Beauty ve The Book of Combination gibi büyük metodik 

çalışmaları, bu mistik kontrpuan sisteminin teori ve pratiğine yönelik 

sistematik bir rehber görevi görür. Meditasyondaki bu metodik egzersiz 

sayesinde, ruh yavaş yavaş doyduğu daha yüksek formların algısına 

alışır. Abulafia, ustanın permütasyon ve kombinasyonlarındaki harflerin 

gerçek telaffuzundan yazılarına, yazılanları tefekkür etmeye ve son 

olarak yazmaktan "Mistik Evrenin tüm bu nesneleri üzerinde 

derinlemesine düşünmeye ve saf meditasyona geçtiği bir yöntem 

formüle eder. Mantık". 

Söyleme - mivta, yazma - mihtav ve düşünce - mahşav böylece art 

arda üst üste bindirilmiş üç meditasyon katmanı oluşturur . Harfler, bu 

katmanların her birinin öğeleridir, kendilerini giderek ruhsal bir biçimde 

gösteren öğelerdir. Düşünce harflerinin hareketi zihnin gerçeklerini 

üretir. Ancak mistik burada bitmiyor. Daha sonra ruhani özlerine 

yaklaşmak için madde ve harflerin formlarını ayırt eder; saf harf 

biçimlerinin kombinasyonlarına dalıyor, bunlar artık tamamen ruhani 

biçimler olarak ruhunda bir iz bırakıyor. Kabalistik tefsir yöntemleriyle 

oluşturulan kelimeler ve isimler arasında var olan bağlantıları anlamaya 

çalışır . Gematria kelimelerinin sayısal değeri özel bir anlam kazanıyor. 



, Abulafia ve takipçilerinin dilug veya kfitz, "sıçrama" veya 

"sıçrama", yani bununla geçiş anlamına gelen yöntemin ayrıntılı bir 

tanımını bulduğunda çok şaşıracaktır. bir kavramdan diğerine.. Bu, 

çağrışımları bir meditasyon aracı olarak kullanmanın çok ilginç bir 

yoludur. Bu tam olarak psikanalizde "serbest çağrışım oyunu" olarak 

bilinen şey değildir. Oldukça gevşek bazı kurallarla tanımlanan, bir 

ilişkiden diğerine geçmenin bir yoludur . Her "sıçrama", maddi 

özelliklerden çok biçimsel özelliklerle karakterize edilen yeni bir alan 

açar. Böyle bir alemde, zihin çağrışım yapmakta özgürdür. Bu nedenle 

"sıçrama" , özgür ve kontrollü çağrışımın unsurlarını birleştirir ve 

neofitin "bilincinin genişlemesi" açısından olağanüstü büyük başarılarla 

tanınır. "Sıçrama" aynı zamanda ruhtaki gizli süreçlerin açığa çıkmasına 

da yol açar, " bizi doğal kürenin zindanından kurtarır ve bizi İlahi 

kürenin sınırlarına getirir." Diğer tüm daha basit meditasyon yöntemleri, 

yalnızca diğer tüm aşamaları içeren ve tamamlayan bu en yüksek aşama 

için hazırlık aşamaları olarak hizmet eder. 

Abulafia birçok yerde meditasyon ve esrimeye hazırlanan 

egzersizleri ve ayrıca esrikliğin zirvesine ulaşan ustaya ne olduğunu 

anlatır. Bu bölümün sonunda aktaracağım müritlerinden birinin raporu, 

onun sözlerini doğruluyor. İşte Abulafia'nın kendisi tarafından yazılan 

açıklamalardan biri: 

“Tanrınla buluşmaya hazırlan! Kalbinizi Tanrı'ya döndürmeye hazır 

olun. Vücudunuzu arındırın ve kimsenin sesinizi duyamayacağı tenha bir 

ev bulun. Dolabında otur ve sırrını kimseye açıklama. Yapabiliyorsanız 

gündüz evde yapın ama kiminle tamamlarsanız daha iyi olur . Yaradan'la 

konuşmaya hazır olduğunuz ve O'nun size kudretini göstermesini 



dilediğiniz saatte, tüm düşüncelerinizi bu dünyanın kibirlerinden 

uzaklaştırmaya çalışın. Yakınınızdaki Shekinah'a saygıyla dolmak için 

kendinizi bir dua peçesiyle örtün, alnınıza ve ellerinize tefillin koyun. 

Elbisenizi temizleyin ve mümkünse tüm kıyafetleriniz beyaz olsun, 

çünkü bu, kalbinizin Allah'tan korkmasına ve Allah'ı sevmesine katkıda 

bulunur. Gece ise, her şey ışıkla aydınlanana kadar birçok mum yakın. O 

halde mürekkebi, kalemi ve tableti elinize alın ve yürekten gelen bir 

sevincin sevinci içinde Rabbe hizmet edeceğinizi unutmayın. Şimdi 

birkaç veya daha fazla harfi birleştirmeye başlayın, yeniden düzenleyin 

ve kalbiniz ısınana kadar birleştirin. Hareket etmelerini izleyin ve 

içinden ne çıktığını görün. Ve kalbinizin çoktan ısındığını 

hissettiğinizde, insan geleneğinin yardımıyla veya kendi çabanızla 

bilemeyeceğiniz yeni şeyleri harflerin kombinasyonlarıyla 

kavrayabildiğinizi gördüğünüzde ve böylece kendinizi kabul etmeye 

hazırladığınızda . İçinize akan İlahi gücün akışı, sonra tüm gerçek 

düşüncenizi, sanki etrafınızda oturan veya ayakta duran insanlarmış gibi 

kalbinizdeki İsmi ve O'nun en yüksek meleklerini çağırmak için çevirin. 

Kendinizi, kralın ve bakanlarının bir göreve gönderdiği ve kraldan ya da 

bakanlarından bu konuda onların ağzından bir şeyler duymayı bekleyen 

bir haberci gibi hissedin . Tüm bunları çok canlı bir şekilde hayal 

ettikten sonra, hayal gücünüzde size açıklanan harflerle kalbinize 

girecek birçok şeyin bilgisine tüm ruhunuzla dönün. Bir kıssa veya bir 

rüya kendisine anlatılan veya âlim bir kitapta zor bir soru üzerine kafa 

yoran ve işittiklerini en iyi şekilde kabul edecek şekilde yorumlamaya 

çalışan bir adam gibi, onları bir bütün olarak ve tüm ayrıntılarıyla 

düşünün. Ve tüm bunlar, tableti ve kalemi attığınız zaman veya 

düşüncenizin yüküne dayanamayarak kendiliğinden düştüklerinde 



başınıza gelecektir . Ve bilin ki, İlahi zihnin akışı ne kadar güçlü olursa, 

dış ve iç üyeleriniz o kadar zayıflar. Önlenemez bir titreme tüm 

vücudunu ele geçirecek, öyle ki sonunun geldiğini düşüneceksin, çünkü 

ruhun bilmenin verdiği hazzı aşarak bedenini terk edecek. Ve şu anda 

kendinizi bilinçli olarak ölümü seçmeye hazırlayın ve İlahi zekanın 

akışını kabul edecek kadar ilerlediğinizi bilin. Ve sonra, beden ve ruh 

yaşamıyla O'na hizmet ederek şanlı İsmi onurlandırmak için yüzünüzü 

örtün ve Rab'be bakmaktan sakının. Sonra dünyevi işlere dönün, yiyin 

ve içini boşaltın veya hoş bir koku ile kendinizi tazeleyin ve bir dahaki 

sefere kadar ruhunuzu kabuğuna geri döndürün, nasibinizle sevinin ve 

bilin ki Allah sizi seviyor!” 

Tüm doğal şeylerden uzaklaşmaya çalışan ve sadece İlahi İsmin saf 

tefekkürüne adanmış bir yaşam sürdüren ruh, yavaş yavaş nihai 

dönüşüme hazırlanıyor. Onu normal durumunda kilitli tutan ve onu İlahi 

ışıktan koruyan mühürler gevşer ve mistik sonunda onlarsız yapar. 

Aniden, ruhta İlahi hayatın bir pınarı patlar . Ama şimdi, ruh buna hazır 

olduğunda, İlahi akımın bu müdahalesi onu alt etmez ve onu bir kafa 

karışıklığı ve kendinden vazgeçme durumuna götürmez. Aksine mistik 

merdivenin yedinci ve son basamağını çıkıp zirveye ulaşan mutasavvıf, 

şuurlu olarak İlâhi nur alemini algılar ve onun bir parçası olur. Bu ışıltı 

düşüncelerini aydınlatır ve kalbini iyileştirir. Bu, İlahi İsmin 

anlatılmamış sırlarının ve O'nun Krallığının tüm görkeminin 

aydınlanmaya erişmiş mutasavvıfa açıklandığı peygamberlik vizyonu 

aşamasıdır . Peygamber onlardan, Tanrı'nın görkemini yücelten ve O'nun 

suretini bir anlığına taşıyan sözlerle bahseder. 

Bu nedenle, Abulafia'nın mistik tefekkürün en yüksek ödülünü 



gördüğü vecd , yarı bilinçli bir halüsinasyon ve insan kişiliğinin 

tamamen yok edilmesiyle karıştırılmamalıdır. Bu asi vecd biçimlerini 

biraz hor görüyor ve hatta uygulamalarını tehlikeli buluyor. Doğru, 

rasyonel hazırlığın uyandırdığı coşku da aniden gelir ve empoze 

edilemez, ancak sürgüler geri çekildiğinde ve mühürler kaldırıldığında, 

ruh zaten içine dökülen "İlahi aklın ışığını" almaya hazırdır . Bu nedenle 

Abulafia, sistematik olmayan meditasyonun ruha ve hatta bedene 

getirdiği tehlikelere karşı sık sık uyarıda bulunur . 

Abulafia özellikle kehanetinin yeniliğini ve orijinalliğini vurgular . 

"Bilin ki, Raziel'e gösterilen rüyetlerin çoğu, Allah'ın ismine ve 

marifetine ve yaşadığı günlerde meydana gelen ve benzeri Adem'den 

kendi zamanına kadar olmayan yeni vahyine dayanmaktadır. ." Gerçek 

İsim bilgisinden hareket eden peygamberler, aynı zamanda ona göre, 

Allah'ı gerçekten seven insanlardır. Peygamberliğin Allah sevgisiyle 

özdeşliği, onayını sayıların gizeminde bulur ve Allah'a saf sevgisiyle 

hizmet eden kişi, peygamberliğe giden doğru yoldadır. Bu nedenle saf 

Allah korkusunun Allah sevgisine dönüştüğü insanlar, O'nun gözünde 

peygamberlerin gerçek müritleridir. 

Abulafia'ya göre, onun kehanetsel vecd üzerine kendi öğretisi , her 

şeyden önce, filozofların, özellikle de kehaneti insan ve ilahi zihinlerin 

geçici bir birliği, sistematik hazırlık yoluyla bilinçli olarak ortaya çıkan 

bir birlik olarak tanımlayan İbn Meymun'un kehanet öğretisinden başka 

bir şey değildir. Bu öğreti, kehanet armağanının, gelişiminin en yüksek 

aşamasındaki insan zihninin, genellikle anlaşılır dünyada ikamet eden 

kozmik güçle, sözde aktif zihin intellectus agens ile birleşmesi olduğunu 

ileri sürer. Bu aktif zekanın ruha nüfuz etmesi peygamberlik vizyonudur 



. Abulafia, Orta Çağ'da geniş bir kabul gören bu kehanet teorisinin temel 

kimliğini kendi doktrini ile kanıtlamaya çalışır ve ona tamamen rasyonel 

bir karakter verir. 

, klasik ifadesini yoga olarak bilinen sistemin takipçileri olan Hintli 

mistiklerin uygulamasında bulan o eski ruhani tekniğin Yahudileştirilmiş 

bir versiyonu olduğu gerçeğini gizleyemez . Bunun birçok kanıtından 

biri, nefes tekniğinin Abulafia sisteminde önemli bir rol oynamasıdır. Bu 

teknik, en yüksek gelişimine, genellikle psişik öz disiplinin en önemli 

aracı olarak görüldüğü Hint yogasında ulaşmıştır . Ek olarak, Abulafia 

vücudun belirli pozisyonlarını, bir nefes sırasında belirli ünsüz ve sesli 

harf kombinasyonlarını, belirli yüksek sesle okuma biçimlerini tanımlar. 

The Light of Reason adlı kitabından birçok pasaj, yoga üzerine 

Yahudileştirilmiş bir inceleme gibi okunuyor. Benzerlik, bu alıştırmalar 

için hazırlanan ve uygulanan vecd görme doktrininin belirli yönlerine 

kadar uzanır. 

Vecdin bu en yüksek aşamasına ulaşan birini hangi ödül bekliyor ? 

Abulafia, vizyonerin ruhani akıl hocasını bir genç kılığında, sonra yaşlı 

bir adam kılığında gördüğünden ve onu sadece görmekle kalmayıp sesini 

de duyduğundan defalarca bahseder. Abulafia şöyle diyor: “Bedenin bir 

beden şifacısına ihtiyacı vardır ve ruhun bir ruh şifacısına, yani Kutsal 

Yazılar uzmanlarına ihtiyacı vardır ; gizli sırların bilgisini ve ona kilitli 

kapıları açacak içsel bir uyarıyı alacaktı." Ayrıca bir insan ile ilahi bir 

rehber arasında ayrım yapar . Gerekirse ilkinden vazgeçilebilir . 

Abulafia, kendi yazılarının bir öğretmenle doğrudan temasın yerini 

alabileceğini kabul ediyor, ancak bir kişiyle ruhunun gizli kapısında 

buluşan bir ruhani akıl hocası hiçbir koşulda reddedilemez . Hindistan'da 



"Guru" olarak adlandırılan bu ruhani rehber, intellectus agens'i efsanevi 

melek Metatron figüründe kişileştirir , ancak bazı pasajlara bakılırsa, o 

aynı zamanda Shaddai olarak Tanrı'nın Kendisidir. Talmud'da Metatron 

hakkında "onun adı Üstadının adı gibidir" denilir , çünkü İbranice'de 

"usta" kelimesi aynı zamanda "öğretmen" anlamına gelir. Abulafia, bu 

formülasyonu vizyoner ile onun ruhani rehberi olan "guru" arasındaki 

ilişkiye genişletir . Bu, bir vecd durumunda, bir kişinin Tanrı ile içsel 

bağlantısının farkında olduğu anlamına gelir. Her ne kadar efendisi ona 

karşı çıkıyor gibi görünse de, bir anlamda onunla özdeşleşmiştir. Başka 

bir deyişle, vecd, bireyin mistik bir dönüşümüne yol açar. Abulafia, bir 

kişinin akıl hocası veya ustasıyla ve dolaylı olarak Tanrı ile bu kendini 

özdeşleştirme deneyiminden defalarca bahseder, ancak hiçbir yerde 

kapsamlı bir açık sözlülükle bu konuda yazmaz. Örneğin aşağıdaki 

pasaj, "Mesih'in Bilgisi ve Kurtarıcının Anlamı" başlıklı yayınlanmamış 

bir pasajdan alınmıştır. 

bizi kehanete diğer tüm bilimlerden daha fazla yaklaştıran bir araçtır . 

Gerçeğin temellerinin özünü kitaplardan kavrayan kişiye "bilim adamı" 

denir. İlmini, kendisine İlâhî Esmâ'yı tefekkür ederek öğrenmiş olan bir 

kimseden veya başka bir âlimden rivayet edilen bir hadîsten alıyorsa, o 

zaman ona (basiretli) denir. Ama bilgisi kendi kalbinden geliyorsa, 

gerçek hakkında bildiklerini düşünmekten geliyorsa , o zaman ona arif 

denir. Ama üç tür bilgiyi, yani kitap öğrenimini, gerçek bir bilim 

adamından edinilen sezgiyi ve şeyler üzerinde derinlemesine 

düşündükten sonra elde edilen hikmeti bir araya getiren kişiye , hele 

kendisine dokunulmamışsa peygamber demem. saf bir zihin tarafından 

veya vecd halindeyken dokunulduğunda ne olduğunu bilmez. İlahi 



dokunuşu hissetmiş ve onun doğasını anlamışsa, o zaman bana ve her 

mükemmel insana “öğretmen” demek adil ve uygun görünüyor, çünkü 

onun adı Öğretmeninin adına benziyor, ister birinde, ister içinde. birkaç, 

O'nun tüm İsimlerinde olsun. Çünkü artık o, Efendisinden ayrı değildir 

ve bakın, O onun Efendisidir, Efendisi O'dur; O O'na ruhuyla o kadar 

bağlıdır ki hiçbir şekilde O'ndan ayrılamaz, çünkü o O'dur (“O O'dur” 

radikal Müslüman panteizminin ünlü formülüdür). Ve maddî olan her 

şeyden münezzeh olan Hocasına, O'nda üç birlik olan "İlim", "Bilen" ve 

"Bilen" denildiği gibi, o da yüce bir İsim sahibi olan yükselmiş kişiye "" 

denir. Akıl”, eylemde özünde Bilen iken, aynı zamanda Üstadı gibi 

“Bililebilir”dir; ve son olarak, Rabbinin sıfatını kendisinden alması ve 

başka varlıklardan ödünç almaması ve mahluklar aracılığıyla bu unvana 

yükseltilmesi dışında aralarında hiçbir fark yoktur. 

Bu daha yüksek durumda, insan ve Bilgi bir birlik oluşturur. 

Abulafia, "Babaların Öğretilerine Göre"deki eski sözü tamamlayarak bu 

düşünceyi çok ustaca ifade ediyor: "Öğretiyi sürekli çalışın, çünkü her 

şey onun içindedir" sözleriyle "çünkü hepsi sizin içinizdedir ve hepiniz 

onun içindesiniz. " ." 

Gördüğümüz gibi, vizyoner belli bir dereceye kadar kendisini 

Efendisi ile özdeşleştirir. Tam tanımlama ne elde edilir ne de amaçlanır. 

Bununla birlikte, burada vecd deneyiminin anlamının en kapsamlı 

yorumlarından birine sahibiz. Bu, Abulafia'nın neredeyse tüm 

takipçilerinin bu harika esrik özdeşim doktrinini neden reddettiğini 

açıklıyor . Örnek olarak İspanyol sürgün Albuttaini'nin Ieru Salem'de 

yazdığı "Yükseliş Merdiveni", yani Tanrı'ya yükseliş adlı küçük bir 

risaleden alıntı yapalım . Risale, Abulafia'nın öğretilerini özetlemekte ve 



risalenin onuncu bölümünde "Yalnızlık Yolları ve Komünyona Hazırlık" 

anlatılmakta, yani vecd teorisi açıklanmaktadır. Ancak yazar, 

Abulafia'nın yöntemlerinden çıkan radikal sonuçlar ve onun sunduğu 

görüntüler hakkında tek bir söz söylemedi , aksi halde sunumu oldukça 

ilginç ve etkileyici. 

Ecstasy'nin içeriği, Abulafia'nın öğretilerinin taraftarları tarafından, 

üstlendiği beklenmedik karakter nedeniyle bir psikoloğun özel ilgisini 

hak eden başka ve daha da sıra dışı bir terimle tanımlanır. Bu tanım, 

kehanetsel bir transta kişinin kendi benliğiyle karşılaştığını, bu benliğin 

kendisiyle yüzleştiğini ve onunla diyaloga girdiğini öne sürer. Bu okült 

deneyim, genellikle esrime ile ilişkilendirilen ışık vizyonlarından daha 

değerliydi. Midraş, peygamberlerin antropomorfik ifadeleri hakkında 

şöyle der: "İmgeyi Şekillendiriciye benzeten peygamberlerin gücü 

büyüktür ", yani insanı Tanrı ile karşılaştırırlar. Ancak Abulafia 

okulunun bazı taraftarları bu cümleyi farklı yorumluyorlar. Yaratanına 

benzetilen suret yani suret 

İlahi doğa, kehanet sırasında onu terk eden bir kişinin tamamen ruhsal 

ben'idir. Aşağıdaki güzel pasaj, gelenek koleksiyoncusu tarafından 

korunmuştur : 

“Bilin ki, Peygamber için nübüvvetin mutlak sırrı, birdenbire 

karşısında Nefsinin suretini görmesi ve Nefsini unutup ondan 

koparılması ve bu Nefsinin suretinin onunla konuşmasıdır. geleceği 

tahmin eder . Bu sır hakkında hocalarımız dediler ki: (kendilerine 

vahyedilen) sureti Eğitimciye benzeten peygamberlerin gücü büyüktür . 

Bir başka âlim de diyor ki: “Nihayette dinleyen insandır, konuşan da 



insandır…” Ve üçüncü âlim şöyle yazar: 

“Bir peygamber olmadığımı ve bir peygamberin oğlu olmadığımı , 

kutsal ruhun bende ikamet etmediğini ve “İlahi ses” üzerinde hiçbir 

gücüm olmadığını tartışmasız bir şekilde biliyor ve kabul ediyorum, tüm 

bunlara saygı duymadım, çünkü Giysilerimi çıkarmadım , ayaklarımı 

yıkamadım ve yine de cenneti ve dünyayı tanık olarak çağırıyorum ki, 

bir zamanlar oturup belirli bir sırrı yazdığımda, aniden önümde 

görüntümü ve "ben" i gördüm. benden ayrıldı ve yazmayı bırakmak 

zorunda kaldım!” Kehanetin okült doğasının "kendi Benliğinizle 

tanışmak" şeklindeki bu açıklaması, eski Platonik "kendini tanı!" 

"Kendini gör" olarak. 

Abulafia tarafından tanımlandığı şekliyle vecd hali, genellikle kişisel 

deneyime göre belirli bir derecede Kurtuluş öngörüsü içeriyor gibi 

görünmektedir. Coşkuya kapılan kişi, kendisini yalnızca harlı göksel bir 

ateşle değil, aynı zamanda mucizevi bir dünya tarafından meshedilmiş 

gibi hisseder. Abulafia'nın mashiach kelimesinin çifte anlamı üzerinde 

oynayan ifadesini kullanırsak , o Tanrı'nın meshedilmişi olur. En azından 

kendinden geçmiş deneyiminin kısa dönemi için, adeta kendi kendisinin 

Mesih'i olur . 

, İlahi Nitelikleri gerçekleştirme doktrini "Sephiroth'un Yolu" olarak 

bilinen çağdaşlarının aksine, yöntemini "İsimlerin Yolu" olarak 

adlandırıyor . Bu iki "yol"un her biri Kadim Bilgeliğin ayrılmaz bir 

parçasıdır ve yalnızca birlikte Tek Öğretiyi oluştururlar: "Sephiroth'un 

Yolu" - Kutsal Yazılara, Geleneklere ve Yasalara dayalı Öğreti ve "Yol 

İsimler" - İlahi Vahiy ve Oza rhenium'a dayalı Öğreti . Acemi, geleneği 



incelemeye on Sefirot'u gözden geçirerek başlar. Bununla birlikte, 

ikincisi, yalnızca Tanrı'nın nitelikleri ve hatta sembolleri olarak çeşitli 

adlarını inceleyerek edinilen dışsal ve kitapsal bilginin konusu değil, 

meditasyon sürecinde yaşayan algının konusu haline gelmelidir . 

Abulafia'nın onayladığı gibi, Sephiroth'a bile, mistiklerin gözünde 

Shekinah'ın ışıltısıyla akan o kozmik güç olan intellectus agens'in 

uçurumları açılıyor . Ancak bundan daha derin bir bilgi aşamasını temsil 

eden yirmi iki harfe geçebilir. 

Gördüğümüz gibi, eski Gnostikler, Abulafia'nın "İsimlerin Yolu" 

dediği şeyi belirtmek için başka bir terim, yani Merkavah, kelimenin tam 

anlamıyla "Araba" kullanmışlardır. Yaratıcı Tanrı'nın Tahtını taşıyan 

göksel bir araba anlamına geliyordu. Abulafia, yeni doktrininde gerçek 

bir araba görüyor, çünkü "Merkava" kelimesi "kompozisyon" olarak 

yorumlanabilir . Tanrı'nın harflerinin ve isimlerinin birleşimi doktrini, 

Merkava'nın gerçek vizyonudur. Bununla birlikte, kelimenin gerçek 

anlamının açıklanmasından kehanet aşamasına kadar Hakikat bilgisinin 

yedi aşamasını tarif ederken, altıncı aşama olarak İlâhi Vahiy ve 

Aydınlanma ile ortaya çıkan Öğreti ile kutsal arasında bir ayrım yapar. 

bilgisi için bunun yalnızca bir hazırlık aşaması olarak hizmet ettiği 

kutsalların. Bu son aşamanın özü, "aktif zihinden yayılan dil" 

anlaşıldığında, kelimelere dökülebilse bile ifşa edilemez. Ancak, 

gördüğümüz gibi, Abulafia'nın kendisi, kutsal yemininin aksine, 

arkasında bu kutsalların kutsalının gizlendiği perdenin kenarını kaldırdı. 

Abulafia'nın hiçbir şekilde felsefeyi hor görmediğini eklemek kalır . 

Hatta felsefenin aktif bir zihnin ürünü olduğunu bile yazıyor . Aynı 

zamanda, bazı felsefi problemlerin anlamsız olduğuna ve sadece zihni 



yoldan çıkarabileceğine inanıyor. İlgi çekici olan, evrenin ebedi olup 

olmadığı konusundaki tartışmaya, felsefenin saf Aristoteles felsefesiyle 

mücadelesi sırasında ortaya çıkan temel sorununa verdiği yanıttır. Kutsal 

Yazıların bu iki görüşten birini destekleyebilecek argümanlar 

içermemesi, Abulafia tarafından bu soruyu sormanın anlamsız olduğu 

gerçeğiyle açıklanır. “Peygamber, özünde, peygamberlik mertebesine 

ulaşmasına katkıda bulunması dışında, Kanun ve Öğretiden hiçbir şey 

talep etmez . Dünyanın ezelliği onu ne veriyor ne de ondan bir şey 

eksiltiyorsa, âlemin ezelî veya yaratılmış olması onun için ne fark eder? 

Aynı şey, dünyanın belli bir anda var olduğu varsayımı için de geçerlidir. 

Dini önem, yalnızca insanın gelişimine katkıda bulunanlara verilir ve bu, 

öncelikle "İsimler Yolu" dur. Abulafia'nın kendisi dünyanın 

sonsuzluğunu inkar etse de, tamamen pragmatik bir bakış açısına sahip 

olma eğilimindedir ve tartışmanın kendisini sonuçsuz bularak reddeder. 

belirgin bir mistik-uygulayıcı türü olarak adlandırılabilecek şeyi 

temsil eder . Bu uygulama, şeytani güçleri kullanan ve Klipot'un 

alanlarına izinsiz giren başka bir sihir biçiminin aksine, dini yasaklara 

tabi araçlar kullanmayan, basitçe sihirdir . Gerçek şu ki, isimlerin 

içerdiği inanılmaz güçleri açığa çıkaran bu kutsanmış sihir biçimi, 

Abulafia'nın yöntemine oldukça yakındır. Doktrininin unsurlarını ödünç 

aldığı kaynaklara daha yakından bakarsak, hangi bilgi ve kültür 

sisteminden alınırsa alınsın, hepsinin büyülü gelenekler ve disiplinlerle 

yakından bağlantılı olduğu ortaya çıkar . Bu, hem görünüşe göre onun 

üzerinde büyük bir etki bırakmış olan ortaçağ Alman Hasidizm 

fikirleriyle ilgili olarak hem de Doğu'da seyahat ederken tanışabileceği 

Müslüman mistik çevrelerine nüfuz eden yoga geleneğiyle ilgili olarak 



doğrudur. . Bir kişinin "Ben" ine yöneltilen sihri, içsel ruhsal yaşamın 

büyüsünü tanır, ancak içsel, izin verici ve hatta kutsal yollarla elde 

edilmiş olsalar bile, dışsal, acil, mantıklı sonuçlar için ille de çabalamaz. 

Abulafia'ya göre böyle bir sihir mümkündür, ancak inisiyeler tarafından 

her zaman uygun amaçlar için kullanılmadı , örneğin, zaten bilinen ilk 

çalışmasında , iblislerin çağrılmasının kalabalığa yararlı bir korku 

aşılamanın iyi bir yolu olduğunu iddia ediyor. dinin. 

Abulafia kararlı bir şekilde egoya yönelik sihir yoluna girdi ve 

Bilginin daha sonraki herhangi bir temsilcisinden daha az kararlılıkla 

onu takip etti . Ancak bu yolu seçmek, mistisizmin büyüye bitişik 

olduğu alana girmekti ve aralarında var gibi görünen tüm uzlaşmaz 

karşıtlıklara rağmen, genellikle varsayılandan daha büyük bir iç içe 

geçme ile karakterize edilirler. Mistik fikirlerin sihirbazın fikirlerine 

kolayca geçtiği bazı noktalar vardır ve bunun bir örneği, Abulafia'nın iç 

yaşamının büyüsüdür. Kutsal isimler üzerine meditasyon yapmaktan dış 

nesneler üzerinde sihirli egzersizlere sessizce kayma tehlikesinden 

kendisi kaçınsa da, takipçilerinin çoğunun kafası karıştı ve dış dünyayı 

değiştirmek için gerekli gücü "iç yaşam yönteminden" çekmeye 

kararlıydı . Sihirbazın salt sözel büyüler ve yoğun niyet yoluyla doğa 

üzerinde güç ve egemenlik kurma hayali, asıl mistisizmin teorik ve 

pratik ilgileriyle çok çeşitli kombinasyonlara girdi . Abulafia'nın 

kombinasyonla ilgili öğretilerinde, sonraki nesiller yalnızca Tanrı'nın 

gizemlerinin değil, aynı zamanda büyülü güçlerin serbest bırakılmasının 

da anahtarını gördüler. 

Çok değerli bir belge, bu fikirlerin ve eylemlerin çekici gücüne 

tanıklık ediyor. Abulafia'nın isimsiz bir öğrencisi, görünüşe göre Eretz 



Israel'de 1295'te peygamberlik niteliğindeki Kabala'nın ana fikirlerini 

açıkladığı bir kitap yazdı. "Yayılmanın" üç "yolunu", yani ruhun şehvetli 

olandan şeylerin giderek daha ruhsal bir şekilde algılanmasına geçişini 

göz önünde bulundurarak, buna otobiyografik bir açıklama ekledi. 

İçinde, kendi gelişiminin yanı sıra Abulafius ve öğretileri hakkındaki 

izlenimlerini büyük bir kesinlik ve tartışılmaz bir kesinlikle tasvir etti. 

Abulafia'dan ismiyle bahsetmiyor, ancak ikincisininkine benzer 

açıklamaları ve düşünceleri, aklında kimi olduğu konusunda hiçbir 

şüphe bırakmıyor. Bu kitabın adı Adalet Kapıları. Dört el yazmasında 

korunmuştur. Ancak bunlardan sadece ikisi otobiyografik bir kısım 

içermektedir. 

Söylenenlerin bir örneği olarak, alışılmadık derecede büyük ilgi 

gören bu raporu burada genel hatlarıyla vermek mantıklıdır: 

“Ben, en alçakgönüllülerden biri olan isim, ruhsal büyümeyi 

gerçekleştirmek için merhamet yollarını aramak için kalbimi araştırdım 

ve manevileşmeye götüren üç yol belirledim: kaba, felsefi ve mistik. 

Öğrendiğime göre, kaba yolu Müslüman münzeviler takip ediyor . Tüm 

"doğal biçimleri", tanıdık, doğal dünyanın herhangi bir görüntüsünü 

ruhlarından dışlamak için her türlü hileyi kullanırlar . Daha sonra, ruhlar 

dünyasından bir ruhani form, bir görüntü ruhlarına girdiğinde, bunun 

hayal güçlerinde kendini ayırdığını ve hayal güçlerini o kadar 

güçlendirdiğini ve bize ne olacağını tahmin edebileceklerini 

savunuyorlar. Konuyu araştırdığımda, İsmail'in dilinde "Allah" olarak 

gelen İsmi çağırdıklarını gördüm . Araştırmalarıma devam ettim ve şu 

kanaate vardım ki, bu ismi oluşturan sesleri telaffuz ederek, her türlü 

"tabii suret"ten tamamen uzaklaşıyorlar ve "Allah" kelimesinin harfleri 



ve onlarda gizlenen çeşitli güçler, onlar üzerinde etki. Nasıl olduğunu 

bilmeden transa düşerler. Ruhtan tüm doğal formların ve görüntülerin bu 

şekilde çıkarılmasına onlar tarafından "silme" denir. 

İkinci yol, inisiyenin onu ruhundan çıkarmaya çalışırken en büyük 

zorluklarla karşılaştığı bilgelik yoludur, çünkü bu yol insan zihni için 

büyük bir zevktir ve zihin onu tamamen kucaklayabilir . Şundan oluşur: 

inisiye belirli bir bilim hakkında, örneğin matematik hakkında bir fikir 

oluşturur ve sonra analoji yoluyla herhangi bir doğa bilimine ve son 

olarak ondan teolojiye geçer. Daha sonra, bu keşifte ilerledikçe zevk 

alarak merkezinin etrafında dönmeye devam eder. Ve zevki o kadar 

büyüktür ki , içinde kök salmış olan düşüncelerden kendini koparamaz . 

En iyi ihtimalle düşünmeye devam ederek eğlenebilir ve dünyadan 

uzaklaşarak buna kendini kaptırmak ister ki, saf felsefe yapmanın biraz 

ötesine geçip parlak bir kılıç gibi olana kadar tek bir ruh düşüncelerine 

müdahale etmesin. her yöne dönüyor.. Bütün bunların gerçek nedeni, 

aynı zamanda, şeyleri bildiği harflerin tefekküründe de yatmaktadır. 

İnsan zihninde mühür bırakan nesne ona sahip olur ve kişi bu bilgiye 

doğal yoldan ulaştığını gördüğü için kendisini tüm bilimlerde büyük 

zanneder. Bunun gerçek nedenini anlamasa da bazı şeylerin kendisine 

kehanet yoluyla ifşa edildiğini iddia ediyor, ancak bunun yalnızca insan 

zihninin genişlemesi ve derinleşmesi nedeniyle başına geldiğine inanıyor 

... Ama gerçekte bunlar düşünce ve hayal gücünün yardımıyla ustalaştığı 

harfler , hareketleri ile onu etkiler ve farkında olmasa da dikkatini zor 

konulara perçinler. 

Ama zor bir soruyla bana dönerseniz: "Neden zamanımızda harfleri 

okuyoruz, yeniden düzenliyoruz ve onların yardımıyla bir sonuca 



varmaya çalışıyoruz , ancak ondan bir şey çıktığını fark etmiyoruz ?" - 

cevap, Tanrı'nın yardımıyla üçüncü ruhsallaştırma yolunda 

kanıtlayacağım gibi, yer almaktadır. Ben de mütevazi bir isim olarak size 

bu alanda yaşadıklarımı anlatacağım. 

Bilin arkadaşlar, en başından beri Kutsal Yazıları inceleme arzusu 

duydum ve ondan ve Kutsal Kitapların geri kalanından bir şeyler 

öğrendim. Ama rehberliğinde okuyabileceğim tek bir kişiyle 

tanışmadım, öğretmen eksikliğinden çok, eve olan sevgim ve aileme 

olan sevgim nedeniyle. Ancak sonunda, Tanrı bana aramaya dönme gücü 

verdi. Yurtdışında birkaç yıl araştırma ve çalışma yaparak ayrıldım, 

aradım ve buldum. Ama ben fark etmesem de alev içimde yanmaya 

devam etti. 

Memleketime döndüm ve Allah beni belli bir hikmetle buluşturdu, 

kiminle İbn Meymun'un "Tereddüdün Öğretmeni" ni biraz inceledim ve 

bu sadece merakımı artırdı . Mantık biliminde ve doğa bilimlerinde biraz 

bilgi edindim ve bu bana büyük zevk verdi, çünkü bildiğiniz gibi "doğa 

doğayı çeker." Ve Tanrı şahidimdir: Daha önce öğrendiğim imanda 

güçlenmemiş olsaydım, kalbimde saf niyet ateşi yanmasına rağmen 

birçok dini emri yerine getirme dürtüsü beni terk ederdi. Ama bu 

öğretmenin bana bilgelik yolunda öğrettikleri, Rab beni öğretinin 

başlangıcında bana talimat veren belirli bir Tanrı adamıyla temasa 

geçirene kadar beni tatmin etmedi. Ancak, doğa bilimleri konusundaki 

yüzeysel bilgim nedeniyle, bu çalışmanın yolu bana neredeyse imkansız 

görünüyordu. 

Sonra öğretmenim bana “Oğlum, yaşamadığın şeyi neden 



reddediyorsun? Denemeniz çok daha iyi olacaktır. Daha sonra bu yolun 

sizin için yararsız olduğu sonucuna vardıysanız - ve bunun için kendinizi 

suçlayacak kadar mükemmelliğe ulaşmadıysanız - o zaman bunun 

anlamsız olduğunu yalnızca siz söyleyebilirsiniz. Fakat bu konuları, 

aklım idrak edinceye kadar hoşa gitsin diye ve ben de şevkle bunlara 

dalabileyim diye , bana öğrettiği her şeyi tabiî sebeplerle anlatırdı. 

Ruhumda şöyle düşündüm: Burada sadece kazanabilirim, 

kaybedemem. Bakalım tüm bunlarda bir şey bulabilecek miyim, o 

zaman benim için net bir kazanç olacak ve eğer bulamazsam benimki 

bende kalacak. Kabul ettim ve bana harfleri değiştirme ve birleştirme 

yolunu, sayıların mistisizmini ve diğer yolları öğretti. Her şekilde, her 

bir form kalbime kazınana kadar iki hafta boyunca dolaşmama izin 

verdi, bu toplam dört ay sürdü ve ardından bana her şeyi "silmemi" 

söyledi. 

Bana şöyle derdi: “Oğlum, niyetin, ne kadar yüksek olursa olsun, 

kesin veya kesin bir şekle razı olman değil. Aksine, "isimler yolunda" 

yatıyor. İsimler ne kadar az net olursa, sıralamaları o kadar yüksek olur, 

ta ki siz onu kontrol edecek olan siz olmayıp, o zihninizi ve düşüncenizi 

kontrol edecek kadar etkili bir güce ulaşana kadar . İtiraz ettim: "Eğer bu 

böyleyse (tüm ruhsal ve duyusal imgelerin "silinmesi"), o zaman neden 

doğa bilimleri bilim adamlarının yöntemlerinin kutsal isimlerle ilgili 

talimatlarla birleştirildiği kitaplar yazıyorsunuz? O şöyle cevap verdi: 

“Senin ve hikmet ehli olan nesebinin hürmetine. İnsan zihninizi doğal 

yollarla baştan çıkarmak ve onların çekiciliğiyle Kutsal Adı bilmenizi 

sağlamak. Ve bana harflerin, isimlerin ve mistik sayıların birleşiminden 

oluşan ve anlaşılabilecek bir biçimde olmadıkları için kimsenin asla 



anlayamadığı kitaplar gösterdi . Bana, "Bu, isimlerin (sapık olmayan) 

şeklidir" dedi. Ve gerçekten, onun hakkında hiçbir şey bilmek 

istemiyordum çünkü zihnim bunu algılamamıştı. "Onları sana 

göstermem büyük aptallıktı" dedi. 

Kısacası, iki ay geçtiğinde ve düşüncem maddi olan her şeyden 

kurtulduğunda ve içimde garip bir şey olduğunu fark ettiğimde, bir gece 

harfleri birleştirmeye karar verdim, bunu felsefi meditasyonda benden 

biraz farklı düşünmeye karar verdim. şimdi Ben de ona söylemeden üç 

gece bunu yapmaya devam ettim. Üçüncü kez, gece yarısından sonra, 

elimde tüy kalem ve kucağımda kağıtla kısa bir şekerleme yaptım. 

Mumun söndüğünü fark ettiğimde, uyanan bir insanın sıklıkla yaptığı 

gibi, mumu tamir etmek için ayağa kalktım. Sonra ona bir sesin geldiğini 

gördüm: “Öleceksin ve hayatta kalamayacaksın! Büyük İsme dokunman 

için seni kim harekete geçirdi?” Ben de hemen yüzüstü yere kapandım 

ve Rabbime şöyle dua ettim: “Alemlerin Rabbi ! Sizlerin de bildiği gibi, 

buraya yalnızca Cennet için geldim. Günahım nedir, suçum nedir? 

Sadece seni tanımak için geldim, çünkü Davud Süleyman'a da 

emretmedi: 

"Babanız Allah'ı tanıyın ve O'na kulluk edin" ve öğretmenimiz bize 

şunu vahyetmedi mi: "Yolunu bana açıkla ki, Seni tanıyayım ki, gözünde 

lütuf bulayım?" Ve bu sözleri söylemeye zaman bulamadan, mesh 

dünyasına benzeyen mür beni tepeden tırnağa meshetti ve maneviyatı ve 

mutluluğuyla tarif edemediğim büyük bir neşe beni ele geçirdi. 

Bütün bunlar, yolculuğunun en başında hizmetkarınızın başına geldi. 

Ve bu raporu böbürlenmek için yazmıyorum, Allah korusun, kalabalığın 



gözünde büyük görülmek için değil, çünkü çok iyi biliyorum ki 

kalabalığa saygı gerçek haysiyet arayanlar için bir eksiklik ve kusurdur . 

siyahın faziletlerinden görünüş ve karakter bakımından farklı olan, 

karanlıktan gelen ışık gibidir. 

güçleri sırları anlamakta tamamen yetersiz olan halkımızın oğulları 

olan bazı bilgeler bunu okusalar, bana gülecekler ve diyecekler . : “Boş 

gevezeliklerle ve masallarla, aklını karıştıran ve göründüğü kadarıyla 

doğa bilimleri konusundaki zayıf bilgisi nedeniyle kendisi tarafından 

kabul edilen tuhaf icatlarla zihnimizi nasıl bozmaya çalıştığına bir bakın 

. Ancak bu, konuyu anlayanların, hatta daha iyisi, olayları kendi 

tecrübeleriyle kendilerine açıklananların dikkatini çekerse , sevinecekler 

ve sözlerim onların onayını alacak. Ama bunu detaylıca belirtmiş olmam 

onlara engel olacaktır. Yine de, Tanrı bilir, niyetim majorem Dei 

gloriam'da ( Rab'bin ihtişamının artması) hizmet etmekti ve herkesin bu 

hizmette benden daha üstün olmasını ve benden daha saf olmasını 

isterdim. Belki o zaman hala bilmediğim şeyleri açığa çıkarmak 

mümkün olurdu ... Bana gelince, Rab'bin bana verdiğini başkalarıyla 

paylaşmadan edemem. Ancak bu bilimde doğal bir kanıt olmadığı için , 

öncülleri su ile aynı manevi türden olduğu için, başıma gelen bu 

hikayeyi kendim anlatmak zorunda kaldım. Gerçekten de, bu bilimdeki 

tek kanıt, deneyimin kendisidir. Bu nedenle, bu yolun doğruluğuna itiraz 

eden kişiye, ona deneysel kanıtlar, yani yazı bilimindeki kendi 

deneylerimin ruhani sonuçlarına dair kendi tanıklığımı sunabileceğimi 

söylüyorum. 

, önce imanın gerçek anlamının incelenmesinden sonra gelen 

matematiksel ve doğa bilimlerinin ilkelerini insan ruhunda 



birleştirmektir , böylece ince diyalektik yoluyla 

zihnini keskinleştirdi ve bir ahmak gibi her türlü şeye inanmadı. İnsan 

tüm bunlara yalnızca doğa dünyasının tutsağı olduğu için ihtiyaç duyar. 

Çünkü hapishanede bulunan akıl sahibi bir insanın özgürlüğe kaçmak 

için herhangi bir çıkış, açıklık veya dar bir boşluk aramaması yakışmaz. 

Bugün bize doğal zihnimizi keskinleştirmenin ve onda ince formlar 

bulmanın bir yolunu gösterecek bir peygamber yaşasaydı, onların 

yardımıyla bedenselliği reddedebilirdik , harfler ve kombinasyonlarıyla 

ilgili tüm bu doğa bilimlerine ihtiyacımız olmazdı ... Çünkü peygamber 

bize ünsüzlerin kombinasyonunun ve aralarındaki sesli harflerin 

kombinasyonunun sırlarını, gizli ve aktif kuvvetlerin ortaya çıkma 

yollarını ve bu yayılmanın neden yukarıdan bir tür engellerle ortaya 

çıktığını verirdi ... Hepsi Bunu bize doğrudan söylerdi, oysa biz artık 

dolambaçlı yollar aramaya ve yalnızca sınırlı sınırlar içinde hareket 

etmeye, Tanrı'yla karşılaşma umuduyla dönüşümlü olarak burada ve 

orada görünmeye mecbur kalırken. Çünkü Kabala bilimindeki herhangi 

bir başarının, Kabala'nın bakış açısından ele alındığında, bizim için 

varlığımızın temeli olsa bile, sadece bir kaza olduğunu söylemeye gerek 

yok. 

Bu üçüncü yöntem, her şeyden önce bedenin saflığını korumayı 

gerektirir, çünkü bedensel, maneviyatın bir simgesidir. Yükselişin bir 

sonraki adımı, bedensel ve ruhsal özelliklerimizin arınması, özellikle 

öfkenin veya İsmin kendisinden başka herhangi bir şeye olan ilgimizin 

ortadan kaldırılmasıdır . Yükselişteki bir sonraki derece, ruhun, insanın 

incelediği tüm diğer bilimlerden özgürleşmesidir. Buna ihtiyaç 

duyulması, doğal ve sınırlı olmaları nedeniyle nefsi bulandırmaları ve 



içinden İlahi suretlerin geçişine izin vermemelerinden 

kaynaklanmaktadır. Bunlar alışılmadık derecede incelikli biçimlerdir ve 

doğası gereği küçük bir biçim bile doğal ve akılcı olana kıyasla harika 

bir şey olsa da, yine de ruhun inceliklerinin yanında necis kalın bir peçe 

gibi görünür. Bu nedenle, ayrı bir eve çekilmek reçete edilir ve içine 

(dışarıdan) hiç ses girmezse, çok daha iyidir. İnsanın hayvan ruhuyla 

birlikte sahip olduğu bitki ruhunu sevindirmek için ilk başta evi taze 

yeşilliklerle dekore etmeniz önerilir . O halde, insanın akıl sahibi 

nefsiyle birlikte sahip olduğu hayvani nefsi memnun etmek için, hoş, 

ahenkli bir sesle dua etmeli ve mezmurlar söylemelidir. Daha sonra, kişi 

hayal gücünü anlaşılır nesnelere ve bir şeyin diğerinden nasıl geldiğini 

anlamaya yönlendirir. Daha sonra, ruhu (duyulardan) ayırmak ve onu 

daha önce içinde bulunan tüm biçimlerden kurtarmak için 

(birleşimlerinde) zihin tarafından algılanmayan harfleri yeniden 

düzenlemeye geçilir . Aynı şekilde, (bedensel) maddelerini yiyecek ve 

içeceklerle iyileştirmeye devam ederler ve onu (etini) giderek daha asil 

hale getirirler. Harflerle ilgili bölümde harfleri değiştirmenin bazı 

yollarını ele alacağız. Sonra kişi "sıçrama" aşamasına ulaşır, çünkü 

Kutsal Yazılarda şöyle denir: "ve üzerimdeki sancağı aşktır". Harflerle 

yapılan tüm alıştırmalar tamamlandıktan sonra yapılan "sıçrama", 

düşüncenin kendisi üzerinde meditasyon yapmak ve onu herhangi bir 

kavramla ilgili olsun ya da olmasın her kelimeden soyutlamaktır. Bu 

"atlamayı" gerçekleştirirken, birleşik ünsüzleri bir itme ile harekete 

geçirmek gerekir . Böyle bir hareket düşünceyi alevlendirir, neşeyi ve 

arzuyu o kadar yoğunlaştırır ki, yemek ve uyku ya da buna benzer 

herhangi bir ihtiyaç ortadan kalkar. Meditasyon sürecinde kelimeleri 

düşünceden ayırırken, kendinizi o kadar zorlarsınız ki, doğal zihninizin 



kontrolünü kaybedersiniz ve düşünmemeyi isteseniz, arzunuzu 

gerçekleştiremezsiniz. Sonra, önce yazı ve dille, sonra da hayal gücüyle 

düşüncenizi adım adım ileriye götürürsünüz . Bununla birlikte, 

düşüncenizi kontrol etmeyi bıraktığınızda, başka bir egzersiz gerekli 

hale gelecektir. Meditasyon sırasında düşüncenin kaynağından kademeli 

olarak geri çekilmesinden oluşur, ta ki sonunda konuşma gücünü 

kaybettiğiniz ve onu geri kazanamayacağınız bir aşamaya ulaşılana 

kadar. Bu düşünce dağınıklığını sürdürmek için yeterli güç kalırsa, o 

zaman içsel olan kendini dışa vuracak ve saf hayal gücüyle cilalı bir 

ayna şeklini alacaktır . Ve bu, arka tarafın ön taraf haline geldiği "yanıp 

sönen kılıcın alevi" dir . Bundan sonra insan en içteki özünün kendi 

dışında olduğunu görür. Tevrat'a göre, Urim'in ve rahibin kehaneti 

Tummim'in yolu buydu ve burada harfler de önce içeriden 

aydınlatılmıştı; onların ilettiği mesaj anında ve düzenli olmayıp, sadece 

harflerin doğru kombinasyonunun bir sonucu olarak ortaya çıkar. Zira 

özünden kopuk olan suret, tasavvurunu tasavvur edebilen hale gelinceye 

kadar noksandır ve bu yeni surette harfler mükemmel, tertipli ve anlaşılır 

bir birleşim içine girerler. Bana öyle geliyor ki filozofların "giysi" dediği 

biçim bu. 

Bernardine Tarikatı hakkında bilgi. Bernardines Nişanı 

(Bernardines). 

Katolik manastır düzeni. 12. yüzyılda Clairvaux'lu Bernard 

tarafından yeniden düzenlenmesinin ardından Cistercian tarikatından 

ayrıldı. 



4.​ Uronashchanam Shakhar ile söyleşi 

Sevgili Jonathan, anlattıkların ve toplanan tarihsel bilgiler, sana 

sormak istediğim birkaç açıklayıcı soruyu akla getiriyor. 

Soru: Okuduğunuz kara kitap. Anladığım kadarıyla tüm sayfaları 

siyah mı? Ve mumların ışığında, Güneşte ve tamamen karanlıkta 

görünmeyen beyaz harfler belirir. Kitap ayrıca ateşte yanmaz ve uzun 

süre suya maruz kalmaktan yayılmaz. Bu bir tür büyülü ya da simyasal 

sır mı? 

Cevap: Bir kitap yapma teknolojisi kitabın kendisinde belirtilmiştir. 

Bir kitabın üretiminde kağıda iki bileşen eklenir - biri sayfalara siyah bir 

renk veren boya, ikincisi suda çözünmeye ve tutuşmaya karşı koruyan 

koruyucu bir koruyucudur. Mürekkebe mineral tuzlar eklenir, mürekkebi 

renksiz hale getirirler. Mineral tuzlar (kuvarsit tuzları) ışığı yalnızca 

zayıf bir parıltıyla (mum alevi gibi) yansıtır ; tamamen karanlıkta ve 

parlak ışıkta, yansıtma etkisi kaybolur. 

Soru: Eski simyacılar da bu tür yöntemleri biliyorlardı. Keten 

kumaşların belirli asitlerle muamele edildiğinde, kumaşların kılıçla 

delinmeyecek, ateşle yanmayacak veya suda çözülemeyecek kadar 

sağlam hale geldiği bilinmektedir . Kağıt, o günlerde paçavra kağıt 

olduğu için, ona bu tür özelliklerin kazandırılmış olması oldukça olasıdır 

. Ve mineral tuzlar hakkında "cücelerin ateşleri" hakkında bir efsane var. 

Bunlar mum ışığında mağara duvarlarında parlayan sayısız hazinedir. 

Ama onları yüzeye çıkarırsın ve sıradan bir dünya haline gelirler. Onu 

zindana geri götürüyorsun - altınla parlıyorlar. Yani o zamanın bilgili 



mistikleri aynı zamanda simyacı mıydı? 

Cevap: O günlerde bilim adamları, bilgi bir olduğu için mevcut 

Bilgilerin tamamını kapsamaya çalıştılar . Simya, en azından temelleri, 

tüm eğitimli insanlar tarafından biliniyordu. 

Soru: Kitap hangi dilde yazılmıştır? 

Cevap: Metni üç dilde okudum, üç versiyon da başladığım kitapta 

yer alıyor. Bu diller şunlardır: Latince, İbranice, İspanyolca. 

Soru: Burada açıklığa kavuşturulması gereken aşağıdaki konum 

ortaya çıkıyor . Birçok kültürde benzer bir kitap hakkında bir efsane 

vardır (siyah sayfalar, mum ışığında beyaz harfler görünür) ve bu 

gelenekler 1278'den çok daha önce kaydedilmiştir. Açıkçası, bu kitaplar 

ve bilgiler, gezegenimizde erken zamanlarda var olan bazı eski 

uygarlıklar tarafından Dünya halklarına bırakılmıştır. Abraham 

Abulafia'nın kendisinin bu bilgiyi eskilerden aldığına, geleneği daha da 

ileri götürdüğüne ve aktardığına inanılıyor. Abulafia'nın Doğu 

ülkelerindeki kampanyalarını incelerken , bu tür aktarımların üç 

kaynağını ayırt edebilirim: Müslüman mistikler, Sufiler ve Hintli yogiler. 

Hepsi bilgi toplamak ve aktarmak için düzenli olarak dünyayı dolaştı. G. 

Scholem gibi bir araştırmacı bile Abulafia'nın öğretilerinden 

"Yahudileştirilmiş yoga" olarak bahsediyor. Öte yandan, Abulafia'nın 

kendi "düğümleri çözme " tekniği, Avrupa'da mistisizmin 

çiçeklenmesinden yüzyıllar önce var olan Kuzey Budizm'deki aynı adlı 

teknikle tamamen tutarlıdır. Bu örnekleri daha fazla verebilirim: bilim 

artık birçok yazışmayı ortaya çıkardı. Abulafia'nın bu bilgiyi Hindistan, 



Tibet ve Irak'tan alması ne kadar olası ? 

Cevap: Oldukça muhtemeldir ve durumun böyle olması göz ardı 

edilmemiştir. 

SORU: Dolayısıyla, bu kitabı inceleme işi, kültürler ve halklardan 

geçtiği için tüm insanlık için önemli olabilir. 

Cevap: Evet, çok önemli. Kara Kitap'ta kullanılan ve modern 

matematik tarafından kullanılan sayıların, daha önce yanlışlıkla 

inanıldığı gibi hiç de Arapça değil, eski Hint olduğu şeklindeki sorunuza 

da cevap verebilirim. 

Soru: O zaman aktarım böyle Hintli yogiler - Arap Sufiler - Orta 

Çağ mistikleri (Abulafia gibi) - Hıristiyan tarikatları - okült tarikatlar - 

biz olabilir. "Kara Kitap" bilgisinin aktarımının böyle bir yeniden 

inşasına itiraz var mı ? 

Cevap: Belki. HAYIR. 

Soru: Kitabın adı neden siyah? 

Cevap: Bu tamamen doğru değil. Başlangıçta Gölgeler Kitabı olarak 

adlandırıldı. Bunun ana anlamı, dünyada yalnızca iki varlığa Gerçek Işık 

bahşedilmiş olduğu gerçeğinde yatmaktadır: Tanrı ve insan. "Dünyadaki 

insanlar tek Tanrılardır ve onların Yaratıcısı, Tanrıların Tanrısıdır." Diğer 

her şey, bahsedilen lambaların oluşturduğu gölgelerdir. Yaratıcının 

alevini İnsan Aleviyle birleştirerek, çevremizdeki dünyanın 

aydınlanmasını ve değişmesini sağlayacak olan gölgeleri değiştirebiliriz 



. Bu, dünyayı yönetmek ve içinde herhangi bir durum yaratmak için 

büyük fırsatlar yaratır: bir savaş (hatta bir dünya savaşı) çıkarın, 

kasırgaları durdurun, iklim değişikliğine, benzeri görülmemiş hasatlara, 

hastaların toplu olarak iyileştirilmesine ve Tanrı bilir başka nelere neden 

olun ! 

Soru: Ancak böyle bir değerlendirme, Vedik geleneğe (Mutlak 

Tanrı'nın aynası olarak dünya) ve tasavvufa çok yakındır! 

Cevap: İlâhî ilimler birdir. 

Soru: Bu Gölge Kitabı nasıl başlıyor? 

Cevap: Felsefe ile başlar. Tanrı'nın Yaratıcı, Yaratılış, İnsan olarak 

anlayışı, dünyaların yapısı ve Tanrı'nın Yaratmaya başladığı araçlar 

anlatılır - alfabelerin harfleri ve sayılar Tanrı'nın Tezahürleri olarak 

kabul edilir. Felsefi temellerin sunumundan sonra, bilgi ilkelerinin 

sunumları ve sonunda - sihrin kendisi - bu ilkelerin hayatta pratik 

uygulaması vardır . 

Soru: Akademisyenler genellikle Abulafia tarafından aktarılan 

öğretilere Kabala karşıtı olarak atıfta bulunurlar . Bu doğru? Bu ne 

anlama geliyor? 

Cevap: Her insanın , bu belirli insanlara ifşa edilen İlahi Olan'ın 

tezahürü ile iletişim kurmasına izin veren kendi ortodoks geleneği vardır 

. Örneğin, Yahudiler haham Kabala kullanır, Hindular yoga kullanır ve 

Nepalliler tantra kullanır. Bununla birlikte, aynı sonuçlara yaklaşan gizli 

bir öğreti var, İlahi Olan'la sadece diğer taraftan paylaşım , ortodoksiden 



bağımsız olarak farklı ilkeler kullanan tüm insanlara erişilebilir. 

Ortodoks dinlerin hafif olduğunu ve içlerindeki yolculuğun ışığın yolu 

olduğunu düşünürsek, bu öğreti oraya gölgelerin yollarında bir 

yolculuktur. 

Soru: Gizli tarikatlar, Gölgeler Kitabı'nın sahibidir. İlluminati'den, 

Rosicrucians'tan ve diğerlerinden bahsettiniz. Bu bilgi , tarikatları gücü 

ve nüfuzu ele geçirme hedefine ne ölçüde yaklaştırabilir ? 

Cevap: Küresel ölçekte siyaset ve ekonomi üzerinde ciddi bir etkiye 

sahip olan güçlü okült tarikatlar , Gölgeler Kitabı'nın yöntemlerini bilir 

ve kullanır. Size daha önce de söylediğim gibi, bu kitap yardımıyla 

hemen hemen her durum yaratılabilir veya dağıtılabilir. Bu emirlerin 

insanların hayatları üzerindeki etkisi olumsuzdur. Örneğin, güç veya 

bilgi, gezegendeki ekolojik durumu iyileştirmek yerine, belirli bir kişinin 

işindeki ve sermayesindeki satışları artırması için onu kötüleştirmeye 

yönlendirilir. Ve bunun medeniyetin yok olmasını tehdit etmesi onu 

rahatsız etmiyor. 

Soru: Emirlerin suiistimali nasıl önlenir? Sizce insanlığın özgürce 

gelişmesi için onları güçlerinden nasıl mahrum edebiliriz ? 

Cevap: Çok basit. Bu bilginin, onu isteyen herkese verilmesi 

gerekiyor . Buna inisiye olanlar kontrol edilemez ve inisiye olanlar gücü 

herkesin yararına çevirecektir. Bu nedenle, dünyamızı iyileştirmenin tek 

gerçek yöntemi, eski bilgileri geniş kitlelere tanıtma yöntemi, onların 

ifşası olacaktır. 



Soru: Size tamamen katılıyorum ve bunu yıllardır yapıyorum. Bize 

Gölgeler Kitabı'ndan edindiğiniz bilgilerin pratik uygulamasından 

bahsedin. 

Cevap: Ben kendim bir doktorum. Ve çoğu zaman tedavi edilemez 

olduğu düşünülen hastalıklarla uğraşmak zorunda kalırsınız . Onları 

iyileştirmek için Gölgeler Kitabı'nın bilgisine başvuruyorum. (Jonathan 

ilginç bir cihaz çıkarır. Bunlar kuzey kutuplarında delikleri olan iki 

toptur. Bir top diğerinin içindedir, aralarına folyo serilir). Alt top, bir 

kişinin fiziksel bedenidir, üstteki top, ruhsal bedendir (Yüksek Benlik), 

Folyo, ışık toplayıcıdır. Hastalık, İlahi Öz Işınının zayıf bir şekilde 

ruhsal bedene girmesi ve fiziksel bedene girmemesi gerçeğinden gelir. 

Kiriş dış topun deliğine girecek, folyoya yansıyacak ve iç topun deliğine 

girecek şekilde topları birleştiriyorum. Daha sonra İlahi Işın'ın hastanın 

ruhsal bedenine, enerji kabuklarına ve fiziksel bedenine geçişi simüle 

edilir. Kanseri bu şekilde tedavi etmeyi başarıyorum . (Jonathan başka 

bir cihaz gösteriyor. Bu, yapıştırıcıya bulanmış siyah ipliklerle dolanmış 

içi boş bir top. Rus halk masallarından bir cadı topunu andırıyor). Ve bu 

cihaz , doğadaki nesnelerin yaydığı çok fazla büyülü enerji 

biriktirmenizi sağlar . Sol elinde tutulmalı ve adalar boyunca ormanın 

içinden geçilmelidir. Ardından, enerjiyi artırmak için yanınızda bir çanta 

içinde taşıyın. (Jonathan üçüncü aleti gösteriyor. Plastik bir değnek, gürz 

gibi bir şey). Bu çubuk, enerjiyi yönlendirilmiş bir şekilde incelemenizi 

sağlar. 

Soru: Asanın prensibi nedir? Birçok acemi sihirbaz hiçbir şekilde 

anlayamaz: asayı doğru şekilde nasıl kullanırım? 



Cevap: Çok basit. Tek taraflı asa, bir kişinin ruhsal bedeni ile 

zihinsel olarak birleştirilir. Sonra sihirbaz, kalp çakrasından gelen irade 

ve sevginin gücüyle, ruhsal bedenin enerjisinin asa aracılığıyla doğru 

yönde yayılmasına neden olur . Ve ışın gerçekten yaratılmıştır. İki taraflı 

asa, iki enerji akışı yaratır: İlahi'nin ışını etki nesnesine yönlendirilir ve 

kullanılan enerji, İlahi'nin yeni bir ışını ile doldurulur. Çift uçlu asa daha 

tehlikelidir. Sihirbaz, İlahi Olan'a olan sevgisinden mahrumsa veya 

Kozmik Yasayı ihlal ederse, o zaman iki taraflı bir asa kullanırken 

ölebilir. 

Soru: Sizinle birlikte çalıştığımız metne göre Gölgeler Kitabı'nın 

yardımıyla En Yüksek büyüyü kavramak isteyen okuyucular , ilkeleri 

anlayabilecek ve bu tür büyülü cihazları kendileri yapabilecekler mi? 

Cevap: Elbette yapabilirler. Ancak çoğu cihaz, irade, sevgi ve hayal 

gücü yardımıyla doğrudan sihirbazın zihinsel bedeninde yaratılır . Ve 

çok güçlüler. 

Soru: Size öğreten Zanaatkar Kadın şimdi nerede yaşıyor ve 

çalışıyor? 

Cevap: Şu anda Kanada'da yaşıyor ve çalışıyor ama biz Gölgeler 

Kitabı'nın metnini modern koşullara uyarlamaya çalışırken bizimle 

iletişim halinde olacak. 

Sual: Dünyada iki çeşit harf vardır. Biri soldan sağa (Slavlar ve 

Hindular gibi), diğeri sağdan sola (Yahudiler ve Araplar gibi). Bu 

dillerde bilginin sunumunda herhangi bir çelişki var mı ve neden farklı 



bir yazma yönü var? 

Yanıt: İlahi olandan dünyaya ve tekrar İlahi olana giden birçok enerji 

akışı vardır. Yazının yönü, yalnızca yazıyı yaratan insan topluluğunun 

ağırlıklı olarak keyif aldığı akışın bir yansımasıdır. 

Soru: O halde Gölgeler Kitabı'nın metinlerinin sıralı bir 

açıklamasına geçelim mi ? 

Cevap: Memnuniyetle. 

5.​ Jenes Kitabını ve N -Boyutlu Mantığı Açmak 

SKpr Te ne kitabının insanlara getirdiği yeni fikirler nelerdir ? 

Daha Yüksek Bir Şey, Yaradan'dan insanın doğasında vardır. Bu 

Yüksek'i günlük yaşamda kullanmayız . İçimizde, hatta fiziksel 

bedenimizde mevcuttur. Bunlar, günlük bilinç tarafından kullanılan 

%5'in aksine, uyku olarak kabul edilen beynin aynı %95'idir. Beynin 

uyku yüzdelerinin, çevredeki doğadaki durumun herhangi bir modelini 

oluşturabileceğine, analiz edebileceğine ve sonuç verebileceğine 

inanılmaktadır . Analog düşünme ve Yüksek Düzey mantığını kullanır. 

Semboller , bu "gizli makineleri" başlatmak için kullanılan 

"anahtarlardır ". 

Bahsedilen Yüce mantık üzerine kuruludur. Ama sıradan değil. İkili 

mantığı biliyoruz ("evet" - "hayır", "artı" - "eksi"). Ayrıca üçlü mantığa 

("tez" - "antitez" - "sentez") ve "pi" sayısının mantığına ("tez" - "antitez" 

- "sentez" - artı bir dereceye kadar irrasyonellik) aşinayız. Ancak 



mantığın yalnızca iki veya üçten değil, 4,5,6'dan vb. oluşabileceği ortaya 

çıktı. parametreler. Mükemmel bir insanın 9 parametreli (dokuz katlı) bir 

mantığı vardır ve Tanrı'nın 10 parametreli bir mantığı vardır (bu nedenle 

dünyanın tüm dinlerinde 10 kutsal bir sayıdır ve Yaradan'ın 

enkarnasyonları olan bizlerin ellerimizde 10 parmağı vardır. , vesaire.). 

Zihin 9 parametre mantığını etkinleştiremez. Etkinleştirmek için 

semboller, harfler ve sayılar kullanılır. Mantıksal değerlendirmelerin 

herhangi bir parametresi matematiksel tablolarla (matrisler) ifade 

edilebilir. Bu tür en basit matris, 72 hücreli (8x9) bir tablodur ; burada 8, 

İlahi, İlahi insan ve dünya arasındaki bağlantı sayısı ve 9, Mükemmel 

insanın sayısıdır. Masa birçok insan arasında var, masanın hücreleri 

harfler veya rakamlarla dolu. Ancak birçok insan arasında ve mistik 

geleneklerde bu masalar hala gizlidir, bulunması zordur. Bu tablonun 

bugün kitleler için mevcut olan tek çeşidi Kabalistik Shemhamforash'tır. 

Böylece paradoksal bir sonuca varıyoruz: Kara Kitap veya Gölgeler 

Kitabı, kişinin kendisini ifşa etmenin anahtarıdır. Kara Kitap'a sahip 

olanlar pek çok olağandışı özellik kazanırlar, onlarla açıklayamadıkları 

mucizeler gerçekleştirilir. Ve neden? Çünkü Kara Kitap İnsanın 

Kendisidir! 



 

PLZ kek 
 

1UPZ pjr 3>3 
 

1L

□^p ,_ ip pzz BP LL ik pK b

inil pZ  l^i Uzd P *>SD onla

")'W 
 

sh 
 

PK1R Cum ÇKP lütfe

T yukarı züi > onlar geç R 1E LL 11 

H.R.Z YIUU "PU Biz © pЪ> Эп □>3 l l l 

 pzz ben Hangi: □ZU Kazanç J l P 

Tiz iiu LL □31 "Ben ^ z L L L 
 

not:

ziz ben 33> 
bilgisayar

") 
1±T1 U'H kesmek □ 

ŞEHAMFORAŞ TABLOSU 

Raokryom ​​ Kara Kitap 

 

MATEMATİKSEL MODEL SHEHAMFORASH 

- örneğin 

400 5 20 1 20 1 5 30 30 300 5 40 600 30 70 9 10 60 10 30 10 6 



600 100 5 10 200 5 5 2 40 30 7 10 70 5 5 6 1 30 4 30 1 10 

6 5 8 5 30 40 10 10 10 500 30 50 30 5 80 6 6 30 10 30 20 6 

200 300 6 2 20 30 600 6 1 10 10 200 5 1 300 400 200 10 1 1 5 5 4

7 10 10 70 5 200 600 70 8 10 50 1 4 50 40 100 6 20 8 5 30 6 

5 10 40 30 300 70 10 200 70 30 1 60 5 30 10 30 6 6 20 10 40 5 

10 6 80 5 2 40 400 10 50 1 50 50 600 40 70 300 8 5 10 50 4 6 

10 8 40 6 50 70 5 5 10 2 40 6 200 90 40 8 200 5 30 10 10 600 4

600 6 40 10 10 5 40 2 10 5 1 200 6 2 8 70 10 1 100 50 40 2 4

 

Uronatran Shahar Kitabı​ ​​  

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Arındırıcı RTonashchan Shahar'a itiraz 

Sevgili okuyucu! 

Bu kitabı okumaya başlamadan önce birkaç noktaya değinmek 

istiyorum. 

İlk olarak, bu kitap Kabala üzerine bir el kitabı değildir. Bu bilgi 



benim tarafımdan başka bir gelenekten - büyülü bir çingene 

klanından alındı. Onları aldığım sırada, İsrail kökenli ve Avrupa 

ülkelerinde popüler hale gelen mistik öğretilere aşina değildim. 

Bahsedilen öğretileri takip etmek istiyorsanız, bu Kitabın tamamen 

farklı bir geleneği temsil ettiğini unutmayın. Filozofları buna "kabala 

karşıtı" bile derler. 

İkinci olarak, bu Kitabın metni, içine girme şerefine nail olduğum 

geleneğin özlü bir özetidir , onun tüm bilgisinin anahtarı ve 

çerçevesidir. Tüm bunlar, Öğretmenimin ve Yüksek Güçlerin 

kutsamasıyla, Öğretmenimin isteği üzerine dünyaya ifşa edilir. 

Üçüncüsü, bu sihirli tarifler koleksiyonu değil, iş 

mekanizmalarının net bir açıklaması. Güvenlik kurallarını 

unutmayınız. Bu bilgiyi sadece iyilik için kullanın. Kim onu kötülük 

için kullanırsa, amelini tam olarak düzeltmedikçe huzura kavuşamaz. 

Bunun üzerine her çağda bir mühür vardı. Gerçekten öyle. 

Dördüncüsü, Kitabın metnini Rusçaya çevirirken, farklı gelenek 

ve dinlerden alınmış çeşitli terimler kullandım. Bu, insanlığın bilgi 

alanının ortaklığını ve aynı zamanda, gerçekleştirilmesi üzerine 

sihrin inşa edildiği aynı Gerçeğin, Dünya halklarının tüm mistik 

akımlarında mevcut olduğunu göstermek için yapıldı. 

Kitapta benimle çalışan herkese minnettarım. Rab onları kutsasın 

ve korusun! 

, tavsiyesi olmadan manevi bilgi yolunda bir adım bile 

atamayacağım ilk Öğretmenim Oleg Petrovich Morgun'a adamak 



istiyorum . 

Sana sevgilerle sevgili okuyucu, 

Jonathan Shahar. 

25 Temmuz 2008, Kiev şehri. 

KRN AYA KNURGA - 

REZERVASYON ÎEHZ 

BÖLÜM 1 

(Yeryüzünde manevi öğretilerle ilgili pek çok gelenek vardır ve 

bunların her biri kendi iyileştirme sistemini sunar . Bazıları bir kişiyi 

çok yükseklere çıkarır. Ancak herhangi bir geleneğin merkezinde bir 

şey vardır - bir kişi ve onun En Yüce ile ilişki Bu bakımdan 

gelenekler birbirinden ayrılır ve birçok hakikat tek bir Hakikatten 

doğar. 

Kimi Tanrı var der, kimi saf Hakikat vardır der, kimi sadece akıl 

vardır der, kimi de her şeyin bir yanılsama olduğunu iddia eder. 

Bazıları dünyanın acilen değiştirilmesi gerektiğini haykırıyor, 

diğerleri her şeyin yolunda olduğunu iddia ediyor ve yine de diğerleri 

tüm yolların dünyanın yok olmasına yol açtığını iddia ediyor. İsimler, 

unvanlar ve dillerde farklılıklar vardır, ancak herkes kendini tanıyan 

kişinin huzur bulduğunu kabul eder. Az ya da çok kıvrımlı, 

dolambaçlı, dolambaçlı ve dolambaçlı birçok yol vardır . Ama bir 

yerlerde doğrudan bir yol var. 



Ama Yüce Gerçeği kavramak, kendini tanımak, huzur bulmak 

için yeterli mi? Ve neden sembolizmleri ve yaklaşımları farklı olan 

birçok yol, ruhu hala daha yüksek bir seviyeye yükseltiyor? 

Eskiler: "Hakikat dünyaya karşıdır" dediler. Tüm çeşitliliği ve 

güzelliğiyle dünyanın her şey olmadığını biliyorlardı. Bu nedenle, bir 

kişi her zaman daha fazlasını arar. Çünkü dünyayı bulduğunda bile 

HERŞEYİ bulmaz, sadece onun kibrinin farkına varır. 

Kutsal Yazılar şöyle der: “Tanrı'yı ve O'nun Gücünün tecellilerini 

arayın; Yüzünü aramaya devam et .” Hakikat'e giden dolaysız yolun 

farkı budur: Kişi hangi geleneğe mensup olursa olsun, Hakikati bu 

dünyadan daha büyük olan dünyada aramalıdır. Kendi içinde de ara. 

Kadim bilgelik dünyamızda pek çok şekilde korunur. Her doğa 

olayında tüm bütünlüğüyle kayıtlıdır. Her yaprak, taş, atom her şeyi, 

her şeyi anlatabilir. Ancak bir kişinin , eski sembol sistemleri olan ek 

"beşik çarşaflarına" da ihtiyacı vardır. 

Gelenek şöyle der: Nuh'un (Nuh) üç oğlu vardı: Sam (Sim), Ham 

ve Japhet. Ve baba ilmini onlara aktardığında, her biri bunu kendince 

algıladı ve yazdı. Shem onları işaretlerle - harflerle yazdı, Ham onları 

renkli sembollerle - çiçeklerin, hayvanların ve kuşların ve diğer 

yaratıkların resimlerini çizdi ve Yaphet, enerji akışlarının 

hareketlerini hiyeroglif şeklinde çizdi. Gelecekte Shem, zihninin 

ruhani alanlarını keşfetti ve bu düzeyde bilgiyi pekiştirdi. Ham, 

dünyayı etkilemek için duygularını ve yeteneklerini geliştirdi . Onun 

soyundan gelenler, dünyaya transa girmenin tüm biçimlerini ve 

yollarını verdi. Japhet konuşmayı geliştirdi ve enerji ile çalıştı ve 



şubesi dünyaya yoga, qi gong ve runik yazıya benzer öğretiler getirdi. 

Zamanımızda bu dallar artık izole değil, birbirine sıkıca 

kaynaşmış durumda. Bizim için zihnin, enerjinin ve bedenin ruhla 

uyum içinde çalışması önemlidir . 

Her gün karşılaştığımız ikonik runik sistemlerden biri, bir dizi 

asal sayıdır. Adına rağmen - Arap rakamları - Hint kökenlidirler. 

Dijital dizinin, maddi ve manevi arasındaki etkileşim yasaları olan 

dünya yasalarının tüm bütünlüğünü içerdiğini çok az insan bilir. "İyi" 

veya "kötü" sayı yoktur . Her figür, evrenin iki veya üç temel yasasını 

yansıtır ve bunların kombinasyonları, yaşamın tüm alanlarının 

paralelliğini bir taramada gösterir. Her yaşam süreci bir dizi sayı ile 

modellenebilir. Bu bir zamanlar Pisagor tarafından not edildi. 

Aslında, işaretler-sayılar sistemi, düşüncelerin aktardığı entelektüel 

anlayışın sınırlarının çok ötesine geçer. Herhangi bir düşünceyi 

iletmek için, yalnızca iki basamaklı bir ikili kod kullanılabilir: sıfır ve 

bir. Ondalık kod tüm bilgileri iletebilir : sıradan zihin için hem 

erişilebilir hem de erişilemez. 

Tüm sistemin temel özü ünite tarafından gösterilir. Her basamakta 

bulunur: Sonuçta, sıfır hariç tüm asal sayılar birimlerden oluşur. Yan 

yana yerleştirilen bir ve sıfır, geleneksel numerolojik hesaplamada da 

bire düşen on sayısını gösterir . Yüz sayısı aynı zamanda numeroloji 

tarafından da kabul edilir. Bir ve sıfır, tek bir statik-dinamik etkileşim 

sistemini belirtir; burada sıfır, mutlak dinlenme durumu, Yüksek 

Manevi Dünya ve biri, potansiyel enerjinin hareket enerjisine geçiş 

dürtüsüdür. Sürecin dinamikleri istemsiz ise, bu iki sıfır ile gösterilir. 

Böyle bir durumda ruh pasif, yönlendirilmiş bir durumdadır. Bir sıfır, 



hedefe yönelik yoğun çaba durumunu ifade eder. Tüm bunlar, bir 

şekildeki herhangi bir sayıda birim için geçerli olacaktır: gerçek 

birimden dokuza kadar. 

Sıfır olmayan sayılar, birim sıfır küresine girdiğinde maksimum 

manevi birlik durumunu yansıtır. Dışarıdan, içlerinde sıfır görünmez, 

ancak zaten ana sayıya eklenmiştir. 

Birim sembolizmde de hakimdir. Bu, tüm halkların gelenekleri 

için geçerlidir . Örneğin, evrenin merkezi olarak bir ağacın, bir dağın, 

bir taşın, bir adanın görüntüsü . Tek bir nesne her zaman merkez 

görevi görür. 

Hint yogası, enerji kanalları kavramını kullanır - nadis. Burada 

merkezi kanal olan sushumna bir birim olarak kabul edilir. 

Omurganın önünden vücudun ortasından, koksiksten başın 

tepesinden geçer ve sonsuza gider. Bu kanal boyunca iki zıt enerji 

akışı hareket eder: yukarı ve aşağı. Bu akışların farklı enerji 

yoğunlukları vardır ve bu nedenle birbirleriyle karışmazlar. 

Merkezi kanalın enerjileri hakkındaki bilgi, ifadesini runik 

sembollerin yapımında bulur. Örneğin, "lagu" runesi birime benzer, 

ancak onun ayna görüntüsüdür. Birim akışı, doldurmayı, yaşamın 

kendisini sembolize eder ve lagu rune, belirli tezahürlerde 

yapılandırılmış ihsan etmeyi, yansımayı ve etkinliği sembolize eder. 

Birimle ilgili olarak, seçim sadece kabul etmek ya da etmemek ve 

"lagu" söz konusu olduğunda - nasıl uygulanacağı, zihninizdeki 

gerçekliğin nasıl yansıtılacağı, bireysel akışınızın nasıl 

yönlendirileceği. Birim, birlik ve çokluk çabasının simgesidir ve 



"lagu", birlik için çabalayan çokluğun simgesidir. Birleştirerek, "Tir" 

runesini oluştururlar - kozmik ölçekler, bir kutsama, irade ve ruhsal 

büyümenin sembolü ve ayrıca bilge bir kişinin sembolü. 

Genel olarak, merkezi kanalın sembolü, herhangi bir runik burçta 

bir simetri ekseni olarak açıkça veya dolaylı olarak bulunur. Bu bize 

eskilerin insanı dünyanın merkezi, dünyevi ve ruhsal olan arasındaki 

alma ve ihsan etme kanalı olarak gördüklerini anlatır. 

burada ele aldığımız gelenek arasındaki bir farka dikkat 

edilmelidir . Akışların enerjisinin iki ayrı enerji olarak 

değerlendirilmemesi gerçeğinde yatmaktadır. Budist geleneğinde her 

akışın sonsuzluktan geldiğine ve sonsuza gittiğine inanılır. 

Geleneğimizde, Yüce Allah'tan tek bir ışık huzmesinin dünyamıza 

indiği ve yansıyarak tekrar geri döndüğü anlatılır. Aşağıya doğru olan 

akım, dünyayı Sonsuz'dan sonlu'ya doğru ışıkla doyurur. Yükselen 

akım, tezahür etmiş varlığın farklı seviyelerinde aynı anda bir 

yansımalar dizisidir . Dünyamızı oluşturan çeşitli seviyelerdeki ince 

izdüşüm merkezlerinden geçen ışık, Hint geleneğinde "çakra" olarak 

adlandırılan yerlerdeki ince kanallardan eşit olarak dağılır. Enerjinin 

bir kısmı hava akımına yansır ve onu yükseltir. Diğer kısım, çakraya 

göre farklı seviyelerdeki boşlukları doyurur. 

İnce merkezlerin (çakralar) her birinin numerolojisine göre, 

enerjinin yansıması artar. İnsanı ayrı bir varlık olarak tasavvur eden 

Tanrı, aynı zamanda Bir'e mümkün olan en yüksek özleme sahip olan 

ruhun tezahür potansiyeli olan "9" seviyesini yarattı. Ruh, ışığın 

%90'ını yansıtır, %10'u da yapısına gider. Sonra , kişiye dünyayı 

Tanrı'nın ışığıyla doldurma fırsatı veren ruhun yapısının oluşumu 



vardır . Bunun için boşluk görünmelidir - alma yeteneği. Camdan bir 

kabı üflemek gibidir. Bu darbede enerjinin %20'si emilir ve %80'i 

yansıtılır. Burası 8. seviye, aşağı yönde. Seviye 9, orijinal yukarı 

çekiştir . Daha sonra yaratılışın altı gününe karşılık gelen dünyalar 

("1-6" dünyaları) yaratıldı ve tüm seviyelerin ve süreçlerin tam 

uyumunu koruyarak yaratılışın sınırı çizildi - Cumartesi (dünya "7"). 

Birime geri dönelim. Bu bir sayıdır ve enerji seviyesi astrolojik 

olarak güneşe karşılık gelir. Güneşin işareti, ortasında bir nokta 

bulunan bir dairedir. Bu seviyeyi anlamanın üç yönü vardır. Birincisi, 

bir yaratık olarak , Tanrı'nın bir oğlu olarak insandır. Bütün dünya, 

insana verilmiştir ve bütün kuvvetler onun kontrolündedir. Bu 

dünyada her istediğini elde eden bir çocuk gibidir ve tüm varlığı neşe 

ifade eder. Ancak tüm bunlar için, belirli koşullara uyulmalıdır - 

bazen kişinin kendi özgürlüğünün kısıtlanmasını ima eden evrenin 

yasaları (bunlar daha çok güvenlik kuralları olsa da). İnsan bu 

yasaları kabul eder ve bunların ihlal edilmesini önlemek için "çitler" 

kurar. Bu, aslında, dünyayı yaratma sürecinde yaşamın bağımsız 

gelişimine yer açan kendi kendini sınırlama (tsimtzum) sürecinin bir 

tekrarıdır . Hayat denilen enerji ve bilginin hareket ve karşılıklı 

dönüşüm süreci, "O" sayısı ile sembolize edilen Yaratıcının Işığının 

(Ain Sof Or) sürekli akışı ve bu Işığın insanda bulunması ile sağlanır. 

birim ile sembolize edilen dünya ("9" sayısı). Yan yana yazılan bir ve 

sıfır "10" sayısını oluşturur ve 9 + 1 de "10" sayısını verir. Ve bu, bir 

kişinin (ilahi nitelikleri tezahür ettirmek için) Tanrı'nın oğlu 

olmasının ikinci koşulunun, O'nun dünyamızdaki varlığının 

farkındalığı olduğu anlamına gelir. Bu, kişinin ruhsal özü olan Yüce 

ile bağlantısının farkındalığı ve bunun bir yansıması olarak kişinin 



merkezi kanalının enerjilerinin farkındalığıdır. Yansıma akışının 

rolünün farkındalığının bir sonucu olarak , üçüncü koşul da tezahür 

eder - Yaradan'a verdiği her şey için minnettarlık. 

Güneşin sembolü, ritüel dairenin bir prototipidir. Daire, dünyanın 

yaratıcısı olarak insan aracılığıyla Tanrı'nın iradesinin tezahürünün 

enerjisinin yoğunlaştığı kutsal alanı ana hatlarıyla belirtir . Böyle bir 

dairenin minimum yarıçapı, uzatılmış bir kolun mesafesidir 

(minimum tezahür alanı). Grup ritüellerinde dairenin boyutu sınırlı 

değildir. Daire dinamik olabilir - yuvarlak bir dans ve sabit - bir 

enerji zinciri. Kişinin dinamik enerjiyi tezahür ettirmek isteyip 

istemediğine veya bazı süreçleri durdurmak isteyip istemediğine 

bağlıdır. Enerji zincirindeki katılımcılar enerjiyi bir daire içinde 

hareket ettirdiğinde her iki hedefe de ulaşılabilir . Belirli bir sorunu 

çözmek için daire boyunca kuvvet çekmek de mümkündür. Bu, 

dairenin ortak eksenini görselleştirerek elde edilir (eğer iş bir kişi 

tarafından yapılırsa, bu, merkezi enerji kanalının veya asanın dairenin 

ekseni olarak görselleştirilmesidir). Daire, Tanrı'nın hizmeti için bir 

seçim sembolüdür. O , Yüce Yasa ve Her Şeye Gücü Yeten'in 

Kendisinin Gücü tarafından korunan kutsal (kodesh) alandır. 

Dairenin ekseni, dua yoluyla bir iletişim kanalıdır. 

Yukarıdaki koşullar yerine getirilirse (Tanrı'nın varlığının idrak 

edilmesi, O'na şükran ve sevgi ve O'nun kanunlarına uyulması), 

merkezi kanal açılır ve gerekli enerji kendini gösterir. Bu, duaya bir 

cevap olarak, yalnızca Yüce'nin iradesiyle olur. 

Örnek olarak 145. Mezmur'daki ayetleri verelim: 



"Tanrı, O'na içtenlikle dua eden herkese yakındır" - Yaradan'ın 

varlığının tanınması. 

"Size minnettarım, Tanrı, tüm yaratıklarınız ve doğrularınız sizi 

korusun" - Yaradan'a şükran. Daha önce O'na teşekkür edebilen, 

zamanı kontrol etmenin anahtarını alır. 

"Seni yüceltiyorum, Lord, Kralım ve Adını her zaman 

kutsuyorum !" — Yaratıcının kanunlarının ve Krallığının tanınması. 

(Sana yapılmasını istemediğini komşuna da yapma). 

Gizli Mevcudiyetin bu seviyesinde, sadece en yüksek irade 

tarafından ifşa edilen Yüce İsmin sırrı gizlidir. Manevi dünyada 

O'nun Varlığı, Yüce Olan'ın Tahtı'ndan, Kuvvetler ve Melekler 

aracılığıyla insana ve bizim aracılığımızla tüm maddi dünyaya 

yayılır. 

Tanrı'nın yasası, ruhun günah yükünden kurtulması koşuluyla, 

O'nun lütfunun karşı ağırlığının yardımıyla ruhun asansörünü 

yükselten bir tekerlek gibi çalışır. Ve kablo, Tanrı'nın dünyadaki 

varlığıdır (O'nun Adı). Kablo bağlantısı koparsa ruh kaosa sürüklenir. 

Tasavvuf geleneği açısından ruhun yükselmesi ve dünya 

unsurlarının manevi mertebeye yükselmesi, tekamül ve gerçek 

ilerleme sürecidir . Bu, ruhun orijinal bütünsel durumuna dönüşüdür. 

Dürüstlük, Yaradan'ın bu dünyada bir tezahürüdür. Dünya birdir ve 

hiçbir parçası diğerlerinden ayrılamaz . Bu aynı zamanda dairenin 

sembolizminde, dört ana unsurun, ana noktaların birliği olarak 

gösterilir. 



Daire, sınırlama yoluyla sembolik koruma işlevini yerine getirir. 

Bir benzetme, camla korunan bir vakum sayesinde spirali parlayan ve 

yanmayan bir elektrik ampulüdür . 

Çemberin diğer bir işlevi de enerjinin yoğunlaşmasıdır. Benzetme 

- ateş yakmak için ışık ışınları bir büyüteç aracılığıyla bir demet 

halinde toplanır . Fiziksel, enerjik ve ruhsal seviyelerde herhangi bir 

etkili eylem için dikkat ve enerjinin bir kişi üzerinde yoğunlaşması 

gereklidir . 

Dairenin döngüselliği, dinlenme durumunu, merkezi, zamansız 

durumu sembolize eder. Zaten her şeyin sonunu içeren her şeyin 

başlangıcıdır. Bazı geleneklerde, aynı zamanda bir ritüel çemberini 

temsil eden tespih tarafından duaların veya mantraların okunması 

kullanılır . Böylece duanın veya mantranın düşünce formu, zamansız 

fikirler dünyasından madde dünyasına aktarılır. Modern fizik bu 

fenomeni burulma alanı olarak adlandırır. 

İfade edilen veya edilmeyen herhangi bir fikrin zaten dünyamızda 

bir hücresi vardır (maksimum tezahür potansiyeli "9" dur). Düşünce 

formunun ("1") dönen alanının ekseni olan Kuvvet çekirdeğinin 

yaratılması, fikirlerin ("10") gerçekleşmesi için bir koşul yaratır. Bu, 

"sihirli değnek" - Kuvvetin çubuğu - çalışma fikrinin temelidir. 

Aslında, bir düşünce formunun görselleştirilmesi biçimindeki gücün 

özü, herhangi bir şekildeki bir nesneye yerleştirilebilir. 

Asaların kendileri iki taraflı, tek yönlü ve kutupsal olarak 

ayrılabilir . Şimdi sadece çift taraflı asaları ele alacağız. Herhangi bir 

şekil ve uzunlukta bir çubuk olabilir. Gücün çekirdeği olarak, 



geleneksel olarak bir asa, uçlarında iki enerji akışını simgeleyen iki 

kristal veya resim bulunan bir çubuk, bir tüp haline getirilmiş ve 

"kof" harfi şeklinde katlanmış bir keten kumaş parçası hareket eder. - 

bir dua sembolü ve buna cevap. 

İki taraflı asanın kullanım sırası şu şekildedir: Başlangıçta bilinç 

tamamen yükselen akışa odaklanır, bu sırada içine hazır bir 

düşünce-formu-isteği konur. Her şey açıkça tanımlanmalıdır . 

Zihinsel görüntü ne kadar parlak ve renkliyse, dua o kadar samimi, 

yükselen enerji ile bağlantısı o kadar iyi. Sonra tüm bu akış zihinsel 

olarak Kuvvet çubuğuna yerleştirilir. 

 

МАГНИТ ГРАФИТ 

 



İş bedensel, enerjik veya zihinsel süreçlerimizin dönüşümü ile 

ilgiliyse , o zaman merkezi kanalımızın kendisi bir asa görevi 

görebilir. İş bir tür yabancı nesneye dokunursa, asa zihinsel olarak 

içine yerleştirilir. Başka bir zihinsel imge, her zaman dikey konumda 

olan bir çubukla uzayda sembolik olarak tasvir edilebilir. Bir harf, bir 

kelime veya bir resim olabilir . Tüm bunlardan sonra, Kuvvetin 

aşağıya doğru bir tepki akışı bekleniyor. 

Aşağı doğru akışın yarattığı zihinsel imaja tepkiyi hissederek 

çalışmaya başlayabilirsiniz . Kuvvet akışı hissedilmezse veya 

kaybolursa, çalışma fikri kabul edilemez. 

Beden düzeyinde, kötülük ilkesi adı verilen çarpıtıcı bir faktör 

vardır. Bir kişi kendisine evrenin yasalarına karşı çıktığında , zaten 

var olan kabuğa - yasanın kabı - ek olarak, ek bir bölme kabuğu 

yaratır. Bu ek bölünme, zaten yansıyan gerçekliği bir kez daha 

yansıtır ve bilinç, aynalı bir koridorda olduğu gibi, kendisini çoklu 

yansımaların çıkmazında bulur. Her yansımada gerçeklik daha da 

bozulur, kaos büyür ve insan kendini kaybeder. Dünya, her biri 

diğerlerinden farklı görünen çok sayıda yansıma olarak görülüyor. 

Bir veya birkaç yansıma bilinç tarafından gerçeklikten daha önemli 

olarak seçilirse , o zaman merkezi Güç akışıyla temas kaybedilir. Ve 

onunla birlikte özgürlük de kaybolur. Budistler bu duruma dikkat 

dağınıklığı derler. 

"Dikey" yönde, bozulma kendini gerçeklikten ayrılma veya 

dünyevi suya dalma olarak gösterebilir. Bu durumda, kişi manevi ve 

dünyevi planları bağlama işlevini yerine getirmeyi bırakır. 



 

дения 

BÖLÜM 2 

dünyamızda herhangi bir arzunun yerine getirilmesi süreci neyle 

başlar? Tabii ki, hedef belirleme ile. vi-'nin resmini oluşturmak, ilk 

dürtüden sonraki aşamadır. Aslında, her insan herhangi bir 

girişiminde bu aşamadan geçer. İncelik, düşüncelerimizin nasıl 

kompleksler halinde toplanıp "fikirlere" dönüştüğünü fark 

etmememizde yatmaktadır . 

Bir "fikir" artık sadece bir düşünce değil, her zaman var olmuş 

gibi görünen karmaşık bir yapıdır. Dünyamıza saf bir ruh geldiğinde, 

vizyonu oluşmaz, ancak her yıl bir kişi dünyayla ve dünyayla bir 

ilişki gösterir. Bütün bunlar her zaman olmuş gibi görünüyor, ama 

aslında bu yanılsama, hayatımızın her anında zihnimizde ortaya çıkan 

her, hatta en küçük dürtü tarafından yaratılıyor. Ve ne ilk aşama olan 

motivasyonu ne de bir niyet oluşturmanın sonraki aşamasını fark 

etmiyoruz . Neden? Çünkü ruhsal yaşamımızdaki bu aşamalar 

“mekanik ”tir. Bizim için bilgi alanımızda sabitlenen programlar olan 

"ruhun otomatik pilotu" tarafından gerçekleştirilirler. 

Ruh, süptil gerçeklik seviyesinden arınmış olarak tezahür eden 

dünyaya geldiğine göre, şu soru kalır, bunlar ne tür bilgi 

programlarıdır? Bu sorunun geleneksel yanıtı şudur: Gerçekliğimiz, 

bu sürece bilinçli katılımımızdan yoksunsa, "toplumsal bilinçdışı" 

(hayvan ruhu) tarafından oluşturulur. Bu, başlangıçta hem kişisel hem 



de türlerin hayatta kalması ve sürdürülmesi için tasarlanmış 

ruhumuzun bir alanıdır. Onsuz insan yaşayamaz ve insan ırkı var 

olmaya devam edemezdi. 

Biraz geriye gidelim. İnsan ruhunun yetiştirilmesinde birkaç 

aşama vardır. Bir yaradılış ışını olarak ruh, kendi içinde belirli bir 

kişisel "yaşam kitabı " taşır. Bu, ruhun geçmiş varoluşlarındaki 

önemli gelişmelerin, bu gelişmeleri edinme anlarının ve ayrıca en 

önemli hataların ve bunların sonuçlarının kaydedildiği böyle bir "kara 

kutu": acı, ıstırap, kayıp ve ölüm. Bütün bunlar, doğum ve çocuk 

yetiştirme koşullarını , ruhun olgunlaşacağı ortamı ve çevreye karşı 

programlanmış tepkilerini belirleyen hazır şablonlardır. 

Olgunlaşma koşulları, gerektiği gibi anlaşılırsa, ruha, özgür irade 

ve bağımsız karar verme dahil, büyüme için her fırsatı verir . Bunun 

için, çevreye yönelik algı ve tepki klişesi daha önce belirtilen 

koşulları karşılamalıdır: Yüce Allah'ın dünyadaki Varlığının 

farkındalığı, Yüksek Yasa'ya (emirler) şükran ve riayet. Bu koşullar 

yerine getirilmezse, o zaman bir kişinin yollarını değerlendirecek ve 

yönlendirecek olan kendisi değil, aynı “kamu bilinçaltı” olacaktır. Bu 

durumda, bir kişi gerçek insan seviyesini kaybeder. Böyle bir 

yaratıkta değerlendirme ve niyet oluşturma kriterleri taklittir (“herkes 

gibi”) ve öncelikle sosyal seviyeden sürünün veya sürünün daha da 

düşük bir seviyesine kaymayı önlemeye hizmet eder. Kendini bir 

hayvanın seviyesine indiren ruh, hayatta kalma sınırına (yiyecek, 

üreme, toprak ele geçirme) ulaşır. Eğer denerseniz, diğer insanların 

ve onların çıkarlarının artık bir önemi kalmadığında, bir bitki 

seviyesine inebilirsiniz. 



"Erkek" kelimesi ikiye bölünerek deşifre edilebilir: "chelo" - 

düşünce, niyet, değerlendirme ve duyguların tanımı; "yaş" - yaşam, 

varoluş zamanı . Farkındalık ortadan kaldırılırsa geriye sadece 

bedendeki varoluş kalır. 

Yetiştirme sırasında bir kişi, kendisi ile Yaradan arasındaki, 

kendisi ve insanlar arasındaki İLİŞKİLERE ilişkin doğru klişeleri 

almadığından (ve bu fenomen çok yaygındır), kendisi hakkında doğru 

bir değerlendirmeden mahrumdur. Bu, bireyin ruhsal gelişimini 

engeller. Ruhun kendisi bunu hisseder ve "otomatik pilotu" açar. Ve 

sonra ruhun çocukluk hali, bireyin yetişkinlik hayatında da devam 

eder. 

Ama herkes yolunda öyle ya da böyle ideal bir şeyle karşılaşır . 

Yaptıkları genellikle hayal gücünü hayrete düşüren ruhen mükemmel 

insanları öğreniyoruz . Dini fikirler ve emirler, bir şekilde tüm 

modern insanlara aşinadır. Ve burada bir kişinin üç yolu vardır: 

Birincisi, ideali görmezden gelmektir. Ve bu yol, kriterlerin nihai 

kaybına yol açar ve kişi kendini bilgi ve duygu karmaşası ile motive 

olmayan bir arzular denizinde bulur ve sonunda ölüme varan fiziksel 

acılara gelir. Ruh, yaşam Kaynağının ışığını kaybeder ve karanlıkta 

kaybolur (Tanrı'nın varlığının reddi, nankörlük ve emirlere itaatsizlik 

). 

İkincisi, bir nesneye (bir kişiye, başka bir canlıya, bir nesneye, bir 

yere, bir fikre) ideal bir nitelik atfetmektir. Bunun amacı, idealin 

farkındalığını onu bir şeye bağlayarak sürdürme arzusudur. Ancak 

sonuç, bir öncekine benzer, çünkü kişi bilinçli olarak pasif bir 

pozisyon alır ve kendisini ruhun olumlu aktivitesini tezahür ettirme 



fırsatından mahrum eder. Bu, ruhun korunmaya ve rehberliğe ihtiyaç 

duyduğu çocukluk halidir. Kişi, durumu yeterince değerlendiremediği 

ve buna ilişkin konumunu belirleyemediği için çaresizdir. Yetişkin bir 

çocuk, bir bilge, aziz veya başka bir ideal (öz saygısı ile ilgili olarak 

ideal bir şey) şeklinde bir "dadı" arıyor. Ancak kişi bu ideale 

güvenemez. Ne de olsa, ideal tapınma nesnesi, ruh yaratma ışınının 

birçok niteliğinden yalnızca birini yansıtır. Bunun reddi, ruhun 

Yaratıcısı ile bağlantısının reddi olacaktır. 

Bu yol öncekinden daha tehlikelidir. Bir kişinin yolu Işık 

Kaynağından uzağa yönlendirilirse , o zaman kendini tamamen 

karanlıkta bularak geri dönmek zorunda kalacaktır . Bir kişi, 

kendisinin veya bir başkasının zihinsel projeksiyonlarının yansıyan 

ışığına talip olursa, dikkati uzun süre onlar tarafından bağlanabilir. 

Bazen yanlış projeksiyonlar dikkati o kadar çeker ki, yaşamdan sonra 

"benlik" için çabalayan bir kişi kendinden kaçar. Bu durumda ruhun 

alt bölümlerinin ruhsal özünden ayrılması da gerçekleşebilir. 

Ruhun süptil kısmı kesinlikle gerçek ve saftır; yansıtmaların ayna 

dünyasında var olamaz. Sözler veya eylemlerle sabitlenen ruhun 

bölünmesi , ruhun "Yaşam Kitabı" na kaydedilebilir. O zaman ruhun 

alt kısmını bir hayvanın, bitkinin, taşın veya iblisin vücudunda 

enkarne etmek mümkün hale gelir . Bu durumda ruh (eylem alanı) 

zorunlu olarak Geinome'de (Araf) bir arınma sürecinden geçer. 

Zamanla düzeltilmeyen eylemler ve alışkanlıklar, her zaman acı 

çekerek arınır. 

Üçüncü yol, Yüce Allah'a güvenmek ve nefsin faaliyetini O'nun 

iradesi dahilinde göstermektir. İnsan ruhu, Tanrı'nın içimizdeki 



varlığıdır, acil ihtiyacı Yaradan'ın iradesiyle örtüşür. Gerçek arzu 

(niyet ) ancak esas olanla bağlantılı olarak mümkündür. Sadece 

niyetler yerine getirilir . Bu nedenle, enerjiyi dağıtmamak ve boşuna 

zaman kaybetmemek için düşüncelerinizi ve arzularınızı kontrol 

etmek gerekir . 

Kutsal Yazılar şöyle der: "Kendisinden korkanların arzusunu 

yerine getirir, feryatlarını işitir ve onları kurtarır." Herhangi bir kişi 

için, kendisini dünya ile Yaratan arasında bir aracı olarak idrak 

ettiğinde bir içgörü anı gelebilir. Bu an ölümden diriliş gibidir. 

Talmud'un risalelerinden birinde şöyle denir: "Adaletle öldürürsün 

ama merhametle diriltirsin." Önemli olan bu anı kaçırmamak ve 

ruhunuzun dirilmesine izin vermektir. 

Doğru seçim neye bağlıdır? Cevap zaten verildi: "Tanrı, 

Kendisinden korkanlara (yasalarını ihlal eden ve bunun sonucunda 

O'nunla bağını kaybedenlere) yardım eder." Aklı başında hiç kimse 

tavanda uyuyarak yerçekimi yasasıyla savaşmaya çalışmaz (rahatsız 

olur ve battaniye düşer). İnsanların uçabilmesi ancak uçan 

makinelerde eşit derecede güçlü doğa yasalarını kullanarak 

mümkündür . Havaya yükselme fenomeninde, enerji alanlarının 

doğal etkileşim yasası da kendini gösterir. Sadece doğal şeyler 

yapabiliriz. Gururdan ya da cehaletten Kanun'u aşmaya çalışırsak, o 

zaman bizi hemen yener. "Sürahi bir taşın üzerine düştü - yazıklar 

olsun sürahiye, taş sürahinin üzerine düştü - vay haline sürahiye, 

falan filan - vay haline sürahiye." Doğru seçimin standardı, öncelikle 

Kanun bilgisi ve gelecekte - şüpheden arınmış inançtır. Her ikisi de 

Yüce Allah'a güvenmeye dayanır. 



Başlangıçta insan, yasaların basit anlamına hakim olmalıdır. 

Taleplerinin ardında neyin saklı olduğunu anlamak için , yürürlükteki 

yasalara uyulmalıdır. Eylem, yasaların derinlemesine anlaşılmasından 

önce gelir. Bir kişi yasanın lafzına ne kadar dikkatli uyarsa, yasanın 

ruhu ona o kadar açık bir şekilde ifşa edilir. Bilgi temelde irade ve 

eylemle bağlantılıdır. 

"2" sayısının sembolizmini kısaca açıklayalım. Bu bir hilal - ışığın 

yansımasının sembolü ve yatay bir çizgi - madde ve zamanın 

sembolü. Dünyamızda zaman geçmişten geleceğe uzanır ve her 

zaman şimdidedir. Özünde, madde ve uzayın tüm yapıları, 

parçacıklar ve alanlar zamandır - algı ve yansıma dinamikleri . 

Zaman ceza ve ödül getirir. Yaratır ve yok eder. Ölüler uyandırılır, 

daha yüksek yasaya uygun hale getirilir ve canlanır . Niyet bilgiyi 

doğurur, bilgi eylemi doğurur ve eylem yine niyeti doğurur. 

Ayın işareti başka bir kaseyi sembolize ediyor - bir ışık kabı. 

Bilincin Varlığını mümkün kılan yaşam kabıdır. İki , 

farkındalığımızın bir yansıması olarak "diğer" bir şeyi 

algılayabildiğimiz için algı klişemizi yansıtır . Aynı zamanda 

algılananın kalitesi de farkındalık seviyemizi gösterir. 

"2" sayısı, düşünme ve eylem için gerekli olan kutuplaşmayı 

ortaya koymasının yanı sıra, aynı zamanda analiz sayısıdır. Sıradan 

analiz birini keser ve diğerini kabul eder. O zaman düşünen kişi 

mantıksal kavramların sınırları içinde kalır. 

herhangi bir kavramın iki kutupluluğunu kabul etmelisiniz . Yani, 

her iki karşıt konumu da zihin yoluyla çizmek, bunları sistemik bir 



bütün halinde açıklamak. Bu, duygu ve önyargı kirliliğinden arınmış, 

daha doğru bir karar vermeyi mümkün kılar. Mantığın perdesinin 

arkasına bakan, üçlünün kategorilerine geçer - kutuplaşmayı 

gerçekleştiren eylem. Aşırıya gitmek, bir hakikati diğerlerinin 

aleyhine tercih etmek, putperestlikle eşdeğerdir. 

Eylemlerde, kişi her zaman doğru seçimi yapmalıdır. Yüzey 

mantığı her şeyi hesaba katamaz ve bu nedenle rasyonellikten 

yoksundur . Bilginin işlevi doğru eylemdir. Bunun için bilginin de 

doğru olması gerekir. Bu nedenle Tanrı Sözü gerçek bilginin 

temelidir ve ondan sapmak cehalettir. 

Yanlış davranışlarından dolayı komşusunu kınamamalıdır. Onu 

anlamak, kendinizi onun yerine koymak daha yapıcı olacaktır. Daha 

sonra, davranışına yansıyan kendi hatalarını düzeltmenin yanı sıra 

yönlendirme olasılığı vardır . 

Aynı şekilde dünyada gerçek bir kötülük olduğu da söylenemez. 

İyi şüphesiz gerçektir ve kötü algısı, fenomenlerin doğasını anlama 

isteksizliğinden veya imkansızlığından kaynaklanır. 

İki tam bir kategori değildir. Seviye "2", seviye "3" ile yakından 

ilişkilidir ve aralarında net bir sınır yoktur. Yani yaratılışın ikinci 

gününde Tanrı "Bu iyi" demedi. İki, üçe geçmeli, anlayış eylemde 

somutlaşan bilgelik haline gelmelidir. Böylece üçüncü gün Tanrı iki 

kez, "Bu iyi" dedi. 

Seçim sadece eylem düzeyinde değil, aynı zamanda algı 

düzeyinde de önemlidir . Bazen insandan (elinden bir şey 



gelmiyorsa) yapılan haksızlıkları görmemek için gözlerini , yalan ve 

iftiraları dinlememek için de kulaklarını kapatması istenir. 

İki ve üç birlikte "5" verir. Bu toplam, tecellideki gerçekleşmeyi 

simgelediği için "5" sayısına iki sıfır eklenir. Sonuç olarak, 

beğenmenin çekiciliğini ve astral gerçekliğin oluşumunu ve karmik 

bağlantıların gerçekliğini, eylem alışkanlıklarını simgeleyen "kaf" 

son harfinin (bir kancalı firavun asası) numerolojik bir yazışmasına 

sahibiz. 

ve işitme ile bağlantılıdır . Gözü sağlıklı herkes izleyebilir. Ama 

tüm insanlar görmez. 

Görme, ışığı alma ve yansıtma yeteneğidir. Bununla sadece 

fiziksel görüşten daha geniş bir şey anlarsak , o zaman tüm 

duyguların genelleştirilmiş bir sembolünü elde ederiz (2). 

Hayatımızdaki bilgilerin görsel algısı, diğer tüm duygu türlerine 

hakimdir. Hatta bazen bunları düzeltebilir. Ancak görmenin (5) 

kendisi özünde pasiftir (ışığın yansıması) ve aklın (3) etkisine tabidir. 

Bu, hipnotik telkin ve görselleştirme (meditasyon, yaratıcı 

görselleştirme vb.) deneyleriyle kanıtlanmıştır . 

Oldukça sık (düşündüğümüzden daha sık) kendimizi hipnotize 

ederiz. Bunun sonuçları iyi olabilir. Biz sadece görmek istediğimizi 

görüyoruz . Ve bir kişi yaşam konumunda ne kadar güçlenirse, 

görünür gerçekliğini o kadar çok etkiler. Görme (görme anlamında), 

görüntüleri kendisine verilen talimatlara göre sıralar. Ve talimatlar 

geri bildirimle belirlenir (5-2=3), yani konuşma ve işitme ile 



ilişkilendirilen uygulama seviyesinden (3) gelirler. Duygular 

dünyasından bütünlüğü dışlayarak, vizyonu işitmeye ve eylemleri 

zekaya tabi kılıyoruz. 

Renk algımız ve renk sembolizmimiz hem farklı insanlar hem de 

farklı kişilikler için farklıdır (yukarıdakilerin bir sonucu). Renk 

arketipi, kültürel çevreden ve birçok enkarnasyonun olaylarından 

etkilenir. Bu nedenle beyaz renk, bir kişi için neşe ve saflığı 

simgelerken, bir başkası için yas belirtisidir. Bu da bize farklı 

kültürlerin simgesel ve törensel sistemlerinin kendi kültürel 

çevrelerinde ve geleneğe ruhen alışmış bireylerde daha etkili olması 

gerektiğini anlatır. 

Öyleyse kayıp geleneklerle nasıl birlikte olunur? Uygun bir 

kültürel ortam olmadan geçerli olmazlar. Bu nedenle, modası geçmiş 

gelenekler, neofitlerinin gücünü ve bazen de zihinlerini ve 

yaşamlarını emer. Ayrıca , öğretilerin ve kültlerin ortadan 

kalkmasının daha yüksek nedenleri vardır. Bu nedenle öğretimin 

aktarım zinciri ve öğretmenlerin otoritesi önemli bir seçim kriteridir. 

Rengin sembolizmini anlamak, bir vizyoner için en zor şeydir. En 

iyi şey, bilginin zihninizde ortaya çıkmasına izin vermek ve onu 

olduğu gibi kabul etmektir. İç direnç yoksa, bu renk sembolizmi 

sizindir. 

Hiyeroglif sembollerin sizin için etkili olabilmesi için de bir uyum 

sürecinden geçmesi gerekir. Sadece zaten bilinen anlamları 

inceleyerek değil, aynı zamanda kişisel araştırma ve anlayışla da 

anlaşılmaları gerekir . Bu işaret sizin anlayışınıza göre ne ile 



ilişkilendirilebilir, ancak incelenen gelenek çerçevesinde ? Ek olarak, 

sembollerin görselleştirilmesi, anlamları hakkında derin arketip 

fikirleri çağrıştırır. 

Görselleştirerek zihinsel bir imaj yaratırız, ancak onu gerçekten 

gerçekleştirmek için bir kelimeye ihtiyaç vardır. Konuşma , bütünsel 

algı düzeyi (açıksa) ile eylem-materyalleştirme düzeyi (2+3=5) 

arasında bir köprü oluşturarak düşünce biçimini somutlaştırır . Bu 

nedenle, Doğu geleneklerinde yantralar üzerinde görselleştirme ve 

meditasyona her zaman bir mantra eşlik eder - belirli bir yaratıcı veya 

yıkıcı gücün tezahürüne rezonans ayarı. Bu, meditasyon yapan 

kişinin ruhsal Kaynağıyla olan bağlantısı engellenmezse (1) ve algı 

bütün olacak kadar sakinse (2) olabilir. 

ellerin ve vücudun konumu (4)) tarafından sabitlendiğini 

varsayalım . 2+3+4=9, dokuz belirli bir ruh için maksimum 

farkındalık seviyesidir . 

"2" ve "3" karakter hiyerogliflerini düşünün. İkili, yarım aydan 

oluşur - çizginin üzerinde bir bilgi sembolü - dünyaların sınırı. Bu, 

ikilinin gerçekleşme alanının vizyon olduğu anlamına gelir. Troyka, 

hilal gibi üst üste yerleştirilmiş iki hilal ve sudaki yansımasından 

oluşur. Bu nedenle, üçlü geri bildirimi sembolize eder: alma ve 

verme, kabul etme ve yansıtma. 

Üçünün astrolojik sembolü, yukarıyı gösteren bir ok bulunan bir 

daire olan Mars'tır. Ruhun, niyetin ve eylemin (ateşin) faaliyetinin bir 

sembolüdür . Bu seviyede, zihnimiz, genel olarak karma olarak 

adlandırılan, eylem, tepki ve alışkanlıkların klişelerini gösterir. 



Günümüzde bu kelime, anlamı anlaşılmadan çok yoğun bir 

şekilde spekülasyon yapılıyor. Karma nasıl çalışır? Olumsuz 

çağrışımlar söz konusu olduğunda, her şey ruhsal iç varlığımız 

tarafından değil , dış sosyal gerçeklik tarafından motive edilen bir 

eylemle başlar ("herkes yapar", "kabul edilir ", "havalıdır" vb.). Bir 

eylem zaten tamamlandığında, kişi aynı "sosyal" kalıpları kullanarak 

ona katılımını haklı çıkarmaya çalışır. Hatası apaçık ortada olsa bile 

bahaneler uydurur. Sonra aynı veya benzer eylemi tekrarlar çünkü 

yalnızca ilk seferde kendini haklı çıkarmak zordur. Birçok kez 

tekrarlanan eylem, fiziksel olana kadar gerçekliğin her katmanına 

kaydedilir. Beynimizde, nöronlar belirli bir şekilde sıralanır ve 

herhangi bir uyarana yanıt olarak sinir uyarıları, raylardaki bir tren 

gibi, kesin olarak tanımlanmış bir yol boyunca geçer. 

- reklam ve modadan belirli eylemler için programlamaya ve 

kişiliğin operatörün (zombi) iradesine tamamen tabi kılınmasına 

kadar bu ilke üzerine inşa edilmiştir . Zamanımızda bu etkilerin çoğu 

çok büyük. 

Modern bir insan, en çok rahatlamak ve günlük hayattan kaçmak 

için televizyon izler. Bazen insan televizyon karşısında yemek yer , 

bazen de televizyonun altında uyuyakalır. Tüm bunlar sırasında zihin 

trans halindedir ve her türlü etkiye açıktır. Akılda mantıklı bir analiz 

ve değerlendirme kriteri yoktur ve kişisel değerlendirme olmaksızın 

bir bilgi dayatması vardır. Bu, bilinçsiz eylemlere yol açar ve karma 

mekanizması devreye girer. 

Karmik alışkanlıklar, insanın her seviyesinde sabittir: 



-​ ruhsal olarak - dalgınlık ve gurur alışkanlıkları; 

-​ algılar - karamsarlık, inatçılık, önyargılı vizyon; 

-​düşünme - olumsuz değerlendirme alışkanlığı, tamamen 

inançsızlığa kadar güvensizlik; 

-​enerjiler - olumsuz konuşma alışkanlıkları (küfür, kabalık, 

yalanlar), pasiflik alışkanlığı, takıntı alışkanlığı, otoriterlik ve 

konformizm; 

-​ duygular - öfke, korku, kıskançlık, kızgınlık ve kaygı; 

-​fiziksel dünya - kaba, dikkatsiz davranış, şiddet, motive 

edilmemiş ruhsal cinsel davranış. 

her izin verdiğimizde , yaşam gücümüzün bir kısmını olumsuz 

karmik bağlara veririz. Gücümüz uzun süre bağlı kalır. Ve bir 

alışkanlığa yer vermeden önce, onun yararlılığını fiziksel, estetik ve 

ahlaki düzeyde değerlendirirseniz, çoğu, zararlılık veya yararsızlık 

nedeniyle ortadan kaybolacaktır. Bu, ruhsal kendini ifşa etmek ve 

başkalarına fayda sağlamak için karma tarafından çalınan çok fazla 

zaman ve enerjiyi serbest bırakacaktır. 

Karma ve kader kavramlarını birbirinden ayırmak gerekir. Şu ya 

da bu türden karmik bağlantılar, kişinin kendisinin özgür seçiminin 

bir sonucu olarak oluşur . Temel olarak, bunlar bir eylem klişesidir. 

Hayatımızda, karmik bağlantılar tekrarlanan sonuçlarla tekrarlanan 

eylemler olarak mevcuttur . Eksik farkındalıkla, yalnızca sonuçları 

algılar ve onları bir ölümcül tesadüfler zinciri olarak görürüz. Kader, 

kişinin davranışları ve sonuçları hakkında bilinçli veya bilinçaltı 

karar vermesidir . Davranış ruh tarafından yanlış olarak 

değerlendirilirse, bilinçaltı onu durdurmak ve sonuçlarını düzeltmek 



için bir dizi eylem oluşturur. Ruh, akıldan farklı olarak hata yapamaz. 

Bir kişinin yararlı ve zararlı arasında seçim yapma özgürlüğü, 

kendi çevresinde uyum yaratmasına izin verir. Ancak eylemlerinizin 

doğruluğunu düşünmezseniz, özgürlük kaybolur. Kişi sosyal 

alışkanlıkların ve kendi bilinçaltı kararlarının tutsağı olur. Bir toplum 

, üyeleri için ahlaki, estetik ve fiziksel iyilik temelinde inşa 

ediliyorsa, herkes gibi yaşamak kötü değildir . Ama şimdi böyle bir 

toplum nerede? 

Öte yandan, zihnimiz zaten toplumsal bilinçdışından etkilenmiştir 

ve pek çoğu artık iyiyi kötüden ayıramaz. Stereotip nasıl kırılır? 

Alışkanlık nasıl yenilir? Tek çıkış yolu, Yaradan'ın Kendisi tarafından 

verilen talimatları takip etmektir. Bu, birçok nesiller boyunca ruhani 

uygulayıcılar tarafından kanıtlanmış, şüphesiz olumlu bir etki sağlar . 

, dünyayla etkileşimde bulunmanın üç olası yolunu (saf bilinç 

durumları) ortaya çıkarır . Birinci yol, ihsan etme halidir. Bu 

durumda kişi aktif olarak dünyayı etkiler, ancak kendisi için sonuçla 

ilgilenmez. Mülklerinin ilgisiz dağılımına benzer . Bu durumdaki bir 

kişi, sürecin kendisiyle, olup bitenlerin gerçeğiyle ilgilenir. 

Enerji seviyesinde, verici YIN meridyenlerini, yükselen akışı açar 

ve enerji aktif olarak ön-orta meridyenden aşağı ve arka-orta 

meridyen boyunca yukarı doğru hareket eder. Bu durumda kişi eşi 

benzeri görülmemiş bir hafiflik hissedebilir. Mükemmel bir denge ve 

memnuniyet içindedir. Bu halde olmak ancak açıklık varsa 

mümkündür . 



Zihin düzeyinde bu duruma giriş, bilinç sürekli olarak eylemlerin 

Kaynağına odaklandığında ve bir kişi inanmadığında , özverili bir 

tavırla (Hint bhakti yoga geleneğinde ), eylemsizlik uygulamasıyla 

kolaylaştırılır. her şeyi yalnızca kendi başına başardığını. Enerji 

seviyesinde, bu durumun açılması, enerjinin yörüngedeki doğrudan 

versiyonunda dönmesiyle kolaylaştırılır (qi enerjisinin arka-orta 

meridyen boyunca yukarı doğru gerçekleştirildiği Çin enerji 

geliştirme okulunun bir alıştırması) inhalasyonda ve ekshalasyonda 

ön-orta meridyen boyunca aşağı doğru). Bu aynı zamanda el 

kanallarının açılması, bandhalar ( enerji akışını engelleyen kilitler) 

uygulaması, kundalini yoga egzersizleri ile kolaylaştırılır . 

İşte bazı özel egzersizler: 

1.​ Serbest ve rahat bir pozisyonda dik duruyoruz, yerçekimi 

kuvvetiyle dünyanın ayaklarımıza nasıl bastırdığını hissediyoruz. Bu 

baskı kuvvetini ayaklardan başın en tepesine kadar gözlemliyoruz. 

Bu egzersiz, yukarı doğru enerji akışının gücünü hissetmeyi mümkün 

kılar. !Enerjinin yükselişini artıran diğer egzersizler gibi, yüksek 

tansiyonu, serebral dolaşım sorunu olan ve dengesiz bir psişesi olan 

kişiler tarafından yapılmamalıdır ! 

2.​ Ayakların altında saat yönünün tersine dönen bir kuvvet 

kasırgası hayal edin . Yoğun bir hava yastığı oluşturarak bacaklarda 

yerden kaldırılmışlık hissi uyandırır. Vücudun her yerinde baskısını 

hissediyoruz. Başlangıçta, aşağıdan esen rüzgarın genişletilmiş hissi, 

daha sonra bu hissi vücudun ortasında (merkezi enerji kanalında - 

sushumna) yoğunlaştırırız. Orta kanaldaki hissi sabitleyerek, yine 

aşağıdan esen rüzgarı gözlemliyoruz. Yine merkezi kanalda 



sansasyon topluyoruz . Tüm bunları, konsantre güç akışı açıkça 

hissedilene kadar tekrarlıyoruz. 

3.​ Eline bir zincir veya güçlü bir ip alınır. Bir uç bir elde sıkıca 

tutulurken, diğer el karşı elde tutulur. Zincir, ellerimizi bağlayan 

engelleri simgeliyor. Zinciri maksimum gerilimle çekerek onları 

aşağıda önümüzde tutuyoruz ve yüze kadar sayıyoruz. Sonra 

yumruklarımızı sıkarak zinciri keskin bir şekilde atıyoruz. Aynı 

zamanda el kanallarının enerjisi de artar. 

İkinci bilinç hali, kabullenme halidir. Aktif eylem dünyamızda , 

bu duruma ulaşmak öncekinden daha da zordur . Ancak belirli bir 

minimum miktarı olmadan, yaşamımız enerji kaynağını kaybeder. 

Denildiği gibi: "Gökler kararacak, yağmur yağmayacak ve yeryüzü 

meyvelerini vermeyi bırakacak." 

Kabul, iyileştirme ve verme için güç verir. Gurur, yaşam 

koşullarını ve diğer insanları olduğu gibi kabul etmenin önünde bir 

engel oluşturur. Gurur bir yanılsamadır, bir tür megalomanidir. 

Zihnimiz gerçekliği inceleme durumunda olabilir ve sonra 

gerçekliğin akışını düzeltmeden ve çarpıtmadan kabul edebilir. Saf 

bilgi tüm dünya ile rezonans yaratır. Bu fenomen Kuvvet olarak 

adlandırılabilir. Bilinçli ya da bilinçsiz olarak isteyerek düzeltmeler 

yaptığımızda, gerçekliğin yalnızca bir kısmını görürüz ve onunla 

rezonansımız kısmidir, eksiktir. Bunun yerine uyumsuzluklar ve 

çelişkiler ortaya çıkarak birçok sorun ve engel yaratır . Bunu bir güç 

eksikliği olarak algılıyoruz. İnsan, sorunlarını dış dünyayla 

ilişkilendirdiği sürece, onları düzeltemeyecektir . Uyumsuzluk, 

kendisiyle mücadele kadar dünyayla mücadeleden de doğar. Sıklıkla 



başkalarının sorunlarının suçunu kendimize atfederiz ve bununla 

kendimize çok fazla yük bindiririz ki bu gururdur. Aslında, biz 

sadece içimizdeki olumsuz düşünce komplekslerinin benzer yabancı 

olanlarla rezonansını görüyoruz. Sadece BİZİM dünyamızı 

görüyoruz. Başkalarını kınadığımızda (gurur, yargıç olma 

küstahlığını üstlenme), aynı şey olur, sadece iç dünyamızın bir 

resmini görürüz . Gurur hali, merkezi enerji kanalının ve ardından 

diğer kanalların ve yapıların kısmen veya tamamen bloke edilmesidir. 

Yukarıda açıklanan önceki durumda eylemlerimizi (3) düzenlemeyi 

öğrendikten sonra, toplam algının (2) gelişmesi için koşullar 

yaratırız. Her durumda, bilincimizin aynasında bir yansıma görürüz . 

Bilincimiz yapay katmanlardan arınmışsa , gerçeklikle rezonans tam 

olur ve “öteki” ile “kendimizi” eşit kabul ederiz. Bu bir tür "iç 

duyusal". Ek olarak, kabullenme durumu bilginin aracını - zihnimizi - 

arındırır. Önceden çarpıtılmış niteliklerin içsel bir düzeltmesi vardır. 

Düzeltme sürecinde, önce şeylerin, fenomenlerin, düşüncelerin 

gizli anlamlarını, çevremizdeki insanların gerçek yüzlerini görmeye 

başlarız. Ve sonra "onun hakkında düşündüğüm hiç bu değildi" diye 

düşünüyoruz. O zaman varlığın bütün bütünlüğü bize ifşa edilir. Ve 

bunun bu olduğunu biliyoruz, yani, bu. Bütünlükten kopmadan ayrım 

yaparız . 

Enerjik olarak, kabul durumunda, kişi azalan (yaratan ve 

düzenleyen) bir enerji akışı hisseder, yang meridyenlerinin çalışması 

yoğunlaşır ve enerji arka-orta meridyen boyunca değil, ön-orta yukarı 

doğru hareket eder. . Düşünce düzeyinde, bir bağlantı hissi, Yüce'nin 

mevcudiyeti vardır. İlk durum dua ile ilişkiliyse, ikincisi - tefekkür, 



dinleme, meditasyon ile. 

Kabullenme durumunu güçlendirmek için, enerjiyi yukarıda 

açıklanan yörünge boyunca yönlendirmeniz ve bu yönde 

döndürmeniz gerekir. Ekshalasyonda bacak kanallarının açılmasıyla 

aşağı doğru akış artar. Bacaklardaki ek enerji girdapları, olumsuz 

bilgilerin kullanılmasından sorumludur, içlerinde “kötü” eritilir ve 

elde edilen malzemeden iyi yaratılır. "Kriya" uygulamasının aşağı 

yönlü durumunu güçlendirir - kendine hakim olma, ters asanalar, baş 

duruşu. 

1.​ Ayakta veya otururken iki elinizi başınızın üstüne koyun. Sağ 

elinizi sol elinizin üstüne koyabilir veya ellerinizi bir kilide 

sıkıştırabilirsiniz. Dirsekler sarkmalı, eller olabildiğince 

gevşetilmelidir. Ellerin ağırlığını başın üstünde hissedin ve bu hissin 

tüm vücuttan ayaklara geçmesine izin verin. Bu şekilde, aşağı doğru 

bir enerji akışı hissi elde edilir. 

2.​ Ayakta veya oturarak. Bir temiz su akışının yukarıdan 

başınıza nasıl düştüğünü, vücutta serbestçe aktığını ve tüm kiri 

yıkadığını, ardından ayaklarınızın arasından nasıl aktığını hayal edin. 

Ardından görselleştirme etrafındaki alana genişletilir: bir oda, bir ev, 

bir şehir, Dünya, Evren. Ardından boşluk ışıkla dolar ve dolgunluk 

yavaş yavaş genişler. 

3.​ Gün boyunca çıkarmadan şapka takın. 

4.​ Her akşam davranışınızda fiziksel, enerjik, duygusal, zihinsel 

ve ruhsal düzeylerde değiştirmeniz gerekenleri gözden geçirin. 

Görevlerinizi yatmadan önce yüksek sesle söyleyin, şöyle: 

“Ben sadece...”, “Sadece düşünüyorum...”, “Sadece algılıyorum 



…”. Bu ifadelerde olumsuzluklardan (“değil”) ve soyut 

genellemelerden (iyi, kötü vb.) kaçınmak gerekir. Mümkün 

olduğunca spesifik olmalısınız. 

Üçüncü durum, bir kişide ancak Yüksek İrade ile tam rezonansta 

ortaya çıkabilir. Bu , bir kişi gerçekten doğanın efendisi olduğunda, 

sürekli bir ruhsal akış - ifşa halidir . Bu durumda, maddenin yapısını 

kontrol etmek mümkündür. Düşük hiçbir şey onun dünyasında 

alçaklığı tutamaz. Uzay ve zamanın yapıları böyle bir kişi tarafından 

algılanır. Herhangi bir düşünce gerçekleşir. 

Seviye üç (3), vishuddha çakrası ve konuşma ile ilişkilidir. 

Konuşma, düşünce algısı düzeyinden enerji - dinamikler ve gelişim 

düzeyine geçişi üretir . Bu nedenle, tüm manevi geleneklerde büyük 

ilgi görmüştür. Ayrıca konuşma çevremizdeki insanları da etkiler ve 

hatta zarar verebilir . Bunda, yalnızca güçlü bir duyguyla 

karşılaştırılabilir. 

İnsan konuşmasının her sesi, arketipsel bilgi taşır ve belirli bir 

enerji düzeyine göre melodiler taşır. Ünlüler enerji toplar ve rezonans 

yaratırken, ünsüzler yön ve dinamikleri iletir. Sesler Hint çakra 

sistemine göre sınıflandırılabilir. 

Çakralar sesler 

Sahasrara E H 
3 

H   

ayna YÜ M  F Ve 

Vishuddha VE X W İle sch  

Anahata HAKKI inci P    



NDA 

Manipura A R     

Swadhisthana -de B İÇİNDE İle   

muladhara E L     

 

 

Ardından, seslerin enerji akışları üzerindeki etkisini veriyoruz: 

Ses Etkilemek 

BEN 
Enerjiyi vishuddha - anahata-manipura (kalbin bölgesi) 

seviyesinde yoğunlaştırır 

D genişler, genişler 

T Daraltır, konsantre olur 

S Aşağı akışı ve güçlendirmeyi geliştirir 

P Zihni güçlendirir, kalpten gırtlağa gider, hava akımını uyarır. 

 

 

Ünsüzden sonraki sesli harf, üç alt merkezin enerjisini artırır ve 

üstteki dört merkezde yavaşlar. Bir sesli harften sonraki ünsüz, alt 

merkezleri yavaşlatır ve üstteki dört merkezi güçlendirir. 

Hece Aksiyon 

ünsüzden sonra ünlü 



RA Manipurayı güçlendirir 

WU Swadhisthana'yı geliştirir 

LE Muladhara'yı geliştirir 

FI vishuddha'yı kapatır 

ÇIPL

AK ajnu ve sahasrara'nın freni 

ÇU(YU)SH İlk üç merkeze zarar verir 

YO Anahata'yı yavaşlatır 

MARA Ajna'dan manipura'ya kadar enerjiyi düşürür 

Bir sesli harften sonra ünsüz 

TR Sahasrara'yı güçlendirmek 

nefis ajnayı güçlendirmek 

ISH Vishuddhi'yi güçlendirmek 

AH Anahata'nın güçlendirilmesi 

KARA

NLIK Manipura'nın Baskısı 

ÖLDÜ

RÜLDÜ Muladhara ve Swadhisthana'ya verilen hasar 

il Muladhara baskısı 

TEBE

ŞİR Muladhara baskısı 

 

Büyük elementlerin etkileri bazı enerji merkezleriyle ilişkili 

olduğundan , bu uyumsuzluk veya rezonans yaratabilir. Örneğin, 

"APTAL" sözleriyle: D - genişleme, U - su, R - ateş,  



A - ateşli çatışma, K - su; " AŞK": L - 

toprak yükselir, Y - eter yükselir, B - su 

destek oluşturur, O - hava yükselir, C - su 

yükselir, b - manevi nüfuz ; "YAD" (YAD) 

- konsantrasyonun genişlemesi. 

Bazı kelimeler çağrışım yoluyla iyi ya 

da kötüdür. Anlamları zaten halkın 

zihninde yerleşmiştir. Varsayımlara ve 

sözlere gelince, "Yalan yere yemin etmeyin 

." 

Olumsuz, bir imanın, ironinin, ikinci bir 

anlamın arkasında açık veya gizli olabilir 

(bu sadece bir yalanı gösterir). 

Bilinçli olarak söylenen bir kelime gerçekten işe yarayabilir, 

bilinçsiz bir kelime ise en iyi ihtimalle kafa karıştırır. 

BÖLÜM 3 

Eleştirinin ve mantığın dünya algımızdaki rolünden daha önce 

bahsetmiştik. Her an zihnimize büyük miktarda bilgi saldırıyor. Bir 

an duralım ve "bilgi" kelimesinin kendisini düşünelim: "içinde" - 

içinde, "oluşum" - işlevsel bir bütüne bağlantı, oluşum. Bilgi, tüm 

dünyamızın ana bileşenidir. Bu gördüğümüz, duyduğumuz ve 

hissettiğimiz her şey, yani genel olarak HER ŞEY. Ve tüm bunları 

kişiliğimiz aracılığıyla algılıyoruz - zihnimizin uygulanan 

bileşenlerinin toplamı. Kişilik bir tür filtredir, soyut zihin ile maddi 



gerçeklik arasında bir rezonatördür. Bilinen ve bilinmeyen tüm 

hislerin ve dünyayı etkileme yöntemlerinin toplamı bu diyebiliriz . 

Gerekli kısmı fiziksel bedendir (aynı zamanda bir rezonatör). 

Kişiliğimiz, mevcut yeteneklerini aşan bir kapasitede bir bilgi 

akışından geçerse , vücuda çoğu zaman yıkımına, ancak bazen de 

değişmesine yol açan fazla bilgi akışının - enerjinin boşalması olur. 

Bedensiz zihin, dış ve iç dünyaları ayırt edemez ve kaosa sürüklenir. 

Geriye daha gelişmiş bir Zihin kalır. (Soyutun ifade edilemez 

sembollerle yankılanması). İnsan kişiliği bu dünyanın yaratıcı 

faktörüdür. Kendini koşullandırmıştır : bilgi yoksa algı da olmaz; algı 

yok, oluşum yok; oluşum olmayacak - madde olmayacak; madde 

yoksa kişilik de olmaz; kişilik yok, bilgi yok. Çember kapandı ve 

şimdiden maddenin ve kendimizin gerçekliği hakkında bir şüphe var. 

Ancak, kendinizi çimdiklemeye değer ve gerçek ortaya çıkıyor. Bir 

algı çemberi ile özetleyebileceğimiz şey hayatımızdır. 

Kucaklayabildiğimiz veya kucaklayabileceğimiz şey aynı zamanda 

bizim hayatımızdır. Uzay ve zamanın tüm parametrelerini hesaba 

katarsak, hayatımız şimdi hayal edebileceğimizden daha kapsamlı ve 

uzundur. Kendini şartlandıran ve kavranabilir gerçekliğimizi aşan 

şeye , insanlar Yüce Tanrı derler. Aşağıdan gelen mantık, hayatın 

Tanrı olduğunu iddia ediyor ve bu da çok sayıda hataya yol açıyor 

(insanların “tanrılaştırılması”, doğal fenomenler vb.). Ağaçlar 

sallandığı için rüzgarın esmesi kadar gerçek. Daha yüksek mantık, 

Tanrı'nın yaşam olduğunu iddia eder. Ve bunda bir çelişki yok. 

Neden bu kadar karmaşık ve aynı zamanda basit bir dünyada 

yaşayan insanlar, hayatlarına mal olabilecek hatalar yapma 

eğilimindeler? Zihnimizde karmaşık olanı basitleştiririz ve aslında 



basit olanı karmaşık hale getiririz. Bu, insan zihninin özelliğidir: 

yanılsamalar oluşturabilir, kendisi için dayanılmaz miktarda bilgi 

emmeye çalışabilir (bilgiyi filtrelemez ) veya çok fazla filtreleyebilir, 

bu da enerji bilgisinin durgunluğuna ve oluşumuna yol açar. korkular 

ve yanlış klişeler. Seçimi yapan zihindir, bir eylemin gelişebileceği 

mantıksal düşüncedir. Kişisel zihin muhafazakardır, hiçbir şeyi 

değiştirmek istemez ve bu nedenle mevcut durumu değiştirebilecek 

her şeyi reddeder. 

Seçimimizi ve zihnimizi hangi faktörler etkiler? 

1.​ Seçme özgürlüğü. Kişi, görüş ve eylemlerinde şu veya bu 

kutuplaşmayı ve bu kutupluğun ölçüsünü seçmekte özgürdür. Zihni 

etkileyen diğer tüm faktörler özgürlükten gelir. 

2.​ ve tepkiler şeklinde taşır . Eylemleri, yeni alışkanlıkların 

birikmesine ve eskilerin güçlenmesine katkıda bulunabilir veya tüm 

bu yükün reddedilmesine katkıda bulunabilir. Ancak insanların 

manevi ve maddi dünyaların etkileşimi hakkındaki fikirleri ne kadar 

mekanik olursa, eylemleri de maddi dünyanın doğasında var olan 

atalete o kadar fazla tabi olur. Ve bu fikirler, toplum materyalizm 

yolunu izlediğinde böyle olur. Kısmen materyalist bilgi. Sadece bir 

kısmını bilmek cehaletle eşdeğerdir. Medyanın dayattığı "kamuoyu", 

moda, siyasi çekişme, yabancı düşmanlığı, film endüstrisinin hizmet 

ettiği "romantik ölüm imgeleri", şiddet, utanmazlık gibi kamusal 

bilinçdışı akımlarla baş etmek çok zordur . Bunun aksine hem 

bireysel hem de toplumsal bilinç mümkündür . Ancak gerçek bilinç 

atalet içermez. Farkındalığı benimsemiş bir toplum, daha yüksek bir 

ruhsal Gerçeklik (Teokrasi) etrafında merkezlenmelidir. Kamusal 



parlak bir gelecek ancak bireysel bilinci düzelterek yakınlaştırılabilir, 

bu genellikle "kendini aşmak" anlamına gelir. Bilinç her şeyden önce 

doğru eylemlerle düzeltilir. Gerçek bilincin bir özelliği, irade ve 

duyguların merkezlenmesidir. 

3.​ Her ruhun, yalnızca kendisine özgü kendi parametreleri 

vardır. Herhangi bir faaliyet için yetenekler olarak ifade edilirler. 

Bazen bu yetenekler gerçekten dahicedir. 

Mesele şu ki, bir bulmacada olduğu gibi, dünyanın genel 

resminde, her insan kendi şekline ve rengine - ruhun özelliklerine 

göre belirli bir yeri işgal edebilir . Ruh görevine uyumlu bir şekilde 

uyarsa, yetenekleri tam olarak ortaya çıkar. Işık uyum içinde toplanır 

ve dünyanın bütün bir resmini görürüz. 

Bir kişi yeteneklerini doğru kullanırsa, onun için her derde deva 

olur. Ancak kişi kendi dehasına çekilmeye başlarsa, iksir uyku hapı 

haline gelir, bağımlılık yapar ve bağımlılık yapar. Kişiliğin gurur ve 

narsisizme daldırılması vardır. Ve dedikleri gibi : “Bir palavracının 

bıçağa ihtiyacı yoktur. Onunla biraz şarkı söylüyorsun - onunla 

istediğini yap. Gurur her zaman belirli özelliklere odaklanır ve tüm 

resim kaybolur. Bu konuda kendini alçaltmak gurura eşittir. Gururlu 

kişi, bilincini dünya çarkının göbeğinden (bireyselliğinden) çembere 

kaydırır. Merkezden ne kadar uzaksa, o kadar atalet ve durumu 

kontrol etme yeteneği o kadar az. Gururlu, dış etkilere açıktır ve zihni 

tarafından değil, atalet ve kaos güçleri tarafından yönetilir. Ayrıca 

tüm özellikler ve olanaklar , tüm yetenekler, her şeyi yaratan Rabbin 

planı olan eksen etrafında döner. Bütün hayatımız bu dönüşün sadece 

bir anıdır. 



Doğası gereği, Tanrı her şeyin sahibidir ve her şeyi verir. 

Yaradan'ın planıyla insanın rezonansı, kişinin komşusuna hayat 

verme yeteneğinde yatar (Tanrı'nın Kendisine daha yakın kimse 

yoktur). Bir işe yaramıyorsa veya gurur besliyorsa mucizeler 

gerçekleştirmenin ne anlamı var? Cennet Bahçesi'ne giden yolu bilen 

biri için yol kenarındaki çiçeklere ihtiyacınız var mı? 

4.​ Herkes bilir: sendelemek istemiyorsan ayaklarının altına bak. 

Sezgi hem günlük yaşamda hem de ruhsal ilerlemede yardımcı 

olabilir. Ancak sezginin kendisi de kişisel bilinç filtresinden geçer. 

Aksi takdirde bilgi ve eylemi besleyemez. Zihin sezgiyi sınırlar mı? 

Akıl mı karışıyor? Aksine, biliş yetilerimizi eylem olasılıklarımıza 

uyarlar. Zihin bütünlüğü yaratır ve kendi içinde zihin olmadan sezgi 

sonuçsuzdur. Sezgisel ve bilinçli arasındaki denge, merkezliliği 

teşvik eder ve mümkün olan en yüksek üretken faaliyet seviyesini 

korur. Gerçeği seçmede ne sezginin ne de aklın avantajı vardır . 

5.​ İçgüdüsel hayvan doğası, insanın gerçek bir dostu olarak 

kritik ve tehlikeli anlarda bize rehberlik eder, tökezlemememizi , 

kendimizi yakmamamızı, tehlikeyi hissetmemizi, güç biriktirmemizi 

ve zorluklarla baş etmemizi sağlar. Enerjiyi dünya düzlemine çeker 

ve eylemlerimizi somutlaştırır. 

Ancak ilgi alanlarımızı içgüdü alemine devrederek hiçbir şekilde 

hareket edemeyeceğiz. Hayvan doğamızla sürekli oynamak, 

beslemek zorunda kalacağız ve her seferinde daha fazla güç ve dikkat 

gerektirecek. O zaman başka hiçbir şey için zaman yoktur. 

Tüm bu faktörler sayesinde kişi doğru seçimi yapabilir ve en 

yüksek manevi yüksekliğe ulaşabilir. Ve kötüye kullanımları 



nedeniyle , bir kişinin davranışı bağımlı hale gelir ve o zaman başka 

seçenek kalmaz. Cehaletin artmasıyla, yanlış ideolojiler, moda ve 

diğer çarpık bilgi akışları, insanın kontrol edilebilirliğinden giderek 

daha fazla yararlanıyor ve hayatına yön veriyor. Özgürlükten 

vazgeçen kişi, kendi içindeki Yaradan imajından vazgeçer. Ruhunun 

ölümü ve hayatın anlamının kaybı var. 

Bazen yerden inip yükseklere ulaşmak için çok şeyden 

vazgeçmek gerekir. Sürekli yanımızda taşıdığımız o çantalar ve 

valizler dolusu alışkanlıklar, başkalarının görüşleri, tutkular ve diğer 

gereksiz çöpler, ebedi Babamıza yaklaşmak için kutsallığın zirvesine 

yükselmemize izin vermez. Zihnimiz yalanlarla doludur ve yalanların 

rehberleri gereksiz, kaotik düşüncelerdir. Bu düşünceler, düşünce 

alışkanlıklarının eylemsizliği nedeniyle mekanik olarak tekrarlanır. 

Bunlar şablondur ve aslında bize ait değildir. Gurur, öfke, korku ve 

inançsızlık, biz farkına bile varmadan zihnimizde dönüp durur. 

Ancak ölümcül bir doza ulaşabilirler. 

Hayatımız, büyük ve düzensiz dağılmış bir yükle yürümesi çok 

zor olan çok dar bir köprü. Bu nedenle, bazı şeyleri reddedebilmeniz 

gerekir . Er ya da geç gücümüzü, fırsatlarımızı, rahatlığımızı, 

ilişkilerimizi kaybederiz . Hayatta çok şey kaybederiz. Ve ölüm 

sadece ruhumuzun niteliklerini almaz. Bazen ölüm bir nimettir (en 

azından bir gece uykusunu hatırla ki bu da ölüm gibidir). 

Ölüm öyle bir mahiyettedir ki, ruhu çürümeye mahkûm olandan , 

bütün olmayan ve hakikat olmayan her şeyden arındırır. En kötüsü, 

bir kişinin kendisini bu doğru olmayanla ilişkilendirmesidir. Ölümün 

doğası ayrılıktır. Ama eski gitmezse yeni gelemez. Ruhumuzun kabı 



ya boşlukla ya da Yaradan'ın Işığıyla doludur. Boşluk gitmeli ve Işık 

gelecek. 

Ölüm kültlerinin kökeni nedir? Bunun birkaç nedeni var. Ölüm üç 

açıdan görülebilir (diğer fenomenlerin yanı sıra): ruhumuzun bakış 

açısından (cehalet), astral dünyanın gerçekleri açısından (eylem) ve 

bakış açısından. Yüce Ruhun (ruhsal bilgi). 

Cehalet doğası gereği şehvetlidir ve bu nedenle ölümü duygularla 

- korku, umutsuzluk - algılar. Ölümden sonra varoluşun sırrı , 

gölgeler dünyası, ruhlar vs. çok dinlenmeyin. Çoğu zaman tüm 

bunlara bir romantizm dokunuşu verilir. Neden? Korkunç, ilginç 

anlamına gelir. Ve ilginç olan, güzel mitlerle büyümüştür. Ölüm 

romantizmi psikolojik olarak ya korkuyu yenmeyi ya da ondan zevk 

almayı amaçlar. Bazen cehaletin bakış açısı çok "pratiktir", örneğin 

"diriliş" girişimlerinde olduğu gibi, atalar kültü örneğinde, doğan bir 

kişi halkın hafızasında sonsuza kadar "büyük ölü" olarak 

sabitlendiğinde . adam" ya da aniden "tüm canlılardan daha canlı" 

hale gelir. Her durumda, öbür dünyaya zincirlenmiş olarak kendi 

yoluna gitmesine izin verilmez. Belki de tüm bu "ölüm romantizmi", 

insanların bu olayın tüm bireyselliğini anlamamaları , ölmekte olan 

bir kişi için kaçınılmaz olan yalnızlığı unutmalarıyla bağlantılıdır. 

Sonuçta, bir kişinin alıştığı her şeyden keskin bir ayrılık var. Bununla 

birlikte, insanların negatif enerji cepleri yaratırken "ebedi hafızadan" 

para kazanmayı öğrendikleri kesinlikle kesindir. 

Eylemler ve niyetler açısından ölüm, amaçsızlıkla açıklanabilir. 

Amaçsız (1) niyet (3), ihtiyaç duyulan değişikliğin net bir resmini 

oluşturamaz. Daha sonra Toplam Niyet, bir kişinin hayatı gerçek bir 



hedeften yoksun geçmiş niyetleriyle sıkı bir şekilde büyümüş olsa 

bile, zihnin kendisi için gerekli olan hedefe yönelik yönelimini üretir. 

Ayna yansıması oluşur (31) 13. Bu aşamada eskiye olan tüm 

bağlılıklar kopar. Bir kişinin hayatı eski eylem klişelerine çok fazla 

kapılırsa, geçmişte kalır ve kişi zamanın ters akışına düşer - sanki 

hedefi yeniden kazanıyormuş gibi (1-3) hayatını tersine (1-3) yaşar. ). 

Bir sonraki aşama doğum ve eğitimdir, ruh yaşam görevini yerine 

getirmek için ihtiyaç duyduğu bilgileri aldığında. Bir kişi bilgiyi bir 

sünger gibi emer (22), sonra onu bir istemli davranış klişesine 

(4=3+1) kristalleştirir. 

Manevi bilgi açısından, insan davranışının klişeleri, içindeki 

(kaderini yerine getirmeyen) veya etrafındaki dünyadaki ( bu kişinin 

taşıdığı manevi gerçekliğin algısına hazır olmayan) manevi süreçle 

rezonansa girmediğinde. veya bir bütün olarak toplumun ruhani 

görevlerinde bir değişiklik). 

, kişinin yanlış yönlendirilmiş İradesi de dahil olmak üzere 

gereksiz olan her şeyi reddetme sürecini temsil eder . Doğuda buna 

tapas (kemer sıkma) denir. Zihni alıcı ve açık hale getirmenin tek 

yolu budur. Algıyı bozan bilgileri almayı reddetmezseniz, gerçeği 

saflığıyla algılamanız imkansızdır. Televizyonda gereksiz ve zararlı 

programları izlemeyi reddederek hem kendimize zaman kazandırmış 

oluruz hem de cehaletin zihnimiz üzerindeki etkisini ortadan 

kaldırmış oluruz. 

Ek olarak, alıcılık alçakgönüllülüğe, yani kabul etmeye istekli 

olmaya bağlıdır. Bu sadece başkasının fikrini dinleme isteği değil, 

aynı zamanda kendisinin ve diğer insanların eksikliklerini kabul etme 



isteğidir. Kötü adamı anlamaya bile hazır olabilir, ama hiçbir 

durumda onun kötülüğünü kabul etme . Burada kabul edilebilir olan 

ile kabul edilemez arasında net bir çizgi çizilir. Bu, iradenin 

eylemdeki tezahürüdür (4). 

Yani dört nedensel arketipimiz var: 

Ruhun güçleri (19) tarafından ayrıntılı olarak ifade edilen genel 

niyet veya hedef (10), yerine getirme için doğal potansiyelin elde 

edilmesi için koşulları yaratır (1). 

Yüksek Yasa'nın her ince ayrıntısına kadar bilgisi ve gözetilmesi 

(11), dünyanın bütünlüğü (şifa) (20) hakkında küresel bir farkındalık 

verir ; özel. 

lehine kişisel iyiliği reddeden makul yaratıcı irade , dünyayla 

rezonansa girer ve tepkisine neden olur (21). Bu karşılıklı rezonans, 

hareket etme ve değişme arzusu olarak niyet (3) şeklinde enerjiye yol 

açar. 

Fazlalıktan muafiyet (13), olası bir iradi eylemin sınırlarını 

netleştiren (4) kabul etmeyi (22) mümkün kılar. Son eylem, ruh 

etkinliği döngüsünü tamamlar (1+2+3+4=10). Ve sonra bir sonraki 

döngü başlar. 

Hayatımızda birçok ölüm ve doğum olabilir . Herhangi bir 

değişiklik küçük bir ölümdür, çünkü yaşam hücremizden bir şey 

çıkmadan değişim mümkün değildir. Bırakmayı öğrenmeliyiz, aksi 

takdirde kaybetme stresi gücümüzü tüketir. 



Ölüm tamamen dışsal olarak eski sınırın yıkılması olarak görünür 

(4). Fiziksel düzeyde, vücudun dört elementinin ayrılması. Daha ince 

bir düzeyde, bu, ruhun dünyayı değiştirme yeteneğinden ayrılması 

(13) ve ayrıca ruhun daha yüksek ve daha düşük bölümlerinin ayrı 

akışlarının ayrılmasıdır (22). Sonuç olarak, dört element dış çevre 

tarafından emilir, ruh ve onun alt ve üst akışları arındırılır. Güçlü 

doygunluk ile uzun süre devam edebilmesine rağmen, düşük akı 

dağılır. İzole eylem kapasitesi (astral beden) de belirli bir süre sonra 

parçalanır. Parçalanmalarının tüm süreci bilinçle sabitlenebilir. Bu 

arınma (araf) sürecidir. Ruhun bilincinin yüksek kısmı, ruhun 

gelişimi için kabul edilebilir tüm bilgileri tutar. "Özel bir değer için" 

düşük bilgi yüksek olanı yaşam boyunca yok ettiğinde, geriye 

yalnızca ruhun enerji potansiyeli (1) kalır - ilahi ışığın bir kıvılcımı. 

Bu kıvılcım başka bir ruh tarafından alınabilir ve yükseltilebilir. 

Başka bir ruhun potansiyelinin (2-2=0) yok edilmiş kabı , yaşayan 

insanların düşünceleri ve eylemleri nedeniyle bir süreliğine çürümesi 

hakkında bilgi şeklinde saklanabilir . Bu fenomene, ruhun kırık 

kabının bir parçası olan kabuk denir. Astral beden, belirli koşullar 

altında, astral ("3" - larva) veya bilgi düzeyinde (3-1=2 - kabuk) 

parçalanmaya karşı da korunabilir. Kabuklar bilgi alanında 

parazitlenirken, larvalar yaşayan insanların astral alanında 

parazitlenerek, eski sahiplerinin ruhlarındaki değişikliğe benzer 

şekilde ruhlarında bir değişikliğe neden olur. Vücudun hücrelerini 

kendi yolunda değiştiren bir virüs gibi , bir kişinin eylemlerini 

değiştirerek onu özgürlüğünden mahrum bırakırlar. 

Ölülerin ruhları çağrıldığında ne olur? 



, ölen kişinin hayvan ruhuyla, hatta bazen onun bir parçasıyla 

rezonansa giren bilgi akışıyla bir bağlantı olduğunu söyler . Ölülerin 

ibadeti, ruhlarının bilgi akışlarını yeni bir doğumdan korumanıza izin 

verir. Ölen kişi yüksek bir manevi seviyeye ulaşmadıysa , arayan kişi 

çürümesi zor olan (yani arınma aşamasında) bilgi kabuklarıyla 

uğraşmak zorundadır . En iyi ihtimalle bu, çağıran ile Araf arasında 

bir rezonans kanalı yaratır . Sonra arayan hastalanır veya kayıplara 

uğrar. Ancak insan ruhunun bir kabuk veya larva (takıntı veya 

paylaşım) tarafından boyun eğdirildiği durumlar vardır. En iyi 

ihtimalle - delilik, en kötü ihtimalle - daha düşük bilgi formlarına ve 

ruhun bozulmasına bilinçli boyun eğme. 

— Ya ruhani ve kutsal bir insanı çağırırsanız? 

“O zaman ruhani yasaya karşı çıkma girişimidir. Yanıltacak ve 

güç içecek olan sahte bir varlık (çoğu zaman bir larvadır) 

diyebilirsiniz . Ahirette kutsal bir ruhu yakalamak, elekle dumanı 

yakalamak kadar zordur. Sadece yeterince güçlü değil. Ama ayin 

büyük potansiyele sahip bir grup tarafından yapılırsa ve Allah 

korusun başarılı olursa, bu insanlar hızlı bir ölümü hak eder. 

Cenaze törenlerinin önemi nedir? 

“Ayin kendisi yaşayanlar için ölülerden daha önemlidir. Uygun bir 

cenaze töreniyle, ruh (alt kısmı) yeni bir yaşamın temeli olmak üzere 

temizlenir. Vücudun parçalanması çok hızlı gerçekleşirse, ruhun tüm 

hayati unsurlarının arınmak için zamanı yoktur, bu, ruhu ölümden 

sonraki bir durumda geciktirir ve tüm parçaların varlığından beri 

manevi özün diğer bölümlerine zarar verebilir . Beden de dahil olmak 



üzere ruh arasında rezonant bir bağlantı korunur. Mumyalama 

sırasında, bedenin korunması, ruh dünyamıza "demirlenir", 

ayrılmasına izin verilmez. Bu şekilde köleleştirilen ruhlar, onları 

zincirleyen ergregor'u yok etmeye çalışırlar . Mısır dininin gerileme 

nedenlerinden biri de budur. 

Beden gömülmezse veya küçümsenmezse, ruh ek ıstırap çeker ve 

olumsuzluğunun bir kısmı yaşayanlara geçer. 

Bir şekilde ruhun daha yüksek kısmıyla bağlantı kurmak mümkün 

mü? 

“Onu ailenizde doğmaya davet edebilir veya en yüksek 

kaderlerini gerçekleştirmiş ruhların olduğu manevi dünyada kutsal 

ruhla iletişim kurabilirsiniz. Her halükarda, bu ancak şansınızı 

onların seviyesine yükselterek ve ruhunuzun nitelikleriyle bir 

rezonans yaratarak yapılabilir . 

— Yükselen ölüler hakkında ne söylenebilir, vampirler? 

Her halükarda, rezonansa girdiğimiz şeyi hayatımıza çekeriz. 

Bildiğiniz gibi "iri gözleri" olan insan korkusu korkunç bir şeyi 

cezbeder. Korku, sıkıştırmadır, fizikselden bilgi düzeyine kadar her 

düzeyde sıkıştırmadır. Maksimum daralma kaçınılmazdır, irademiz 

ne olursa olsun genişlemeye, açığa çıkmaya yol açar . Duygular 

bildiklerinden daha fazla kasılırsa, normalden daha fazla genişler. Ve 

sonra açıklanamayan birçok şey görebilirsiniz. 

Zamanımızda korku, bütün bir endüstrinin temeli haline geldi. 



Her yerde bunun üzerinden para kazanıyorlar . Korku bir silahsa, 

silahlı soygundur . Korku bir uyuşturucuysa, o zaman bu bir 

uyuşturucu ticaretidir. 

Duygularımızın gücü, onlarla olan rezonansın derinliğine bağlıdır. 

Bir vampirle, bir zombiyle ya da psikopat bir manyakla karşılaşmak, 

zihnimizin bağımlılıklarının bir ürünüdür . 

Ölüler nasıl anılmalıdır? 

- Nazik bir sözle. Ölü adına yapılan dua veya sadaka ona fayda 

sağlayabilir. Mezarlıkta yemek yemek, orada içki içmek canlılara 

büyük zarar verebilir. Bu anma geleneği, savaşta ölen askerlerin 

yoldaşları tarafından anıldığı bayramdan kaynaklanmıştır . 

Yaşayanların ruhları, ölülerin ruhları ile birleşerek, haksız yere 

mahrum bırakıldıkları o zevke (bayramdan) kavuşabilsinler. Sanki 

ruhlar özgürce çıksın diye borçlarını ödüyorlardı. 

Mezarlık, canlılıkla ilişkili ruhun alt kısmının arınması için bir 

bilgi alanına sahiptir. İnsan bir şey yiyip içtiği zaman şuurunu 

hayvani nefs mertebesine nakleder . Ve mezarlık programıyla 

yankılanıyor - canlılığını kaybediyor. Mezarlık onu toz gibi emiyor. 

Bir kişi yeterince alçalma talihsizliğine uğramışsa, o zaman alt özü 

kendi üzerine yakalayabilir. Ancak mezarlıkta dua etmek 

mümkündür, hatta gereklidir. 

- Mezarlıktan toprağa zarar verebileceğini söylüyorlar. Bu doğru 

mu? 



— Kuşkusuz, böyle bir manipülasyon mümkündür. Ve o bir üçlü 

suçlu . İlk olarak, hasar her halükarda cinayettir. İkincisi, bu süreç, 

gömülü ruhların alt kısımlarının ölüm sonrası arınmasını bozar ve 

enerjilerini olumsuz eyleme çeker. Negatif karmik bağlar bu şekilde 

yaratılır. Üçüncüsü, büyücünün kendisi de dahil olmak üzere 

süreçteki tüm katılımcıların olumsuz bilgi ve enerjisine sahip bir 

enfeksiyon var . 

Kara büyünün kendisinin ruhsal düzeyde nedenleri vardır. 

Mağdurun kendisi tarafından kışkırtılır , bu da zarar vereni 

sorumluluktan kurtarmaz. 

Bu eylem, kurbanın toprak elementi zayıflamışsa (ahlaki ve etik 

yasaya uyulmaması) veya aşırı derecede güçlenmişse (materyalizm, 

nihilizm) zararlı olabilir. İlk durumda, negatif, alt enerji merkezinden 

nüfuz eder ve yukarı doğru enerji akışını etkiler. Kişi dikkatini 

kaybeder, bağışıklık büyük ölçüde zayıflar. İntihar düşünceleri ortaya 

çıkar . Zayıflık, depresyon, başkalarına karşı olumsuz davranışlar , 

genellikle sebepsiz yere. İkinci durumda, negatifin eklenmesi enerji 

merkezlerinden herhangi birinde meydana gelebilir. Sonra aşağı 

doğru akıntı bulaşır ve kişi aklını, sağlığını, özgürlüğünü veya 

hayatını kaybeder . Bu tür yenilgiler , ruhun unsurlarının 

dağılmasından ve dağılmasından kaynaklanan artan iç veya dış 

saldırganlığa karşılık gelir . Böyle bir saldırganlık yoksa, olumsuzluk 

kalıcı olmayacaktır. 

Biraz geriye gidelim. Elbette herkes, nesneleri bilgiyle şarj etmeyi 

zaten duymuştur (2). Bilgiye duyarlılığın aynı durumu 4 (22) ile 

ilişkilidir. Sembolik olarak, bilgi kabı bir kase, kazan, sürahi olarak 



tasvir edilir ve su elementi ile ilişkilendirilir. Dört (22) kristal ve 

dünya ile ilişkilidir. Ancak bir kural vardır: Çoğu durumda, dünya 

bilgi yükünü etkisiz hale getirir. "22" daha ziyade ince eter ve maddi 

ateş arasında geçiş yapan hava elementini ifade eder. Maddi dünyanın 

kristalinde sanki bir boşluk var. Bilgi şarjının sırrı, iki kutuplu sistem 

(2-2) arasındaki kutuplaşmadır. Aynı zamanda bilgi alışverişi her 

zaman karşılıklıdır ve bunun sonucunda ortak bir bilgi altyapısı 

oluşur. Kristaller ve su gibi öğeler kendi içlerinde nötrdür. Kolaylıkla 

bilgi alır ve verirler . Su, buharlaşma sırasında yükünü bırakır, bir 

kristal , içinde gömülü programa karşılık gelen titreşimsel eylem, 

ısıtma altında bilgi yükünü bırakabilir . Sıvı yükleme kabının şekli 

çok önemlidir. İçi yuvarlak tabanlı kazan veya çanakların en çok 

tercih edilen şeklidir. Bu form, yukarı doğru bir akış oluşumuna ve 

enerjik bir merkezi eksen oluşumuna katkıda bulunur. Ters bir piramit 

veya koni (ancak kesik değil) şekli de geçerlidir. Su metal bir kapta 

şarj edilirse, metal iyi bir akümülatör olduğundan, bir bilgi programı 

için bir kap kullanılması tercih edilir . 

Bilginin kristal toplayıcısı herhangi bir biçimde olabilir. Kuvars 

ve turmalin kristalleri (tüm türler), bir mesaj programı oluşturmak 

için en uygun olanlardır. 

Harry Potter kitabını okuduysanız veya filmi izlediyseniz, İksir'in 

büyücülük okulunda en az sevdiği ders olduğunu bilirsiniz. İksir 

yapmak nedir? Bu , bitki, mineral ve hayvan kaynaklı çeşitli 

nesnelerden kalan veya temel bilgilerin sıvıda ayrılması ve 

çözülmesidir . İksirler uzun süre hazırlanır ve aynı zamanda uzun 

süreli ısıtma ile her şeyde bulunan mineral bileşenden bilgi açığa 



çıkar. Aynı zamanda, suyun açık bir doğal kaynaktan alınması da 

iyidir. Bu tür su olabildiğince saftır ve polarizasyon oluşturmak için 

gerekli miktarda mineral tuz içerir (2-2). Su kaynatıldığında bilgi 

yükünden tamamen kurtulur , soğuduğunda ise iksirin kristal 

kısmındaki bilgiyi devralır . Bilgileri depolayan homeopatik bir 

müstahzar gibidir. Şarj, suya batırılmış bir nesnenin şekli veya içine 

döküldüğü bir kabın şekli kullanılarak da gerçekleştirilebilir. Form - 

"4" , yoğun dünyayı yıkımdan koruyan ince ve yoğun dünyalar 

arasındaki sınırdır ve ince olanı yoğun elementlerin istilasından 

korur. Yani biçim, yasanın kendisiyle aynı işleve sahiptir. Örneğin, 

İbrani harflerinin şekli ve diğer bazı kutsal yazılar, evrende var olan 

çeşitli rezonans türleri hakkında bilgi taşır. Rünler, Yunan alfabesi, 

Sanskritçe ve İbranice ve harflerinin her birinde diğerleri, 

dünyamızın herhangi bir fenomenini oluşturanlardan biri olan 

enerji-bilgi akışıyla bir rezonans içerir. Bir sıvıyı veya nesneyi şarj 

etmek için Alan Chumak olmanıza gerek yok. 

Şarj cihazı. 

1.​ Her şeyden önce, amacı - nesnenin ne için şarj edildiğini 

belirlemeniz gerekir. Ve sadece tanımlamakla kalmayıp, aynı 

zamanda kısaca formüle edin (eğer yüksek sesle ve yazılıysa). 

2.​ Ardından, uygun öğeyi seçin. Hedefe ulaşmak için 

çalışmalıdır. Bu nedenle, başlangıçta hedefin kendisini hissetmeniz 

gerekir. Sanki zaten oluyormuş gibi, içsel bir deneyim olarak içinden 

geçmelidir. Sonra bu duyumu , saflaştırılmış nesnenin verdiği 

duyumla karşılaştırırız . Benzer olmalı, yaklaşık 15 dakika içinde 

duyu yoğunlaşmalı, ancak 5 dakikadan fazla beklememek daha iyidir. 



Nesneye sol elinizle dokunabilir ve sağ elinizi kalbin üzerine 

koyarak hedefinizi kalbin sağ tarafında hayal edebilirsiniz. Bir 

rezonans var mı ? Evet ise, devam ediyoruz. 

Öğe temizleme. 

İki aşamadan oluşur: 1 - Yıkım, 2 - Rezonans. 

1.​ Bu, keskin bir ısıtma ve ardından soğutma olabilir. Nesne bu 

tür maruz kalmaya tahammül edemiyorsa, bir gün boyunca tuza veya 

kurutulmuş inek gübresi tozuna konulabilir. Nehrin kıvrıldığı 

taraftaki (daha küçük yay) nehrin kıvrımına toprağa gömün. Bu da 

gün için. Dağlara gömmeyin - öğe önceden belirlenmiş bilgileri 

pekiştirecek ve kim bilir başka neleri üstlenebilir. 

2.​ Bir nesneyi kaldırın veya ona dokunun. Elinizden bir nesneye 

ışık, ses veya his aktığını hayal edin. Nesnenin kendisi bu duyumun 

bir uzantısı, elin bir uzantısı haline gelene kadar hayal edin. Ellerinizi 

kaldırın, sonra tekrar kaldırın ve hissi kontrol edin. 

3.​ , gizli içerik ve enerji alışverişi için niyete uygun semboller 

seçilir . Örneğin: amaç engellerin üstesinden gelmektir, nesnenin 

şekli bir bıçaktır, formun sembolü (bıçakta), üstesinden gelme ve 

kesme rünlerinin parlak bir deseni (deseni fiziksel olarak 

uygulayabilirsiniz ), bıçağın gizli içeriği sonsuza kadar uzar ve 

hayata zarar vermeden engelleyici enerji bağlarını keser. Enerji 

alışverişi, karışan bağlantıların enerjisini emen ve bu sayede yaşamını 

sürdüren, azalan ayın enerjisiyle beslenebilen zihinsel bir imgedir. 

4.​ Sembolleri-resimleri üst üste bindirmek ve onları enerji ile 

doyurmak. 



İlk olarak, nesnenin etrafında bir parıltı silueti hayal edin. Sonra 

zihinsel olarak onu iç boşluğa bir baloncuk gibi yerleştiririz. İçine bir 

miktar enerji koyuyoruz. "Kabarcığın" tüm hacmini dolduracak 

şekilde doyuruyoruz. Bunu yapmak için, nefes alırken enerjiyi 

hızlandırabilir ve onu kaşların arasındaki alandan doğrudan bir enerji 

pıhtısına yayabilirsiniz . 

Sonra formun kendisini güçle doyururuz. Bunu yapmak için, 

örneğin sihirli bir çemberin bir görüntüsü veya hedefin rezonans 

serisiyle ilişkili bir nesnenin görüntüsünün ayrıntıları sunulur . Tüm 

nesneyi sembollerle doyuruyoruz. Nefes verirken, svadhisthana çakra 

aracılığıyla yapılandırıcı imgeleri güçle doldururuz. 

Hedefin gerçekleşmesinin bir görüntüsünü sunar ve nesneye 

yerleştiririz. Nesne, tıpkı bir projektör gibi, istenilen işlemi 

kendisinden yansıtır. Nesneyi ve onun içinden - teneffüs ederken 

görüntü - çıkışta artan akımla ajna aracılığıyla - svadhisthana yoluyla 

azalan akımla doyururuz . Akışlar, nesnenin kendisinin enerjiyi 

emmeye başladığı hissine yöneliktir. 

5.​ Şimdi gücün nesnesini ayrı bir nesne olarak izole etmemiz 

gerekiyor. Bunu yapmak için zihinsel olarak vücudun içine, şarj etme 

amacına karşılık gelen enerji merkezi seviyesinde yerleştirilir . Daha 

sonra başın üzerine bir harf, kutsal bir isim, sayısal bir kod veya bir 

tarot kartı resmi yerleştirilir. Ekshalasyonda, enerji tepeden girer ve 

arka-orta meridyen boyunca alçalır. Aynı zamanda, avuç içi ve ellerin 

merkezlerinden arka-orta meridyene bir enerji "emişi" de vardır. 

Akışı artırmak için omuzlarınızı senkronize olarak yukarı ve geri 

döndürebilirsiniz . Enerji tüm vücudu ayaklara kadar doldurur. Daha 



sonra nefes alırken ön-orta meridyen boyunca yükselir, enerji 

merkezini ve nesnenin görüntüsünü güçle doldurur. 

Bu dolgu 3-5 dakika sürer. Vücuda vitray pencereden girer gibi 

giren enerji , başın üzerine yerleştirilmiş sembolden geçer. Ardından, 

nesnenin görüntüsü gerçek nesne ile birleştirilir ve "pencere " sanki 

diz boyu içinde olduğunuz bir su havuzu gibi yerleştirilir. Yani 

dizlerinize kadar üç boyutlu bir galagram sembolüne dalmışsınızdır. 

Enerji aynı meridyenler boyunca dolaşır, ancak nefes alırken 

arka-orta meridyen boyunca yükseldikçe akış yoğunlaşır. Yani dönüş 

ters yönde gerçekleşir. Ekshalasyonda, enerji aynı merkezde biriken 

ön medyan meridyenden aşağı iner. Ve aynı zamanda ellerden 

(merkez ajna veya sahasrara ise, o zaman onların içinden) nesneye 

yayılır. 

Sonuç olarak, nesne ana bilgi akışlarına bağlanır ve sanki ayrı bir 

nesne haline gelir. 

6.​ Ancak bu sırada nesne henüz ayrılmamıştır. Ona yön 

verilmesi gerekiyor. Bunu yapmak için, bir nevi başımızı üstüne 

koyarız ve ulaşılan hedefin durumuna dalarız . Bu durumu birkaç 

dakika tutuyoruz. 

Sonra bir kez daha enerjiyi yörüngede kaydırıyoruz: "vitray 

pencere" yukarıdan, akış hissine ve doygunluk hissine dalıyor, 

dolduruyor. Sonra başka bir beslenme yöntemi sunuyoruz (örneğin, 

bıçak durumunda olduğu gibi) - enerjinin engellerden emilmesi. 

Duygular düzeyinde şuna benziyor: “Ben bir güç nesnesiyim, şu 



ya da bu hedefe ulaşıyorum, hissederken ... Dünyanın böyle akışının 

enerjisini alıyorum ve aynı zamanda hissediyorum ... ve doygunluk 

hissi . Engelleri (olumsuz düşünceler, duygular) emerim ve aynı 

zamanda zevk alırım. 

7.​ "Benim adım... Bunu yapmak için yaşıyorum..." 

Ada göre adlandırma sonunda nesneyi ayırır. 

Şarj işleminin belgelenmesi çok önemlidir. Bu, bir programı 

öldürmek için yararlı olabilir . Her öğe ters sırayla tekrarlanır. Bu 

durumda, nesneden gelen enerji, olduğu gibi, alanda çözünen bir 

topun üzerine sarılır. Adın tersten söylenmesi ve enerji ipliğinin 

ucunun çekilmesiyle başlar . Eski bir yün kazağı çözmek gibi. 

Uzun süreli şarja gerek yoksa, 1. ve 2. adımları uygulayın ve 

ardından programı uygulayın. Bunu zihinsel olarak yapabilirsiniz, 

söyleyebilirsiniz, onu 5. maddedeki gibi akışa bağlayabilirsiniz. Uzun 

bir yükleme süreci, uzun vadeli bağımsız işleyiş yeteneğine sahip bir 

enerji-bilgi varlığı yaratır. 

Bir insan, hayatındaki geçmiş veya gelecekteki durumların yanı 

sıra, kendisini de hemen hemen aynı şekilde şarj edebilir. Bunu 

yapmak için vitray yöntemini kullanabilirsiniz . Öncelikle bilgileri 

sıfırlamanız gerekir. Örneğin , kendinizi uzun zamandır size uymayan 

bir durumda hayal ediyorsunuz. Başın üzerinde "Vitray" (sıfır, 

Tarot'tan "Soytarı" kartı, sonsuz boş alanın görüntüsü , "Hagal" 

runesi veya benzeri başka bir sembol). İç saflığı ve boşluğu hissedene 

kadar yörüngedeki enerjiyi kendimize doğru döndürürüz. "Vitray 



pencereyi" durumun istenen gelişiminin bir sembolü olarak 

değiştiriyoruz. Yenisiyle dolana kadar kendimize doğru ilerliyoruz. 

Bu aşamada bacak bacak üstüne atmanız, alt merkezleri kapatmak 

için Türk pozisyonunda oturmanız ve kendi kendini şarj etme 

sürecini hızlandırmanız gerekir . 

Bazen tüm bunları yapmak için zaman yoktur. O zaman soğuk 

suya daldırma, avuç içlerini kuvvetlice çırpma, soğan veya biber 

yeme gibi acil bir şeye ihtiyaç vardır. Ayrıca başınızın üzerinde 

durabilir, keskin bir şekilde dönebilir, nefesinizi kabul edilebilir bir 

sınırda tutabilirsiniz vb. 

Gereksiz olanı kesmek için böyle bir seçenek de var. Belirli bir 

durumu veya senaryoyu temsil ediyorlar , ipi alın. Sizin için 

elverişsiz bir seçenek olacak ve siz de içindesiniz. Ardından ipi 4 

parçaya kesin. Biri iki ucundan düğümlenir ve geri kalanı suya, 

tercihen nehre atılır. 

Daha da basit bir seçenek. Dört kibrit alıyorlar, üçünü üçgen 

şeklinde katlıyorlar ve dördüncü kibriti ateşe verip söndürüyorlar. 

4. BÖLÜM 

1'den 4'e kadar sayılarla açıklanan süreçler, düşüncelerin somutlaşma 

süreçleridir. Gerçekleşme sürecinin kendisi, insan ruhunun Tanrı'nın 

sureti ve benzerliği olarak doğal bir faaliyet sürecidir. Hem yaratma 

süreci hem de özgür iradenin kullanılmasıdır. Özgürlük, kendine ve 

başkalarına göre iyi ve kötü arasındaki seçim olarak anlaşılır. Bir kişi, 

eyleminin resminin (sözler, düşünceler veya eylemler) oldukça net bir 



şekilde farkındaysa, doğru şekilde hareket eder ve ek geliştirme 

potansiyeli alır (evrensel bilgi akışlarıyla rezonans). Bir kişi yanlış 

seçim yaparsa ve enerji sistemini genel akışlarla uyumsuz hale 

getirirse, bu, onun bilinç alanının yansıma dünyalarına (sanal 

gerçeklik) girmesine yol açar. Bu, ruhun düşüşü olarak adlandırılan 

yanılsamaya batma sürecidir. Hinduizm ve Budizm klasiklerinin, 

algının acıya yol açan yanıltıcı doğasından bahsederken akıllarındaki 

yanılsama buydu. Farkında olan kişi sadece yere düşer (“doğru olan 

düşer ve yükselir”), farkındalığı reddeden kişi yeryüzü tarafından 

yutulur (bu, materyalizme ve alçalmaya düşmek anlamına gelir). 

Aşırı ihmaliyle bu, "ruhun soğumasına" - kayıtsızlığa, hayatta amaç 

kaybına ve sonuç olarak yaşama isteksizliğine yol açar. 

Hem normal hem de patolojik seyirlerinde tüm süreçler 

sembollerle gösterilebilir. Herhangi bir sembol , bir kişinin bilinci ile 

dünyası ile Yüksek Bilinç ve yasası (TORA, TROTH, TAROT, vb.) 

Arasında bir bağlantı köprüsü görevi gören farkındalık enerjisinin bir 

kanalıdır . Semboller mecazi, arketipsel, kişisel çağrışımsal olabilir, 

soyut düzeyde numerolojik , geometrik, temel, astro-psikolojik vb. 

Farklı bağlamlardaki ve kombinasyonlardaki tüm semboller, ya 

yaratma süreçlerini ya da yok etme süreçlerini aktarır. Ancak soyut 

düzeydeki sürecin doğası, yalnızca numeroloji yoluyla açık bir 

şekilde ifade edilebilir. 

Dünyamızdaki insan ruhu iki (ana) işlevi yerine getirir: İlahi 

İradenin şefi ve sonraki gelişim için koşullar yaratan Yaratıcı. Ruhun 

misyonunun ilk kısmı bir projektöre, ikinci kısmı ise bir perdeye 

benzetilebilir. Projektör çalışmıyorsa, boş ekrana dikkat 



etmemelisiniz. Geometrik sembollerin dilinde , enerjinin 

maddeleşmeye geçişi piramit tarafından çok iyi tasvir edilmiştir ve 

koşulların yaratılması ( "dış" ile etkileşim) pentagram tarafından 

gösterilmiştir. Elementler düzeyinde, piramit, eter-uzay (birlik 

halindeki bilinç) tarafından kontrol edilen yaradılışın dört 

elementinin sistemidir. Pentagram , tezahür ve etkileşimin imkansız 

olduğu dualite ilkesini yansıtan beş elementten oluşan bir sistemdir . 

Tezahür eden dünya bir uçakla sembolize edilir. Piramitte bu 

tabandır, pentagramın kendisi ise tezahür eden dünyanın yapısını 

sembolize eder. Piramit şu ifadeyi içerir: "Tek Tanrı, tek bir uzay 

bilinci sisteminde toplanmış, dünyanın unsurlarını yönetir." 

Pentagram, "Tanrı'nın Işığı , dünyanın her olgusunda farkındalık 

olarak mevcuttur" ifadesini içerir . 

Piramit, pentagram aracılığıyla yaratımı yansıtır - farkındalık. Ve 

insan ruhu bunda belirleyici bir rol oynar. Yaratılışın dünyamıza 

izdüşümü - piramidin tabanı - 4. Birlik, Tanrı'nın varlığı, birlik ve 

birlik - 1, 4 + 1 = 5 - insanın özgür iradesinin dünyadaki tezahürü, dış 

unsurların uyumu (çapraz başvuru 4 + 1 - Tao, 5 - de (yol)). Bu 

sembollerin anlamı ve içeriği, birlik yoluyla uyumdur (1) 

(kelimelerin anlamlarını karşılaştırın - yoga, din, şifa, amaç, barış). 

Bilinçli bir birlik olarak birim, iyi ile kötü arasındaki farkı gösterir. 

Bir sayı dizisi olarak yazılan bir piramitteki dört öğenin etkileşimi 

için bir algoritma vardır. Tam teşekküllü bir bilgi bloğunun geometrik 

sembolü , düşünce, fikir bir üçgendir (bir piramidin tarafı). Piramit 

dokuz (9 - ruhun sayısı) gerginlik çizgisi içerir. Tabanın ortasından 

yukarıya doğru geçen eksen 1, yan nervürler 4, alt nervürler 4'tür. 



Sırasıyla şuurlu iradeyi, elementlerin birbirleriyle etkileşimini, 

tezahür eden üzerindeki etkilerini ifade ederler. dünya. 

Dizinin tamamını orijinal haliyle düşünün. Dizinin ilk aşaması 

2-1-9 veya 2-19'dur - anlayış, ruha konan bilgeliğin kapısıdır , ruhun 

bilgeliği sevinci doğurur. 

19-10 - maddeyi (zamanı) anlamla doldurmada ruhun zihninin 

yansıması. Doğru eylem, odağında ve bütünlüğündedir. 

10-1 - her yaratılışta Yaratıcı'nın varlığı olarak küresel birliğin 

farkındalığı. Şeylerin genel doğasını anlamak. 

1-21 - birliğin birçok tezahürünün farkındalığı. uzlaşma _ 

Sessizliğin ve gücün farkındalığı. Kendi içinde barış. 

21-12 - dünyada kendisinin farkındalığı, kişinin güçlü yönleri ve 

yetenekleri. sorumluluk _ 

12-3 - zihinsel süreklilikte bir kişi. Yaratıcı süreç, düşünce gücü. 

Doldurma akışı olarak yaşamın yaratılması . 

3-12 - seçim özgürlüğü, hareket özgürlüğü. Eylem yoluyla planın 

tamamlanması. Yüce Allah'tan umutla hareket etmek, bütünlük verir. 

22-13 - değişiklik, yukarıdan gelen güç akışı nedeniyle 

gerçekleşir. Aynı zamanda, Kuvvet'e karşılık gelmeyen her şey 

kaybolur veya dönüşür. 

13-4 - kayıt, güç akışı sayesinde zihin düzeyinde gerçekleşir. Net 



sınırlar ilerlemeyi mümkün kılar. Hedefe giden yolda adım atın. 

4-20 - zihinsel sınır enerji seviyesinde yeni olasılıklar 

yarattığında, önceki eylemin gerçekleşmesi gerçekleşir. Olasılık 

kanallarının oluşumu , niyet gücünün birikimi. 

20-11 - entelektüel değerlendirme sonucu, fırsat kanallarını ve 

daha fazla niyeti pekiştirir. Bunlar sonuçlandırılıyor. 

11-2 - niyetin anlaşılması ve farkındalığı, eyleme giden yolda 

(projeler, planlar) niyetin sabitlenmesi. 

19-10-1 ateş elementinin üçgenidir, toplam sayısı "3"tür. Ateş 

elementinin özü , harekette yön, niyet ve konsantrasyon vermektir . 

Ateşin yükseltici bir gücü vardır, dolayısıyla insanın ruhunda iman 

ateşi yanıyorsa, nereye giderse gitsin yükselir. Düşüncenin gücü 

yukarı doğru bir akış yaratır. Akışların "çarpışmaları", tezahür eden 

dünyayı doğurur. 

21-12-3 hava elementinin üçgenidir. Toplam sayı "9" dur. Kutsal 

Yazıların dediği gibi : "... ve bedenine hava üfledi ve adam yaşayan 

bir can oldu ." Hava ve yaşam birçok kültürde aynı kavramlarla 

tanımlanır . Hava form verir, form kavramının kendisi bu elementle 

ilişkilendirilir. Bilgi alanlarına (burulma alanı) dayalı olarak ortamın 

öğelerini tek bir bütün halinde toplama işlevini gerçekleştirir. Bu 

element spiral, dairesel ve girdaplı bir yapıya sahiptir. 

 

22-13-4 toprak elementinin üçgenidir, toplam sayısı "3"tür. Toprak 



elementi kararlıdır ve her şeyi dengeler. Dengeden çıktığınız her şeyi 

dengeler , her şeyi doğru, düzgün ve simetrik hale getirir. 

Eylemlerimizin sonuçlarını netleştirir. Yaradan'la bağın iki yönlü 

olmasının şartı "toprak"tır . Bir "ayna" etkisi, verme, yükseltme 

arzusu yaratır. Dolayısıyla dünyevi düzlemde gerçekleşmeyen ruhsal 

bilgilerin birey için ruhsal düzlemde bir ağırlığı yoktur. 

Gezegenimize Dünya diyoruz ve nedenini bilmiyoruz. Dünya, 

yaşamın kendisinin bağlı olduğu yukarı doğru enerji akışını belirler . 

(Dünyayı karşılaştırın - gaya, ahama - nesil akışı , gaya-agama - 

yaşam gücü). 

20-11-2, su elementinin üçgenidir, toplam sayısı "6" dır. Bu öğe, 

döngüsellik ve zamanın değişimi (yüksek-düşük gelgit, gündüz-gece, 

yaşam-ölüm) ile ilişkilidir. Değişimi mümkün kılan sudur. Dünya 

sabit ve statik ise, su dinamiktir, herhangi bir harekete kolayca tepki 

verir. Bu öğelerin her ikisi de statik ve dinamik bellek oluşturur . Ve 

hafıza, harekete geçmek için bir uyarıcıdır. Suyun hareketi havanın 

hareketini oluşturabildiği gibi, dinamik bellek de koşulları yaratabilir 

(2-su + 3-hava = 5-hareket özgürlüğü). Dünyanın kararlılığı, ateş 

elementinin ışığı için bir rezervuar ve yansıtıcı görevi görebilir 

(4-toprak + 1-ateş = 5-hareket özgürlüğü). Bu iki çift, beş dış 

elementin sistemi olan tezahürün pentagramı olan "5" aracılığıyla 

birbirleriyle rezonansa girer. (5+5=10 tam bir enerji bilgi sistemidir). 

Ortak sayılar 3,9,3,6 düzeyinde piramidin pentagrama geçişi vardır. 

rezonans sistemi 3'e döndürür (3+9+3+6=21=3). 

Temel sayılara dayanarak, yaşamın inşası ve yok edilmesi için 

numerolojik bir şema yazılabilir. 



4 ​ 2 ​ 13 

sayıları sağdan sola toplayın - 

10 ​ 6 ​ 4 ​ 3 (5) doğum planı 

(13) 

10-4 6 

6-2 

4 

4-1 

3 

3-3 0 

 

3 

9 

3 

6 

 



18+3 

9+9 

3+6 

6 

 

21 

18 

9 

 

 

21-3 

18-9 

9-3 

6-6 

 

18 



9 

6 

0 

 

 

теперь отнимем слева направо — 

схема смерти 

— тоже с общим числом 

 

Tüm rezonans serisini yazıyoruz 

-1-9-1-0-1-2-1-1-2-3-2-2-1-3-4-2-0-1-1- 

"1" ve "0" rakamlarından oluşan 10 sayısı birliği simgeler. Bu 

sayıları tam satırdan çıkarırsak yıkım sırasını elde ederiz. 

9-2=7 - çelişkiye dalan ruhun gücü, vicdan yasasıyla çatışır. 

7-2=5 - çelişki derinleşir ama özgür irade kalır. 

5-3=2 - zihin önceki eylemler için bir gerekçe bulur, bu da bir 

çelişki verir . 



2-2=0 - ayaklarınızın altındaki zeminin kaybolması ve denge 

kaybı durumu. Kişi yardım istemelidir. Hala bir şans var, ama sadece 

Tanrı'nın merhametiyle. 

0-2=-2 - aşırı tutarsızlık durumunda atalet daldırma . 

-​ 2-3=-5 — zihin ihlalleri haklı çıkarır ve kötü niyet üretir. 

-​ 5-4=-9 - materyalizme tam bir daldırma, maneviyatın reddi 

var. 

-​ 9-2=-11 - çelişkilerin güçlenmesi, vicdan yargısı, bilinçli 

veya bilinçaltı kriz. Kişi kendini hastalık, yaralanma veya diğer 

sıkıntılarla cezalandırır. 

-​ 11 -2=-13 - kendini yok etme ve ölüm. 

Bu aşamaların her biri sırasında, sonuncusu hariç, kişi düzeltmeye 

geri dönebilir, ancak atalet ve kendini haklı çıkarma nedeniyle çoğu 

aşırıya kaçar. Her zaman değil, bu süreç bir kişinin tüm ruhunu ele 

geçirir, ancak çoğu zaman davranışsal alışkanlıklarının bir kısmını 

emer. Bu süreç bir kişiyi hiç etkilemiyorsa, o zaman hiç 

hastalanmayacaktır. Bazı insanlar olumsuzluklarını başkalarına 

yansıtmayı başarsa da. Aynı zamanda kendilerini iyi hissederler ama 

kurbanlarının olumsuzluklarını nasıl ortadan kaldırdıklarını fark 

etmezler. Bunun nedeni, ruhun atalete ve materyalizme o kadar 

dalmış olmasıdır ki, ıslahtan acizdir. Kulağa garip gelse de, bunların 

hepsi güçlü bir düzen ve güvenilirlik arzusu nedeniyle oluyor . "2" 

kalitesinin güçlendirilmesi - bu çelişkilerdir , kişiliğinizi 

endişelerden, endişelerden, etkilerden korumak için engellerin inşası. 

Öyle güçlü bir perde yaratılır ki, insan ve ruhu Yaratan'ın nurunu 

algılamaz. Ve ruhun tabiatında böyle bir hal olmadığı için bütün 



perdeleri yıkmanın bir yolunu bulur. Ayrıştırma olmadan. 

Bir kişi olumsuzlukla ölmek için yeterli atalete sahipse, ölüm 

sonrası arınmadan geçer ve yine de ataleti korursa, ruh alt kısımlarını 

atar ve vücutta insandan daha basit bir varlık doğar. 

Genel olarak, atalet yalnızca fizyolojik düzeyde bulunmalıdır, 

böylece kişi bilinç güçlerini nefes almak, yiyecekleri sindirmek ve 

kalbin çalışması için boşa harcamaz. Bedenin bir forma sahip olması, 

düşüncelerin rasyonel olması ve eyleme dönüşmesi için en azından 

sınırlama ve düzen yeteneği gereklidir . Kişi bu güçten mahrumsa, o 

zaman hücrelerinin her biri yalnızca büyüyecek ve beslenecek ve 

düşünceler yerine yalnızca arzular olacaktır. Kenar ekranları bu 

sorunu çözer. Eylemsizliği bastırmaya ve sınırlamaya yardımcı 

olurlar. Dünyamız makul kısıtlamalardan inşa edilmiştir. Ancak 

makul bir kısıtlama, algı için koşullar yaratır (2+2=4) ve atalete 

yakalanmış bir kişi, içsel "4" anlayışını dış etki "O" (2-2=0) olarak 

değiştirir veya bir parçayı tutmaya çalışır. gerçeğin "2" kendisi ile. 

"4" ve "5" sayılarının sembolizmini daha ayrıntılı olarak düşünün. 

Daha önce de belirtildiği gibi "4" sayısı, sınırlama ve duyarlılıkla 

ilişkilidir. Kısıtlama, alıp tutabilen bir form yaratır. Yasalar bir 

sınırlamadır, bir annenin çocuğa bakması da bir sınırlamadır. Bardak, 

ondan içebilmeniz için tam olarak şekillendirilmiştir. "4" form 

yasalarını temsil eder. "5" - eylem yasaları, özlem, dinamikler. Hangi 

durumda dinamik mümkündür? Kutsal Yazılardaki ilk durum, kuralcı 

emirlerle ifade edilir. Bir kişi Tanrı'ya inanıyorsa emirleri yerine 

getirir. 4 + 1 = 5 - emir artı inanç eylem verir. Başka bir durumda, 

nefsin isteklerini sınırladığı ve doğru eylemin elde edildiği 9-4=5 



emirleri yasaklamaktan bahsediyoruz . Neden tam olarak emirler? 

Kare şeklinde "4" çizelim. Karenin ortasına bir nokta koyun. Bu, 

tezahürde Yüce Allah'ın varlığının bir simgesidir. Ancak bu sembolde 

dinamik yoktur. Kutuplaştırıcı bir dualite, anlayış yoktur. Bu nedenle 

orta noktadan dikey bir çizgi çiziyoruz. Bilgeliğin ve anlayışın 

sembolü, dünyayı yaratan Işığın sembolüdür. Üst noktayı karenin 

köşeleriyle birleştirirsek bir piramit elde ederiz. 

Tabana ek olarak, Yasayı simgeleyen piramit, dört üçgen kenar 

içerir - dört elementin düşünce biçimleri , ancak piramidin kendisi 

tezahür ateşini, Tanrı'nın Işığını somutlaştırır. Kenarların üçgen şekli, 

En Yüksek Varlığa - zirveye uyum sağlayan düşünceyi sembolize 

eder. Ek olarak, elemanlar birbiriyle uyumlu, eşit güçte olmalıdır. Bu 

uyum, temelin köşeleri olan Kanun ile sembolize edilir. Bu , 

köşelerinde kefaret kurbanlarının kanının döküldüğü çıkıntıların 

bulunduğu dörtgen bir sunakla sembolize edildi . Yasa, temel 

unsurları en yüksek haliyle içerir. Emirlere uyulması, onları uyumlu 

bir birlik içinde toplar. 

Kabul etme ve harekete geçme isteği, iki enerji akışının (8 ve 9) 

özüdür. Kabul, "2" Yasası "4" bilgisi ve anlayışı ile gerçekleştirilir . 

(4x2=8) veya koşulsuz kabul (2+4+2=8). Yasa artı eylem, ruhun 

ruhsal gücünü oluşturur - yükselen akım (4 + 5 = 9). Ek olarak, yasa 

ihsan etme "7" artı anlama "2" gücüdür. İhsan etme gücü, perdeleri 

sınırlandırma gücüdür (akıl "3" + yasa "4") Bu güç, realitemizin 

çeşitli dünyalarını yaratır ve yapılandırır. 

Özlemlerimizi taşıyan yükselen (insan) akım, alçalan akımın 

(melek-haberci) iç bilinçli kısmı ile çarpışır ve farkındalık ışığını 



yaratır - piramit ile sembolize edilen mistik tezahür ateşi. Bir kişinin 

özlemleri uyumluysa ve tüm unsurları uyum içinde birleşirse, kişi bir 

cevap alır - dünyayı algıladığı bilinç katmanına bir tezahür 

projeksiyonu . Tepki tezahürü pentagram ile sembolize edilir. Bir 

insan yeterince hararetle, yani tüm varlığıyla dua ederse, Yüce 

Allah'tan bir cevap alır. İnsan bilincinin hangi katmanına 

yükselebileceği de önemlidir . Bilinç ne kadar incelikli olursa, bilinç 

o kadar altta yatan gerçekleri kontrol edebilir. Bilinç ne kadar 

yüksekse, dua o kadar güçlüdür. 

Bir yapı olarak piramit, ruhsal etkileşim bilgisini sürdürme 

girişimidir . İçinde ölümsüzleştirilen özlemleri çağlar boyunca 

aktarma gücüne sahiptir. Piramit midu'ya gömülü bilgi, tüm bu süre 

boyunca kendi kendini geri yükler ve yayınlar. Piramit meditasyonlar 

ve inisiyasyonlar için kullanılmışsa, bununla ilgili bilgileri her zaman 

iletecektir. Piramidi geziler için bir nesne olarak kullanırsanız, 

spekülasyon, merak ve finansal çıkarlar yayınlayacaktır. Gömme için 

bir piramit kullanılırsa, ruhu bu dünyada bırakabilir, ancak ruhun 

etkisiyle birlikte ölüm enerjisi de yayılacaktır. 

Piramit yüksek ve üçgen kenarları yukarı doğru gerilirse 

motivasyonu (yukarı doğru akış) artıracaktır. Tepesi yere daha 

yakınsa, piramit materyalizasyon akışını artıracaktır. 

Kesik piramit, dış (bilinmeyen ) aşağı doğru akışa boyun eğmeyi 

sembolize eder. Özlemleri durdurur. Buna göre kişi dış unsurlara 

(pentagram) teslim olur ve materyalizme düşer. Eğer sadece tepesi 

kesik bir piramitse ve üzerinde hiçbir şey yoksa, bu, gelişigüzel 

etkilere boyun eğmeye bir inisiyasyondur. Antik çağın (ve modern 



zamanların) bazı rahipleri kendilerini basitçe piramidin tepesinde 

görselleştirdiler ve böylece güç elde ettiler. Bazıları idoller kurar. 

Buradaki etki, ne tür bir idol olduğuna ve hangi malzemeden 

yapıldığına bağlıydı. Hayvan, hayvan ilkesidir, şeytani olan, 

insanların boyun eğdirilmesidir. Bir kişi genellikle somut bir kişidir. 

Başka bir sembol bir fikirdir. 

Örneğin, metal insanlarda sağduyu, gaddarlık niteliğini başlattı ; 

ağaç - etkinin büyümesi, öfke; taş - pasif boyun eğme. Piramit dik 

eğimlerle uzatılmışsa, bu sembol insanların gücünün şaftını 

genişletiyordu. Tepesi kesik bir piramit inşa etmeseniz bile, bir fikre, 

bir kişiye, bir fenomene tapınmanız, astral seviyede tepesi kesik bir 

piramit yaratır. 

olan bir piramit akışları dengeleyecektir. 

BÖLÜM 5 

cw/fjfwKTO, insanın özgür bir varlık olduğu konusunda şüphe 

uyandırmayacak. Ama hayatımızdaki pek çok olay tam tersini işaret 

ediyor . Arzularımızın çoğu yerine getirilmiyor, genellikle bir şey 

beklenenin tersi bir sonuç veriyor. Çoğu zaman kötülük ve 

adaletsizlik vardır. Bu koşullarda kişinin özgürlüğüne inanması 

mümkün müdür? Ama sonuçta, çoğu inanıyor ... Akıl. Aynı zamanda, 

birçok "özgür" insan fiziksel olarak fikirlere, geleneklere, kötü 

alışkanlıklara vb. bağımlıdır . Özgürlük ilan ediyorlar ama köle 

hayatı yaşıyorlar. Ve Allah'ın kulu olduğunu söyleyen bir kişi, çoğu 

zaman daha özgür çıkıyor. 



Bir kişi farklı şekillerde özgür olmayabilir. Birisi alışılmış sıkıcı 

yaşam tarzından kurtulmak istiyor ve orijinal olmaya başlıyor: 

kıyafetlerini, saç stilini, günlük rutini değiştir. Ama sonunda 

kendisini tıpkı kendisi gibi her şeyi değiştiren, benzer düşünen bir 

grup insanın içinde bulur. Bu grubun kendine has bir dili, giyim 

kuralları, hayata ve eğlenceye dair fikirleri vardır . 

Diğeri ise kafasında planlar yapar, yaratır, dünya sorunlarını 

çözer. Ve gerçekte hiçbir şey yapmaz. Hayalleriyle o kadar meşgul ki 

gerçeklere vakit ayırmıyor. Bu zihninizin köleliğidir. Biri bilir ve 

bilmez, diğeri bilir ve bilmez. Diğer durumlarda, bir kişi hayatını inşa 

eder. Aynı zamanda, hayatındaki başarı düzeyi ruhsal olarak ne kadar 

yüksekse, bir kişinin dünya üzerindeki etkisi o kadar belirgindir. Şair 

insanların bilincini etkiler ama filozof daha çok etkiler. Bilim adamı, 

insanlığa yeni fırsatlar sunar; ama peygamber daha geniş imkanlar 

veriyor. Manevi güç, devlet gücünden önce gelir. Özgürlüğün birçok 

ara aşaması vardır. Ancak aşırıya daha sık dikkat ederler. Bir kişi , 

çıkarları kamusal olanlara aykırı olduğu ölçüde, şüphesiz zihinsel ve 

fiziksel olarak topluma bağımlıdır. Bu nedenle protesto, kurban 

olmak için harika bir fırsattır . İnsan istediğini yapar ve istediğini alır. 

Devrimin kökü, fedakarlık romantizmidir. Tüm maskeleme 

katmanları atılırsa, geriye sadece ölme, hayattan kurtulma, 

Nirvana'ya dalma arzusu kalır. Tüm işi bir başkası yapıyorsa, neden 

ara vermiyorsunuz? Bir kişide alt ilke bu şekilde çalışır. 

Manevi âlemde insan nefsiyle, kaderiyle, hakikatle mücadele 

edince köle olur. İnsanın Tanrı ile savaşma fırsatı yoktur . Onun 

farkına bile varamaz. Ancak kendisini Yaratan'la bağlantıdan ve 



ruhsal beslenmeden mahrum edebilir. Bazen yan tarafta idealler 

arayarak "yalvarmaya" başlar. Kimler çalışmaya zorlanabilir? - 

Kendine ait hiçbir şeyi olmayan. Çeşitli fikirler-“izm”ler 

“durumlarını” bunun üzerine kurmuşlardır . İnsanlar için yaratılan bir 

fikir onlar üzerinde güç sahibi olabilir , onları ulaşım ve yiyecek 

olarak kullanabilir. Dünyayı yöneten gizli topluluklar, farklı fikirlerin 

kölesi gruplardır. Bu manevi köleliğin sebebi, insanın asli 

bütünlüğünü , Allah'tan ve dünyadan ayrılamazlığını yanlış anlaması. 

Dünya ve cennet bir bütündür ve insan zihnini bölme ve iyileştirme 

özgürlüğüne sahiptir. 

Dünyayı hissetmenin iki ana yolu vardır. Zamanımızda ilk ve en 

yaygın olanı "dört duvar içinde bir" dir. Bu, egomuzun kendisini 

deneyimlemenin bir yoludur . Manevi varlığın, ruhun kendisini 

tanımladığı güçler açısından, hayatımız, farkındalık yoluyla dört ana 

unsur aracılığıyla manevi gerçeklikle rezonansa giren materyaldir. 

Ama farkındalık bütün olmadığında, içinde mücadele ve bölünme 

olduğunda, bu "ego" halidir. 

Ego, dört unsuru, direnilebilecek veya teslim edilebilecek 

saldırgan bir ortam olarak görür. Bu nedenle "ego", sürekli olarak 

birinden diğerine hareket ederek saldırgan ve kurban rollerini oynar. 

Dört element, ruhun kendisinin sonsuz güçleridir. 

 

Sonuç: Yaşamınızdaki farkındalığın ihlali, yaşamınızla bir 

mücadeledir. 



Herşey aynı. 

"Dış" tutumun bir başka yolu da pentagramdır. Bu sembol 

dinamiktir ve ruhsal, zamansız bir düzeyin dört ana unsuruyla değil , 

beşiyle çalışır (birincil öğeler zaman içindeki durumlardır. 

Pentagram, zihin, enerji ve madde durumlarının döngüselliğini ve 

değişimini yansıtır. Farklı zamanlarda bunlar Bu bilgi insanlara kendi 

yollarıyla aktarıldı . Zamanımızda, Uzak Doğu'nun beş ana element 

sistemi en iyi bilinir: rüzgar (odun), ateş, toprak, metal, su veya Hint. 

sistem: eter, ateş, toprak, rüzgar, su. 

iradeye tekabül etmesine ek olarak , aynı zamanda alıcılık 

seviyesini ve gerçeklik algısının inceliğini de sembolize eder . Dört 

element sisteminde (iç algı), algılayıcının rolü, tüm unsurları 

kapsayan eter (boşluk) tarafından oynanır . "Dış" gerçeklikle ilişkili 

olan beş element sisteminde, algılayıcı unsurun rolü ateş tarafından 

oynanır ( Orta Doğu geleneklerinde ışık ). "5" sayısı ateşin sayısıdır 

ve daha önce bahsedilen "4" sayısı havanın (Orta Doğu geleneğinde 

gökyüzü) sayısıdır. 



Ateş elementi hem yaratıcı hem de yıkıcı olabilir (seçim 

özgürlüğü olarak "2"). Ayrıca üç 

seviyeye ayrılabilir (“3” - düşünce): 

göksel ateş - başlangıç ve kontrol; 

insan ateşi - uyum (kabul) ve irade 

(verme); dünyevi ateş, yaşam gücü 

ve bilgi birikimidir. 

Aynı zamanda, ara insan ateşi, daha 

yüksek fikirler ile onların dünyevi 

düzlemde gerçekleştirilmeleri 

arasında bir bağlantı köprüsü gibidir. 

Üçlü düşünce ile birlikte "5" sayısını 

oluşturan ikisi, aralarında bir 

eylemin - bir düşüncenin 

gerçekleşmesinin - gerçekleştirildiği 

aktif ve pasif bir kutup olarak da 

yorumlanabilir. (2 - dipol eylemi + 3 

- fikir dürtüsü = 5 planın 

uygulanması). 

, yukarıda listelenen üç seviyenin 

sırasıyla bilinç, farkındalık ve 

farkındalık için bir metaforudur . 

Işık olmadan algı olmaz. Aslında 

"ışık" ve "bilinç" kavramları bir ve 

aynıdır. "Bilinç" kelimesinin 

kökenini düşünürsek, şunu elde ederiz: - ile birlikte, zna - bir işaret, 



bir işaret, nie - bir eylemi ifade eder. Sadece bilmek yeterli değildir. 

Bilgi, Bir'le ve O'nun bireysel yönleriyle uyum içinde olmalıdır. 

Ancak o zaman bu bilgi gerçekleştirilebilir . (1+4=5, 1 - birlik, 4 - iç 

ve dış mekan öğeleri). 

4+1 =5=2+3, gerçekleştirme pentagramının formülüdür, burada 5 

irade ve farkındalıktır , ateş baştır, 1 eter (ağaç) konsantrasyon ve 

birliktir , 4 toprak iç piramidin dört elementidir. 1 - sağ el, 4 - sol el. 3 

- rüzgar (metal) - enerjiyi yönlendiren bir düşünce (sol bacak). 2 - su 

- bilginin enerjiye dönüştürülmesi süreci ve bunun tersi de geçerlidir 

(sağ bacak). Ayrıca, herhangi bir biçim fikrin uygulanmasıdır ve 

herhangi bir uygulama, kullanılan iletişim kanalıdır. Bu nedenle, 

herhangi bir iletişim kanalını, eylemi veya formu bir pentagram 

olarak tasvir etmek şartlı olarak mümkündür. 

Küfür etme (bağları koparma) ritüeli, yalnızca bağlar açıkça 

patolojik (örneğin bir hastalık) ise kullanılır. 

1​ . Başlangıçta pentagram (kibritlerden, çubuklardan 

düzenlenebilir , çizilebilir) ile gereksiz bir bağlantı arasında bir 

rezonans yaratırlar. Üç kez tekrarlayın "Bu pentagram (bağlantının 

adı)." 2. Sonra bir ateş yakarlar ve "Ateşin nuru ile şuurumun nuru 

birdir" derler. Bu ateşle bir pentagramı yakarlar . Bu ritüel karmayı 

"yakmaz", kendine zarar vermeden kötülük için kullanılamaz . 

Büyü tamamen aynı prensibe göre çalışır, ancak o zaman bir 

pentagram oluştururlar, üzerine 1. paragraftaki gibi bir düşünce 

görüntüsü empoze eder ve onu nesneyle birleştirir. Örneğin, kendinizi 

bir pentagramın içinde hayal edebilir veya onu bir metal üzerinde 



tasvir edip giyebilir veya yenilebilir bir şeyin üzerinde tasvir edip 

yiyebilirsiniz. 

Bir olayı önlemek gerekirse, olayın nedenini temsil ederken 

kırmızı bir mum, dört iplik (yeşil, sarı, beyaz ve siyah) alıp mumun 

etrafına sarar veya daha doğrusu dikerler. 

Mum olayın kendisidir. 

Yeşil iplik esirdir, en yüksek sebep. 

Sarı iplik topraktır, dünyevi sebeptir. 

 

Beyaz iplik rüzgardır, akılda 

olan, plan ve arzudur. 

olayı yaklaştıran tüm 

eylemler (su elementi). 

Mum yandı. 

Bir pentagram negatif bir 

sembol olabilir mi? 

sizin için hangi düşüncelerle ilişkili olduğuna bağlı . Tersine 

çevrilmiş bir pentagram, formların ve eylemlerin bilinç ve zihin 

üzerindeki hakimiyeti anlamına gelecektir (2'ye 3). Biçim içeriğe 

egemen olduğunda, 



tomatizm ve duyarsızlaşma. İlk yaptıklarında ve sonra 

düşündüklerinde - bunu kendiniz biliyorsunuz ... 

ergregor nedir? Beşli mantığı açısından ergregor "toprak" 

unsurudur. İnsan topluluğu için çok yararlı olan hazır davranış 

kalıpları içerir . Ancak yalnızca zihni tüm unsurlara birlikte 

daldırmak gerçekten bir fark yaratabilir. 

Bir kişi bir ergregor ile rezonansa girer, ancak bunun neden 

gerekli olduğunu anlamaz ve anlamak istemezse, neye ihtiyaç 

duyulduğunu açıkça bilmiyorsa, hiçbir şey yapmazsa veya mekanik 

eylemler yaparsa, planın gerçekleşmesi gerçekleşmez. . 

Ergregor bir fikirdir, belli bir insan topluluğunun bilgi ikizidir. 

İnsanlar ergregor'u desteklemiyorsa, ondan geriye sadece birkaç 

düşünce, ya da belirleyici bir rol oynamayan fikirler kalır. 

Bilgi alanında var olan fikirlerin çoğu doğası gereği olumludur, 

ancak bazıları ciddi şekilde çarpıtılmıştır. Temel olarak, bu , dünya 

inşasından bir fikri "tek doğru olan" olarak ayırmaya çalıştıklarında 

ve İlahi Bilgi dahil her şeyi onun altına sığdırmaya çalıştıklarında 

olur . Bu, fikrin kendi üzerine kapanmasına ve onu gerçek 

içeriğinden mahrum bırakmasına yol açar. Ve bu en azından ateş 

elementinin (bilinç ve irade) kaybı veya ihlalidir, diğer elementlerin 

düşmesi mümkündür. Böylece, kesik bir pentagram elde ederiz - 

kusurlu bir ergregor veya fikrin bir işareti. 

Zamanımızda sapkın ve kusurlu fikirlerin etkisi çok güçlüdür . Bu 

fikirler kamusal hayatın, siyasetin, ticaretin (reklamcılığın) bir 



parçası haline geldi. Medya, normal kabul edilen olumsuz fikirleri 

aktif olarak yayınlar. Ve onların zihnimize girmesine izin veriyoruz. 

Patolojik bilgi oluşumuna genellikle iblis (Yunanca), kılıf (Klipa - 

İbranice), asura (Vedik) denir . De - olumsuzlama , tek - birlik; Klipa, 

Klipot - boş kabuklar, formlar; asura: a - olumsuzlama, sura (surya - 

güneş) - ışık. 

dünyanın küresel orijinal Birliğini, insan ve Tanrı'yı ihlal eden 

fikirlerin yanı sıra sosyal davranış kalıpları topluca halklar (goyim) 

olarak adlandırılır. Bu nedenle, halk bilgeliğini yüceltmeden önce, 

bunun Yaradan'ın emirleriyle nasıl bir ilişkisi olduğuna bakın . 

("Halk" kelimesi yalnızca olumsuz bir bağlamda kullanılmaz, aynı 

zamanda Yahudi halkına da atıfta bulunur). 

Millet, size başkasının kafasını takmasına izin vermeyin! 

Kendininkini düşünsen iyi olur. Birlik fikrinin getirdiği meyvelere 

bakın: hümanizm, merhamet , barışma, uyum. Şimdi yanlış bilgi 

kültürünün size dayattığı şeylere bir bakın . 

Bir insanı neyle bitirmek isterler? Kıskançlık (rekabet, rekabet, 

yüzeysel hiyerarşi, açgözlülük), öfke (şiddet, duyarsızlık, dar grup 

“kahramanlığı”), korku (fobiler, kapalı toplumların, mezheplerin 

yaratılması), gurur (“gizli topluluklar”, “ sermayenin gücü”, 

büyücülük, satanizm), materyalizm (yukarıdakilerin hepsini açık 

veya gizli bir biçimde birleştirir). Bu fikirlerin her biri, başkalarının 

hayatımıza girmesine izin verir ve her biri hayata yıkım getirir. 

Zihinlerimiz pasif olduğu sürece, kısmen ufalanmış ve aşınmış, kendi 

yarattıkları mekanik cihazlar tarafından kontrol edilen kuklaların 



hayatını yaşıyoruz. Dünyadan bir zerre çıkarsa dünya çöker, 

Kanundan bir harf çıkarsa aklın nuru söner. 

ve materyalizm arzusunu çok iyi geliştirdi . Medeniyetimizin 

tarihindeki bu sayfa siyasete, bilime ve kitle kültürüne dair her şeyde 

henüz kapanmadı . Bu, güçlü bir kişiliğin birçok zayıf kişiyi kontrol 

ettiği fikrine dayanmaktadır. Kutsal Yazılar, bu uygarlığın (Edom) 

yaratıklarının kayaya (yasanın vücut bulmuş hali ve gerçek dünyanın 

dokunulmazlığı) çarpılacağını söylüyor . "Herkesin kendisi için" 

dediği bir toplumun tüm kurumları er ya da geç başarısız olacaktır. 

Bu düşünmeye değer. 

eski Mısır tarihinde açıkça görülüyor . Bu kudretli medeniyet, 

çabalarını kişisel güç toplamaya odakladı (yine, sadece seçkinler 

için). Bu uygarlığın enerji yankısı hala duyuluyor. Ancak Yüce 

Allah'a tahsis edilen tahtta yer alma arzusu, Mısır'ı büyücüler, güce aç 

ve kıskanç insanlar ülkesi yaptı ve ondan düşüşe geçti. Yalnızca 

kendisi veya sınırlı bir grup için ruhsal güç, yalnızca başka birinin 

yaşam gücünü asalaklaştırabilen şeytani bir ergregordur. 

Büyücülük... En yüksek büyü sanatından farkı nedir ? Ruhsal ve 

zihinsel yozlaşmaya yol açan hızlı bir sonuç . Ne istersen 

yapabilirsin, ne istersen satın alabilirsin . Ama bunun için kafalarını 

keserler... Ne yazık ki bencillik bazen sağduyuyu aşıyor. 

 



 

 

 

 

 

Hızlı sonuçlar için neye ihtiyacınız var? Sihirle ilgili bir kitapta 

şöyle yazılmıştır : "elementallerin el kitabı." Yani, temel ruhların 

yardımı. Bu yardımı almak için neye ihtiyacın var? Onunla 

yankılanan büyük bir güç arzusu (kontrol edilemez bir duygu) 

yaratmak , araya giren her şeyi ortadan kaldırmak. Örneğin, intikam - 

ateş unsuru - suyu çıkarmak için; para - toprak elementi - rüzgarı vb. 

Neyi anladık? Sağ! Kesik bir pentagram ! Ve bu nedenle - özgür 



iradeye ve onunla bağlantılı her şeye elveda. 

İyi olan bir şey var: "Eter" unsuru, bu tür eylemler için o kadar 

gereklidir ki dokunulmaz. Bunun içinden uzay büyücüye bir kemer 

verir ve sonra onu bir köşeye sıkıştırır. Bu durumda, ıslah çalışması 

süresi, suçluluk derecesine göre belirlenir. 

Şöyle yazılmıştır: "cadıları canlı bırakmayın." Bilgeler bunu şöyle 

yorumluyorlar: Manevi materyalizme umut bırakmayın, ona 

ruhunuzda ve evinizde yer vermeyin. 

Bir kişi doğaüstü güçlerden korkuyorsa, bu temelsizdir, çünkü tüm 

güçler yalnızca Rab'bin bir aracıdır ve O iyilik yapar. Bütün insanlar 

eşit potansiyelle yaratılmıştır. Gurur cehaletin ürünüdür. İnsanlar 

hayal edemeyecekleri kadar birbirine bağlı. Biz biriz, bu yüzden 

kıskançlığın bir anlamı yok. Kızgın olan kişi, Tanrı'dan ve tüm 

Gerçeklerden daha akıllı olduğunu kabul eder. Bu saçma. Tüm 

organizma olmadan bir sinir hücresi hiçbir şey ifade etmez. Ve 

materyalistlere itiraz edilebilir: Ya O hala varsa?... 

Mukaddes Yazılar, “Bir adamın yalnız kalması iyi değildir” der. 

Bir kişinin bireyselliği "5" sayısı ile sembolize edilir. Kişinin 

hayatına sahip çıkması, bütünlüğü, şansı, başarısı “10” rakamı ile 

sembolize edilir. Ayrıca bu sayı, insanın Tanrı ile doğrudan 

bağlantısının bir simgesidir. Dünya, bir kişinin başka bir kişiye 

ihtiyacı olacak şekilde düzenlenmiştir : bir aile oluşturmak, iç huzuru 

için, şifa için, ruhsal gelişim için. Bir erkeğin bir kadına, bir 

öğretmenin bir öğrenciye, bir doktorun bir hastaya ihtiyacı vardır ve 

bunun tersi de geçerlidir. Her durumda, eksiksiz bir sistem 



oluşturmak için bir kişinin diğerine ihtiyacı vardır. İnsanlar 

arasındaki işbirliği sürecine iletişim denir, çünkü bu süreçte insanlar 

ortak bir şeye uyum sağlar: anılara, planlara veya deneyimlere. 

Sadece bir kişi varsa yaratma imkansızdır, iki İrade gereklidir - 

birbirini tamamen kabul eden pentagramlar. Kabul etmek için 

anlamak ve bilmek gerekir. 

Aynı şekilde, bir öğrencinin manevi bir okula başlaması için en 

azından bir öğretmene ihtiyaç vardır. Manevi inisiyasyon nedir? Bu , 

kişinin kendi deneyiminde karşıtların bütünlüğünün ve birliğinin 

farkına varmasıdır . Dışarıda gördüğümüz her şey zihnimizin içinde 

gerçekleşir ve dışarıda görülen inisiyasyon, sadece inisiyasyon 

sırasında meydana gelen içsel dönüşümleri yansıtır. Geçmiş deneyim 

bizi alçakgönüllü olmaya zorlar, geçmiş insanın hayatın birliğini 

anlamasını sağlar. Geçmişten, zorlukların üstesinden gelmek için güç 

ve nasıl davranacağımızın bilgisini kazanırız. Gelecek o kadar net 

görünmüyor, bizi kişisel olarak daha az ve insanlara karşı 

tutumumuzu daha çok ilgilendiriyor. Umut insana neşe verir. Neşeli, 

parlak bir zihin merhametlidir. Kökleri geçmişten gelen irade, 

gelecekten güç alan lütufla birleştiğinde, bu, yaşam üzerinde güç 

veren inisiyasyondur. Gücü şimdi kendini gösteriyor. 

özlem somut biçimler aldığında gerçekleştirilir . Her eylem, insan 

niteliklerinin bir tür dönüşümüdür. Geçmiş ve gelecek arasındaki zor 

an, gücümüzü arındırabilir ve dönüştürebilir, ancak bu, ruhsal 

yönelimli belirli bir eylem olmalıdır. Bir kişi konuşursa ve bu, 

çevresinde herhangi bir olumlu değişikliğe yol açmazsa veya bir şey 

yaparsa, ancak düşünceleri tamamen farklı bir şey yaparsa, simyasal 



dönüşüm gerçekleşmez. Kurşun (Satürn ), insan hayatını insanların 

üzerinde parlatmaya hazır olduğunda ve bunu yaptığında altına 

(Güneş) dönüşür. Bu sadece birine yardım etmek, dua etmek, Kanunu 

çalışmak veya bir emri yerine getirmek olabilir, tövbe etmek veya 

manevi dünyanın sırlarını bilmek olabilir . Her durumda, değişiyoruz 

ve çevremizdeki dünya. 

Ritüel, içinde "açılırsa" bir kişiyi değiştirebilir. Ancak bazen basit 

eylemler büyük bir fark yaratır. Bir kişi , maddi seviyeden (Satürn) 

manevi seviyeye (Güneş) eylem halinde "açılırsa ", bilgi enerji 

alanlarının tüm seviyelerinde bir rezonans yaratır. Bunun olup 

olmadığını kontrol etmek için dört elementin durumuna bakın. 

Örneğin, başkalarına yardım etmek. 

Eylemin kendisi toprak elementidir. 

Memnuniyet duygusu suyun elementidir. 

Olumlu bir tutumun iletimi ateş unsurudur. 

Topluluk duygusu, hava unsurudur. 

Diğer iyi işler için ilham, eter unsurudur. 

Her kişi, eylemlerinin öğeler üzerindeki etkinliğini kontrol 

edebilir ve eksik olanı ekleyebilir. 



BÖLÜM 6 

Çoğu okuyucu muhtemelen suyun ideal bilgi taşıyıcısı olduğu 

teorisine zaten aşinadır. Eski numerolojik sembolleri inceleyerek, 

eskilerin suyu bilgiyle de ilişkilendirdiğini varsayabiliriz (“içinde” - 

içinde, “oluşum” - biçimde hatırlayın). İkinci bölümde, suyun 

"yüklenmesi" bilgisi sorunu zaten ele alındı. Tezahür etmiş hayatın 

bu temel unsurunun sembolizmini anlamak için suyun hallerini 

hatırlayalım: sıvı, kristal (buz), gaz (buhar). Buna göre üç seviye ayırt 

edilebilir: "insan", "yer" ve "cennet". 

Gaz halindeki su ("gökyüzü") dış etkilere karşı hassas değildir. 

Buhar parçacıklarının iç hareketinin (zaman) yoğunluğu, karasal 

bilgilerin algılanması için çok yüksektir. Ancak gereksiz olan her 

şeyden arınarak su alıcı hale gelir, yani alıcılık yaşamın temelidir. 

Katı halde su, destek görevi görebilir, bilgi depolayabilir ve enerjiyi 

emebilir. Genel olarak bunlar direnç, koruma (enerjisiz bilgi, 

okumadan kitap gibi), potansiyel nitelikleridir. Sıvı halde, su anında 

bilgileri emebilir ve iletebilir. Tüm bu durumlar, bilincimizin yaşamla 

ilgili potansiyel olasılıklarıdır. Bilginin "cennet" hali, geri çekilmeden 

saf bir ihsan etme halidir, "insan" hali, alıp verme halidir, "yer" hali, 

bilginin kabulü ve saklanmasıdır. Bu devletlerin sembolizmi iyi 

bilinir ve halka açıktır. "Gök" ("... göklerin üstündeki sular...") bilgi 

hali, ruha dalmış maddedir. Haç maddedir, dairenin içi ruhtur. Madde 

ve enerji kavramı burada benzerdir. Haçın dört tarafı, beşinci bilinç 

alanı (haçın ortası) tarafından kontrol edilen dört elementtir. Bu 

cömert verme ve neşeli faaliyet durumunda, yüzeysel hiçbir şey 

sınırlamalarını hayatımıza sokamaz. Dua durumu, En Yüksek Sırlara 



meditatif dalma, kişinin komşusuna 

maddi mallar, eylem, tavsiye ve 

öğretme konusunda yardım etmesi, 

kişiyi olumsuz bilgilere karşı 

savunmasız hale getirir. 

 

“İnsan” (“...çiğ ve yağmur...” 

yeryüzüne gönderilen) bilgi durumu, 

ruhun madde üzerindeki 

hakimiyetidir . Manevi dünyanın 

saldığı enerji cansızı canlıya, sıvıyı 

hareketliye dönüştürür. Enerjinin 

emilme süreci, "cennet" durumuna - 

tövbe, arınma ve alçakgönüllülük - 

geçiş sağlar. Doğadaki bu su 

döngüsü, yükselen ve alçalan iki 

kuvvet akımı olarak kendini gösterir. 

İnsan düşünceleri her gün bu farklı durumları yansıtır . Hem 

fiziksel suyun hem de zamanın bilgi durumu, canlı nesneler 

arasındaki rezonans veya uyumsuzluk durumunu anlamamızı sağlar . 

Bu nedenle kendimizi iyi ve kötü hissediyoruz. "İyi", sadece içsel ruh 

halimizle rezonansa girer. Bu durumda, ne iyilik ne de kötülük 

olduğuna karar verebilirsiniz. Ancak böyle bir karar insanın ıstırabını 

sona erdirmeyecek ve bunu yapan kişi de ıstırabından 

vazgeçemeyecek. Dış dünyayla savaşmaya zorlandığımızda hepimiz 

acı çekiyoruz. Pek çok Doğu geleneğinde, dünyamızdaki yaşamın 



kendisine acı denir. Bir şeyi isteyip de sahip olamıyorsak, bu acı 

çekmektir. Sahipsek, ancak sahip olduklarımızdan zaten bıkmışsak, 

yeni arzular ortaya çıkar. Kaybetme korkusu da acı çekiyor. 

Aydınlanmış bilinç her türlü acıyı aşar. 

Sunulan gelenekte aydınlanma (Yaradan'ın ışığıyla dolma ), 

kişinin "gök" veya "yer" ile çatışmadığı, onları yeniden birleştirdiği 

bir durumdur. Bu , dünyaları yaratan Tanrı'nın iradesi ve sözüyle bir 

rezonanstır . 

Buhar, su ve buz aynı suyun üç halidir. Psişik karşılıkları, aynı 

bilgi alanının üç olası durumudur . Ateş elementi (5) ışığı bir 

parçacık akışı olarak sembolize ediyorsa, su elementi (6) ışığın 

dalgalı doğasını sembolize eder. Suyun hareket döngüleri (gel-git, 

yuvarlanan ve yuvarlanan dalgalar, yağmur, kar, dolu) kendi 

özelliklerine sahip belirli ritimlerdir . Bir parçacık ("ateş" öğesi) için 

hareket yönü önemliyse, o zaman bir dalga için parçacıkların 

birbirleriyle etkileşimi önemlidir. Bu bize, yalnızca belirli bir kişinin 

hangi seçimi yaptığının değil, aynı zamanda toplumda hangi 

hareketlerin gözlemlendiğinin de önemli olduğunu söyler. 

 

Güçlü kişiliklerin toplumu yönettiğine dair bir teori var. Bunu 

yapmak için kişinin parlak, karizmatik olması gerekir. Ancak bir 

parçacık-kişilik diğer parçacıklardan daha parlak parlıyorsa , yani 

daha yüksek bir hızda hareket ediyorsa, bu ışık onların parıltısıyla 

rezonansta olmayacaktır. Toplumda , belirli bireyler arasındaki 

sınırlar genellikle silinir. Yalnızca bireylerin etkileşimini belirleyen 



bağlantıları içerir. Bir parçacığın salınımı, diğerlerinin salınımına 

neden olur. Bir sosyal birimin iç yapısı, onunla temas halinde olan 

herkesin değişmesine neden olur . Ruhların karşılıklı uyumu vardır. 

Arzunun gücü, dalgalanmalardan ne kadar kurtulabileceğimize ve 

seçilen yöne odaklanabileceğimize bağlıysa, o zaman bilgi yükünün 

gücü tam olarak dalgalanmaların büyüklüğüne bağlıdır. Görünüşte 

uyumsuz iki unsur, su ve ateş, yaratmaya muktedir olan niyeti verir . 

Dalgalanmaların sıklığı (bilgi yükü, dalganın büyüklüğü), kişinin 

kendini ne ölçüde harekete geçirdiği - bu "su" unsurudur (6). Eylem 

yönü, uygulama, konsantrasyon ve seçim - "ateş" unsuru (5). 

Su ateşi söndürebilir, ateş suyu buharlaştırabilir. Dolayısıyla 

yasa-biçim ("toprak" (7) elementi) burada bir aracı rolü oynar ve 

sınırlama ve yönlendirme yoluyla eylem yaratır. Örneğin, bir buhar 

kazanı. 



Bu nedenle insanlar, özellikle önemli eylemleri kendi özel 

yasalarına göre gerçekleştirilen bir 

ritüel biçiminde verirler . Toprak 

elementinin kendisi de ateş ve su 

tarafından yaratılır ve arıtılır. 

Suyun kendisi bir ara element 

gibidir. Buhar şeklinde ateşin 

enerjisini iletir, ardından içine bilgi 

yapısını sokar, toprak gibi katı bir 

donma durumuna geçer. 

Su, hava ve eter gibi daha ince 

elementlerden bilgi alır (“4” ve “1”, 

“2”, “3”). Su kristali bir kar 

tanesidir, altı köşeli bir şekle 

sahiptir . "6" sayısı, "3" - irade ve 

"2" - vizyonun başka bir etkileşimi 

olarak kabul edilebilir. Ateş 

elementi 5=3+2 ile su elementi 

6=3x2'yi karşılaştırın. ilk durumda, 

toplama bireyselliği gösterir. 

İkincisinde, çarpma kolektiviteyi 

gösterir. Bireysellik, bilginin 

özümsenmesi - saflaştırma ve 

rezonans ayarlaması için koşullar 

yaratır. Ancak gelecekte her şey 

insan ve toplumun etkileşimine bağlı. Toplum insanı temellendirir, 



ona eylem için sağlam bir temel verir, kendini ifade etmesine ve 

gelişmesine yardımcı olur. 

Bütünleşik bir bilgi-enerji sistemi çerçevesinde (Mutlak ve "10" 

un yaratılması), her eylemin kendisine eşit güçte bir karşı etkiye yol 

açtığı yasası her zaman işler. Dualite, yansıma yasası böyle doğar. 

İrade ve zihin düzeyinde şuna benzer: Bir kişinin "3" iradesi, 

toplumun "3" iradesine yansır. Bir kişi topluma karşı çıkarsa karşılıklı 

yok oluş 3-3=0 olur. Ancak "su" unsurunda, her şey muhalefet 

olmayacak şekilde düzenlenmiştir, ancak tek bir bilgi alanında 

etkileşim vardır - harekete ("2") yol açan bir bağlantı (dipol). Böylece 

3+3=6 elde ederiz. En düşük psişik biçimindeki "ateş" elementi 

düzeyinde, sistemle bir karşı tepki kalır - 10-5=5 bütünlüğü. İyi ve 

kötünün bilgisi buna denir. Ve mesele yine vizyonda (“2”) 10/2=5. 

Parçayı görür ama bütünü kavrayamaz. Bunu yapmak için kendi 

iradesinden vazgeçmesi gerekecekti. Bu nedenle iradesi yüzleşme 

özelliklerini kazanır (-5). Bir "yılanın" doğumu var - ters bir 

pentagram. Olumsuz yönüyle bencillik-korku etrafında birleşmiş 

kıskançlık, yalan, yalan yere yemin ve kibirdir. Bu duyguların her 

biri, birincil unsurlardan birinin çarpıtılmış bir görüntüsüdür. Egoizm 

esirdir, gurur ateştir, yalan yere yemin havadır, yalan sudur, 

kıskançlık topraktır. Bir kişinin veya toplumun bilinci gerçeği 

çarpıttığında, kişi uyumu kaybeder ve sürgüne gider, içsel olanı 

unutarak bilgiyle "dışsal" yaşamaya zorlanır ("Cennetten Kovulma"). 

Böyle bir kişinin yapmak ve yaratmak istediği her şey ona acı 

çekerek verilir ("Acı içinde çocuk doğuracaksın"), ayrıca kişisel 

çıkarlar, yaratıcı iradeyi ("kocanıza olan ilginiz"), hatta basitçe 

yaşamak için, bir kişi çalışmaya zorlanır ("ekmeğini alnının teriyle 



kazanacaksın"). Bir kişinin olumsuz özlemleri fiziksel bedene geçer 

ve onu "yer" ve sonra onunla birlikte ölür ("dünyanın tozunu 

yiyeceksin"). Kişi, kötü eğilimiyle sürekli düşmanlık içindedir, bizi 

hareket ettirir, bela ve hastalıklarla “topuğa batar”. Kafasını eziyoruz 

- kötü düşüncelerle savaşıyoruz. 

Yılanlar çölde insanları ısırdığında ve insanlar ısırıklardan 

öldüğünde, Moşe (Musa), Tanrı'dan hangi insanların iyileştirildiğine 

bakarak bakır bir yılan yapma emri aldı. Bakır, astrolojik olarak 

"Venüs" gezegeni ve "su" elementi ile ilişkilendirilir. Venüs'ün 

astrolojik sembolü bir aynaya benziyor (o günlerde aynalar bakırdan 

yapılıyordu). Ruhun madde üzerindeki hakimiyetini yansıtır. 

"Yeryüzü", "ters ayna" işaretinin anlamı şu olabilir: maddiyatın 

maneviyata ("yılan") hakimiyeti; manevi gerçekliğin malzemeye 

yansıması . 

Su yansıtabilir ve gösterebilir, bakır da. Ayrıca bakır 

alçakgönüllülüğü, alçakgönüllülüğü ve düzeltmeyi (arınmayı) 

sembolize eder. Ye Rusalim Tapınağı'nda, rahiplerin arındığı bakırdan 

yapılmış bir abdest kabı yapılarak Tapınak'ta hizmet vermeye 

başlandı. Bu kap da Yahudi kadınlar tarafından bu amaçla bağışlanan 

aynalardan yapılmıştır (yansıma + dişi alıcı ilke). 

10+5=15=6'ya geçtiğimizde bilgi düzeyinde düzeltme 

yapılabilmektedir . Davut Yıldızı sembolü, bakır yılan sembolünün 

bir benzeridir. Negatifin yüceltilmesini gösterir. Bu sembolde düz ve 

ters bir pentagram girebilirsiniz (5 + 5 = 10). Sonra ortaya çıkacak 



 

 

negatifi iptal etmenin özel bir işareti (mümkün - “ortasında Yod harfi 

olan bir yıldız ). Bütün bunlar bir rezonans dizisidir: su, bakır, "Davut 

Yıldızı", bilgi alanının bütünlüğünün farkındalığı, her birinin herkes 

için sorumluluğu. 

İşaret çizildiğinde, bir yıldızın içine yazılmış bir “kar tanesi” dir. 

Bu desenin köşelerini ve ortasını farklı bir sırayla birleştirirsek, buz 

("su") işaretleri - İskandinav ve Cermen rünleri elde ederiz . Bu 

işaretler, her türden rezonans fenomen, olay, düşünce, varlık grubunu 

yansıtır. Yazıları, tüm rezonans dizisini otomatik olarak (su-toprak 

ilkesine göre) açar ve üzerlerindeki meditasyon, bilinci ve enerjiyi bu 

diziye bağlar. Ancak bir kişi alçakgönüllülüğe sahip değilse, bu 

işaretlerin gücüne hakim olamaz. Bu, bakır yılanın sembolizmini 

gösterir. Yılanın görüntüsü, yanlış olduğunu düşündüğümüz şeyi 

kabul etme yeteneğidir. Kabul etmek, bunun neden böyle olduğunu 

ve başka türlü olmadığını açıklamak ve anlamak demektir. Yapıldığı 

bakır , kendinizi bir başkasının yerine koymanıza ve onu 



kınamamanıza izin veren bir alçakgönüllülük sembolüdür. Kabul, 

yankı uyandırır, tevazu, herhangi bir olumsuzluğa olumlu bir unsur, 

bir panzehir getirir. 

Ateş (5), su (6), toprak (7) elementleri zamanın farklı 

görünümlerini yansıtır . Örneğin ateş doğrusaldır, tek yönlü 

zamandır. Su ise zamanı bir yapı olarak yansıtır. Birçok ulus için 

kutsal zamanın simgesi nehirdir. Nehri geçerken eski durum su ile 

yıkanır ve kişi onun için yeni bir dünyaya girer. Birçok inisiyasyon 

ayinleri ve bazı halklar arasında ( reenkarnasyona inanan) cenaze 

törenleri buna dayanmaktadır. Zaman nehri kaynağına, okyanusa geri 

döner ("tüm nehirler denize akar"). Buradaki okyanus, ruhun, 

Tanrı'nın yeryüzündeki varlığının, O'nun Krallığının bir sembolüdür. 

Aynı zamanda genel bir bilgi alanıdır. Bilginin ışığıyla arınan 

maddenin yapısı, süptil bir enerjiye dönüşür ve zaman yukarı doğru 

akar. En yüksek noktaya - ruhun en yüksek enerjilerine ("gökyüzü") 

ulaşan zaman, dünyayı yağmur ve çiy ile besleyen aşağı doğru akışa 

dahil edilir. Zor zamanlarda (“gece”), ruhun desteğe ihtiyacı vardır ve 

aşağı doğru bir akışla beslenir. Sonra , ruhun maddi olanı maneviyata 

kutsallaştırmak (yükseltmek) için yeterli güce sahip olduğu zaman, 

Yaradan'a şükretme zamanı (“gün”) gelir. Düşünce düzeyinde , 

yaratmaya yönelik yalnızca birincil bir dürtü olduğunda, zaman tek 

yönlüdür, ancak bilgi-enerji dinamik aşamasına girerek, bilgi ve 

anlayış ortaya çıktığında, zaman enerji-madde yapısını kazanır. 

Atomun içindeki temel parçacıkların hareketinden tüm galaksilerin 

ve evrenlerin hareketine kadar herhangi bir hareket, zamandır. Tüm 

hareketler döngüseldir ve zaman döngüseldir. 



Zamanı altı katlı bir ölçekte ölçeriz. On iki ay, günde 24 saat, 

saatte 60 dakika, dakikada 60 saniye. 

, suyun bilgi yapısının bir bal peteği gibi görülebileceğini 

göstermiştir . Ayrıca Evrenin bilgi yapısını da modellerler . 

İki pentagramın birleştiği yukarıdaki şekilde, aslında iki kutup 

çizilmiştir: bir kişi ve onun faaliyet gösterdiği çevre. Bu, bir birim 

içinde bir ikili - Mutlak'ta yaşam. Bu, hayati gücün (6) aynı dipolüne 

yansır : insan niyetlerinin üçlüsü, çevresel koşulların üçlüsüne 

karşıdır. Bir kişinin niyeti çevre ile uyumluysa, yani dış koşullara 

uygunsa ve aynı zamanda Yaradan'ın Kanunlarına uyuyorsa , ancak o 

zaman kişi dolu dolu bir hayat yaşar. Birincisi, çevreleyen dünyaya 

(sadece insanlara karşı değil) lütuf ve merhametle sağlanır. İkincisi 

yasalarla uygulanır. Bazen insan yasaların neden bu şekilde 

oluştuğunu açıklayamaz. Genellikle açıklama, yasalara belirli bir süre 

uyulduktan sonra gelir (bir kişi Yasa ile rezonansa girer ve sonra onu 

anlar). 

Çevre ile uyum aynı zamanda zamanla uyum demektir. Bir kişinin 

içsel zamanı, dışsal zamanla rezonansa girmelidir. Bu, acele etmeye 

gerek olmadığı anlamına gelir, onları tutmaya çalışın. Basitçe 

söylemek gerekirse, dünyayı, ihtiyacınız olan her şeye sahip olan ve 

daha fazlası olmayan Kral'ın bir hediyesi olarak kabul edin. 

Aynı zamanda, Yasalar yalnızca pasif kabulü (birey düzeyinde 

alakalı) değil, aynı zamanda aktif dönüşümü, var olan her şeyi 

iyileştirmeyi (ruhun etkinliği) amaçlar. Çağdaş dünyamızda olumsuz 

bir şeyler olduğu için ruh kendisine verilen ışığı dağıtmamak için 



çaba sarf etmelidir. 

On ile altı arasında bir bağlantıyı ele aldık. Şimdi diğerini 

düşünün: on eksi altı eşittir dört. Dört - farkındalık, yaşam ve seçim. 

Bütün bunlar insanın en karakteristik özelliğidir. İlahi ışığın alıcısı 

olarak maddeyi simgeleyen geometrik şekil bir küptür. Altı yüzü ve 

sekiz köşesi vardır (aşağı doğru, besleyici akış sayısı). Maddenin 

sembolü olarak 6 sayısı, akıllı yaşamın temelini oluşturur. Burada 

almak, maddi malları elde etmek veya maddenin sınırlarını 

genişletmek olarak değil, maddi olanın manevi içerikle doldurulması 

olarak işlev görür. Küpün merkezinden köşelerine doğru çizgiler 

çekersek altı piramit elde ederiz. Bu figürün merkezi, Tanrı'nın 

maddedeki varlığını sembolize eder , ancak bu durum 9 sayısıyla 

(ruh, canlılık, ihsan etme ve yüceltme) sembolize edilir. Yani 

canlanınca Yaradan'ın varlığı ortaya çıkıyor. Ve animasyonun 

derecesi, farkındalığa ve kişinin kendi gerçekliğini verme ve 

kutsallaştırma (yükseltme) yeteneğine bağlıdır. 

Genel olarak "6" sayısı, "9" sayısının bir tür yansımasıdır. Al - "6" 

sayısı (saat yönünün tersine dönüş). Verme - "9" sayısı (saat yönünde 

dönüş). Altı - dışarıdan içeriye hareket, aksine dokuz, içten dışa 

hareket. 

Yengeç burcunu düşünün. Yahudi geleneğinde uğursuz kabul 

edilir. Bu dönemde pek çok kötü olay meydana geldi (altın buzağı, 

tapınağın yıkılması, Kudüs'ün alınması). Ezoterik gelenekte, 

"Kanser" işareti, evrim ve bozulmanın sembolü olarak kabul edilir. 

ve ne iyi ne de kötü olduğunu biliyoruz . Değerlendirme kişiye ve 



anlamsal yüke de bağlıdır. Yasanın olumlu ya da olumsuz etkisi 

kişiye bağlıdır. 

"Kanser" işareti, zamanın döngüsel doğasını ifade eder. Göksel 

zaman , dünyevi zamana zıttır . Öyle bir yasa var ki, gelecekteki bir 

olay (hedef, sonuç) tüm eylemin anlamını belirler. Sürecin kendisi, 

çok olumlu olsa bile , olumsuz bir sonuca yol açıyorsa, olumsuzdur. 

Şimdi "69" dijital çiftlerini (dikey olarak yerleştirilmiş "Kanser" 

ve "96" işareti) düşünün. İlk çiftte, dünyevi zaman akışına göre "6", 

"9" a göre bir avantaja sahiptir. Ve göksel olana göre , "9" avantajına 

sahiptir. 

Bu, dünyevi düzeyde hedefin çevre ile uyum, rezonans olduğu 

anlamına gelir. Estetik kategoriler etik olanlara, maddi olan manevi 

olana hükmediyor. Almak ve biriktirmek ana özlem haline gelir. 

Manevi yaşamda, çileci uygulamalar ve maddi gerçeklerden kopma 

bir avantaja sahiptir. 

"96" sayısında, dünyanın zaman akışındaki ana sayı dokuzdur. 

Ruhun gerçekliği ön plana çıkıyor. Manevi yaşamda, asıl yer insan 

davranışı tarafından işgal edilir. 

 

ся личностям,силе способностей 

Her iki sayı kombinasyonunun 

toplamı "15" - gerçekleştirme 

sayısıdır. Ancak ilk durumda , 



rezonans ve kişisel gücün kazanılması önemli bir rol oynar . Bu 

nedenle birinci (69) yönün manevi geleneklerinde seçkin insanlara 

büyük önem verilir. Ne yazık ki, bu yol çoğu zaman gurura, 

maneviyattan ayrılmaya ve putperestliğe yol açar. 

İkinci durumda, kişi, gücün Yüce Allah'a, ruhun en yüksek 

kaderini nasıl yerine getirdiğine bağlı olduğunu anlar. Ve faaliyeti 

daha az ölçüde "mucizevi" alanla ve daha büyük ölçüde - emirlerin 

yerine getirilmesiyle ilgilidir. 

İncil'de verilen "666" sayısı tam olarak bu gerçeği göstermektedir. 

Üçlü tekrar pekiştirme anlamına gelir, toplamdaki sayının kendisi 

18=9'dur. Bu sayı ruhun yolunu, bilgiyi belirler. Bu sayı altıdan 

oluşuyorsa , materyalizm, ruhun topraklanması (“toprak tarafından 

emilme”) ve sınırsız bir biriktirme arzusu anlamına gelir. Bu, su 

elementinin bir tür “donmasıdır”. Gerçekliğimize yakından 

bakarsanız, ruhsal yaşamda "Buz Devri"nin çoktan başladığını fark 

edeceksiniz. 

İçeride olanın dışarıya yansıdığına dair iyi bilinen bir model 

vardır. Tarihin bu noktasında küresel ısınma, çevrenin içsel 

soğumamıza direndiği anlamına geliyor. İnsanlık bu yüzleşmeyi " 

kazanırsa ", bir buzul çağı içindeyiz. İnsanlar akıllarını alırlarsa, 

Dünya'yı felaketten kurtarabilirler. 

"Su" birincil unsurunun değerlendirilmesine geri dönelim. Daha 

önce belirtildiği gibi , rezonans ile ilişkilidir ve rezonans, nesneler 

(düz ve ters pentagramlar) arasında doğrudan ve geri beslemeli bir 

ilişki yaratır. Bağlantılar iletişim kurmayı ve kişiden kişiye enerji 



aktarımını mümkün kılar . Nasıl oluşurlar ? Büyük olasılıkla, tüm 

insanların ruhları başlangıçta birbirine bağlıdır. Ancak tüm ilişkilerin 

aktif rezonansı yoktur. Hayatta bu, var olan ya da olmayan ortak 

düşünceler, ortak çıkarlar olarak ifade edilir. Büyücülerin sıklıkla 

kullandığı sempatik bağlantılar da vardır . Bunlar, bilgilerin 

(genellikle duygusal olarak yüklü) gömülü olduğu etkin olmayan 

iletişim kanallarıdır. Sempatik bağlantılar geçicidir ve yalnızca belirli 

bir hedefe ulaşmak için kullanılır. Diğer herhangi bir yankılanma 

modu gibi, sempatik büyü hem maddi hem de manevi dünyalarda 

izini bırakır . Bu, durum ve birey üzerinde baskı kurmanın agresif bir 

yoludur. Etki için motivasyon yeterince materyalistse ve arzu 

yeterince güçlüyse, rezonans saldırganlığa dönüşür. Materyalizm 

ruhu, etki nesnesinin ruhuna ve daha da büyük ölçüde sihirbazın 

kendisine zarar verir. Eski zamanlarda bu tür yöntemler birimler 

tarafından kullanılıyordu. Aşk büyüleri veya yolsuzluk gibi popüler 

büyülü manipülasyonlar son yıllarda yaygınlaştı . İnsanlar tüm 

bunların sonuçlarını düşünmeye başlamazlarsa, o zaman yıllar 

gerçekten de son olabilir. 

ruhsal rolünün farkındalığıyla korunmadan zihne sızabilir . 

Reklam ve propaganda alanında olduğu gibi dalgalar halinde araziyi 

değiştirebilir. Çok fazla hareket ve denge kaybına neden olabilir. 

Agresif bilgi ortamı insan hayatına gemileri batırır . Zamanımızda 

rezonans, insanlara klişeler dayatıyor, bir kişinin davranışını yetersiz 

kılıyor, fobiler ve maniler doğuruyor. 

Hayatın kendi ritmi vardır. Bu ritim, dünyamızın yaratıldığı 

yasalar tarafından açıkça tanımlanmıştır. Bu yasalara uyan bir kişi, 



yaşam ritmini yaşamın Kaynağı ile rezonansa sokar. Ritimdeki hızlı 

değişiklikler uyumsuzluk ve bütünlük kaybı yaratır. Bu tür 

değişiklikler , yabancı bilgilerin tanıtılması, yüzey ritimlerinin 

bilginin tanıtılması için birleştirilmesi, büyük miktarda bilginin ezici 

baskısı (örneğin, metro vagonlarında çok sayıda reklam, 

üniversitelerde birbiri ardına dersler) olabilir . 

Bilginin uygulanması, NLP gibi sistemler tarafından 

uygulanmaktadır . Aynı zamanda, "kendini ve başkalarını yönetmeyi" 

"hızlı ve etkili bir şekilde" öğrenmesi önerilmektedir . Çoğu zaman 

bilgi, nedeni anlamadan girilir. 

Kendimizi dünyamızdaki olumsuz bilgilerden nasıl koruruz? 

Pozitife odaklanma alıştırması yapın . Sizin için özellikle değerli olan 

o güzel, olumlu şey, ciddi bir meditasyon uygulamasının başlangıcı 

olabilir . Kişi meditasyon nesnesini mümkün olduğu kadar uzun süre 

akılda tutmalıdır. Zihnin dikkati dağılırsa, geri getir. Meditasyon 

nesnesi zihinde zorlanmadan tutulduğunda , kişi onun ruhsal özünü 

bulmaya çalışarak nesneye dalmayı uygulamaya başlayabilir. Güzel 

ve uyumlu olan her şeyde Yaratıcının Işığı mevcuttur. Ve ruhlarımız 

bunu hissedebilir çünkü kendileri onunla bağlantılıdır. 

Ruh, Gerçek Işığa dokunduğunda, gerçek saygıyı deneyimler . 

Meditasyonun bir sonraki aşaması, dünyayı dolduran huşu duygusuna 

odaklanmak olacaktır. O zaman İlahi kıvılcımın olduğu her şeye 

(yani her şeye) aktarılabilir . Böylece bu duygu, zihninizin bilincinde 

olan tüm dünyayı dolduracaktır. Bir sonraki aşama, bu duygunun 

dünyanın sınırlarının ötesine çıkışı olacaktır. 



Başka bir meditasyon tekniği, bir kişinin olumsuz ve olumlu 

olayları kaydetmesi ve ardından hayatındaki olumsuz olayların 

olumlu olaylara nasıl katkıda bulunduğuna bakmasıdır. Bu, dünyanın 

bütünlüğünün farkındalığına katkıda bulunur. 

Hayatta acil değişikliklere ihtiyaç duyulduğunda, bunu 

yapabilirsiniz: akşamları bir bardakta para toplarlar, ertesi gün para 

ya sadece fakirlere ya da belirli bir iyilik için muhtaçlara verilmelidir 

. Aynı bardağa hafifçe su dökün. Mezmurları suyun üzerinde yüksek 

sesle ve düşünceli bir şekilde okuyun. Sonra fısıltıyla, sonra aklımda. 

Mezmurların sırası şu şekildedir: 16, 32, 41, 42, 59, 77, 90, 105, 137, 

150 (okuma sırası Bretslav'dan bilgili Haham Nachman tarafından 

verilir). 

BÖLÜM 7 

(SJK herhangi bir işin başarısının ana koşulu konsantrasyondur. 

Dikkatin yoğunlaşması ve enerjinin yoğunlaşması her zaman 

birbirine eşlik eden olgulardır. Ve her biri birbirinin nedenidir. 

Sayıların sembolizminde özel bir ritim vardır: çift sayılar ve tek 

sayılar dönüşümlüdür. Sayı bile bir dipolü temsil eder - hareket, 

zaman, enerji üreten bir kuvvet gerilimi. Tek bir sayı tasarım, düzen, 

form oluşturma olasılığını temsil eder. Her sayı belirli bir enerji 

katmanıyla (çift) ilişkilendirilir veya bilgi (tek - yapılandırma). Bir 

soğana benziyor "İlk yedi basamak, farklı enerji ve bilgi 

seviyelerinde iç ve dış ortamın yapılanmasıyla bağlantılıdır. Ayrı 

seviyeler basitçe birbirleri olmadan çalışmaz . Bu, şu anlama gelir : 

"bedenlerden" herhangi birinin tamamen ayrılması sadece ölüm değil, 

aynı zamanda ince bir seviyede bir termonükleer patlamanın bir 



benzeri olacaktır, bu nedenle güçlü duygular zarar verebilir, çünkü 

duygu geçici olarak kalp seviyesini izole eder. kırılmaz ve duygu 

salınmaz, o zaman kalp düzeyinde bir patlama (kalp krizi, kan 

damarlarının yırtılması) veya kalp merkezinin fiziksel (anjina 

pektoris, astım vb.) veya bilgi düzeyinde örtüşmesi meydana gelir . 

(depresyon, geri çekilme). 

Kişinin anlamadığı fikirlere uzun süre odaklanması da zararlı hale 

gelebilir. Daha sonra , enerji aktivitesi üzerindeki yapılandırma bilgi 

seviyelerinin kontrolü azalır. Test edilmemiş, yanlış bir düşünce 

yeterince net olmayan bir titreşime sahiptir ve kendi kendini 

bozabilir. Doğal olmadığı için doğal rezonans onu desteklemiyor. 

Daha sonra sözde fikir, ihtiyaç duyduğu vericinin bilincini , enerjisini 

emerek kendi titreşim düzeyine indirir. Bu fikir, bilincin bireysel 

gerçekliği (dünya görüşü) ayarladığı bir şablon haline gelir . Enerjiyi 

çeken bilgi yönü değil, güçtür, ancak yalnızca ilk fikirle ortak bir 

şeyleri olan düşünce formlarını çeker. Ve bu çekim eylemsizlikle 

bağlantılıdır . Enerji, bilgiden daha yavaş değişir ve bilgi zaten 

değişime uğradığında, geçmişin enerjisi kendisi gibi çekmeye devam 

eder. Güç ve bilgi, merkezlere (çakralar) göre koşullu olarak iki 

düzeye ayrılır . Kalp merkezi bu iki seviye arasındaki sınırdadır (en 

yükseğe daha yakındır). Kalp koordinatördür ve enerji ve onun atalet 

hareketi ile ilişkilidir. Enerji, çift sayılar ve bunların merkezlerdeki 

(çakralar) karşılıkları ile belirlenir. 

2​ - karmaşık fikirler, kafanın enerjisi; 

4​ - hisler ve duygular; 



6​ - canlılık ve denge. 

Doğu gelenekleri açısından, insan vücudundaki (süptil beden) bu 

seviye, enerji - dantian - birikim ve "destek" alanlarına karşılık 

gelecektir. Alt kısım göbeğin altındaki bölgede, orta kısım kalp 

bölgesinde , üst kısım ise kafatasının içindedir. Hint geleneğinde 

dinamizasyonun, hareketin simgesi lingamdır. Enerji düzeyinde, 

böyle görünüyor. Aşağı doğru enerji akışının ışığı , bu ışığı - yukarı 

akışı - yansıtmayı ve yoğunlaştırmayı amaçlayan bir yapı oluşturan 

yasanın seviyesi (7) ile etkileşime girer . İnce ve anlaşılması zor 

alçalan ışığın (8) aksine, yükselen akım (9) katıdır ve toplanmıştır. 

Konsantre olabilir, gelen akışı dağıtabilir ve yansıtabilir. Ancak 

muhalefetle karşılaştığında nabız gibi atar ve zayıflar. En düşük 

seviyede (7) yansıma mutlak ise, o zaman "6" seviyesinde yapı , 

olduğu gibi, biriktirme yeteneğine sahip dolu bir kap haline gelir. Bir 

sonraki seviye (5) bu kabın duvarları gibi bir şey oluşturur, enerjinin 

yönü (“boru”) için bir bilgi yapısı oluşturur, aynı zamanda bir destek, 

“4” seviyesi için bir yansıma haline gelir, bu seviye tarafından 

sınırlandırılır ve yapılandırılır. seviye “3” ( vishuddha anahata'yı 

yapılandırır, zihin duyguları yapılandırır). Üçlü, manevi seviye (1) 

tarafından yapılandırılan vizyon (2) için bir destektir. "Destekler", 

enerji durgunluğu nedeniyle güçlü bir şekilde sıkıştırılabilir. 

Durgunluk ise aşırı bir alma arzusundan (8) ve verme isteksizliğinden 

(-9) kaynaklanır. Bu, 8-9=-1 formülü ile ifade edilebilir. bu fenomen, 

enerji yapısının aşağı doğru "kaymasına" yol açar , örneğin, 2-1 = 1, 

4-1=3, 6-1=5. sonra ajna (tutum) üst merkez olur, enerji akışı 

yansıma seviyesi (8-1=7) ile kapatılır, tepede bir "kabuk" oluşur. 

Ruhun seviyesi alt seviyelere enerji vermeye başlar... 



Yansıtıcıdan gelen düşük enerji seviyesi alıcı olur (7-1=6). Sanal 

dünya iki boyutlu olduğundan, "6" enerjisini özümsemek için (6-5=1) 

yapılandırmak için serbest erişime sahip sanal bilgi alanları "-5" 

("aşağı dünyalar", "cehennemler") oluşturulur. bizimkiyle ilişki ve 

daha fazla daldırma imkansızdır. Tüm yaşam gücünü alabilir, ancak 

maneviyatı özümseyemez. Bu mekanizma maneviyatı arındırmak için 

vardır (1). Sonra musibet ve sıkıntı içindeki insan Allah'a yönelir. Ve 

birim, ruhun tüm seviyelerini geri yükleyerek eklemeye başlar. Sanal 

dünyalara kapılmış, bu dünyaları kendi içlerinde tutamazlar ve insan 

hatasını anlayıp Bir'e döner dönmez geri veremezler. 

Bundan çok basit sonuçlar çıkarabiliriz: açgözlülük pasifliğe 

neden olur ve kıskançlık, kıskançlık ve öfkenin temelidir. 

Kıskançlık, kıskançlık ve öfke nedir? Bunlar, yanlış eylemlere, 

yani "yolların eğriliğine", yukarı akışın bozulmasına ve sonuç olarak 

- enerjinin dağılmasına, kaosa ve ruhun deformasyonuna neden olan 

bilgi yapılarıdır. Akış olduğu gibi yana sapar ve dağılır , "girdaplar" 

oluşturur. Bu girdapların “7” (6) seviyesinin “yüzeyine ” yansıması, 

bazı “kötü varlıklar”, “kötü fenomenler ” vb. Bu varlıklar ve 

fenomenler yanıltıcıdır, yalnızca yansıma dünyalarında var olurlar, 

ancak onlara yol açan çarpıtmalarla rezonansa girerler. 

 



 

Bu nedenle, bu fenomenle ilişkili rahatsızlığı korku duygusu olarak 

algılıyoruz. Korku sadece bir duygu değil, kişiyi iç yasasına 

döndüren koruyucu bir kasılma tepkisidir (6-5=1). Bu nedenle , korku 

yapılarını korumaya, hayaletlerden korkmaya gerek yoktur . 

Korkacak tek bir şey vardır: Yaratan'la bağını koparmak ve dünya 

algısının gerçekliğini kaybetmek. "Aklın uykusu canavarlar yaratır." 

Seviye "7", fiziksel dünya ile eylemlerle ilişkilidir. İki alt düzeyi 

vardır. Yansıyan "9" (alıcı ruh) - irademiz ve arzumuz, yapılanmamız, 

varlığımızın Kaynağına olan taleplerimiz, kişiliğimiz. Bu seviye 

dizlere yansıtılır. Bu nedenle, Yaradan'ın iradesi önünde diz çökme 

geleneği. Dolayısıyla "dizler büküldü", "dizlerde zayıflık" (güç 

eksikliği, ruhun tükenmesi) ifadeleri. 



gerçekliğin dönüşümü ve iyileştirilmesi, "Cennet 

Bahçesi'ne özen gösterme" de var . Bizi Tanrı'nın 

kendisiyle iş birliği yapan yaratıcı güçtür . Bu güç, 

ahlakla, dünyayla nasıl temasa geçtiğimizle, hayattan 

nasıl geçtiğimizle bağlantılıdır. 

СИЛЫ​

ДУШИ 

8 + 9 = 17 (“yaşam formülü”), burada 1, Tanrı'nın dünyadaki 

varlığı ve “7” bizim gerçek “Ben”imizdir. Bu enerji seviyelerinin 

durumu, "Ben" in yasaya (7) ve maneviyata (1) nasıl karşılık 

geldiğine, yansıyan kuvvetlerin akış durumuyla (8 ve 9) ne kadar 

doğru bir şekilde tekrar ettiğine (rezonansa girdiğine) bağlıdır. 

Bilinen tüm yasalar bu rezonansı ayarlamayı amaçlamaktadır. 

dünyanın bekası için gerekli olan emirlerin sayısı "7" dir. Kendi 

başına, "7" sayısı bir depolama sembolüdür . Bu, maddenin kendini 

sınırlama ilkesi ve süptil enerjilerin maddeye yansıması ilkesidir . "7" 

enerji seviyesinin izdüşümü muladhara-çakradır - hayatı koruyan ince 

bir oluşum . Vücutta bu seviye, enerji için doğal bir rezonatör olan 

sakruma yansıtılır. Aynı alan bir enerji deposu olarak kabul edilir - 

Kundalini (kundala'dan - spiral bir kabuk). Bu kuvvet bazen sarmal 

bir yılan olarak tasvir edilir . Neden? Aşağıya doğru ince, neredeyse 

algılanamaz bir akış neredeyse algılanamaz bir yapıya sahipse, o 

zaman güçlü, yoğunlaştırılmış bir yükselen akış net bir spiral yapıya 

sahiptir. Bizim seviyemiz olan "dünya"nın yansıyan "9"u, tam da 

yansıma olasılığını yaratır. Yansıtma, anlayıştır, aşağı akım tarafından 

temsil edilen dünyanın bilgisidir (8). Bilgi, yapılandırma, bilginin 



depolanmasıdır . 

Bir yandan, bu seviye sınırda. Bu, zaman ve maddenin sınırıdır ve 

herhangi bir sınır gibi, kontrast parlaktır ve tabiri caizse 

"süper-gerçektir". Öte yandan, yaşamlarımızı güçlü bir şekilde 

etkileyen sanal yansıyan dünyaların bir koleksiyonudur. Ve bu 

dünyalar "süper yanıltıcı". İlkel insanın normal durumunda, madde 

aşağı doğru akışı yansıtır - yaşam için gerekli olan her şeyin 

bulunduğu Cennet Bahçesi; ve yükselen dere bu bahçenin ortasındaki 

hayat ağacıdır . 

Etrafa bak! Bu gördüğün resim mi? HAYIR! Yani vizyonumuz 

tamamlanmış değil. Hepimiz bir şekilde bu alt dünyadayız çünkü 

orijinal saf halimizi kaybettik . 

Tuhaf görünse de, bu dünyayı Tanrı'nın Krallığı yapması gereken, 

gelecekteki bu kayıptır. Hatalarımız, esasen, yukarıda anlatıldığı gibi, 

edilgen, etkin olmayan gücün birikimidir . Bir kişinin bu dünyaya 

doğuşu, hem pasif hem de aktif (potansiyel olarak pasifliğin 

büyümesine katkıda bulunur) işlenen günahlarla ilgili tüm bilgilerin 

üzerine yazılmasıyla gerçekleşir. Bu yeniden yazma , sanal düzeyde 

olduğu kadar enerji (Kundalini) ve fiziksel düzeylerde de (sakrum bir 

rezonatördür) gerçekleşir . Fiziksel düzeyde bu, sınırlayıcı yaşam 

koşulları, zor koşullar ve diğer rahatsızlıklar yaratır. Bilgi düzeyinde - 

kaotik arzuların baskısı, bencillik, ruhun meyvesiz dürtüleri. Enerji 

seviyesi, bilgi ve varoluşsal düzlemler arasında "sıkışır" ve içinde 

gerilim artar. Kundalini yayı sıkıştırılır ve gücü hayatta kalmak ve 

ruhsal ilerleme için kullanılır. Birincisi (hayatta kalma) her zaman 

yürürlükte kalırsa, çünkü enerji girdabının gücü bilgiye ve koşullara 



baskı yapar ve onları dönüştürür (yapılandırır), o zaman ikincisi 

(ruhsal ilerleme) ancak bilinçli motivasyon ve eylemlerle 

mümkündür (1 ve 7) . 

Yahudi halkına 7 emirden daha fazlası verildi. Toplamda 613 tane 

var.Bu sayının numerolojisi 10'dur (Ch Yud). Bunlardan 248'i 

emir-davranışlardır. Bu sayı, insan vücudunun organ sayısına , ince 

bedenin kanal sayısına karşılık gelir. Nümerolojik değeri  

14 (5) - dönüşüm sayısı, simya. 248 sayısını inceleyelim. Sekiz - 

insanın ve Yüce'nin kabulü ve birlikte yaratılması , 4 - kalp ("bu 

sözler kalbinizde olsun"). Bu yürütme , eylem, değişiklik sayısıdır . 2 

- kafa, anlayış. Kabul önce kalple gelir, ancak o zaman kafayla. 

365 emir yasaklayıcıdır. Burada 5 kişinin faaliyetini 

yapılandırması , 6 zaman-etkinliği ve 3 duyguların bilgisiyle 

yapılandırmasıdır. Bu sayının toplamı da 14'e eşittir. Bu sayıyı 

harflerle yazarsanız "yeterli", "ölçülü" kelimesini alırsınız. 

248 kuralcı emir, uzayın yapısını 

yansıtır. Gözlemleri, bir kişiye 

uzayın tüm potansiyeli (potansiyel 

enerji) ile rezonansa girme fırsatı 

verir. 365 yasaklayıcı emir zamanın 

yapısını (kinetik enerji) yansıtır. Ve talimatlarını yerine getiren kişi, 

uyumlu bir yaşam ritmine girer. 

Hem uzay ve zaman hem de potansiyel ve kinetik enerji, özünde, 

bireysel bilincin Mutlak Bilince adaptasyonu için gerekli olan bilgisel 



yapılanmalardır. Basitçe söylemek gerekirse, herhangi bir şey, yapı, 

olay, insan zihninin İlahi Gerçek ile etkileşime girmesini sağlayan 

Mutlak'ın ipuçlarını taşır. 

Kilden adam olan golem'in hikayesini herkes bilir, ancak bu 

hikayenin ortaya koyduğu bilgiler pek iyi bilinmez. Kil, canlı 

maddenin en düşük halidir. Bu, ayrışmanın son aşamasıdır. Bu kilden, 

aşırı bir yıkım durumundan yaşam yeniden yaratıldı. Allah en küçüğü 

en yükseğe yükseltmiştir. Clay mantıklıydı. Golem'in hikayesi , hem 

yaratılış hikayesini hem de Nuh'un (Nuh) kurtuluş hikayesini ve 

Yahudilerin Mısır'dan çıkış hikayesini tekrarlar ve aynı zamanda her 

birimizin doğum hikayesini gösterir . Dünyamıza gelen her insan 

özünde kurtarılmış kildir. Her şey yoluna girecek ama dünyasına 

biraz saldırganlık girmesine izin veren insan, kendisine verilen zihnin 

potansiyelini kile çevirir. Kontrolden çıkmış, saldırgan ve yıkıcı olan 

golem, Tanrı'nın bariz varlığını kendi varlığında kaybeder ve ölü bir 

kile dönüşür. Herhangi bir biçimde saldırganlık, bir kişiyi gerçek 

vizyondan mahrum eder. Pasif saldırganlık (korku) aktif hale gelir 

(kıskançlık, kıskançlık ve nefret) ve bunun tersi de geçerlidir. 

Eylemlere ve sözlere gelince, insanın aklı felç olur ve "kil" olur. Bu 

yüzden aklınıza iyi bakın! İçinize nefret, şüphe ve korku aşılanmışsa, 

bunlar sadece sizi aklınızdan çıkarmak ister! Seni bir kukla gibi 

kontrol etmek istiyorlar! 

Şehirde yürürken bazen duvarlarda insanların "siyahların" (veya 

"sarıların") "beyazlardan" daha hızlı çoğalmasından korktuğu 

posterler görebilirsiniz. Mezhepler insanları "dünyanın sonu" ile 

korkutuyor. ( Sadece bu kelimelerin anlamını bir düşünün. Sonuçta, 



bu, fizik yasaları açısından bile saçmadır). Büyücüler "hasar", 

"nazar", "lanetler" ile korkarlar ve çoğu zaman tüm sorunların 

"suçlusunu", "düşmanınızı" gösterirler. Ama asıl düşman orada 

saklanmıyor. O büyücü-şifacıda (para uzmanı) bile değil. 

Düşmanınız, yalanları gerçek sanmanız ve sevginin saklanıp nefretin 

arkasına geçmesine izin vermenizdir. 

Faşizmin ne kadar "vatansever" olduğu önemli değil. Bu sadece 

cahil korku üzerinde büyüyen nefret. 

Günümüzde, "kitleleri" (kil okuyun) yönetmenin "böl ve fethet" 

yöntemi çok popüler. Bu, bazı edebi "she devrams" lardan görülebilir 

. Politikacılar öfke, açgözlülük, içerleme ve korku duygularıyla 

oynayarak güç için savaşırlar. Ama aldatan kendini alt eder. Yaşamın 

sonunda, ne kadar birikmiş olursa olsun, tüm altınlar parçalara 

dönüşecektir. 

Din (religio - dernek) insanları gruplara ayırmayı amaçlamaz . 

Spesifik bilgisinin yardımıyla bir kişiyi manevi dünyanın Gerçekliği 

ile birleştirmek için tasarlanmıştır . 

Milliyet bir ayrım aracı değil, İNSAN RUHUNU gerçekleştirme 

potansiyelidir. Zenginlik vermek için harika bir fırsattır . Eğitim, bu 

dünyayı iyileştirme yeteneğidir, insanlara avantaj değil, anlayış 

verme yeteneğidir. Hepimiz eşit İlahi potansiyele sahip insanlarız . Ve 

kendimizi bir rolle sınırlamamalı, İNSAN olmalıyız. “Rab altı gün 

boyunca gökleri ve yeri yarattı ve yedinci gün hiçbir şey yapmadı ve 

rahatladı” (İncil). 



"7" sayısının anlamına bu kez zamansal yönüyle geri dönüyoruz. 

Tanrı neden hiçbir şeyi yedinci günde yaratmadı? Çünkü her şey 

zaten O'nun tarafından yaratılmıştı ve mükemmeldi. Yedi , zaman 

döngüsünün kapanışının bir simgesidir . Bu onun tamamlanması ve 

aynı zamanda sonsuzluğudur . Yedinci gün (yıl), sonlu içinde 

Sonsuz'un ebedi mevcudiyetinin bir tür işaretidir. İnsan zihninin 

birçok durumu, felsefesi ve diğer fenomenleri zamana karşı 

koyamadı. "Zaman testi" nedir? Bu, kişisel ritmin zamanın ritmiyle 

ilişkisidir . Zaman döngüsünün "1"den "7"ye kadar olan her 

basamağı, fenomeni, içinde kodlanmış özelliklerin (rakam) varlığı 

açısından kontrol eder. Ve bunlardan en az birine uymayanlar yarıştan 

çekilir. 

Bu özellikler şunlardır: 1 - başlatma dürtüsü; 2 - motivasyon; 

3 - gerekçelendirme veya gerekçelendirme; 4 - bileşenlerin 

dengesi; 

5 - hareket; 6 - değiştir; 7 - barış ve mükemmellik. 

Gördüğünüz gibi, çoğu fenomen bu yedi kategoriden altısında 

sorun yaşamaz. Ancak sadece birkaçı yedi sınavı geçer, çünkü 

mükemmellik ancak Tanrı ile bağlantılı olarak mümkündür. 

Dolayısıyla bütünlüğün olmadığı her şey biter. Bu, zamanın 

bilgeliğidir. Yedinin gezegensel gücü olan Satürn, bir tür denetçidir 

(Şeytan). Acımasızdır ve onu kandırmak imkansızdır. Kusurlu olan 

her şey çürümeye tabi olmalıdır. Ama geri kalan yedide de zaman 

döngüsünün mükemmelliğinin kaynağı yatıyor . Bu nedenle Şabat'ı 

tutmak bir nimettir. Hint ve Budist dinlerinin kavramlarında 



Cumartesi (Şabat - dur, dinlen) samadhi ve nirvana kavramlarıyla 

ilişkilidir . Düşüncelerin ötesindeki devlet, barışa açılan kapıdır. 

Barış, enerjinin orijinal halidir 

 

ИСТИНА лвк л»ік 

МЕРТВЫЙ i “1” X 

yaratılmadan önce (uzayın potansiyeli). Bu zamanın ötesine geçmek 

değil , onun en derin özüne dalmaktır. Kişisel "yedi"niz herkes için 

ulaşılabilir. Hepimiz gücümüzü Barış'tan alıyoruz. Mükemmellik 

bilinç yaratır . Ve kusurluluk, mükemmelliğin sadece bir parçasıdır. 

Matematiksel olarak bu, 7=1+6=2+5=3+4 formülleriyle ifade 

edilebilir. Manevi ve maddi , bilinç ve eylemler, akıl ve duygular, 

birlik ve uyum olmalı ve mükemmel olmalıdır. Bu olmazsa, Satürn 

(Şeytan - inceleme meleği) bir kişiden gerçeğin vizyonunu alır ve bu 

ölümün başlangıcıdır. (LI K - gerçek, K - bütünlük, L? 3 - ölü). 

Menora (yedi şamdan) sembolizmi de "7" sayısıyla ilişkilidir . Bu 

lamba Tapınakta duruyordu ve her gün kohanim - rahipler tarafından 

yakılıyordu. Menora sembolizmi üzerinden bireyin ve toplumun ruh 

düzeyi arasında birkaç paralellik çizelim . 



1.​ Menora tek parça altından yapılmıştır. Bu bize hayatın 

Kaynağının bir olduğunu ve menoranın sembolize ettiği insan 

ruhunun doğasının çelişkili değil yekpare olduğunu gösterir. Biz 

bireyler olarak bütünüz, insanlık kendi içinde bütündür ve her şey 

Kaynağında birdir. 

2.​ Yağ, menoranın yedi fincan kandiline döküldü (zeytin - 

ruhun olgunluğunun bir simgesi). Fitiller, her iki yandaki üçer 

kandilin ateşi ortaya doğru eğilecek şekilde yerleştirilmişti. Ve 

hepsinin alevi menoranın ön tarafına (öne eğilerek) yönelmişti. Bu, 

hem kişisel hem de kamusal yaşamda, ruhun güçlerini oluşturan yedi 

tür enerji, dünyayla etkileşime girmenin yedi yolunu gösterdiğimizi 

gösterir (yedi çakra merkeziyle bir benzetme kendini gösterir). 

3.​ 3 çokluk sayısı, 13 birlik sayısı, 31 çarpma sayısıdır. 

3+1+3=7 - menora, çokluk içindeki birliğin sembolüdür . Ayrıca, bazı 



nitelikler birlik içindeyse, diğerleri çeşitlilik içindedir. Konsantrasyon 

ve dispersiyon birbirini takip eder. 

4.​ Lambaları aydınlatmanın kuralı aşağıdaki gibiydi. Alev, 

kendi kendine yanabilmesi için alevlenene kadar fitilin yakınında 

tutuldu. Bu aynı zamanda insani niteliklerin gerçekleşmesi için de bir 

kuraldır. İrade gücü, belirli bir kalitenin özlemi , bu kalitenin bir 

yaşam tarzı, ruhun bir parçası haline geldiği ölçüde alevlenene kadar 

uygulanır . 

5.​ Önce 5 lamba temizlendi (5 - eylem sayısı), ardından kalan 2 

(2 - bilgi sayısı). Bu, manevi bilgiyi elde etmek için , bu niteliğin 

halihazırda var olan bilgisine (5=3+2) uygun olarak hareket edilmesi 

gerektiğini göstermektedir. 

6.​ Işık cömertlik ve cömertliğin kalitesidir. Bu yaşam, bilgi, 

sıcaklık armağanıdır ve Tanrı bu niteliği dünyamızda gerçekleştirir. 

Menora insan ruhunun bir sembolü olduğu için , Tanrı'nın ışığının 

dünyamızda ruhun faaliyeti yoluyla gerçekleştiği sonucuna 

varabiliriz. Bir illüzyonun parlaklığı değil, gerçekten hafif olması 

önemlidir. Yaratıcının Işığı, yaşamı sürdüren rezonansta kendini 

gösterir (kelimenin en geniş anlamıyla ve sadece fiziksel tezahüründe 

değil). Doğru zamanda, doğru yerde ve doğru şekilde yapılan 

aktivitedir. 

Zaman, mekanla ve insan ruhuyla en doğrudan şekilde 

bağlantılıdır. Bir insan dört arşın yana hareket ederse, zamanın 

kalitesi ve insanın iç mekanı değişir. 180.90 derece döndürürseniz de 

aynı şey olur, vb. Zaman , canlı ve "cansız" nesnelerin içindeki ve 

arasındaki birincil kuvvetin hareketi ve etkileşimi olarak görülebilir . 



Barış hareketi bilinç ​ zamanı (nesnellik) 

 

 

İşte bu etkileşime bir örnek. Herhangi bir nesne (7), hizmet ve 

emirlerin yerine getirilmesi yoluyla (7 + 1 = 8) Tanrı'ya adanmışsa, 

ruhun faaliyeti için bir destek olabilir ve İlahi ışığın akışını (8 + 1) 

çekebilir . Maneviyatın gerçek bilgisi (2) alçakgönüllülükle (6) elde 

edilir (2+6=8). 

Bir kişinin eylemleri ve zihni önceki iki faktöre karşılık 

gelmelidir: zaman koşullar yaratır, dış bir kanal oluşturur - bir dizi 

koşul ve nesne. Gelgit için hazır bir kalıp gibi. 

 

(Ritüel büyülü uygulamaların teknikleri bu prensibe dayanmaktadır). 

Bilinç, planı ve ilk eylem dürtüsünü taşır. Gelecekteki eylemi veya 

hareketi kapsamalı ve Yaratan tarafından verilen ışığa karşılık 

gelmelidir, yani. "sekiz". Sonra bu form içerikle doldurulur - hareket 

ve eylem (3+5=8). 



3 ​ + ​ 4 = 7 

8 (24=6) 4 

6+4 = 10 

3 ІЗ + 22(4) 

4 + 4 = 8 

 

ERK

EK 

BAŞL

ANGI

Ç' 

AKTİ

F 

PASİF 

lütfen 

POTA

NSİYE

L 

PASİF 

AKT

İF 

31 

Hazira

n 

A 

AKSİ

YON 

KAD

IN 4 

BAŞ

LAN

GIÇ 

Üç sekizimiz var. Toplamda, bu yirmi dört (kalbin bilgisi) = 6 - 

bilgilendirme faaliyeti, etkileşim . Bütünsel uyumlu bir sisteme 

uygulanmaları için dört tane eklemeniz gerekir. Yedinin içindeki dört, 

krallığın sayısıdır, Tanrı'nın varlığının sayısıdır (1+3 veya 3+1). Aynı 

zamanda dinlenme (Cumartesi) ve alıcılık (saflık) ilkesidir . Huzur ve 

saflık, ruhun diğer tüm güçlerinin gerçekleşmesini mümkün kılan 

koşullardır. Bu, Yaratan'ın güçlerini çeken (22 harf = 4), yaşam 

yaratma sürecinde bir rezonans yaratan bir mıknatıstır. 

(4+2+2=8). 

Dört, pasif alıcı durumunda erildir ve aktif 



durumunda dişildir (Ind. Shakti). İbranice'de buna Tanrı'nın 

dünyadaki varlığı anlamına gelen Shekinah denir. 

Şekil 1, nesnelerin, insanların arınma ritüelinde elin geçiş 

hareketini göstermektedir. Bir el, mumlar, tuzlu bir kap (düzeltmeniz, 

korumanız gerekiyorsa) ile bir nesneye veya kişiye karşı havada 

çekilir . Sekiz dikey - akış, yatay - algı koşulları . Orta noktada uyum 

sağlarlar. 

Yüce'nin hizmetine bir nesnenin veya zamanın adanma (veya 

kutsama) ritüeli. Nesneyi iki ellerine alıp kalbe dayayarak 

kendilerinden uzaklaştırırlar (düşünce formu: "tüm yaradılışın 

yararına"). Yükseltin (düşünce formu: "Tek Tanrı'nın Adına" (bazen 

fısıldayarak gizli bir isim söylerler ) ). Onu önlerine indirirler 

(düşünce formu: "Bu nesnenin (zaman) ve benim tüm kuvvetlerim"). 

Yükselt (düşünce formu: "Ben gerçeği ve saflığı Rab'bin hizmetine 

adadım"). Zaman veya eylem ayırırlarsa , bir bardak su, şarap, 

alkolsüz içecek kaldırırlar ve sonra onu içerler. Eylemin kutsanması, 

bozulamayacak bir yemindir, bu eylemin sonuna kadar sürdürülmesi 

gerekir. Eylem, saat yönünde hareket ederek dört ana yönde 

tekrarlanır. 

Ayinin başka bir versiyonu, başarısı için bir eylemi başlatmak için 

kullanılır (bu aynı zamanda bir yemindir). Önce saat yönünde bir 

daire çizilir, ardından yukarıdaki işlem saat yönünün tersine üç tarafta 

tekrarlanır. Bu hareket 5 veya daha fazla kişi tarafından yapılırsa , 

biri ortada, üçü üç yanında durur,  

geri kalanlardan biri veya birkaçı saat yönünde döner. Bir içkiyi 



kaldırırken üç asistandan her biri kaldırıcının ellerini aşağıdan 

destekler ve onunla birlikte tüm hareketleri düşünce formlarıyla 

desteklemeye çalışır. 

Kutsama tek seferlik bir eylem içinse, örneğin ilaç almadan önce, 

hareket bir yönde yapılır (örneğin doğuya). Çapraz - kendinden 

kendine ("şu ve böyle bir amaç için"). Yükselt ("hizmet etmesine izin 

ver"). Aşağıya (“Senin kudretinin bir aracı (merhamet, adalet vb.)”). 

Yukarı kaldırın (" Tüm hareketleri yalnızca Sizin için yapın"). 

Zamanın bölünmesi ayini. 

Cumartesi arifesinde bir tatil, önemli bir gün. Açık havada sessiz 

ve temiz bir yere gidin. Ayakta veya otururken, aklınıza gelen her 

şeyi, önemli olan her şeyi düşünün . Neyin endişe 

getirdiğine, neyin atılması gerektiğine onlar karar 

verir . Bunu gün boyunca önceden planlayabilirsiniz. 

Sonra batıya dönerler (tercihen günbatımında), 

arkasında bir su duvarı, bir şelale veya taş bir duvar 

olduğunu hayal ederler. Öne ve üç yöne eğilirler , doğrulurlar ve 

“duvardan” geriye doğru dört geniş adım atarlar. Solda, sağda, ortada 

yaylar. Dizleri hafifçe bükerek dört yönde eğilirler. Mezmurlar 30 

veya 91-93'ü okuyabilirsiniz. 

BÖLÜM 8 

derslerinden , O^Kenerjinin potansiyel ve kinetik olabileceği 

bilinmektedir . 



Ancak, modern fizik bu iddiaya karşı çıkıyor. Gerçekten de , 

enerjinin tezahürleriyle yalnızca hareket halindeki aktif bir durumda 

karşılaşırız. "Potansiyel enerji" kavramı nereden geldi? Gerçek şu ki, 

modern fizik yöntemleri bile enerjinin ilk dürtüsünün nereden 

geldiğini bulamıyor. Bütün bunlar sadece soyut akıl yürütme ile 

açıklanabilir. Ve bu teorilerin tarihsel gelişim sürecini izlersek, o 

zaman onların kaynağı dini bir dünya görüşü olmayacaktır. 

Zamanımızda bilim yavaş yavaş başladığı şeye geri dönüyor. Bilim 

adamları, farklı dinlerin yazılarında teorilerinin ve hatta 

gelişimlerinin onayını veya reddini buluyorlar. 

Ancak dini teoriler bile enerjinin kaynağı hakkında yalnızca bir 

ipucu verir . Bununla birlikte, deneyimlerinde kişi, kelimelerle tarif 

edemediği Kişi'ye yakınlık yaşayabilir. Son Lubavitcher Rebbe 

Menachem'in dediği gibi: "Mantığı kendisi yarattı, ondan daha 

büyüktür ve mantığın yasaları onun tarafından değiştirilebilir. Bilim 

ve din, mantığın dilini konuşur. Ancak ikincisi, İlahi olanın 

gerçekliğine çeşitli işaretler ve imalar verir. 

İnsan her zaman güç için çabalar. Biri güçlü olmak istiyor, biri 

güçlünün koruması altında olmak istiyor. Ancak güç arayışını 

malzemeye yönlendiren insan, kaynağını kaybeder. İnsanlara, 

nesnelere ve yerlere güvenerek , her şeyi yaratan ve onu güçle 

dolduran Allah'a şükretme fırsatını kaçırıyoruz. 

İnsan doğrudan manevi ışığı algılayamaz. Algımız bir yansıma 

olacak şekilde tasarlandık ve ışık sürekliyse yansıma imkansızdır. 

Hayatta insanlar soğuk ve sıcak renkleri, yüksek ve alçak frekansları, 

soğuk ve sıcağı, karanlık ve ışığı, hareket ve huzuru zıtlık olarak 



algılarlar. İkincisi, diğer tüm fenomenleri belirler. Birbirine geçen 

hareket ve dinlenmenin birçok ritmi, tüm algımızı belirler. Ancak 

varlığımız dünyayı nasıl algıladığımıza bağlıdır. Bu faz değişimi eski 

zamanlardan beri Kuvvet, Işık, Işıltı olarak adlandırılmaktadır. 

Güç sürekli olarak kaynağına bağlıdır. Bizim algımızda gerçeklik 

"olumsuz" olarak görülür. Barış , Yaradan'ın, ışığın kendi içinde var 

olduğu ve hareket edecek hiçbir yerinin olmadığı (zihnimiz 

tarafından boşluk, boşluk, boşluk olarak görüldüğü) aydınlık halidir . 

Rab'bin yol vermesiyle oluşan, mutlak bir boşluk yaratan ışığın 

hareketini parlak renklerde görüyoruz. "Ters algısı" nedeniyle kişi, 

yanında bulunan parlak ruhsal fenomenleri gözden kaybeder. Öte 

yandan, en boş olanı - maddi fenomenleri ve bunlarla ilişkili fikirleri 

iyi algılar. 

Manevi gerçekliğe uyumlandığında, algı tamamen veya kısmen 

"ters" olmaktan çıkabilir. Bunlar kehanetin farklı seviyeleridir . 

Ancak, zamanımızda dünyanın olağan koşulları gelişiyor, öyle ki 

insanlar, olduğu gibi, doğru algının ters fazında (yukarıda açıklanan, 

yansıyan dünyaların sanal gerçekliğine dalma). 

Kötüyü kolayca algılarız ve iyiyi kötü algılarız. Şikayetleri 

hatırlıyoruz ve başkalarının bizim için ne kadar çok şey yaptığını 

unutuyoruz. Kurmaca ve filmlerdeki olumsuz karakterleri 

hatırlıyoruz ama olumlu karakterler fark edilmiyor, hatta sıkılıyor. 

Kötülük, kuvvet hareketinin hızlanmasını sağlayan bir boşluktur. Pek 

çok insan kötülüğün dinamiklerine çekilir , çünkü sadece yüzeyini ve 

onun üzerindeki yansımalarını görürler. Başka bir benzetme yapalım. 

Bir maddenin atomlarındaki parçacıkların hareketi onun özelliklerini 



belirler. Parçacıkların hareket hızı aynıysa, maddenin durumu değişir: 

katı sıvıya, sonra gaza, plazmaya dönüşür. Manevi dünyadaki 

"yansıtma ekranımız" da öyle. Ona çok fazla ilgi gösterdiğimizde, 

onu "aşırı ısıtırız" ve yansıtmak yerine, gerçekten kötü olarak 

algıladığımız "parçacık" ivmesi üretir. Böyle bir ruhani hareket 

hayatlarımızla uyumsuzdur . Ve daha çok dikkatimizi çekiyor. Ne 

kontrast! Dünya bizden daha da “ayrılıyor”... Ve daha da hızlanıyor. 

Ve şimdi kendi hayatta kalmamız için dünyayla savaşmalıyız. Ve 

mutlu olmak için ihtiyacımız olan tek şey, dünyamızın “soğumasına” 

izin vermek. Dikkatinizi orijinal yaşam ritminize göre dağıtın. 

İnsanın günü emek ve faaliyetle geçer, gecesi ona huzur verir. 

Nefes alma ritmi, kalp atış ritmi, yükseliş ve yaratma ritmi - tüm 

bunlar, tek bir insan rezonansı. 

Herkesin bilgi yolunda, ruhun savaşçısı, ışığın savaşçısı olmaya 

hakkı vardır. Ama sana savaşın aşk olduğunu düşündüren nedir? 

Neden güreşin iyi olduğuna karar verdin? Bu, hayatın ritmiyle bir 

uyumsuzluktur. Ölüm bir fırsat olabilir ama mücadelenizde haklı 

olduğunuzdan emin misiniz ? Hayat gerçekten bize mücadelenin 

güçlü bir barışa vardığını gösteriyor mu? Ne de olsa, genellikle 

savaşlardan sonra yalnızca geçici bir uzlaşma gelir. 

Şimdi bile, dünya savaşları geride kalmışken, aramızda gerçek bir 

savaş görmüş insanlar var. Bu bir bilgisayar atıcı değil . Savaşta 

herkesin kendi dünyası vardır ve kimin haklı kimin haksız olduğu 

tam olarak bilinmez. Ama acı, can kaybı, sağlık savaşın gerçeğidir. 

Manevi dünyada her şey fiziksel dünyaya benzer: savaşırsan katil 

olursun, suçlarsan cellat olursun. 



Güreşin tüm romantizmi bir insan ürünü değildir. Güçleri , 

kabuklarımızın ruhsal "ısınmasının" bir ürünü olan üstünlük 

illüzyonları olarak bize fırlatılır . Bu nedenle, dikkatimizin yalnızca 

gerçekten gerekli olan kısmını dışarıya verelim. Bu, faaliyetimizin 

tüm alanları için geçerlidir. Otoritesini çok fazla düşünen bir adam, 

davasına kesinlikle zarar verecektir. Aşkı bir uğraş olarak gören 

insanlar birlikte bile yalnız kalırlar. Ve "büyük" olmaya çabalayan 

kişi, yanılsamalarında kalacaktır (yalnızca bu mümkündür). 

Dünya, biçim ve içerik arasındaki dinamik bir denge tarafından 

yönetilir . Şiddet içermeyen güç, müdahale ve düzeltme olmadan 

hayatı algılama yeteneğidir . Hayatı önceden verilmiş özelliklere 

sahip bir malzeme olarak kabul etmek . Evet, bu malzemeden 

kendinize ait bir şey şekillendirebilirsiniz. Ama onu doğal 

erdemlerinden mahrum etmeyin. Tanrı dünyayı mükemmel , ancak 

büyüme ve gelişme yeteneğine sahip olarak yarattı. Hayat bahçesine 

bakması için insanı görevlendirdi. Bize toprak verildi, tohumlar 

verildi, ruhumuza güç verildi. Ancak bu iyi koşulları kabul ederek, bu 

güzel toprağı ve kendimizi onun üzerinde kabul ederek gerçekten bir 

şeyler yapmaya başlayabiliriz. 

"8" sayısı, iç dünyamızda maddi ve manevi olanın sembolik 

birliğini gösterir. Manevi olan, fiziksel olanın doğması için gereklidir, 

ancak fiziksel olan aynı zamanda ruhsal potansiyelin gerçekleşmesi 

için bir destektir. İnsan kötü değildir, az çok farkında olabilir. 

Sonuçta, her birimiz kendimiz için daha iyi olmak istiyoruz. Bir 

insanın manevi dünyası, hem ruhunun hem de yaşamının temelidir ve 

doğası gereği pasiftir. Gücü, kişinin kendisi de dahil olmak üzere 



Tanrı'nın her şeyi iyi yarattığını ne kadar derinden anladığına bağlıdır 

. Tüm fenomenlerde olumlu olanı arayan kişi, onlarda Yaratıcının 

Kendisinin gücünü bulur. 

Kendi başımıza hiçbir şeye başlayamayız, "inşaat malzemelerine" 

ihtiyacımız var. Ve tüm koşullar ve malzemeler zaten Allah 

tarafından yaratılmıştır. Yaratılanları kabul edecek gücü kendinde 

bulmalısın. Tüm hayatımız, pasif kabullenme (bedensel, duygusal 

veya daha yüksek trans) ve aktif yaratıcılık (meditasyon, demirleme 

ve şekillendirme ) durumlarının bir değişimidir . İkincisinden aşağıda 

bahsedilecektir. Her durumda, vermek için almak zorundasınız. Bu 

kuralın tek istisnası Rab'bin kendisidir, çünkü her şey O'nun içinde 

olur ve almaya ihtiyacı yoktur. Sonuçta her şeyin kaynağı Allah'tır. 

Dışa doğru çalışarak ve süzerek dinlenmiyoruz. Gücümüzü 

yenilemek için zamana ihtiyacımız var . Ancak böyle bir durum , 

faaliyet sürecinde olsa bile kişiyi doğal olarak bulur . Vücut transı, 

kişinin iradesi dışında gerçekleşir. Vücut dirilir, güçlenir. Bazı 

organlarda böyle bir durum vardır. Örneğin, yudumlamak kaslı bir 

transtır. Esneme, vasküler bir transtır (vücudun oksijenle 

doldurulması). Uyku ve mekanik eylem, trans sinir sisteminin ileri 

dereceleridir. 

Duygusal bir trans kendiliğinden de meydana gelebilir: geçici bir 

duygusal duyarlılık eksikliğinden, dış dünya hiç algılanmadığında 

depresif hareketsizliğe kadar. 

Daha yüksek trans, bilincin kapanmaması, yönünü değiştirmesi 

bakımından farklıdır. Bu tür translar bilinçli olarak üretilir. Tüm bu 



durumlar, zaman anlamındaki bir değişiklikle karakterize edilir. 

Zaman durmuş gibi görünüyor. Bazen bu etki fiziksel ifade bulur. 

Örneğin, kung fu ustalarında anlık hareketin etkisi. Manevi trans, 

bilinç sürecinin aktif aşamasına kadar genişletilebilir. Bu durum her 

zaman zamanında gerçekleştirilir. Yaratılışın pasif aşaması neye 

bağlıdır? İki şeyden: motivasyon ve açıklama gücü. 

Motivasyon, eylem için gerekçe değildir. Gerçek haliyle bu, 

duanın en ince ve güçlü kısmıdır. İnsan inanmasa bile motivasyonu 

vardır. Tembellik, toplumun klişeleri, kötü alışkanlıkları motivasyonu 

bozabilir. Aynı zamanda, enerji konsantrasyonu zayıflar ve niyetler 

arzulara dönüşür. Arzu, birçok kez ifade edilirse güç kazanabilir. 

Bazen bu, ezberlenmiş bir cümlenin resmi tekrarında bile işe yarar 

(mantraların tekrarında veya otomatik eğitimde olduğu gibi). 

Motivasyon, ilk dürtüyü aktif faza uzatır. 

Açılma gücü, kişinin kendini ne kadar içine çekebileceğine ve güç 

akışına müdahale etmemesine bağlıdır. Bu yönde yapabileceğimiz en 

azından her şeyi kişisel algılamamak. Dünya biz olmadan var olurdu. 

Fedakar tutum (güdü) açılmaya yardımcı olur. Aynı zamanda, açıklığı 

gevşek davranışla karıştırmamak gerekir ki bu modern psikologlara 

göre sağlığa katkıda bulunur. O zaman basit bir saygısızlık gibi 

görünüyor. İnsanın kendini ifşa etmede ulaştığı en büyük nokta, 

peygamberlik mertebesidir. Bu durumda kişisel irade tamamen 

ortadan kalkar. Ve Tek Tanrı'nın iradesine yol verir. Bir kişiye 

yabancı bir manevi nesne aşılandığında, bunu sahip olmakla 

karıştırmayın. Ek olarak, bu pasif aşama bir eylem potansiyeli yaratır, 

oluşan enerji-bilgi özünün şekillenmesini ve yedili bir varoluşa - uzay 



- zamana (3 - şimdiki, geçmiş ve gelecek + 4 ana nokta) girmesi için 

verir. Numerolojik olarak şuna benzer: 8 - ilk trans +9 - aktif aşama + 

8 - eylemi bırakma = 25 = 7 (2 - bilgi 5'te somutlaştırılmıştır - eylem 

ve tersi). Kapsadığı seviyelere bağlı olarak üç derece daha yüksek 

trans vardır: enerjik, zihinsel ve ruhsal. 

Bir enerji transı oluşturmak için, duygu türlerinden (görme, 

duyma, dokunma) veya etkinlik türlerinden (yürüme, egzersiz, nefes 

alma, düşünme) birine odaklanmanız ve bilinçle maksimum hacmini 

kucaklamanız gerekir. Örneğin, görüş alanında görülmesi mümkün 

olan her şeyi görmeye çalışın (odaksız görüş). Bunu, yalnızca transın 

bir yan etkisi olabilen, düşünmeme durumuyla karıştırmayın . 

Zihinsel trans, tek yönlü düşünce tarafından üretilir. Aktif faz ile 

sınırlıdır. Düşüncenin bir konu üzerinde yoğunlaşması ikinci aşaması 

olabilir. Ve ilk aşama soyutlamaya dalmak olabilir (numerolojik 

hesaplamalar, harflerin permütasyonu, hayat ağacında bir yolculuk, 

şamanik bir yolculuk). Ancak genel olarak, bu aşamaların her biri 

bağımsız bir teknik olabilir. İlginç bir şekilde, satranç bir zihinsel 

trans tekniğidir. Hatta bir çapraz bulmaca çözmek veya oluşturmak 

olabilir. 

En yüksek ruhsal trans herhangi bir teknikle oluşturulmaz. Bu, 

alçakgönüllülük duygularının , Yaradan'ın niyetlerinin her şeyi 

kuşatan, her şeyiyle dolu olduğu hissiyle birleşimidir . İnsan buna 

ancak manevi bir yaşam tarzı sonucunda ve ancak insan olarak 

alışabilir. Rezonans kavramından daha önce birçok kez 

bahsedilmiştir. Nedir? Kelimenin kendisi kendisi için konuşur. Sebep, 

anlam, motivasyon. (Sadece ruhun seviyesini düşünüyoruz). 



Rezonans bize insanlarla ve fenomenlerle etkileşime girme fırsatı 

verir . Kesinlikle bizim için iyi çalışıyor. Ama neden tüm 

fenomenlerle rezonansa girmiyoruz? Mesele şu ki, etkileşimin bizim 

için ne anlama gelebileceğini bilmemiz gerekiyor. En başından 

itibaren manevi motivasyona sahip olmalıyız . Eğer orada değilse, 

değerlendirme işlevi beden zihnimiz yani egomuz tarafından 

üstlenilir. Ve her zaman herhangi bir rahatsızlık kaynağıyla etkileşimi 

engeller . Rezonansa ayarlandığında rahatsızlık aşaması her zaman 

mevcuttur. Bu, dinamiklerin gerekli bir unsurudur . Bu, herkesin 

bildiği ikili mantıkla çalışır: bu iyi, bu kötü. Manevi olarak motive 

edilen mantık, karşıtları dinamik bir sistem olarak görür. Bir kişi 

rahatsızlık aşamasından geçmez, ancak hemen bir rezonans bulursa, 

bu, onun başlangıçta buna zaten ayarlanmış olduğu anlamına gelir. 

Her halükarda, bireysel fenomenleri bütünsel bir sistemden 

ayırırken, somut bir rezonans bile karşı harekete yol açar. Kısmi 

uyum, bir sarkacı sallamak veya bir yayı çekmek gibidir . Modern 

toplumun ideallerinin neler olduğunu düşünün. Bize manevi yönelim 

vermiyorlar. Bu nedenle, dindar bir toplum şu ya da bu şekilde her 

zaman laik toplum üzerinde bir avantaja sahiptir. Kısmi rezonans her 

zaman yalnızca uyum yanılsaması yaratır. Çünkü içinde "dikey" 

mantık yoktur, sadece "yatay" mantık vardır. Kabukları , dünyanın 

yapısında “yatay ” olarak yönlendirilir: koruyucu, şekillendirici ve 

Üst Işığı yansıtan yapılar. Işığın kendisi "Dikey" hareket 

etmediğinde, tüm anlamlarını kaybederler. Kabukları tecrit etme 

girişimi , onları Allah'ın huzurundan tecrit eder veya canlarını alır. 

Hayat her zaman dinamikler için çabalar, ışığın hareketine ihtiyacı 

vardır. Ve Güç Kaynağı kapatılırsa, mermiler ya çökerek ışığı 



yayarlar ya da soğurucu asalak yapılar haline gelirler . Yok 

edildiğinde, kabuğun organizasyonu basitleştirilir. Kabuklar 

başlangıçta yüksek derecede farkındalığa sahiptir. Ancak 

kaderlerinden saparak farkındalıklarını ve bununla birlikte durumun 

kontrolünü kaybederler. Farklı bilinç düzeylerinin taklitçileri haline 

gelirler: insan, hayvan, bitki ve mineral. Ayna dünyasının bu 

"yaratıklarının" özü çürümedir (elementallerin aksine). Bu nedenle, 

yalnızca bozunma enerjileriyle rezonansa girebilirler. Parazitleşmek 

ve enerjiyi çekmek için, kendi kendine yeten tüm varlıkları - insanları 

- parçalanmaya dahil etmelidirler. Bu nedenle, çok fazla olumsuz 

fenomen, duygu, düşünce var. Ve eğer maneviyattan maddeye 

“dikey” boyunca hareket eden kontrol güçleri olmasaydı , çürümenin 

zincirleme reaksiyonu dünyayı uzun zaman önce yok ederdi. 

Ancak manevi alemde Melekler ve Şeytanlar vardır. Melek, 

Yaradan'ın ışığını ve O'nun iradesini yüksek alemlerden alt alemlere 

iletir. Bazen bu , farklı hiyerarşik seviyelerdeki Meleklerin İlahi ışığı 

birbirlerine ilettiği bir esta feta gibidir . Bu nasıl olur, sadece tahmin 

edilebilir. Ayrıca, dünyamız ve yansıma dünyaları da dahil olmak 

üzere alt dünyalar hakkında "üst" bilgileri iletirler. Yansıyan 

dünyalar, Yargı Meleği olarak da bilinen Ölüm Meleği (Şeytan) 

tarafından kontrol edilir. Alt dünyalardaki varlığı güneş gibidir. 

Ancak orada, bu güneş, yeterince manevi niyetin olmadığı her şeyi 

yakar. Bu, ruh sahibi varlıkların “bir şeylerin ters gittiğini” 

anlamalarını ve gerçek ruhsal yaşama dönmelerini sağlar. Meleğin 

ışığı onlara büyük bir baskı altında "pompalanır" ve bu da acı 

vericidir. 



Ayrıca şeytani kabukların yapısını da Yargı Meleği belirler. İblis 

aslında bir enerji sabitleyicidir. Onunla rezonansa giren akışı 

durdurur ve kendi formunda sabitler. Bu, çürümenin zincirleme 

reaksiyonunu imkansız hale getirir. Ayrıca etrafımızdaki insanlarda 

şeytanlarımızı görme yeteneğine sahibiz. Kendimizi gördüğümüzü 

bilerek, eksikliklerimizi fark edebilir ve düzeltebiliriz. Bir iblis, 

niteliğini değiştiremez ve diğer niteliklere sahip iblislerle kesinlikle 

bağdaşmaz . Öfke açgözlülüğe dönüşemez vb. Bu yaratıklar arasında 

, her biri "battaniyeyi kendi üzerine çektiğinde" bir tür rekabet 

yaşanır . Hem bir etkileşim sistemi hem de bir hiyerarşi vardır. İblis, 

onları kendisine tabi kılan daha küçük varlıklar üzerinde parazitlenir. 

Ancak Yargı Meleğine boyun eğmeden, şeytani varlık hemen gücünü 

kaybeder ve parçalanır. 

Uyumlu rezonansa nasıl ulaşılır ve tuzaklardan nasıl kaçınılır? 

Göksel enerjinin haçı olan "Uranüs" sembolünü düşünün . Tam 

versiyonundaki bu sembol, aşağı doğru bir enerji akışının bir 

modelidir. Bilginin karşıtlarda  

çatallanması ve çelişki enerjisi (iki 

bütünleyici bir sistem (iki daireyi birbirine 

bağlayan dikey çizgi) olarak, maneviyatın 

malzemedeki yansımasıyla dengelenir . 

ет. Мы не можем контролировать 

частности полностью. Тогда мы будем 

Yatay, hayatın dinamiklerini oluşturan bir 



gerilim unsurudur. Dünya bize kusurlu görünüyor ve biz Yaradan'dan 

kopuk durumdayız. Ama biz sadece yanılsama durumunu, gizlenme 

durumunu (illüzyon, maya) görüyoruz. Bu sadece bizim kişisel 

algımızdır, şematiktir, semboliktir ve sembollerinin her biri gerçek 

gerçekliğe işaret eder . Yüksek dünya için, bu gizlilik artık o kadar 

somut değildir ve Yaradan'ın Kendisi için, rezonansı olmayan şeyleri 

görmezden gelmek ve "pembe gözlükler" içinde yaşamak mümkün 

değildir. Eylemsizliğe düşemezsin. Şeytani dünyalara geçiştir. 

Bir sorunla değil, bir görevle uğraşıyoruz, gerçekliği daha manevi 

bir düzeye yükseltmek için dinamik gerilim gereklidir, ancak örtbas 

mutlak değildir. Dövüş aynı zamanda şeytani dünyaların ana 

kalitesidir. Mücadeleye düşen materyalisttir. Hayale kapılan ve 

eylemeden, putlarına hizmet eder. Tüm bu durumlarda, "hacimsel " 

yaşam algısını "düz" bir yaşam algısıyla değiştiriyoruz. Yaratılanların 

gerçeği, tüm yasalarıyla (konuşma düzeyi - enerji) kişisel olasılık 

sınırlarımızı oluşturan ruhsal potansiyel ve potansiyeli gerçekleştiren 

eylemlerimizdir. Enerjimiz - zihin ve konuşma - manevi gerçekliğe 

karşılık geliyorsa ve eylemlerimiz potansiyel enerjimize karşılık 

geliyorsa, o zaman mükemmel rezonans elde edilir. Zihninizin 

potansiyelini ruhsal gerçeklikle aynı hizaya getirmenize izin veren 

yasalar vardır . Bunlar, dünyamızın Tanrı ile dikey bağlantısının 

özünü gösteren gerçek yazışma yasalarıdır . Kutsal kitaplarda emirler 

olarak tanımlanırlar. Genellikle tekabül denilen şey, müspet veya 

menfi yönleriyle yansıma âlemlerinin kanallarının işaretleridir. Var 

olan her şeyin yakınlığını ve ortaklığını gösterirler . Enerji ve bilgi bu 

kanallar aracılığıyla iletilir. Buna sempatik bağ denir. 



Bu bağlantıların bir veya daha fazlasının varlığı, uygulama 

potansiyelini gösterir - dünyamızda özgür eylem olasılığı. Tüm bu 

bağlantılar her zaman oradadır, ancak daha fazla kişisel güce sahip 

kişi bunların daha fazlasını fark ederken, daha az kişisel güce sahip 

kişi birçok fırsatı kaçırır. 

Ruhun potansiyeli dikey bağlantıda kendini gösterir. Bir ruh 

büyük bir Ruhsal Işık akışını kendi içinden geçirebilirken, bir başkası 

daha küçük bir akışı geçebilir. Bu nedenle, ruhların farklı olasılıkları 

vardır, ancak ruhsal özlerinde eşittirler. Kişisel güç, ruhun ruhsal 

potansiyeline bağlıdır (yukarı doğru olan akım, aşağı yönlü olana 

bağlıdır). Ruhun potansiyeli , dünyanın yaratıldığı orijinal plana 

(Tevrat kanunları, manevi uygunluk kanunları) uygun olarak ona 

Tanrı tarafından verilir . Ruhların her biri, yaşamın yapısında kendi 

yerini işgal eder ve diğer tüm ruhları etkiler. 

Bir kişi ruhsal rezonansını geliştirmeden kişisel gücünü 

geliştirirse, kişiliksizleşir, maddeye kayar ve ruhuyla bağını kaybeder. 

Bunun yerine, şeytani yansıma dünyalarıyla bir bağlantı kurar . Böyle 

bir "gelişme" intiharla eşdeğerdir. Zamanımızda benzer bir şey Carlos 

Castaneda'nın takipçileri tarafından uygulanmaktadır. 

"Ters maneviyat" da tehlikelidir, çünkü yalnızca hayal gücü ve 

derinlemesine düşünerek yaşamak, kişisel potansiyelinizi ortadan 

kaldırabilir . Gerçek fiziksel eylem olmadan sonuç yoktur. Ve ritüel 

eylem, yalnızca zamanla bir yola (Tao Te) dönüşen ruhsallaştırılmış 

eylem için bir destektir. 

İnsan her zaman daha fazlası ve daha iyisi için çabalar. 



Bilinmeyen, harika bir şey olduğunu hissediyoruz. Biz de bunu 

bilmek ve güç kazanmak istiyoruz. 

Bunun için ne gerekiyor? Gerçek şu ki, insan Bütünün bir parçası 

ve çok küçük bir parçası ama bu Bütünü yansıtıyor. Saflığımızın en 

iyisine kadar takip ettiğimiz katı bir şekilde tanımlanmış bir rolümüz 

var. Bu kanunun ölçüsüdür. Daha fazlasına olan arzumuz, ışığa olan 

arzumuz Bir'e bir çağrı haline gelebilir. Ve sonra ruh arınacak ve 

yüceltilecektir. O zaman, Tanrı'nın izniyle, ruhumuzun kapasitesi ve 

bununla birlikte kişisel gücümüz artabilir. Yaradan, ona yönelik 

çabalarımıza bir ölçüde merhametle karşılık verir ve kendimizi 

aşmamıza izin verir. Bu, hem kişisel isteklere verilen yanıtlarda hem 

de tüm dünyaları etkileyen küresel değişikliklerde kendini gösterir. 

Tüm bu gereksinimler, niyet kapıları veya üst kapılar olarak 

adlandırılabilir. İki kapı daha var. Bunlardan biri de gönül kapısıdır. 

Mükemmellik arzumuz duyular düzeyinde kendini gösterir. Bazen 

tezahürü olumsuzdur. Bu, kamusal bilgi alanındaki yansıma dünyaları 

tarafından aşılanan mücadele, rekabet, başarı ideolojisi ile 

kolaylaştırılır . Bu temelde, bir suçluluk duygusu büyür, komplekse 

eksik değer verilir. Ve bir kişi hayatını değiştirmek için yeterli kişisel 

güce sahip değilse, sağır bir savunmaya girer - kalbini kapatır. neden 

kalp Çünkü insanın kalbi, onun merkezi ve en iyisi için çabasının 

merkezidir. Bu arzumuzdan vazgeçerek dünyamızı kapatır ve tüm 

tezahür alanlarında sürekli saldıran bir dünya karşısında kendimizi 

yalnız buluruz. Yetenek düzeyi giderek azalır ve mineral düzeyine 

ulaşabilir. Ve böylece hastalık, talihsizlik ve ölüm şeklinde şeytani 

dünyalarla çarpışmaya kadar devam eder . Bütün bunlar, diğer 



insanların reddedilmesi nedeniyle olur. 

"Bir erkeğin yalnız kalması iyi değildir" denir. Karşılaştığınız 

herkes benzersiz bir kalitenin taşıyıcısıdır. Bu niteliklerin çoğundan 

yoksunuz . Ve kalp başka birini özlüyor. Alma arzusudur. Ancak 

manevi yasalara göre, almak için vermek gerekir. Kalbinizi 

açabilmeniz ve niteliklerinizi paylaşabilmeniz gerekir. Yardım, nazik 

bir söz veya sadece bir el sıkışma olabilir. Sevginin niteliği cömertlik 

ve açıklık, kabul ve vermedir. Bir kişiye dünyayla uyum imkanı 

veren bu niteliktir . Her insanda bulunan gerekli nitelikler, harfler 

gibidir. Birlikte kelimeler ve metin oluştururlar. Harfler, 

tezahürlerinin farklı denklemlerindeki sayılarla bağlantılıdır. Bu 

nitelikler tamamen yalnızca insanlarda kendini gösterir. Hayvanlar, 

bitkiler , mineraller, Şeytanlar ve hatta Melekler kısmen tezahür eder. 

Bir kişinin öz bilincinin kalitesi "4" sayısıyla ilişkilendirilir. Bu, 

kalıcılık ve etkileşim sayısıdır (sırasıyla kare ve çapraz). İlahi ışığın 

(8) akışını hissetmek için kişide başka bir "4" eksiktir. Ancak 

dünyamızda, teorik olarak mümkün olmasına rağmen, bir kişi başka 

bir kişiyle tamamen birleşemez. "4" ince bir kalite düzeyidir . Bu 

seviyede, potansiyel enerjinin huzuru hüküm sürer. Dolayısıyla 

yeryüzünde “4”ün (4=2+2) yansımasının “yoğun” niteliğini 

başkalarında arıyoruz. Bu çoğulluk ve seçme özgürlüğü niteliği, 

olgunun iradesinin dinamiklerini oluşturur (13). Yaşam gücünün akışı 

(prana, qi vb.) bu şekilde ortaya çıkar. Bu dikey yaşam tezahürü 

üçlüsü, "cennet - enerji (insan) - dünya" (4 - 13 - 22, 4 - 40 - 400) 

ilkesi üzerine inşa edilmiştir. Çokluğa bağlı olarak boşluk, gizlilik 

büyür. Bu sayıların her biri bir harfle belirtilir ve dünyanın belirli bir 



niteliğine karşılık gelir. Harfler, yaratılışın "dikeyine" ilişkin belirli 

bir nitelikteki diyagramlar-çizimlerdir . Rakamlar tezahür seviyesini, 

seviyelerin rezonansını ve kapasiteyi gösterir (en geniş olanlar 

onlarca, yüzlerce kapalı, birimler açık ). Malzemenin yüksekliği (14) 

ancak bizim dünyamızda mümkündür. Bu, numerolojik olarak 

gösterilebilir: 14 = 10 (613 = 10 emir) + 4 (22 = 4 harf). Emir sayısını 

harf sayısına bölersek, o zaman bir kişinin ruhunun gelişiminin kutsal 

sayısını (2) - yüzyıl (7) (= 9) elde ederiz. Bu sonsuz bir kesirdir 

27.8636363... Burada 27 = 9 ruhtur, 8 alma potansiyelidir ve 63 

dönüşüm potansiyelidir - maddiyatın (6) maneviyata (3) yükselmesi; 

veya tez-antitez (6 = 3 + 3) + sentez - 3 = 9 - ruhun bütünlüğü. 

Birincisi dikey gelişme, ikincisi ise yatay konsolidasyondur. Bu sayı 

mükemmellik için çabalıyor 28 = 10 (yaşam bilgisi (2) (8)). 

1 İLE 1  2 3 2  3 A 3 

10 H 10  on bir 3 20  12 *7 otuz 

19 R 100 

 

20 1 200 

 

21 v 

hayva

nat 

bahçe

si 

           

4 7 4  5 BEN 5  6 1 6 

13  40  14 1 50  15 0 60 

22 L 400  (VE) 7 500  (13) A 600 

           

7 T 7  8 P 8  9 A 9 

16 v 70  17 S 80  18 S 90 



(14) 1 700  (17) ben 800  (18) D 900 

sayısal karşılığı olmaksızın aşağıda verilecektir . Sembollerin 

kendileri çok geniştir ve birçok anlam taşır. İbrani alfabesini 

sunmamız, diğer alfabelerin kutsallığını hiçbir şekilde azaltmaz. 

Ancak bu mektuplar bilinen en eski mektuplardır ve tarihleri 

günümüz insanlığının henüz var olmadığı bir zamana kadar 

gitmektedir. 

1 Elif - Birlik. “Aluf” Hükümdar, En Yüksek, Dünyada Hareket 

Eden , “ Pele” bir mucizedir, “Ulpan” “yud” ve “yod” (İbranice'de 

“vav”) çalışmak için bir yer “ve”) - “ Yukarıda ne varsa, sonra 

aşağıda", dünyalar arasında bir merdiven . Dünyanın aynası. 

10 Yod - Genelleme, "yozer" - geleceğin dünyasını yaratır. 

Yokluktan varlığa geçiş . Dünyaların kaynağı. Nokta, çizgi ve düzlem 

- manevi alan. Bilgelik ("Hohma"). Önceki dokuz kişinin (sefirot) tek 

bir bütüne (krallık) dönüşmesi . Ayrıntıların birleştirilmesi 10 kişi - 

minyan - Yaradan'ın varlığı. 

100 Koph - üçüncü boyuta geçiş. Taklit, maddi gerçeklik. 

"Özünde iyi olmak, bir şeyler yapmak anlamına gelir." "İnsan 

yaşadığı koşullarda iyilik yapmanın yollarını bulmalıdır." "Kdusha" - 

kutsallık, "kof" - maymun (taklit). Mecazi anlamda "insandaki 

maymun" a ek olarak, "maymundaki adam değildir" de gereklidir - 

düşünmek ve aramak. "Kaf" - avuç içi - yaratma. 20 + 6 = 26 (dört 

harfli Kaf ve Vav isminin sayısı. 

2 Bahis - Çeşitlilik. Bria yaratımdır. Çelişkilerin uzlaşması . 



"Bracha" bir nimettir, başka bir anlamı da çarpmadır. Dünyanın 

yaratılışının başlangıcı "bereshit" - başlangıçta. Dualitenin sentezi 

anlamaktır . "Byte" - bir ev, ortak yaratım, ruh ve madde tohumu. 

20 Kaph - Enkarnasyon. "Kaf" - kürek, avuç içi. 20 \u003d 2 

"iyot" - 10 emrin somutlaşmış hali. Karşılaştırma ve değerlendirme. 

Doğru çözümü bulmak. "Keter" - taç, kraliyet iradesi. Belirli 

eylemler için zihin ve konuşma güçlerini kullanmak. 

200 Reish. "Reish" - baş, baş, başlangıç (Aramice). İçerik ve 

görünürlük arasındaki ilişki. "Rush" - kötü adam, kötülük, 

inançsızlık, dualizm, materyalizm ; "resha" - dünyaya inen kötülük, 

manevi etki. Dal. “Azer” bir yabancıdır, bir başka zıttır. "Echad" 

birdir. Eylemlerde pasiflik , gönül rahatlığı. Vicdan. 

3 Gimel. "Gesher" - köprü - bağlantı; "gamla" - dramatik. köprü. 

Sentez ve uyum. "Gmila" - olgunlaşma, amatör performansa ulaşma . 

"Cemal" - deve - dayanıklılık. "Yolda aç bir dilenciye rastlarsan ona 

bir parça balık verme, ona bir olta ver." 

30 Lamed. "Lmad" - öğrenin; "topal" - öğret. "Melamed bakar" 

harfinin şekli çoban boynuzudur. Üstü ruhsal bir gerçekliktir. 

“Lamed”, bilgiyi anlayan bir kalp olan “Lev Mevin Daat”ın 

kısaltmasıdır. Öğrenmek ruhu canlı tutar. Yön "ileri" dir. Tevrat'ın son 

harfi. Mükemmelliğe ulaşma "Malkut", "Aslan", Keter": krallık - 

kalp - taç = "melech" - Kral. Bilen, Tanrı'yı taçlandırır. 

300 lastik. "Yod", "Vav" ve "Zayn". Yaratan, veren ve sürdüren . 

"Şeker" - yalanlar, istikrarsızlık, boşluk. Dünya binasının "üç sütunu" 



. Gelişim. "Shalem" - bütün. Tüm yollar gelişmeye götürür. 

4 Dalet. “Sil” kapıdır, “dal” dilencidir, “ligmol” merhamet 

etmektir . Dünyanın dikey ve yatay yapısı . İyilik dünyayı yarattı. 

40 Meme - Olgunluk. Kademeli her şeyi kapsayan gelişme. 

Konsept, ruhun bedene girişi. Mim sudur. "Mem", "yud" ve "mem" - 

Kanun, Tevrat, Arınma. "Maamar" - konuşma + "mifal" - eylem. 

400 Tav. "Tav" - marka, işaret, mühür. Gerçekleşme, ruhun 

mükemmelliği. Krallık. "Malhut, emet" krallıktır, gerçektir. 

5 Gay (G - Ukraynaca gibi okur) - Dünyamızın yaratılması. Nefes 

verme, konuşma, yaratma gücü. Maneviyatın ifşası. Seçim 

özgürlüğü, ruhun güçlerinin dengesi, konuşma ve eylem. yer ve 

gökyüzünün kutuplaşması. Birlik çokluğa anlam verir. 

50 Nun - Yapı, biçim, anlayış. Pratik eylem. Ruhların kaynağı . 

üreme. "Nun" Aramicedir. balık. "Nafla" - düştü, düştü. "Düşenleri 

Allah ayakta tutar..." 

500 Kaf soffit - anlayış eksikliği maddi faaliyete dalar. Kölelik, 

paraboschenie dünya. Pozitif bir değer fiziksel emektir. 

6 Vav - Maddenin mükemmelliği. Yaratılışın mükemmelliği. 

"Vav" - kanca, bağlantı, birlik (gematria 13 - "echad" - bir). Maddi 

potansiyelin açıklanması. 

60 Samekh - Maddi dünyanın mükemmel bütünlüğü. Biçim. 

"Lismoh" - yalın, destek. Yüce, maddenin düşmesine izin vermez. 



"Mach" - cesareti kırılmış bir dilenci - zayıfları desteklemek bir 

emirdir. "Nun" (sonbahar) + "samech" (destek) = "taşındı" - bir 

mucize. Kadının yaratılışı bir taksimdir. Seçim özgürlüğü vardı, 

kötülük ortaya çıktı ve Şeytan (Samael) kötülüğü sınırlayan bir 

melekti. Karışıklık, çekicilik, cinsel enerji. "Klipot" gerçeği - 

dünyanın kabukları. "Masach" - bir perde, bir perde. "Kamus" - gizli. 

600 Mem soffit - kibir sularına "daldırma, boğulma". Zihnin 

maddi kaygılara, sınırlamalara, izolasyona daldırılması . Zor koşullar. 

Atalet, eylem ve düşüncelerin mekanikliği. 

7 Zayn - Maddi manevi. Merkezlilik. Cumartesi dinlenme. Her 

şeyin içsel özü. Kutsallık. "Zan" - tedarik etmek , yemek vermek. 

Konu yönetimi. Zain bir silahtır. Manevi ve maddi düzeyde savaşın. 

70 ay "Ain" - göz. Dahili ile harici kombinasyonu. "zain" + "yud" 

şeklinde yazılır. Üç boyutlu dünya. Birlikte dünyanın manevi ve 

maddi vizyonu. Algılamanın ve anlamanın 70 yolu. Dünyanın gerçek 

bilgisi. 

700 Nun sofit - kontrol eksikliğine yol açan yanlış anlama . 

"Toprağı Yutmak" Saçılma ve düzeltme. 

8 Şapka - Mucize. Doğaüstü gerçekliğin ötesinde. "Het" - günah; 

Seçme özgürlüğü. Egoizm ve idealizm, "kendine ait olmayan" 

gerçekliğin reddi. Düşme ve hapis. Egoizm olmadan - İlahi Olan'ın 

hayatta özgür görünümü . Yol vermesi gereken bir mucize. 

 



Tablo "İbrani Alfabesi". Bu alfabe eski ve modern dillerde 

kullanılmıştır, örneğin: Aramice, Karaite, Krymchak , İbranice, Yidiş, 

Ladino ve diğerleri ve ayrıca mistik Kabala sistemi tarafından teorik ve 

pratik ihtiyaçlar için yaygın olarak kullanılmaktadır. 

sıra _ 

mektup 

numaras

ı 

alfa 

vit'te 

mektup 

yazmak 
sayısal - 

bir 

mektubun 

numeroloji

k veya 

sayısal 

karşılığı 

sıra _ 

harf 

sayısı 

alfa 

mektup 

yazmak sayısal - bir 

mektubun 

numerolojik 

veya sayısal 

karşılığı 

mektup 

adı 

1 İLE 1    elif 

2 2 2    Beth 

3 A 3    Gimel 

4 7 4    Dalet 

5 BEN 5    O 

6 BEN 6    dalga 

7 T 7    Zain 

8 P 8    het 

9 13 9    tet 

10 S 10    İyot 

on 

bir 2 20 (on bir) 1 500 kafe 

12 B otuz    Lamed 

13  40 (13) A 600 mem 

14 1 50 (14) 1 700 Rahibe 



15 0 60    Sameh 

16 v 70    Ayın 

17 9 80 (17) ben 800 Pe 

18 22 90 (18) G 900 Padi 

19 Ö? 100    Kahve 

20 -1 200    Reş 

21  300    incik 

22 L 400    tava 

80 Pe. "Pe" ağızdır. Konuşma, dünyalar arasındaki aracıdır, 

insanın ayrımıdır. "Kaf" - yapılandırma + "iyot" - maneviyat. 

Doğaüstü mükemmellik . Oluşturma ve sıralama. "Pe" - ağız + "sah" 

- derler - kurtuluş ve Tora'yı almak. 

800 Pe safit — dünyanın gelişiminin sonsuz bir devamı, 

zamansızlık. dünyaların yaratılması. Ruhsal ışık. 

9 Tet - İyi. "Tov" iyidir. Yaratılışın yapısının tamamlanması. İnsan 

_ Titus kildir. bireysellik İyiliğin her yerde bulunması, evrensel 

biçim. Kaynak iyi ise sonuç da iyi olacaktır. Spiritüel vizyon 

mantığın üzerindedir. Alçakgönüllülük. Gizli, “kapalı” iyilik 

günahtır. "Şapka" - günah ve "iyot" - kutsallık arasındaki seçim 

kavşağı. "Get" - Gaon'a göre Vilna "gimel" den bir boşanma mektubu 

- sentez ve "tet", Kutsal Yazılarda bu kelime dışında birlikte geçmez. 

Bir rüyada görmek - mutluluk gülümseyecek. ("Bava Kama" 55 Babil 

Talmudu). 

90 Tzadi. "Tzadik" - doğru. "Zedek" - adalet. "Rahibe" - 



alçakgönüllülük + "iyot" - yaratılışın kaynağı. r'ye göre. Cook, 

"Tzedek" - çok yönlü ve sınırlı varlıklar olduğu için adalet gereklidir. 

"Tzad" - yan, sınır, kenar. İlahi kanun onların bir arada yaşamasını 

sağlar . bireysellik ve birlik. 

900 Tzadi sofit - doğrular için ödül. Sonsuz uyum. Gelecek 

dünya. Dünyanın ıslahı, "... bütün yürekler salih olur" 

(mezmurlardan). 

BÖLÜM 9 

, tüm dünyanın yapısının ve insan ruhunun şifrelendiği sayıdır . 

Numeroloji açısından analiz etmeye çalışalım. 

1.​ 108 sayısının genel anlamı 9'dur, bu ruhun sayısı, enerjinin 

yukarı doğru akışının sayısı, aspirasyon, dua ve konsantrasyon 

sayısıdır . Neye odaklanmak? Dünyamıza inen mucizevi yaratılış 

akışı (8) ve onun akılla anlaşılmayan kaynağı (100=1) hakkında Daha 

önce sekizden, birden ve onun maddi yansımasından - 100 

bahsetmiştik. Kalite (0) özel dikkat gerektirir. Bu, 9 sayısıyla ortak 

bir yanı olan bir sayıdır - hangi sayıya eklenirse eklenirlerse 

eklenmezler, sayının numerolojik toplamı değişmez. (0)'dan itibaren 

tüm yaratma süreci başlar. En yüksek tezahürü Bilinemez'dir. Tarif 

edilemeyen (Ain Sof Or). Sıfır, orijinal kutuplaşmanın kaynağıdır, 

Bir'in birincil dinamikleridir, sıfırdan önce hiçbir şey yoktur. Ama 

insanın kavrayabileceği hiçbir şey yoktur , çünkü orijinal Birlik'te 

yalnızca iki değil, hatta bir tek nesne vardır. Algılayacak kimse yok 

ve kimse yok. Bu durumda (Ainsof) Işık yoktur. Çünkü ışıksız boşluk 

yoktur. Boş alan yok. Ve sonra Tanrı yaratılış için yer açar 



(tzimtzum). Hareket olarak Işık olasılığı, özgürlük olasılığı ve 

iradenin ifadesi bu şekilde doğar. Sıfır, yalnızca bireysel zihinde var 

olan bir yanılsamadır . Ancak sıfır, en büyük olasılıktır. İyiliğin özü 

budur - "diğerinin olmasına izin vermek." (“Sana yapılmasını 

istemediğin şeyi sen de başkalarına yapma”). Bu, bereketin 

(çoğalmanın) başlangıcıdır . Sıfır, mistik bir boşluktur, karanlıkta 

gizlenmiş bir ışıktır, burası her şeyin içinde olduğu alandır. Sıfır, 

yaradılışın tacıdır (keter). Sıfır, 108 sayısının ortasıdır. Sağda 

(chesed) 8,  

2.​ yaratılışı besleyen akıştır - ihsan etme ("kah" - alma). Solda 

(gvura) bir birim var. Hukukun ölçüsü birlik ve bütünlük imkânıdır. 

İhsan etme ve birlik, mekanı yapılandırır ve ona anlam verir. Aynı 

bağlamda, Hristiyan sembolizmi farklı görünecektir: Alfa ve Omega ( 

petistera kelimesinin "801" gematria'sı - güvercin (Yunanca)) - 

sembol 801 - Bir'den alma. Bu gematria “samah”ın aynadaki 

yansımasıdır – kişi kendine güvendi, destek buldu. (Samekh - 

tasarım, moah - zihin; Mochin ile ilgili - beyinler - Chokmah, Bina, 

Daat (Habat) sembolü ). 

3.​ 108=27x4. Dokuz sayısının (ruh ve ruhsal potansiyeli) 13'e - 

hareket ve yaşam süreci, iradenin doğuşu - açıklanmasını temsil eder. 

Bu, Tanrı'nın dünyada 13 nitelikte tezahür etme sürecidir: Bir, Ebedi , 

Şefkatli, Merhametli, Dayanıklı, Cisimsiz, Sabit, Her Şeye Kadir, Her 

Şeye Gücü Yeten, Her Şeyi Bilen, Bilge, Kutsal ve Çok İyi. Bu, birey 

düzeyinde geri çekilmeye (Tzimtzum) benzer. Kişilik teslim olur (4 - 

Dalet), İlahi niteliklerin dört elementte, uzayın dört yanında 

tezahürüne kapı açar. Bir bakıma ruhun güçlerinin, zihnin güçlerinin 

bir genişlemesi, bir yayılımıdır (27). Bu , faaliyetin tüm alanlarında 

ve seviyelerinde tam bir özveridir (27=9+9+9). 4 , kalbin sayısı , 



alçakgönüllülüğün sayısıdır, "Ben" in her zaman sadece yarım 

olduğunu ve "biz" (8) sonsuz olduğunu gösterir. Burada kişisel alan 

kavramı ile karşı karşıyayız . (Mandala) 4 sadece açıklık ve 

cömertliği değil, aynı zamanda kişiliği, yaşam hücresinin 

bireyselliğini de gösterir . Her insan kendine has özellikleriyle ayrı 

bir dünyadır. Herkes benzersizdir, ancak herkesten ayrı değildir. 

İnsanlar emirle birleşir (“hok” - emir, reçete, gematria - 108). 27 

bilginin sayısıdır. Ancak irade sayısı da 4 - "36" ile bağlantılıdır. 

36=9x4, =108:3 — burada 4 arzu, 3 iradedir. İnsan, maddenin 

potansiyelini iradesiyle ortaya koyar (36=62). Arzu, eğer bilinçliyse, 

her zaman Yaratan'ın planına (108:2=54) tekabül edecek olan eyleme 

("54") yol açar. 

4.​ Dokuz, tüm sayı serisini içerir. İnsan ruhu her şeyi içerir ama 

her şeyi aşmaz. Bunun için 1 - Tanrı'dan (9 + 1 = 10) yoksundur. 

Bir insan dua ettiğinde ne olur? Çoğu zaman hiçbir şey olmaz . 

Neden? Dua samimiyetsiz olduğu veya şüphe içerdiği için 

niya. Gerçek dua, kişinin tüm ruhuyla 

Tanrı'ya hizmet etmesidir. Bazen ruhumuzun 

hiç istemediği ama sadece bir parçasının 

istediği şeyi isteriz. Ruhun etkinliği bilinçtir . 

Ortak bilgidir. Biliş süreci insan ve Yaradan 

için ortaktır. İnsan Tanrı'yı bilmek için çabalarken, Yaradan zaten her 

şeyi bilir. Bunu yapmak için, kişi hayatında Yüce'nin faaliyetine bir 

yer sağlamalıdır . Ne engel oluşturabilir? Aklın, iradenin ve arzunun 

ayrılığı . 108 - Yaratıcının iradesi ve 9 - ruh başlangıçta birbirine 

uyumlanmıştır (9x12=108 - özgür irade). Bu tavır ancak hür irade ile 



kendini gösterebilir . İrade (3), bilgiyi (2) eyleme (5) dönüştürür ve 

istek (4) varsa bütünlük (2+3+4=9) oluşur. Bu niteliklerin her biri 

Yaratan'ın iradesine (9=32=3+3+3) uyumlanmalıdır ve ardından arzu 

yerine getirilir. İnsanın iradesi eylem, konsantrasyon ve bunların 

dengesidir. 3 kalite sabitleme sayısıdır. Maddi olarak üç kez 

tekrarlandı . 3, konuşma sayısıdır, bu yüzden kelime çok önemlidir. 

Sözlerimiz bu dünyadaki tüm nitelikleri düzeltir. 

Akıl, hayatın mevcudiyetini belirleyen niteliktir. Akıl, yaratılan 

her şeyin doğasında vardır, ancak farklı bir ölçüde. Arzuların yerine 

getirilmesi de akıl gücüne bağlıdır . Bir taşın hareket etmemeyi 

seçecek , bir bitkiyi büyütüp besleyecek, bir hayvanın hissedecek 

kadar aklı vardır ama arzuları kendi türünün içgüdüleriyle sınırlıdır. 

İnsan ise insan olabilecek kadar zekaya sahiptir . Gelişimin bir 

sonraki aşaması topluluk olmaktır. Bu, zihnin, almak ve vermek için 

yalnız olmadığınızı anlayacak kadar güçlü olması gerektiği anlamına 

gelir. İnsanlar için bir topluluk olmak, kendin olmak demektir. Biz 

zaten bir topluluğuz ama bunun farkında değiliz çünkü yeterli 

nedenimiz yok. Ayrıca bir hayvanın insan olacak kadar zekası yoktur. 

Ruhun potansiyeli, pasif veya aktif ihsan etme yoluyla 

gerçekleştirilir . Yani yol vererek, örneğin yol vererek pasif olarak 

veririz. Hayır kurumlarına fon vererek, aktif olarak veriyoruz. 

İnsanlar neden bölünür ? Almak istiyorlar, vermiyorlar. Onlarda 

Yaradan'ın iradesi yerine getirilmez ve bu nedenle "toplum" bir yana, 

kendi içlerinde bölünmüşlerdir. Yapamadığımız için değil, 

istemediğimiz için başkalarını oldukları gibi kabul etmiyoruz . 

Bireysel irademiz Tanrı'nın iradesine aykırıdır. İradesi, nihai analize 



uygun olmayan emirlerde tezahür eder. Gözlemleniyorlar çünkü 

dünya böyle işliyor. Yaradan'ın İradesi böyledir . Elbette, kendi 

değişikliklerinizi yapmayı ve yapmayı deneyebilirsiniz. Sadece 

kendini kandırabilirsin. 

Zamanımızda dünya bize yalnız olmadığımızı, herkesin birbirine 

bağlı olduğunu hatırlatıyor. Hayat bize bunu yakın ve uzak birçok 

insanın ölümüyle hatırlatır. Bazı yazarlar, bir kişinin kendi hatası 

nedeniyle öldüğü fikrini ifade eder. Bazı günahlar işledi veya başka 

birinin günahının kurbanı oldu. Ama aynı zamanda yaşayan 

bireylerin her birinin günahı eşdeğerdir. İnsan ruhuyla ilgili ihlal 

oranları aynıdır. Soyguncu öldürdü, bilge kaba bir söz söyledi - onlar 

için sonuçlar aynı olacak. Sonuçta, ruh ne kadar güçlüyse, dünyada 

tezahür etmesi için o kadar az çaba gerekir. İnsanlar yanlış anlaşılma, 

dikkatsizlik, reddedilme, ortak bencilliğimiz yüzünden ölüyor. 

"Bencilliğini yenen Kutsal Toprakları bulmuştur, komşusunu seven 

Hakikati Tanrı'nın şehrinde iade etmiştir, diğerini kendisi gibi anlayan 

tapınağı yeniden inşa etmiştir" (A. Abulafiya). 

Bu yaratılmış dünyada insanın yolu yalnızdır. Ancak yalnızlık 

duygusu aynı zamanda farkındalık düzeyine de bağlıdır. Yalnızlığın 

en ilkel farkındalığı bile, en derin konsantrasyon kapasitesinin gizli 

bir ifadesidir . Tabii ki, bu yeteneğin hem olumlu hem de olumsuz bir 

ifadesi olabilir . Konsantrasyonun özü zihnin, yaşam gücünün 

toplanması ve formun yaratılmasıdır. Dikkatimizi neye odaklarsak, 

böyle bir form topluyoruz. Örneğin, farklı geleneklerde belirli 

hedeflerin gerçekleştirilmesi için odaklanılması önerilen herhangi bir 

sembol, bazı karmaşık enerji-bilgi süreçleriyle ilişkilidir ve birçok 



arketip düzeyine - bağlantılara sahiptir. Sembole odaklanarak tüm bu 

bağlantıları ve mekanizmaları çalıştırıyoruz. Semboller , bir dingile 

bağlı bir dilek gerçekleştiren tekerleğe benzetilebilir . Konsantre olan 

kişi bu çarkı döndürür. Ancak gerçek şu ki, farklı "tekerleklerin" ince 

planlarda farklı ağırlıkları vardır ve farklı hızlarda dönerler. Örneğin, 

insan duygularıyla ilişkilendirilen bir sembolün açılması nispeten 

kolaydır ve maddi değişikliklerle ilişkilendirilen bir sembolün 

açılması nispeten ağırdır. Alt dünyaların enerjilerini gevşetmek, 

sonuç olarak elde edilenden daha fazla enerji gerektirir. Melekler gibi 

bazı "tekerlekler" zaten dönüyor ve bu hareket kullanılabilir gibi 

görünüyordu. Ancak böyle bir "tekerleğin" gücü ve hızı tek kelimeyle 

inanılmaz. Yüksek enerjiyi manipüle etmek isteyen herkes 

reddedilecektir. İnsanın kullanabileceği enerjiler , insanların 

enerjileridir. Bir örnek, Doğu'daki öğretmenlere saygı gösterilmesidir. 

Daha sonra öğrenci, hizmet ve saygı yoluyla öğretmenin başarılarının 

"kasırgasına" bağlanan en büyük sonuçları, hatta bazen öğretmeninin 

elde ettiğinden daha fazlasını elde eder. 

Elbette akıl, irade ve arzu düzeyleri de bu sürece en yüksek 

konsantrasyonla dahil edilmelidir. Neye odaklanıp neye 

odaklanamayacağınızı bilmek çok önemlidir. Örneğin, bir kişi başka 

bir dünyadan belirli bir yaratığı çağırma ritüelini gerçekleştirir. 

Operatörün bildiği tek şey törenin nasıl yapılacağıdır. Eğer seviyesi, 

ruhsal bir dönme ekseni (samadhinin en yüksek hali) olabilecek kadar 

yüksekse, melekleri çağırabilir. Ancak bunun için bir ayine ihtiyacı 

olmayacak. Manevi etkileşim Yasasının kendisi onun yanında olacak 

ve gerekli tüm güçleri harekete geçirecektir. Manevî hakikate nisbetle 

mertebesi ve gayesi ilkel ise, “kesinlikle hür ve mümkün olan en kısa 



zamanda” kendisine borç verecek bir ruh veya başka bir varlığı 

çağırır ve “Faizi düşünme, her şeyi düşünme” der. karşılığını veririz”, 

“size her durumda yardımcı oluruz”, “ücretsiz hediyeler veririz” vb. 

Ne de olsa operatör, "Aynanın İçinden" ruhlarının ayna zamanına 

sahip olduğunu bilmiyor. Hayır, geleceğimizi işgal etmezler. Bir 

kişinin geçmişindeki gücü dürüstçe elinden alırlar ve onu gelecekte 

kendini gerçekleştirme olasılığından mahrum bırakırlar. Ve paramız 

karşılığında, varlıklarını sürdürmek için insan potansiyelinin sağlam 

bir yüzdesini kullanarak bize hediye olarak ücretsiz mucizeler 

veriyorlar. Güçlere yönelmek bazen insanı o kadar yorar ki, kişisel 

zamanının yapısını değiştirir. Bir sarmal içinde hızlanan zaman, 

insanı manevi dünyalara doğru yukarı taşır. Ancak güçlü dağılımla, 

bir halkanın yapısını (Samsara çarkı) alabilir veya hatta doğrusal hale 

gelebilir (intihar, delilik vakaları). Bu durumlarda kişi bir yalnızlık 

hali yaşar. "Ben herkese karşıyım, herkes bana karşı" durumu . Daha 

fazla konsantre olan ve onu düzelten kişi, diğer insanların 

gerçekliğini kabul etmeye başlar. Bunlar aracılığıyla, bazıları 

aktiviteyi motive eden, diğerleri destekleyen ve iten iki kutuplu 

güçler hayatına girer. Anlamlarını düşünmezsek, onları dost ve 

düşman, engel ve araç olarak algılarız . Bu, tersine bir tür yalnızlıktır: 

"Bu koca dünyada yalnız değilim." Konsantrasyon arttığında, kişi 

farklı kutupların dinamiklerini ve dengesini algılamaya başlar : iyi ve 

kötü , iç ve dış. Her şey Uyum, Denge ve Adalet ile dolu bir sistem 

olarak görülür. Tüm bilgiler kullanılabilir hale gelir. Bu, "dünya 

bende" veya "hepsi bende" yalnızlık halidir. Ve bir kişi için mevcut 

olan konsantrasyonun son aşamasında, deneyime dayalı olarak içsel 

ışığıyla baş başa kalır. Birlik onu doldurur, emer ama aynı zamanda 

vurgular. Bu "Her Şey"in yalnızlığıdır. 



Yolun bilgisi, orijinal Birliğin dengesine dayanmaktadır. Birçoğu 

hangisinin daha önemli olduğunu tartışıyor: otorite veya deneyim, 

edinilmiş bilgi veya üzerinde çalışılmış. İkisi de haklı. Tecrübe 

otoriteye dayanıyorsa, yol budur. Ama en önemli şey, ruhun yolunu 

takip etmek için kişinin Birliğin farkına varmasına, Tanrı'nın 

hayattaki varlığının Bilgisine , kendi içinde bir nimete ihtiyacı 

olmasıdır. O'nu sevme arzusu, manevi yoldaki basamakların ta 

kendisidir. Tüm tezahürlerinde bu dünyayla birçok bağlantı , eğer 

emirlerle kutsanırlarsa, bu manevi yoldur. 

Bir kişinin doğru kişisel deneyimi, onun hayatında Tanrı'nın 

gerçek varlığını fark etmesine yol açar. Bu aynı zamanda, 

yaşamlarına İlahi niteliklerin yansıdığı, ruhsal olarak yetkili 

insanların deneyimleri ile de doğrulanır . İyilik ve cömertlik, Allah'ın 

büyüklüğünün tecellileridir. Bu nedenle, kibar ve cömert bir insan 

büyüklük ve manevi bilgi edinir. Farkındalık ve akıllı yaratma, 

Allah'ın Gücünün ve kudretinin nitelikleridir. Kendini bu niteliklerle 

rezonansa sokmak, dünya üzerinde güç ve güç kazanır. Birlik, 

hakikat ve merhametin uyumu, Yaradan'ın dünya ile tüm 

etkileşimlerinde tecelli ettiği sarsılmaz ve çetin bir dengenin 

nitelikleridir . Bu nedenle, sarsılmaz inanç, yaralanmazlık ve gelişme 

olasılığı verir. Akılla idrak edilemeyen, bu dünyanın devinim ve 

sükuneti içinde mevcuttur. Ve böylece her büyük veya küçük hareket 

mantıklıdır. Özverilik, dünyamızın güzel bir hatırasıdır. İyiliklerin 

bencilliği sayesinde dünya var olur ve insanlığın yaşamında 

Yaradan'ın saltanatına kadar gelişir. Sevgisi böyle gösterilir. Büyük 

Aşkı , Küçüğüne inen, her zaman her birine ve her birine uyan. İnsan 

için umutsuz bir durum yoktur, çünkü ölü bile diriltilecektir . 



Sormadan bile, gerçekten ihtiyacımız olanı doğru zamanda alıyoruz. 

Kişi seviyesini kaybederse, ona tekrar yükselme, bütün olma, 

hatalardan ve engellerden kurtulma fırsatı verilir. Düşüş umutsuz 

görünse bile bu doğrudur. Sadece O'nun İradesinin şefi olmak, 

kendisi olmak gerekir. 

Kendin olmak, ruhunun gerçeklerini kabul etmek demektir. İnsan 

ruhu sınırlı bir hacim değil,  

belirli bir uzay ve zamanda Tanrı'nın suretinin ve benzerliğinin 

sonsuz ve benzersiz bir niteliğidir. Ruhun faaliyeti, Yaradan'ın 

dünyadaki ihtişamının bir tezahürüdür. İnsana idrak gücü verilmiştir . 

Doğru zihinsel aktivite yolunda, bu güç en yüksek sınırlarına ulaşır. 

her şeyi atmakla , hayatınızı manevi dünyanın kanunlarına uygun 

hale getirmekle başlar . O zaman kendimizi ve dünyayı düzeltebiliriz 

. Düzeltilmiş dünya, cehaleti ve hataları ortadan kaldıran manevi ışık 

için ideal bir kanaldır . Bir zamanlar akıl, irade ve arzular; ruh, ruh 

ve beden bir birlik, bütünlük durumuna gelir . Uzayda ve zamanda 

üretken hale gelirler . 

Bir kişinin Yasası üzerinde yoğunlaşması, herkesi ruhsal 

sürgünden kurtarır. Kanunu bilmek ve ona uymak, haksızları 

reddetmek ve doğru bir yaşam tarzını benimsemek, Tanrı'nın 

Krallığını daha da yakınlaştırır. Bir kişinin hayatını düzeltmek herkes 

için bir erdemdir. Davranışlarıyla dünyaya manevi bir ışık yayan bir 

kişi, Allah'ın herkese rahmetinin kaynağıdır. Bir kişinin ruhunun 

bütünlüğü ve davranışı birçok kişiyi kurtarır. Ve sonra kişi verir ve 

alır. Yaratandan alır ve herkese verir. 



Kişi hayatındaki manevi yere yol verir. HER ŞEY için şükran 

maneviyattır, gerçek görüş ve anlayışın kaynağıdır. Almak 

istediğimiz her şey zaten bize verilmiştir. 

Meditasyon. 

Bir kişinin iradesi konuşmasıyla bağlantılıdır. İradenin anlayışa ve 

anlayışın Yaradan'ın iradesine karşılık gelmesine izin verin. İnsanın 

sözü ve iradesi düşmanlıktan ve yalandan uzak olsun. Kötüler bizim 

irademizde ve sözlerimizde destek ve devamlılık bulmasın. Akıl 

herkesin içindeki güzelliği görsün. Tüm işlemler Kanuna uygun olsun 

, iç ve dış tüm engeller ortadan kaldırılsın. Tanrım, senin yardımını 

umuyoruz. İrademiz anlayışa, anlayış da inandığımız Yaratıcının 

iradesine karşılık gelsin . 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

800 

80 

8​ АБСОЛЮТНАЯ СИЛА 



 

G1 - KABUL 

\ 7 - SINIR 

17 \ HUKUK ZAMAN 

YAŞAM GÜCÜ 

ДУХОВНОЕ ЭНЕРГЕТИЧЕСКОЕ ИНФОРМАЦИОННОЕ 

НАСЫЩЕНИЕ МИРА 

ИНФОРМАЦИЯ 

ФОРМА 

ТРИ ЭНЕРГОПОТОКА ОТРАЖЕНИЕ НАПОЛНЕНИЕ 

ДУХОВНЫЙ ПЛАН 

9 

90 

900 

ВОСХОЖДЕНИЕ 

ПОЛУМЕСЯЦ 

ЭНЕРГИЯ 



 

1 - IŞIĞIN KABUL EDİLMESİ 

8 - Işığın İnişi 

4 YOLUN BİLGİSİ, DÜNYANIN SIRLARI - MUTLAK BİLGİ 



RUHUN MAKSİMUM BÜTÜNLÜĞÜ EVRİMİN SONU 

 

 

 

BENİMSEME 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

İNSAN 

DÜNYADA KUVVETLERİN KABULÜ VE 

DAĞILIMI 

I ​ T ​ 10- ZAMAN VE DÖNÜŞÜM 

R ​ R 100 19-1-HAFİF 

ID ​ 9-RUH 

4 SEVİNÇ 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 



I 2 BİLGİ VE GİZLEME 

O ​ 20 MIND 11 - SEÇME VE DEĞERLENDİRME 

E “I 200 YENİLENME, YAŞAM VE HAREKET 

1 ​ KURTULUŞ 

PİŞMANLIK 

 

 

 

 

 

 

YAŞAM ENERJİSİ AKIŞI​

 

/ 30 12 

NİYET 

ÖZGÜR İRADE 



e hayvanat bahçesi 

KRALLIK, DÜNYA ​

DOĞAL HUKUKU 

BAĞIMSIZLIK 

Cömertlik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



EYLEMDE KABUL 

22 ' VERA 

ADANMA, DEĞİŞİM 

13 - ZAMAN AKIŞININ VE BİLGİNİN KESİLMESİ, YENİ 

DOĞUM HİSSESİ, 

4 - TANRI'NIN KRALLIĞI 

MESİH'İN GELİŞİ 

DAHA YÜKSEK 

gMStsHO S'MO 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

2 “I 500 

J J 50 5)П 5 

 

7, , H GİBİ GİBİ ÇEKER 

, 4 ELEMENT YÜKSELTME 

W RUH İÇİN 

d RUHUN ELEMENTLERE GİRİŞİ 



3. TANRI'NIN HİZMETİNDE ADAMSIZLIK 

 

0 □ 600 

ОО60 



I 1 6 

/ C O \ KALİTELİ UYDU 

\ 1 / DOĞUM KARŞITI 

CH q GERÇEKLEŞTİRME VE 

1 E ANİMASYON HAYAT DENGESİ VE BİLİNÇ KANUNU 

6 BİRLİK, YARATICILIK, İLHAM, UYUM 

 

 

 

 

 

 

700 

70 

7 

/ -I D \ MATERYALİZM V 14'E YOL AÇIYOR / DÜŞÜŞE 



RUHUN İYİLEŞTİRİLMESİ, ARINMASI, ÜZÜLMESİ, ıslahı 

YARDIMCILAR VE ENGELLER NİYETİN UYGULANMASINA 

EŞİT YARDIMCIDIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 



 

 



 



 



 

 



 

 

 

MALHUTLAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

І^tooEnzh 



KHZFEÎE HZ'ye 

Ek 1 

Sirairya Ugonairan Shahar 

Kader belirtileri. sembolik büyünün 7 sırrı 

Bir insanın hayatı tüm tezahürlerinde semboliktir. Bu raporda 

kendimize / $Ж versek de vermesek de, etrafımızdaki dünyayı her 

zaman sembolik görüş camından algılarız. Düşünce, bazen son 

derece pratik, bazen duygusal olarak renkli bir semboldür. 

Düşünceleri, her cümlenin bir sembol olduğu, her bir kelimenin de 

bir sembol olduğu konuşma yoluyla iletebiliriz . Dahası, kelimeler 

genellikle anlam bakımından kendilerinden oluşan ifadelerden 

farklıdır. Ancak her ses kendi içinde semboliktir. Bazen bir kişinin 

konuşması, ses çatışması nedeniyle anlamı algılanamayacak şekilde 

inşa edilir. Ancak aynı şey farklı bir şekilde söylenirse dinleyicilerin 

konuşmaya karşı tutumu değişir. Örneğin, işitmemiz için alışılmadık 

çok sayıda ödünç alınan kelimenin konuşmadaki varlığı, genellikle 

konuşmanın gerçek anlamını maskelemek için kullanılan bilgileri 

anlaşılmaz hale getirir. Bazı kelimeler açıklıklarıyla olumlu bir tutum 

yaratır. Yani, "GERÇEK" kelimesi - "DOĞRU?" "EVET!". 

Birçok insan alametlere inanır. Bazen sadece bir alışkanlık, bazen 

de gizemli bir şeye duyulan özlem. Peki işaretler neden bu kadar sık 

gerçekleşiyor? Cevap, kelimenin kendisindedir - dikkat kelimesinden 

bir işaret - dikkat edin ve belirleyin. İşaretlerin sembolik anlamını 

analiz ederek, insanların kader dediği şeyin mekanizmasını 



anlayabiliriz (kader, bir şeyi yargılama sürecidir). 

Konuşmamızla aktarılan düşüncelere geri dönelim. Belirli bir 

zaman aralığında, düşünceler aynı yönde akar , sonra bunların yerini 

başka düşünceler alır ve bu böyle devam eder. Bazı düşüncelere sık 

sık geri döneriz, bazılarını tamamen unuturuz. Düşüncelerinizi 

dikkatlice dinler ve hayatınızda olup bitenlere yakından bakarsanız, 

ikisi arasında yadsınamaz bir bağlantı olduğunu göreceksiniz . Ya 

düşünceler gerçeği yaratır ya da gerçeklik düşünceleri yaratır. Ancak 

kesin olan bir şey var: DÜŞÜNCELER VE GERÇEKLER 

ARASINDA İLİŞKİLİDİR . Bu ikisinden birini değiştirerek diğerini 

de mutlaka değiştireceğiz. Ancak değişime yol açan bu eylemi 

gerçekleştirmek için öncelikle bir planın ortaya çıkması gerekir. Bu, 

düşüncenin eylem yoluyla gerçekliği etkilediği anlamına gelir. 

Öyleyse neden tüm düşünceler gerçeği değiştirmiyor? Bazı 

değişiklikleri fark etmediğimiz veya net bir etkiye sahip olmak için 

düşüncenin biraz güç kazanması gerektiği varsayılabilir. Ve bu gücü 

elde etmek için, belirli sayıda tekrar için bir düşünce "düşünmeniz" 

gerekir. Bir düşüncenin tekrarı zaman içinde ne kadar yoğunlaşırsa , 

o kadar çabuk maddi bir biçim alır. Düşünce ne kadar duygusalsa, o 

kadar güçlüdür, çünkü duygular, düşüncenin, düşünürün bedeninde 

zaten sabitlenmiş genel ruh hali ile rezonansının bir işaretidir . Bu, şu 

anda bilinen bazı pratik büyü yöntemlerinin başarısını açıklıyor . 

Düşüncelerin gerçekleşmesi için ikinci zorunlu koşul, bizi 

çevreleyen fenomenlerle uyumdur. Kendinizi bir şirkette rahat 

hissediyorsanız , o zaman bu sizin şirketinizdir, eğer birinin yanında 

kendinizi iyi hissediyorsanız, o zaman bu kişi hayattaki desteğiniz 



olabilir. Yaptığınız işi severseniz başarılı olursunuz. Bu nedenle 

duygularınıza inanarak uyumunuzu bulacaksınız. Ama bir kişinin 

sadece hazır olanı kullanabileceğini değil, aynı zamanda 

yaratabileceğini de hesaba katarsak, o zaman neden uyum 

yaratmıyoruz? Armoni kelimesini bir sembol olarak inceleyelim. 

Bununla ilişkili felsefi ve mitolojik anları gözden kaçırarak ve 

Yunanca köklerini dikkate alarak, bu kelimenin iyi (ölçülü) birlik 

veya iyi bir "ölçüde" birlik anlamına geldiği sonucuna varabiliriz. 

Slavlar arasında, dış, bilinmeyen - nav alanı ve iç, bilinen - gerçeklik 

alanı birleşti. Kural - tek bir yasa, değerlendirme ve yönetim. Hukuk 

objektif, tarafsız bir değerlendirmedir. Bu analizden, uyumumuzun 

değerlendirmelerimizin ne kadar meşru ve tarafsız olduğuna bağlı 

olduğu sonucu çıkar. Bir şeyi değerlendirmek için, genellikle toplum 

tarafından hazırlanmış, zaten mevcut olan yargıların yanından 

bakarız. Bu yargılar genellikle olumsuz, yargılayıcıdır . “Hava ne 

kadar kötü!” veya “Hükümet! Her şey kendi içinde sıralanıyor!” veya 

“Bizim zamanımızda insanlar vardı, şimdiki kabile gibi değil!”. 

Kendinizi dinleyin , düşüncelerinizi inceleyin ve bu kelimelerin 

uyandırdığı tepkiyi hissedin. Onlarla aynı fikirde olmadığınızda bir 

reddedilme duygusu olabilir veya kınama, öfke ve hatta övünme 

olabilir. Olumsuz duygular, düşüncenin kendisini kabul ettiğinizde 

bile, ruhsal doğanızla çelişkinin bir işaretidir. Hoşnutsuzluk ve 

kınama gösteren insanlara daha yakından bakın - hayatlarında 

dünyayla, başkalarıyla, kendi hayatlarıyla, kendileriyle sürekli bir 

mücadele vardır . Kendilerini gerçekten kabul etmedikleri için 

kendileriyle savaşırlar. Neden? İnsanlar kim olduklarının farkında 

değiller. Kendileri hakkındaki görüşleri hatalı ve olumsuz, "doğru 

değil" (Slavlar arasında - "çarpık evet"), doğamız değişmeden 



kalırken, olumlu - "evet". Bu , kişiliğimizin hareketleri de dahil 

olmak üzere sonsuz sayıda hareketten oluşan dünyanın bütünlüğü 

içinde kabulünün bir teyididir . 

Ama durmaya, tek bir dogmatik fikre tutunmaya değer ve 

hayatımıza kendini kandırma girer - yalan. "Bütün zenginler haydut, 

tüm esnaf hırsız, tüm Ruslar ayyaş, Almanlar bilgiç, Yahudiler cimri, 

Ukraynalılar hain, Polonyalılar kendini beğenmiş kibirli" vb . Bu 

standart etiketler sayesinde, aşağılık-bâtıllık insanları yönetir, bazen 

onları birbirine düşürür, bazen içeriden böler veya komşularının 

küçümseyici tavırlarıyla bir kişiyi öne çıkarır. 

Görünüşe göre kendimizin doğru olduğunu, Odin'in, Musa'nın, 

Rama'nın, İsa'nın ve Buda'nın insanlar olduğunu hatırlamamızın 

zamanı geldi. Bu dünyada bizimle birlikte birçok harika insanın 

yaşadığını hatırlamalıyız. 

Duyu organlarımız, enerji dalgalarını doğrudan algılayarak ve 

onları dalga impulsları şeklinde sinir hücrelerinde sürdürerek çalışır. 

Doğrudan benim algım, en saf haliyle gerçektir. İnsan düşünerek yeni 

bir gerçeklik yaratır. Ve eğer bu realite, bu mükemmel dünya 

hakkında zaten var olan doğru bilgilere göre yaratılırsa, o zaman kişi 

eylemleriyle her şeyin Yaratıcısına benzer hale gelir. Böylece ruhsal 

olarak Tanrı'ya yaklaşırız. 

Başkalarının bizim hakkımızda düşündüğü şey değiliz. Kendimiz 

hakkında düşünebildiğimiz gibi değiliz , Biz insanız ve insan bu 

hayatı düşünendir (kişi kafadır, akıldır, yaş hayatın zamanıdır). 



Doğu Padmasambhava'nın büyük öğretmeni şöyle dedi: 

"Görünüşte alçalmak , davranışta yükselmek." Tüm dinler, insanı 

kendi gerçeğiyle buluşturmanın, kendisine dönmenin yolları olarak 

değerlendirilebilir. Ve hepsi bu yola evrenselden - Tanrı kavramından 

veya Mutlak Gerçek'ten başlar. Kişisel gelişiminde, her insan, kendi 

İlahi doğasına davranışla karşılık gelmeye çalışarak, olduğu gibi 

kendine doğru gider . 

Tek doğru, yalnızca bir simge (sözlü veya görünür) olarak 

ayırmak imkansızdır. Bu , Mutlak Görüşün kaybına göre yön kaybına 

yol açabilir . "Fikir" için savaşan kendini ve başkalarını feda eder, 

kendi aletinin elinde alet olur . Çalışırken sürekli kendini sakatlayan 

bir köylüye Hacı Nasr Eddin'in "Sen çapa olarak mı çalışıyorsun, 

yoksa o sana mı çalışıyor?" Toplumsal bir fikrin kölesi olup dünyaya 

devrim ve iç savaş getirebilirsin, ulusal bir fikrin kölesi olup 

gururunun ve yalnızlığının acısını çekebilirsin . Parça parça alınan 

dini bir fikir bile putperestliğin köleliğine dönüşür. Bir kişi 

kendisinden daha az olana, doğası gereği doğal hiyerarşide 

kendisinden daha düşük olana taptığında, gelişiminin yerine 

alçalmayı koyar. Aynı Hajja Nasr Eddin şöyle derdi: “S... üzerine 

oturup dışkılayabildiğin için mi ibadet ediyorsun? HAYIR. Ama sana 

bu kadar kullanışlı bir cihaz veren Allah'a hamd etmelisin. 

Sembollerin uyumlu ve uyumsuz kiplerdeki işleyiş 

mekanizmasını ele aldığımıza göre , şimdi sembollerin kendilerine 

geri dönelim. 

İşin uygulanması için bilgi birikimi, şeylerin iç ilişkilerine göre 

gerçekleşir - benzer benzeri çeker. Böylece belirli miktarda veri , bir 



amaç, bir eylem ve eylemi sağlamanın (besleme) bir yolundan oluşan 

bir bilgi hücresinde birleştirilir . Bu hücrede yer alan düşünce 

formlarından biri bu noktalardan ikisiyle ilişkili olmalıdır. Minimum 

düşünce formu sayısı üçtür ve hedefin kendisinin formülasyonudur. 

Örneğin: 

Bilginin yayılması yoluyla toplumu uyumlu hale getirmek 

istiyorum ." 

Bireyin ve toplumun uyumu için gerekli bilgileri vermek ve 

almak istiyorum ." 

Amaç ve eylem: "Bilgilerin paylaşılabileceği bir grup 

oluşturuyorum." 

Beslenme ve aksiyon: "Benzer düşünen insanlar arıyorum." 

Bilgi hücresinin kendisinin sembolü, üstte dikey bir çizgi ve 

hedefe ulaşıldığını gösteren bir ok bulunan bir üçgen olabilir . 

Gerekli düşüncelerin ön formülasyonundan sonra dikkati böyle bir 

sembole yoğunlaştırmak, planı gerçekleştirmek için sihirli bir 

tekniktir. 

bilgi ile ilişkilendirilen bir şeydir . Sembol, bu bilgi hücresine 

girmek için kullanılan paroladır. Tanınmış semboller üzerine 

meditasyon, bir kişiye sınırsız bilgi olanakları açabilir. 

, zamirler), ilişkinin bilgisel yansıması - duygular (sıfat), 

oyunculuk (fiil), bağlantı (bağlaçlar), rehberlik (edatlar) olabilir . 

Ancak eylemlerin ve yönergelerin doğası her zaman tutum tarafından 



belirlenir. Bir ilişki olmadan, sembol etkin değildir. 

Daha önce de düşündüğümüz gibi, bir sembol hem doğrudan 

doğruya hem de çarpık bir yük taşıyabilir. Her şey ona karşı 

tutumumuza bağlı. Büyünün en büyük sırlarından biri budur. 

Anlamını biliyorsanız, bir sembol bir eylem aracı olabilir. Bir kişiyi 

bir bilgi hücresi ile temasa geçiren bilinçli veya bilinçsiz olarak 

algılanan bilgi, ya kişi üzerinde bir etki yaratır ya da başka 

fenomenler üzerinde etki olasılığı yaratır. Örneğin, bir Avrupalı 

sihirbaz bir Afrikalıya zarar vermeye çalışırsa, o zaman büyük 

olasılıkla hiçbir şey yapamayacaktır, çünkü kendisi (sihirbaz) için 

uğursuz bir yük taşıyan bu semboller , Afrikalı için ya nötr ya da 

pozitiftir. Afrikalı bir büyücü aynı şeyi bir Avrupalıya yaparsa, 

gerçekten zarar görebilir, çünkü Afrikalı büyücüler bilinçli olarak 

veya kurbanın bilinçaltı aracılığıyla ona niyetlerini bildirir. 

Bilinç düzeyinde kendimizi inançsızlıkla savunabilirsek, o zaman 

bilinçaltının güvenilirliği garanti edilemez. Bu nedenle, korunmanın 

en güvenilir yolları dua, daha güçlü ve daha uyumlu bir bilgi 

sistemiyle özdeşleşme, meditasyon veya bir egregora hitap etmektir. 

Böylece, meditatif daldırma sırasında zihin düşünceleri yakalamayı 

bırakır, onlarla iletişim kurmaz. Aynı zamanda kişi Küresel 

Gerçekliğe yaklaşır . Dua ederken kişi Tanrı ile doğrudan bir 

enerji-bilgi alışverişi ile temasa geçer ve her türlü olumsuzluk kesilir. 

Şamanlarda olduğu gibi doğanın gücüyle veya Tantriklerde olduğu 

gibi bir tanrısal nitelikle özdeşleştiğinde, bu bilgi yapılarının 

kapasitesi herhangi bir bozulmanınkinden daha büyük olduğu için 

kişi de yenilmez hale gelir . 



da güç olarak çoğu büyülü operasyondan üstündür . Bilgi 

yapısının hedefleri ne kadar kapsamlıysa, enerji hacmi de o kadar 

büyük olur. 

Bilginin işini dünyayla olan ilişkimiz belirlediğinden, kendimize 

ve dünyaya ilişkin zararlı ve yanlış olan her şeyi bir kenara attıktan 

sonra, tüm sosyal dünya düzenini çatışma olmadan değiştirebiliriz. 

Bir sembol üzerine meditasyon, mutlaka kabul edilebilir 

anlamların seçimini ve olumsuz olanların etkisiz ve gereksiz olarak 

reddedilmesini içermelidir. 

Örneğin "meşe" kelimesini ele alalım. Bir güç sembolü, pozitif bir 

donör ağaç, bir güç sembolü olabilir. Ve aptal bir insan anlamına 

gelebileceği gerçeği akıldan atılmalıdır. Olumlu nitelikler üzerine 

meditasyon yaparak, olumsuz olanları uzaklaştırırız. Pozitif kutsaldır 

çünkü onu Yaradan kendisi yaratır, O'nun uyumunu kendi içinde taşır. 

Sembolü temizledikten sonra, zihnimizi yanlış bilgi virüsüne karşı 

aşılarız. 

Hayatımızda neredeyse her şey bir sembol olabilir. Kelimeler ve 

kavramlar olabilir veya görüntüler olabilir. Çocuklukta duyulan bir 

peri masalından en azından bir karakter alın. Örneğin bir cadı. 

Zihnimizde kötülüğün kişileştirilmesidir ve onu tereddütsüz kabul 

ederiz . Ne de olsa, "Flint" masalında bir asker bir cadının kafasını 

kestiğinde veya bir cadı küreğe binip fırında yakıldığında kimse ona 

acımaz. Yaklaşık olarak aynı şekilde, şu anda politikacılar için 

düşmanın kim olduğuna bağlı olarak bize olumsuz "DÜŞMAN" imajı 



empoze ediliyor. Ancak bu, insanlara genç yaştan itibaren aşılanarak 

vicdanlarını yatıştırır ve saldırganlığı kışkırtır. "Cadı" kelimesinin 

"bil" + "ma" yani bilen anneden geldiği ve dişil olana karşı saygılı bir 

tavrı simgelediği gerçeğini düşünmeye değer . İnsanın gerçek 

düşmanının dünya hakkındaki çarpık fikirleri olduğu gerçeğini 

düşünmeye değer. 

Zararlı bilgiler, bir dönme çemberi olan gamalı haç gibi eski 

sembolleri bile kirletebilir. Değişimin, gücün ve adaletin döngüsel 

doğasının bir simgesiydi, ancak nedense faşizm fikriyle 

ilişkilendirildi. 

Kehanetlere inanmaya değer mi? Bu herkesin kendi 

belirleyebileceği bir şey. İç sembolik diliniz bazı işaretler içeriyorsa 

ve bu işaretler olumsuz bir yük taşımıyorsa (her ne kadar uyarı 

işaretleri varsaysak da), o zaman onlara inanabilirsiniz. Bir koşul, bu 

işaretler sisteminin bireyselliğidir. Farklı şeyler, farklı insanlar için 

farklı şeyler ifade eder . En az üç kez benzer olaylarla ilişkilendirilen 

şeyleri not edin . Ve ancak o zaman hafife alınabilir. 

Ek 2 

Mutlu Ugonashchan Shahar 

Vaftiz ve inisiyasyonun sembolizmi 

Meşhur bir masalda şöyle bir parça vardır: Yayaig taşının 

yanına bir kahraman gelir ve üzerinde şöyle yazar: “Sola gidersen 

atını kaybedersin, sağa gidersen zengin olursun , ve düz gidersen, 



kafanı kaybedersin.” Görünüşe göre zeki bir insan kayıplara 

uğramamak için sağa giderdi. Ama İvanımız dümdüz ilerliyor ve yol 

boyunca tüm düşmanları yeniyor, tüm engelleri aşıyor. Ve sonunda, 

kahraman kazanan olur, başkalarını kurtarır ve kendisi de hak ettiği 

bir ödülü alır. Elbette bunu "fantezi" tarzında bir macera hikayesi 

olarak ele alabilirsiniz, ancak akla yalnızca halk bilgeliği gelir: "Bir 

peri masalı yalandır, ama içinde bir ipucu vardır ...". 

Ama bu masal neyi ima ediyor? Belki eski bir büyücü ya da 

hikaye anlatıcı bu soruyu cevaplayabilir. Ya da o yol ayrımında 

bulunmuş bir kişi tarafından cevaplanabilir. Ve kavşak kolay değil ... 

Eski zamanlarda kavşaklarda tabelalar vardı. Hepsinin üzerinde 

bir şeyler yazmıyordu. Ancak böyle bir taşın farklı zamanlarda 

yaptığı gölgeden yönü bulmak mümkündü. Taş daha çok arazide basit 

bir yönlendirme olarak değil, bir kişiye seçim özgürlüğünü , bu 

seçimin doğru olması gerektiğini hatırlatan bir işlev gördü. Daha 

sonra kavşaklardaki taşların yerini yol kavşakları aldı. 

Bir kişinin doğru seçimi yapmasına izin veren bir iç eksen olan 

dünyanın kişisel merkezinin bir sembolü olarak yere bir taş kazık 

çakıldı. DOĞRU - kişinin tam olarak gerçekleştiremediği ve kontrol 

edemediği dış, DONANMA, dış enerjiler ve unsurlar dünyası ile 

kişinin usta olduğu REVEAL-bilinç dünyası arasında bir denge. Ne 

de olsa GERÇEK, zihin insanın özüdür. GERÇEK kelimesi I ve B 

olarak ayrıştırılır - bu "Ben bedendeyim", "Ben tezahür içindeyim". 

Farkında olduğumuz şey bizim için gerçektir ama farkında 

olmadığımız şeyin yok olduğu söylenemez. Ve YENİ bir şeyle 

karşılaştığımızda bu bizi korkutur çünkü ona karşı nasıl 



davranacağımızı ve onu nasıl tanıyacağımızı bilmiyoruz. 

Bu sorunun cevabı taşa yazılmıştır. Sola doğru dışarı, dışarıya 

doğru demektir . "Sola" yürüyen, sonunda bunun bedelini ödemek 

zorunda kalacak. Ve "atımızla" öderiz, sadece dış dünyanın liderliğini 

takip etmeliyiz. Dışa kapılıp, kontrolü, ihtiyacımız olan yönde 

hareket etme yeteneğimizi kaybederiz ve sadece zaman kaybederiz. 

Ayrıca ruhumuzun hayati ilkesini de kaybederiz, onsuz bedende var 

olmamız imkansızdır. Ve bir insan vücudunu kaybettiğinde ne olur, 

herkes bilir ... 

"Sağa gidersen zengin olursun." Kim haklı zengindir, tersi değil. 

Ve bunun nedeni, bir kişinin iç yasasını takip etmesidir. Zenginlik 

kelimesi Tanrı kelimesinden gelir. Burada "tanrılar" değil, Tanrı 

olduğu belirtilmelidir. Zengin olmak istiyorsan - tek bir şeye 

odaklanabilmek. Benzeterek: kavşakta bir taş - bir gerçek, diğeri 

değil. Aksi takdirde "sola gidersen atını kaybedersin." Dış "tanrılar" 

varlığımıza ve bilincimize yabancı enerjilerdir. Sadece iç dünyamızın 

bir parçası olmazlarsa dikkati dağıtabilirler. Ama o zaman bunlar 

artık tanrılar değil, Doğu'da genellikle "siddhis" olarak adlandırılan 

olasılıklardır. Bir insan dışarıdaki tanrılarla buluşursa ya onlarla 

savaşa girer ve yeni yetenekler kazanır ya da teslim olur ve sonra bu 

enerji onun gücünü ve hayatını elinden alır. Bir kişi, eski büyücüler 

ve şamanların yaptığı gibi kendi içinde yetenekler keşfettiyse, Perun'a 

veya Veles'e tapmadı, ancak kendisi onlar veya başka bir tanrı oldu. 

Bir insan buna nasıl gelebilir? "Düz gidersen, kafanı 

kaybedersin." Yeni yeteneklerde ustalaşmak, onları GERÇEĞİNİZE 

tanıtmak için, iç diyaloğu kapatabilmeniz, Sessizliğe dalabilmeniz 



gerekir. Düşünmeyi ancak konsantre olarak , "düz ilerleyerek" 

durdurabilirsiniz. 

GERÇEKLİK ile NAVYA arasındaki bu sınır durumuna girmenin 

nedeni genellikle bozulan dengeyi - DOĞRU - yeniden sağlama 

arzusudur. 

Dünyanın kutsal merkezinde, ruhsal merkezimizi belirleyen kutsal 

taşın yanındaki yol ayrımında, Tek Güç ile, TANRI ile uğraşıyoruz. 

Slav runik yazıyla yazılmış TANRI kelimesini analiz edersek , şunu 

elde ederiz: ilk rune "Bereginya" - iç dünya, kader, koruma, ikinci 

rune "Destek", "Sütun" - kazık ve kazık, üçüncü rune "İhtiyaç" - nav, 

kaçınılmazlık . 

Aynı kelimeyi İskandinav rünlerinde yazarsak, o zaman aynı 

anlama gelir: yaşam ve gereklilik arasındaki denge birliği. Bu birlik 

"KOLA" yasasına, yani eksen ve dikliğe dayanmaktadır. Farkındalık 

yasası ve dış ile iç arasındaki seçim özgürlüğüdür. Ve ne 

seçeceğimizi, taşın üzerinde yazılanlardan biliyoruz. 

Kavşak, uzayın dört yönünün bir simgesidir. Güçlü , ulaşılmaz ve 

sert Kuzey; gözlemci, kurnaz ve oyuncu Doğu; cömert, kendiliğinden 

ve neşeli Güney; yalnız, ketum ve konsantre Batı, yol ayrımında 

buluşuyor. İnsan bir vasıftan birini kaybettiğinde, kaybettiğini 

yenilemek ya da yenisini kazanmak için bir tercih yol ayrımına gelir. 

Şu anda hangi kalitenin atılması gerektiği, hangisinin sığınak olarak 

kullanılabileceği seçiminize bağlıdır . Ana noktalar size iki kabul 

edilebilir ve iki kabul edilemez nitelik söyleyecektir. 



Yatay haç bazen bir ayraç veya gamalı haç olarak çizilir. Gamalı 

haçın Cennet'in merkezindeki bir kaynaktan akan dört nehri temsil 

ettiği söylenir . Veya sağa veya sola dönen bir girdaptır. 

Kasırga sağa (saat yönünde) döndüğünde, enerji yukarıdan 

aşağıya doğru gider ve Yaratılış gerçekleşir ve dünya, her olgunun 

içsel özüne uygun olarak ilahi düzen ve hikmet enerjisiyle beslenir. 

Girdap sola döndüğünde, yaradılışın tüm seviyeleri Yaratan'a, 

gökyüzüne, özgürlüğe (enerji yükselir) doğru çabalama 

potansiyellerini harekete geçirir. Dünyevi gücün, unsurların, 

öngörülemezliğin enerjisi yalnızca kişisel güçle - göksel düzen ve 

bilgelikle uyumun gücüyle - dizginlenebilir. 

, dikey haçın inisiyatif sembolizminde gösterilir . Dikey haç, 

kollarını yanlara açan bir kişiye benziyor (eski günlerde kutsama 

yaptıkları bir hareket). Bu, inisiyasyona giden yolda bir ipucudur: Bir 

kutsama , iyi bir söz, yasanın bir sözü, iyilik için söylenen bir söz. 

Haç, "yukarıda olduğu gibi aşağıda da" ilkesini tasvir eder. Bu, bir 

kişinin doğuştan gelen niteliklerinin farkına varması ve onlara hakim 

olmak için kendisini güçlü enerjiler dünyasına yansıtması ilkesidir. 

Böylece, inisiyasyonun üç düzeyine sahibiz: göksel farkındalık 

düzeyi, insani güç düzeyi ve dünyevi güç düzeyi. 

İskandinav büyücüler onları sihirli kelimenin üç rünüyle 

tanımladılar . Biri diğerinin üzerine üç inisiyasyonu simgeleyen üç 

haç yerleştirmek mümkündür ve ardından eski sembolü - " 

Perophant'ın Haçı" alacağız . Dikey çizgisi bilinçtir, iç çekirdektir. 

İnisiyasyona giren bir kişi odaklanmalı ve yasaya bağlı olmalıdır. 



Bazı inisiyasyonlarda bu, asanın verilmesi ve alınmasıyla sembolize 

edildi. Daha sonra kişi, inisiyasyon töreninde ateş, bir fener veya 

başka bir ışık kaynağı ile sembolize edilen yukarıdan bir bilgi ışını 

alır. Ve gerçek hayatta, bir kişiye içgörü ancak konsantrasyon ve bilgi 

onun içinde buluşursa gelebilir. İçgörünün gerçek canlılığı, niyetlerin 

ne kadar iyi olduğuna göre belirlenir. 

Hierophant's Cross'un yatay çizgileri üç kutsamayı sembolize eder 

: göksel yasanın kutsaması ve yasanın kaynağı olarak Yaratıcı Tanrı; 

ilahi bilinç akışının bir şefi olarak kişinin kendisinin kutsaması ; ve 

Yaradan'ın gücünün ve ihtişamının bir tezahürü olarak çevredeki 

alanın kutsaması. İnisiye aynı zamanda ilkelerinin dokunulmazlığını, 

bağımsızlığını ve Birliğe bağlılığını beyan eder. 

İlk kutsama, üstünde bir ilmik (daire) bulunan Mısır haçı ile ayrı 

ayrı sembolize edilir. Daire, Yaratıcıyı veya Bilinmeyeni sembolize 

eder. Ve aynı zamanda girdabı sembolize ediyor - özgürlük ve hukuk 

bir arada. Sonra bu seviye, olduğu gibi, özgürlük ve hukukun insan 

bilincine aşılandığı, kişinin kendisini kozmik bir varlık olarak idrak 

ettiği, sonra kişi bir yol ayrımına gelip dünyaya düzen ve bilinç 

getirdiği bir kişi düzeyine iner. enerjilerin. İnsan , kutsal ile dünyevi, 

göreceli ve mutlak olanı tek Bir Birlik içinde birleştiren bir köprü 

haline gelir . 

İnisiyasyon almak isteyen bir kişi şunları bilmelidir: 

-​ bu yolu ancak kendisi yürüyebilir; 

-​kişi ancak içsel ve En Yüksek yasanın emirlerini yerine getirerek 

efendi olur ve bir an önce sonuca ulaşmaya çalışarak kişi bunun 



bedelini özgürlük ve yaşamla öder; 

-​dünyevi birlik gerçekleştirilebilir ; 

-​ varsayımlara değil, yalnızca konsantrasyon hedeflere 

götürür; 

-​sadece bir lütuf uyum ve güç verir ve bir lanet, alay, küfür daha 

önce elde edilen her şeyi yok eder; 

Bu nedenle, cesur ve nazik insanlar, bu hayatta daha fazlasını 

başarmaya cesaret ederler. Hayat harekettir, durmak ise hiçbir yere 

varmayan yoldur. 

Ek 3 

Sshaschya '/Gonaschan Shahara 

Mistik enerjilerin rezonansı 

Dünyanın farklı algı modelleri vardır: örneğin, bir VjŞşS kişisi 

her şeyi yalnızca ilgi alanları ve hedefleriyle ilgili olarak algılar , 

diğeri, açıkça formüle edilmiş bir hedefi olmadan, diğer insanların 

etkilerinden oluşan bir ağa karışır. Sürekli olarak rüyalara veya 

hatıralara dalmış insanlar var ve bazıları gerçekle tüm bağlarını 

kaybedecek kadar fanteziye dalmış durumda . 

Bazı dünya görüşleri topluma ve bilime yön vermiş ya da 

geçmişte yol açmıştır. Tarihsel olarak, başlangıçta, konuşmanın 

ortaya çıkmasıyla birlikte, dünya algısının ilk modeli ortaya çıktı - 

çevreleyen dünyanın her nesnesine bir isim verilen ilkel bir sembolik 

model. Sembolik model daha sonra genişledi ve dini ve metafizik bir 



vizyona dönüşene kadar daha karmaşık hale geldi. Bilim ve din 

arasındaki çelişkilerin ortaya çıkmasıyla önce matematiksel, ardından 

fiziksel-mekanik bir model geliştirildi . Zamanımızda fizik, metafizik 

görüşlere geri dönerek kendisini aştı (en azından görelilik teorisini 

veya burulma alanı teorisini alın). Dünya görüşünün rezonans 

modeli, önceki tüm modellerin bir sentezidir, ancak metafizik görüşe 

en yakın olanıdır. 

Hem kişisel hem de bilimsel vizyonunun kalbinde onun 

psikolojisi yatıyor. Herhangi bir model öncelikle özneldir ve 

vizyonları yapan kişiye bağlıdır . Dünya algımızın nesnelliği 

şimdiden sorgulanabilir çünkü şimdiki anı değil, birkaç dakika, bazen 

saatler ve yıllar (güneş, yıldızlar) olanların izlerini algılıyoruz. Ve her 

birimiz bilgiyi kendi bakış açısından algılarız, algımız daha önce 

meydana gelen tüm olaylardan doğrudan veya dolaylı olarak 

etkilenir. 

Aynı zamanda, her bir dünya algısı modelinin herhangi bir 

faaliyet alanında tutarlı olduğu ortaya çıkıyor, her biri kendi 

sonuçlarını getiriyor ve diğer modellerin gelişimini etkiliyor. Bundan, 

gerçekliğimizi vizyonumuzla kendimizin belirlediğimiz mantıksal 

sonucu gelir. Ve sonra bizim için en rasyonel olarak uygulanabilir 

vizyon modeli sorusuyla karşı karşıyayız. Zamanımızdaki insanlarla 

ilgili tüm çalışmalar buna iniyor. 

Tarihsel olarak, rezonans modeli yeni değildir. Rezonans , birçok 

Doğu metafizik okulunun ve gelişim sisteminin temel 

kavramlarından biridir ve birçok Batı mistik öğretisinin (hermetizm) 

yanı sıra. 



Doğu'nun ruhsal ve enerjisel gelişim sistemlerini uygulamadaki 

deneyimine dayanarak ve Öğretmenlerinin tavsiyeleri ve yardımları 

sayesinde yapılmıştır. 

Algımız nedir? Mümkün olan tüm enerjinin boşluk biçiminde 

potansiyel bir durumda olduğu bir mutlak dinlenme durumu 

olduğunu hayal edin . Bu potansiyeli harekete geçirme sürecine bilinç 

diyoruz. Ve işte bilincin ilk dürtüsü geliyor. Ondan önce zaman 

yoktu, ondan önce boşluk yoktu çünkü zaman hareketin kendisidir ve 

uzay daha sonra, zaman birçok biçime sıkıştırıldığında ortaya çıkar. 

Böylece: ZAMAN-UZAY, SONSUZ HUZUR DURUMUNUN 

POTANSİYELİNDEN KAYNAKLANAN EVRENSEL, 

SÖZLENMEZ BİR BİLİNÇ HAREKETİDİR. 

Enerji tekrar dinlenme durumuna dönme eğilimindedir, buna "0 

durumu" diyelim, ancak bilincin ilk dürtüsü zaten mevcut ve 

korunduğu için , gücü geri dönme arzusunun gücüne eklenir . Sonuç 

olarak, enerji dinlenme halinde donmaz, ancak bir sonraki bobine 

geçer. Bu süreç tekrar tekrar tekrarlanarak enerjinin katmanlaşmasına 

ve sıkıştırılmasına neden olur. 

Böylece bilinç, daha yoğun bir bilgi yapısına, yani ışığa dönüşür . 

Işık, alanı formlarla doldurur ve fiziksel ortamın dalgalanma 

düzeyine yoğunlaşır - bilinçle temas halinde konuşmaya dönüşen ses. 

İlk Söz düşüncesi, enerjiyi ışık ve ses hallerinden kaynaklarına - 

Mutlak barış ve dengeye - döndürme girişimidir. Ancak zaten bir 

yaratma dürtüsü vardır ve bu çeşitli biçimlerde sabitlenmiştir. 



Dinlerin çok doğru bir şekilde Yaratılış olarak adlandırdıkları bu 

süreç, sonsuza kadar devam etmekte ve sürekli ilerlemektedir. Bu 

şematik olarak sonsuzluk işaretinin bir çizimi olarak gösterilebilir. 

Bu süreçte aşağıdaki kavramlar ayırt edilebilir: 

Bilinç, enerjiyi sıkıştırma ve yeni nesneleri izole etme sürecidir. 

Ruh - orijinal mükemmel uyum durumuna geri dönme arzusu. 

, potansiyel ve dinamik hallerinde mükemmel bir denge içinde 

bilinç ve ruhu içeren tüm olası enerji ve bilginin durumudur . 

Zaman, bilincin orijinal ince hareketidir. 

Uzay, zamanın yoğunlaştırılmış şeklidir. 

birlik arasındaki denge tarafından belirlenen kendi dalgalanma 

aralığı vardır . Bu aralığın sınırlarını koruma mekanizması, evrenin 

gelişiminin gerekli görevlerini yerine getirmek için bilinç yaşamının 

tek bir biçimde korunmasını sağlar. Bu "ekran", aşırı enerji 

darbelerinin içeri akışını ve bunun dışarıya dönüşünü kısıtlar. 

"Ekran"a "ben", öz bilincimize "ego" diyoruz. 

Bilincimiz "ekranda" aşırı sabitlenirse, enerjimiz aşırı yoğunlaşır 

ve kendi denge durumumuzla ve aynı zamanda bilinç ve ruhun 

dinamik dengesinin Mutlak süreci ile uyumsuzluğa girer. Ayrı 

varoluşun yanıltıcı hali bu şekilde ortaya çıkar . Bu durumda, ruhun 

birleştirici gücünden mahrum kalan ve kaynağından kopan bilinç, 

atalet içinde katmanlaşır, küçük kıvılcımlara bölünür ve gücünü 



kaybeder. Acı çekme dediğimiz şey budur. 

Böyle bir sürecin başlangıcı "ekran" tarafından bir tehdit olarak 

algılanır. Ve bu tehdidi kendisi yarattığı için, "ekran" kendini yok 

etme sürecini başlatır ve tamamen bilinç akışına enerji verir. Buna 

ölüm diyoruz. 

Bu, acı çekmenin ve ölümün nedeninin, bilincin kendini 

korumaya , hayata tutunmaya saplanmasında yattığı anlamına gelir! 

Uzay ve zaman. 

Toplumumuz "dünyanın sonu" beklentisiyle yaşıyor, korkuya, 

kendini koruma içgüdüsüne yöneliyor. Bunun nedeni, bireylerin 

orijinal sosyal yöneliminin bu olmasıdır. Ego takıntılı ve nispeten 

güçlü kişilikler, kendi değer kavramlarını tanımlar ve başkalarına 

empoze eder. Ve bu değerlerin kendileri, daha zayıf sosyal birimlerin 

bilincine boyun eğdiriyor. 

Korku, güç arzusunu besler. Güç, egoya göre güvenliği garanti 

eder, hatta çelişkiler ve çatışmalar artar. Açgözlülük, aynı korkuyu 

güç arzusu ve zevk tutkusuyla birleştirir. Bütün bunlar kişiyi daha 

savunmasız hale getirir ve enerjiyi karşıt katmanlara ayırır: kişi bir 

şey düşünür, başka bir şey söyler, üçüncüsünü yapar. O, içeriden 

kopuk, sosyal etkilerle dışarıdan zincirlenmiş durumda. 

Başlangıçta ruhsal mükemmelliğe yönelmiş dinler bile bu etkilere 

tabidir. Bu da onları toplumsal baskı mekanizmasının bir parçası 

yapar . 



Ancak ayrı bir insan kişiliği ile her şey farklıdır. Bir insan, bir 

grup insanın aksine, özgür iradeye, özgür olma özgürlüğüne sahiptir. 

Olanların gerçek anlamının farkında olan güçlü bir kişilik, yalnızca 

toplumun ezici etkisinden kurtulmakla kalmaz, aynı zamanda onu 

daha iyiye doğru değiştirir. İlk başta, geçmişin güçlü kişiliklerine 

odaklanabilirsiniz. Bu, kişinin kendi yeniden yönelimi için destek 

sağlar. Dinler aynı zamanda insana geleceğe güven verir . Ve ancak 

ruhsal olgunluğa ulaştıktan sonra kişi kendini şimdiki anla uyum 

içinde hisseder. 

Mekanın uyumu, sosyal mekan da dahil olmak üzere, bireyin 

bilinci ve manevi özlemleri arasında içsel bir uyum sağlanması 

koşuluyla sağlanır, çünkü mekanı yaratan bireydir. Dünyayı görmeye 

alıştığımız gibi görürüz ve bu alışkanlık, sosyal çevrenin 

üzerimizdeki etkisinin bir sonucudur. Zoraki geleneklerin etkisi 

altında , çocukluğumuzun saf vizyonunu kaybederiz. SİZİN yolunuza 

geri dönmek için, bu etkiler tanımlanmalı ve atılmalıdır . 

Yüzeysel bir zaman algısıyla geçmiş geleceği, efsanevi bir 

yılanın kuyruğu gibi yer. Şimdiki anı bilmeye çalıştığımızda hiçbir 

şey bulamıyoruz. Manevi vizyona başvurarak, genellikle zamanın 

sınırlarının ötesine geçeriz. Manevi alemde zaman çok görecelidir . 

Zamanı bilinç-ruh hareketi olarak anlarsak, o zaman Kaynağı orijinal 

durağanlıkta, zamanın dışındadır. Buradan şimdiki zamanın olmadığı 

sonucuna varabiliriz. Bu, içinde sabit olan hiçbir şeyin doğru 

olamayacağı anlamına gelir. Zaman bu kadar geçiciyse, madde nasıl 

kalıcı olabilir? Ve eğer yapamıyorsa, o zaman sabit özellikler 

vermeye, etiketlemeye değer mi? 



Oysa zaman gerçektir ve bize uzayda varoluş sağlar . Bir kişinin 

bilinci, kaynağına yakınsa, ilk doğası gereği, kişi maddi dünyada 

yaratılışın belirleyici faktörü haline gelir. Böyle bir halde ona verilen 

isimler bile maddeye bir hareket emri oluyor. Bilinç geçmişe, 

fantezilere ve geleceğe dair şüphelere dalmışsa veya 

değerlendirmeyle meşgulse, maddi dünyanın etkileri onu hareket 

ettirir. 

Enerjinin varoluşsal tezahürü ile bağlantılı olarak sinir sisteminin 

çalışması örneğini kullanarak zamanın göreliliğini düşünmek faydalı 

olacaktır . Beynin sol yarım küresi, mantıksal bilgilerin - geçmişin 

deneyiminin - işlenmesiyle meşgulken, sağ yarım küre geleceğin 

projeksiyonlarını yaratır. Vücudumuzda bu kendini çapraz olarak 

gösterir: sağ yarımküre vücudun sol tarafında, sol - vücudun sağ 

tarafında kendini gösterir. Bu nedenle, vücut seviyesinde zamanın 

hareketi sağdan sola yansıtılır. İç dünyamızda ise zaman sağ 

yarıküreden sola yani gelecekten geçmişe doğru hareket eder. Bu 

fenomen, rüyalar çalışmasında keşfedildi. Rüyaları "sondan" 

izliyoruz ama onları düzenli bir olaylar zinciri olarak algılıyoruz. 

Herhangi bir enerji hareketinin belirli bir bilinç durumuna karşılık 

gelmesi gerektiğinden, geleceğin geçmişi belirlediği bir ruh hali 

olduğu varsayılabilir. Ve rüyalarımız bize bu durumu anlamanın 

anahtarını verebilir. Rüya anlayışımızı kullanırsak, bir zaman 

makinemiz hazır! 

Şimdi ruhsal olarak farkında olan bütün insanlardan oluşan bir 

toplum hayal edin. Hayal gücünüzün sınırsız olmasına izin verin , 

çünkü böyle bir toplumda insanların olasılıklarının sınırı 



olmayacaktır . Ayrıca manevi bilinç, tüm başarıların yalnızca olumlu 

olacağının garantisidir. 

Bir kişi alanın belirli özelliklerine sahiptir, diğer kişi başka 

özelliklere sahiptir. İletişim sürecinde, bu insanlar her ikisi için de 

alanın ortalama güç parametrelerine gelirler. Bilgi özellikleri yalnızca 

niyet yoluyla değişir. Bir kişide bilgi ruh hali diğerinden daha net bir 

yapıya sahiptir. Bilgi yapılarının netliği ve merkeziliği, canlılığı 

belirli bir seviyede biriktirme ve koruma becerisini belirler. Bir fikre 

bağlı olan ve bu fikre ilişkin açık ve derin fikirleri olan kişi, güçlü, 

karizmatik bir enerjiye sahiptir ve liderdir. 

yapısını kopyalayarak bilgi alanına uyum sağlayacaktır . Güç 

açısından bakıldığında, lider her zaman çevresiyle ilgili olarak bir 

enerji bağışçısıdır. 

Eğer gerçek bir liderseniz, o zaman sizin huzurunuzda alan sizin 

düşünce ve isteklerinize göre düzenlenecektir. Buna, dağları yerinden 

oynatabilen gerçek bir İnanç denilebilir . Arzularınızın boşluk 

tarafından yerine getirilmesi, bilgi ve enerji alanlarınızın yüksek 

organizasyonunun bir göstergesidir. 

Bir diğer önemli faktör de bu bilgilerin kalitesidir. Devrimci 

liderle dindar olanı karşılaştırırsak , dini liderin alanı siyasi olanın 

alanından daha güçlü olacaktır. Salih bir kişinin alanı, yalnızca bir 

dini liderin alanından daha iyi organize edilmiştir. 

Bunun nedeni, bir azizin yaşamının tüm yönlerine boyun eğdiren 

fikrin, evrensel bir mutlak fikre daha yakın olmasıdır. Böyle bir insan 



başkalarıyla daha uyumludur. Tek mücadelesi hayatını iyileştirme 

mücadelesidir , tüm özlemleri faydalı olmaya yöneliktir. Ve insan 

herkes için hayır dilerse, çevresindekilerde çelişkili duygular 

uyandırmaz, bütün dünya ile uyum içinde yaşar. Bu nedenle, kişisel 

gücün ilk koşulu, dünyanızın alanını kendi etrafında düzenleyecek bir 

fikrin doğru seçimidir. İkinci şart, bu fikirle yaşamalı, onu tüm 

incelikleriyle bilmeli, yüzeysel bilgilerle yetinmemelidir . 

Yüzeysellik, fanatizme ve seçme özgürlüğünün kaybına yol açar. Bir 

kişi bir fikrin motoru olmaktan çıkıp düşüncesiz bir makineye 

dönüşür. Üçüncü koşul, asla orada durmamaktır. Bir kişi zaten her 

şeyi başardığına karar verirse, sürekli gelişen dünyayla rezonanstan 

düşer. Hayatta büyümeyen her şey ölür. 

Ek 4 

Kutsal Jonaschan Shakhara 

İnsan seçmekte özgür mü? 

tfjjw insan seçiminde özgür mü? Zaten özgürlük nedir? Bu sorular 

sadece modern için değil, geleceğin toplumu için de çok önemlidir . 

Her zaman önemliydiler, ancak nadiren kimse cevaplarla gerçekten 

ilgileniyordu. Bazıları olası cevapları iç huzurları için tehlikeli buldu, 

diğerlerine çok soyut göründü ve yine de diğerleri, uygun bir şekilde 

belirli siyasi fikirlerin reklamını yapmaya hizmet eden cevaplarını 

vermek için genel cehaleti kullandı. Böylece özgürlük, din ve felsefe 

alanından siyaset ve ticaret alanına geçmiştir . Onun için yeni bir 

düzeyde, özgürlük ve onunla birlikte eşitlik ve kardeşlik, şimdiye 

kadar alışılmadık yeni özellikler kazandı. Örneğin eşitlik, tüm 



ruhların Yaradan önünde eşit olması anlamında dinde vardı. 

Toplumsal alanda, ya aynı toplumsal düzeydeki diğer düzeyleri 

umursamayan insanlar arasında eşitlik ilan edildi ya da herkesin 

kendi aralarında belirli standart sınırlar içinde eşitlenmesi ilan edildi. 

Bu, üzerinde yatanların büyümesinin ayarlandığı eski Procrustes'in 

ünlü ortopedik yatağını çok anımsatıyor. Aynı zamanda, bazıları 

kendilerini "devrimci ideallere" doğru genişletmeye çalışırken, 

bazıları kafalarını kaybetti ve bazıları hareket kabiliyetlerini kaybetti. 

Tüm insanların kardeşliği, bazılarının bazılarına karşı ittifakına 

dönüştü. Özgürlük, başkalarına ve Tanrı'ya karşı görevlerden 

özgürlüğe indirgenmişti. 

Ama zaten diğer insanların fikirlerinden, gereksiz olan her şeyden 

özgürlüğe sahibiz. Bize en başından beri verildi ve ancak zamanla 

çarpık sosyal gerçeklik bir kişiye kendi kurallarını dayatıyor. 

Özgürlüğün ne için olduğunu hiç merak ettik mi ? Ve neden zaten 

buna sahip olan bir kişi daha da fazla özgürlük için çabalıyor? Başka 

bir özgürlük var mı ve neden bu kadar sık \u200b\ 

u200bkandırılıyoruz ve sonunda doğal olmayan, gereksiz ve boş ve 

bazen de korkunç bir şeyle karşılaşıyoruz? Kurtuluş yolunda körü 

körüne ilerliyoruz, engellere çarpıyoruz. Yolumuz karanlıktaki bir 

yoldur, çünkü belirli bir hedefimiz yoktur, yalnızca soyut bir 

özgürlük fikrimiz vardır. 

Özgürlüğün bilgiyle başladığı varsayılabilir. Fakat bilgimizin 

doğruluğunun kriteri nedir ? Ne de olsa bir yalanın ardından bir 

yalana varıyoruz! Ve şimdi bir kişinin hiç özgür olup olamayacağı 

konusunda şüpheler var mı? 



Ama etrafına bir bak! Hayat hiçbir engelle karşılaşmadan her 

şeyin içinden akar ve bir duraksa o zaman hayat yeni bir yol bulur ve 

daha ileriye doğru çabalar. Hayat, taşların arasından akan bir nehir 

gibidir: su taşların etrafından akar, onları pürüzsüzleştirir, birbirine 

sürtünür ve oluşan kumu taşır. Bazı engeller diğerlerini yok eder, 

taşlar birbirine çarpar, akıntının sürüklediği kum onları öğütür. Ve 

ırmak, kaynağı topraktan atmayı bırakana kadar akmaya devam eder. 

İşte cevaba geliyoruz: Eğer bir Kaynak varsa, şüpheye yer yoktur 

ve yaşam akışı kendi içinde şüphe götürmez bilgi taşır. 

Ek 5 

Shakhara 

duygusal şifa 

1.​ GEÇİM KAYGISI. 

Meditasyon. 

gayretli Tibetliler, yalnızca başka bir şey verirseniz bir şey 

kazanacağınıza inanıyorlardı. Ve hiçbir şeyin yokmuş gibi 

hissediyorsan, ne verebilirsin? O zaman o hiçliği verirsin. 

Bunu düşün. Zihniniz, her şeyi kaybetme ve her şeye sahip 

olmama endişesiyle dolu . Bu, düşüncelerinizde hiçbir şeyin 

olmadığı, yalnızca duygusal enerjinizin olduğu anlamına gelir. 

Verdiğin yer burası. 



Isın ve rahatça otur. Sakinleşin ve normal nefes alın. 

Maddi dünyayla ilgili korkuları hissetmek için kendinize izin 

verin. Onları hissederek, tek tek verin, onlara yüksek sesle veda edin. 

Bırak gitsinler. Onları çevrenizdeki dünyaya verin. Verebildiğin tüm 

nezaketle ver. 

O halde onlara ancak güçlü, iyileştirici ve bol düşüncelere sahip 

olduklarında geri dönmelerini emredin . Onları ele vererek ve 

değişmelerini talep ederek , yeni bir gerçeklik yaratmaya başlamak 

için kendinize güçlü içsel mesajlar gönderiyorsunuz. 

Bu alıştırma, Tibet kültüründe "fidye ritüeli" olarak bilinen şeyin 

basit bir çeşididir. Negatif enerjiyi pozitif enerjiyle değiştiriyorsunuz 

. 

Bu ruh halindeyken dinlenin, nefes alın ve bunun üzerinizden 

akan su olduğunu düşünün. Tekrar dinlenin. Ardından, nefes alıp 

verirken , her nefesi içinizdeki tüm duygusal kalıntıları yakan 

yumuşak ama nüfuz eden bir alev olarak düşünün. Biraz dinlen. Geri 

dönen pozitif enerjileri alın. 

2.​ FİZİKSEL GÜVENLİK KAYGILARI VE STRES . 

Meditasyon. 

Vücudun gerilmemesi için gevşek bir şekilde oturun veya sırt üstü 

yatın. Nefes alırken , göbek deliğinizden nefes alıp verdiğinizi hayal 

edin. 



Nefesin vücudunuzun her yerine nüfuz ettiğini ve daha sıcak ve 

daha aktif hale geldiğini düşünün. O zaman kalbine odaklan. 

Görüntünüzün içinde saklandığını ve hiçbir zorluğun sizi tehdit 

etmediğini hayal edin. Bu görüntüyle tamamen birleşmenize izin 

vermeye çalışın . 

Ardından, zihninizi kullanarak bu görüntüyü etrafınızdaki günlük 

dünyaya yönlendirin. Hayatınızın her köşesinde güneş ışığı gibi 

parıldasın. Rahatlayın ve yaptığınız şeyden kaynaklanan hoş 

duyguları hissedin. 

3.​ YORGUNLUKTAN AŞIRI KONUŞMA VE KENDİNLE 

YALNIZ KALMA KORKUSU. 

Meditasyon. 

Bir sandalyeye rahatça oturun, avuçlarınızı dizlerinizin üzerine 

koyun. Gözlerinizi kapatın ve normal nefes alın. Çevrenizdeki tüm 

sesleri dinlemeye başlayın. Hoş olsun ya da olmasın onları dinleyin. 

Önyargısız dinleyin. Onlara arkadaşların gibi davran. 

Her sesin size sunacak bir şeyi vardır. Dinlemek. Yakında çeşitli 

sesler bir araya gelecek. 

Bu olduğunda, yavaşça nefes alın ve nefes verin, seslerin size 

girdiğini, vücudunuzda, dilinizde ve beyninizde ilerlediğini ve 

ardından etrafınızdaki dünyaya yayıldığını hayal edin. Sesleri takip 

eden sessizlikte rahatlayın. 

Ek 6 



Schairya Yonairana Shakhara 

"Sessizlik Puir" 

Erken çocukluktan itibaren, çevreleyen dünyanın ne olduğunu 

anlamaya başladığımızda, gelecekte hayatımızın bağlı olacağı dünya 

vizyonumuzun bir modelinin inşası başlar. Dünyayı algılamanın ve 

anlamanın pek çok modeli vardır. Bunların arasında herkes tarafından 

bilinenler var . Bunlar dünya dinlerinin, medeniyetlerinin ve 

halklarının modelleridir . Daha küçük modeller mesleklerin, hobilerin 

modelleridir. Ancak ana model, belirli bir kişinin vizyonu olmaya 

devam ediyor. Hatta aynı mezhepteki genel hükümler bile her mümin 

tarafından kendince algılanacaktır. Bir kişi için standart görüşler 

yoktur, her birimiz kendi yerinde olduğumuz için dünyayı yalnızca 

kendi bakış açısından görürüz. 

Elbette görüşlerde genellemeler yapmak mümkündür, ancak bu, 

her insanın benzersizliğidir, dünyada hepimizin yalnızca kendimize 

rezonansa giren özellikleri görmemizdir. 

Her insanın istikrara, güvenilirliğe, farklı durumlarda nasıl 

davranılacağını bilmeye ihtiyacı vardır, bilgi okyanusunda böyle bir 

ada , her şeyin bilindiği yer, bir dünya görüşü modelidir. Her zaman 

doğru olmasa da, bu adanın içinde kendimizi güvende hissediyoruz . 

Her durumda, her insan her zaman bir güvenlik durumunda kalmaya 

çalışır. Bu nedenle, bir insan için algı modeli, bir gemi için bir çapa 

gibidir. Vizyon ilerlemezse hayatta gelişme olmaz. Ve hayatta 

ilerleme olmadığında, yerini bozulma alır. 



Sürekli öğrenme, durgunluk ve gerilemeden kaçınmanın tek 

yoludur. Bununla birlikte, çoğu insan, öğrenme zahmetine girse bile , 

yalnızca hatalarından ders alır. Elbette, diğer insanların 

deneyimlerinden öğrenebilirsiniz . Ancak bunu çok eleştirel ve seçici 

olarak algılıyoruz. Algı modelimiz, öğrenme sürecinde bir sansür 

görevi görür. Sonuç olarak, modelin kendisi aslında değişmez. 

Değişmiş bilinç durumlarında eleştirel algı yoktur . Bu, 

öğrenmeyi daha verimli hale getirir. Hipnozdan kendi kendine 

hipnozdan transa ve meditatif dalmaya kadar. Böyle birçok devlet var 

. Ve bunlara ulaşmanın daha da fazla yolu. Ancak tüm bu yöntemlerin 

ortak bir noktası vardır - zihinsel akışı durdurmak. Değişmiş bilinç 

durumunda ne kadar az düşünce varsa, o kadar enerji yoğundur, o 

kadar enerji yoğundur, bu durumda o kadar hızlı ilerleme sağlanır . 

Bu hallerin en güçlüsünde sessizlik her şeyi kapsar. Bu mekanizma, 

düşünen zihnimizin algı modelimiz olduğu gerçeğiyle 

açıklanmaktadır . Bu, aktif bilgi miktarını sınırlayan engeldir. 

Psikologlar düşünen zihne ego derler. 

Japon dövüş sanatları öğretmeni ve meditasyon ustası Tanaka 

Yamada sayesinde okuyucular , amacı dünyayı sürekli geliştirmek ve 

anlamak olan algı modellerinden birini tanıma fırsatı buluyor . Bu 

model, Japonca Mushido olan Sessizliğin Yolu'dur. Öğretmen Tanaka 

Yamada, 1900 yılında Honshu adasında doğdu. Babası, Kami-chi dini 

okulunun başkanıydı. Bu, tantrik yönün bir Budist okulu . Sensei 

Yamada'nın ataları basit çömlekçilerdi ve babası İsviçreli saat 

ustalarının zanaatını öğrendi. Tanaki Yamada, İkinci Dünya 

Savaşı'nın patlak vermesinden önce anavatanını terk etti ve Kore'ye 



yerleşti . Himalayalar'da Tibet Budizmi okuyan Aiki Do'nun 

kurucusu Sensei Morihei Cheshiba ile şahsen tanıştı. Tulku Situ, 

Padma Wangchuk Gyello ve diğerleri gibi öğretmenlerden 

inisiyasyon aldı. Yamada Öğretmen tüm bu deneyimlerini 

öğrencilerine aktardı. Ve şimdi, öğretmenin ayrılışından iki yıl sonra, 

onun öğretisini geniş bir okuyucu kitlesine sunuyoruz. 

Bilgi. 

Gelişmek için bilmek gerekir. Bunun ne için olduğunu, nasıl elde 

edileceğini bilin. Bilgi kabaca iki kategoriye ayrılabilir: pozitif ve 

negatif. Pozitif bilgi, kişinin kendi yeteneklerinin bilgisidir. Ancak 

genellikle olumsuzluğuna dair koca bir cehalet dağının arkasına 

gizlenir. 

Kendini tanımanın ilk adımı, bir kişinin kusurlu olduğunun kabul 

edilmesidir. Zihnimizin, enerjimizin ve davranışlarımızın planlarında 

her zaman üzerinde çalışacak bir şeyler vardır. Eksiklerimiz, her 

şeyden önce çözmemiz gereken görevlerdir. 

Zihnimiz, düşünerek, aldığı bilgileri analitik olarak ayrıştırır ve 

sınıflandırır. Bilgi, doğası gereği günlük ve sosyal ise, düşünen zihin 

tam olarak dahil değildir. Enerjisinin fazlası, dünyanın mevcut 

modelini güçlendirmeye harcanır. Katı kategorik vizyon, gelişme 

olasılığını dışlar. Zihnimiz, bilme kabiliyetini aşan kategorilerle 

temasa geçerse , bu onun dönüşmesine ve enerjisinin artmasına neden 

olur. Değişmiş bilinç durumlarında iş yapabilmek için zihnimizin en 

azından minimum bir enerji rezervine ihtiyacı vardır. Nereden temin 

edebilirim? "Egonun" sınırlarını daraltmak için kullandığı enerjiyi 



alıp götürmek. Bu, bir uçağın havalanması için ağaçların sökülmesi 

ve bir pist inşa edilmesi gerektiği gerçeğine çok benzer. 

Bilinmesi gereken ilk şey, bizi neyin engellediğidir. Statik 

zihniyet (MM) bir vampir gibi davranır. Bunun nedeni mekanikliği, 

bilinçsizliği ve ataletinde yatmaktadır. Kendini güçlendirmek için 

enerji almaya başlayan “ego” duramaz. Kendi kabuğunu güçlendiren 

"ego" koruma oluşturur. Onu bunu yapmaya motive eden nedir? 

Korku. Biriktirmenin, büzülmenin, donmanın evrensel gücünü , 

bilgeliğin gücünü temsil eder. Ancak bilinçsiz, mekanik bir biçimde, 

kişiye korku olarak görünür. Farkındalık eksikliği, bilinç bilgiden 

daha az olduğunda bir etkiye sahiptir. Ve sonuç olarak, bilgi ezici bir 

şekilde hareket eder. Korkunun özü, evrenin insan üzerindeki 

üstünlüğü hissidir. Korku bize farklı şekillerde gelir ama özü hep 

aynıdır. 

Korkuyu yenmek için ne yapılmalı? Bilinçsizliğin farkına varmak 

gerekir. 

Egzersiz numarası 1. 

olduğunu, nelerden korktuğunuzu küçük kağıt parçalarına yazın . 

Bu kağıt parçalarını bir çizgide yukarıdan aşağıya doğru düzenleyin. 

En büyük korkular en üstte, daha küçük olanlar ise en altta olmalıdır. 

Korkulardan biri önce gelir. Şimdi bu korkunun sizi ele geçirdiği 

birkaç durumu hatırlayın. Onları açıkça sunun. Şimdi her durumda 

korkunun dışsal nedeninin ne olduğunu belirleyin, bundan önceki 

içsel durumunuz neydi? Belki de yorgunsun, bir şeyler düşünüyorsun. 

Sizi yakalayan korku durumunu düşünün. Bu durumu yeniden 



yaşayın . Ardından bu metni yüksek sesle dikkatlice okuyun: 

Bu dünya bölünmez. İçinde hiçbir şey ayrı ayrı var olamaz. 

İçindeki her şey herkesle bağlantılıdır ve herkes her şeyle 

bağlantılıdır. Bu dünyadaki her şeyin bana ihtiyacı var, tıpkı her şeyin 

bana ihtiyacı olduğu gibi. Tüm korkularım bir yanılsama çünkü ben 

her şeyin bir uzantısıyım ve bu nedenle korkudan özgürüm. 

O halde sonsuz uzayı hayal edin ve okumaya devam edin: 

Başkalarının benim hakkımda söylediği ve düşündüğü şey 

değilim. 

Kendim hakkında söylediğim ve düşündüğüm şey değilim. 

Ben düşüncelerim değilim. 

Ben eylemlerim değilim. 

Ben duygularım değilim. 

Ben duygularım değilim. 

Ben bedenim değilim çünkü tüm bunları dışarıdan 

gözlemleyebilirim. 

Gördüğüm, duyduğum ve hissettiğim her şey bilincimin sadece 

bir parçası. Vücudumun tüm işlevleri, bilincimin yalnızca bir 

parçasıdır. 

Bilincim sonsuzluğun ayrılmaz bir parçasıdır. 



Bu metni okuduktan ve gerçek imajınızı tanıdıktan sonra, 

aşağıdaki görselleştirmeyi yapmanız gerekir: 

Bilincinizi ateş, ışık olarak hayal edin. Şimdi gerçek bir ateşe 

ihtiyacınız olacak (önceden bir kül tablası ve bir mum 

hazırlanmalıdır). Fiziksel ateş, bilincinizin ateşinin devamıdır, 

korkularınızın yazıldığı kağıt parçalarıdır, bu onların gerçek fiziksel 

temelidir. Kayıtlarını yakarak korkularını yakarsın. Işık ve havaya 

dönüşürler ve sonsuz boşlukta çözülürler. 

Bu küçük meditasyonu yaptıktan sonra, bilinemezle temasa 

geçtiniz . Ve aynı zamanda bilincinizin kapsamını genişlettiniz. 

Günlük hayatımızda her zaman, her şeyin iki kategoriye ayrıldığı iki 

boyutlu bir gerçeklikle karşı karşıyayız: kabul edilebilir ve kabul 

edilemez, iyi ve kötü vb. Dualite, duyularımızın her birine 

damgalanmıştır. Örneğin, siyah beyaz, sessiz ve gürültülü, pürüzsüz 

ve pürüzlü vb. Ve elbette, düz bir yüzeyin iki boyutla karakterize 

edildiğini hepimiz biliyoruz. Bu, düşünen zihnimizin yüzeyle , 

kabukla uğraştığı anlamına gelir. Bu, bölgemizin bir tür sınırıdır. 

Duygular düşünceleri, düşünceler de duyguları etkiler. Düşünceler 

daha derindir, içsel evrenimizle ilişkilidirler. Duygular dış dünyaya 

daha yakındır. Ama her halükarda, birlikte bir kabuk, bu 

enkarnasyondaki yaşamımıza özdeş bir form oluştururlar. Bu kabuk 

değişebilir, az ya da çok şeffaf hale gelebilir. 

Gerçekte, bilinç hacimlidir ve ikiden fazla boyutu vardır. Ancak 

algımız sadece düşünen zihinle bağlantılı olduğu sürece bunu fark 

edemeyiz. 



Eski zamanlarda, bilinci daha "hacimsel" bir duruma genişletmek 

için birçok yöntem geliştirildi. Bu yöntemler yüzyıllardır 

uygulanmaktadır. Farklı geleneklerde çeşitli şekillerde korunmuş 

olmalarına rağmen çok benzerler. 

Doğu'nun bazı geleneklerinde, dünyanın yapısı ve diğer bilinç 

seviyelerine nasıl ulaşılacağı hakkında resmileştirilmiş teoriler vardır. 

Ancak, doğruyu söylemek gerekirse, bu bilgi, yalnızca yolun olası 

başlangıcını işaret eden bir işarettir. Yolun kendisi bilinebilir ama 

tarif edilemez. Size eğitim yoluyla kademeli olarak bilincinizi 

arındırabileceğiniz ve onda farklı bir kalite elde edebileceğiniz gibi 

görünüyorsa, o zaman bu sadece bir yanılsamadır. Bu durumda, 

sadece Babil Kulesi'ni inşa edersiniz. Ancak bu şekilde gökyüzüne 

ulaşamayacaksınız, bilinciniz enerji tükenmesinden kaosa 

sürüklenecek, her bir parçası kendi dilini konuşacak ve dünyanız 

çelişkiler karşısında hayrete düşecek. Yol boyunca kişi kontrolünü 

kaybeder. Bu neden oluyor? Bunun birkaç nedeni var: 

1.​ İnşa etmek istediğiniz şey zaten var. Ve bu, en ufak bir kusur 

ve tek gerçeklik olmadan idealdir. 

2.​ Bu gerçeklik, inşa etmek istediğiniz şeyin tamamen tersidir . 

Mutlak'tan izafi olana, "gök"ten "yer"e uzanır. "Dünya", "cennet" 

tarafından desteklenmektedir. Bilinç sonsuz uzaydan beslenir. 

3.​ Gerçekliğiniz sizinle aynıdır, bölünemez. 

Düşünen zihnimiz, hislerimiz ve duygularımız, tüm bu "bilme" 

kılıfı, devasa bir bilinç hacminde ince bir dilimdir. Fiziksel bedende 

yaşarken yaşadığımız tüm problemler, bu kabuğun sadece küçük bir 

parçasıdır. Bilinç ve "bilgi", karşılıklı olarak birbirlerini ortak 



frekanslara ayarlayarak rezonans yoluyla etkileşime girer. 

"Düşük" olarak kabul ettiğimiz ve "yüksek" olarak kabul ettiğimiz 

şey, aynı bilincin yalnızca parçalarıdır. Peki "düşük " ve "yüksek" 

arasındaki fark nedir ? 

Bir kişinin gerçeği görebileceği ve onunla rezonansa girebileceği 

yükseltilmiş durum daha şeffaftır. "Düşük" eyaletlerde kişinin böyle 

bir fırsatı yoktur. Zihni basitçe gerçeği fark etmez ve pasif hale gelir. 

Ancak gerçeklik her zaman orada olduğu için, bilincinizi gerçeğe 

döndürmeye çalışarak "ego" kabuğuna "baskı yapmaya" başlar . Bu 

baskı, sınırlı zihin tarafından acı ve ıstırap olarak algılanır. "Ego" nun 

gerçeklikle keskin bir çatışması, onun yok edilmesiyle, ölümle 

sonuçlanabilir . 

Günümüzde, çeşitli enerji uygulamaları yapan birçok insan, 

nefesin kontrolünü, asanaları, enerji akışının yönünü esas almaktadır. 

Bu durumda, çoğu zaman duygusal çöküntüler, hastalıklar vardır. Bu 

neden oluyor? Mesele şu ki, enerji akışlarını güçlendirerek 

patolojinin mevcut nedenlerini düzeltmiyorlar. Ve bu nedenler 

zihinsel düzeydedir, enerji düzeyinde değil. Enerji sadece zihinsel ve 

fiziksel seviyeler arasında bir köprüdür. 

Bir uygulayıcının aşağılık kompleksi olduğunu varsayalım. 

Enerjisini eğitir , enerji akışı artar ve duyguların ateşi alevlenir ve 

zihinsel düzeydeki karmaşıklık, fiziksel düzeyde hastalığa yol açar. 

Qi-gong uygulayanlar için size hatırlatıyoruz: zihin neredeyse, 

enerji de oradadır. 



Uygulamada fiziksel bedene, gereçlere ve ritüellere güvenmek 

temelde yanlıştır . Gelişmek istiyorsanız, enerjinin doğal olarak 

akmasına izin verin. Fiziksel dünya özünde bir aynadaki yansıma 

gibidir. Tüm özü, kaynağı ruhsal, ardından zihinsel ve enerjisel 

gerçekliklerdedir. 

Manevi olana değil, fiziksel olana güvenmek, toprağa dalları olan, 

ancak kökleri yukarıda olan bir ağaç dikmekle aynıdır. Sebep ve 

sonuç tersine çevrilemez . 

şeffaf ve enerjik olarak doymuş haller deneyimleme koşulu 

altında gerçekleşebilir . 

Temel olan teknikler, teknikler ve aksesuarlar değil, tüm değeriyle 

devlettir. Bu bilinç durumu her seviyede mevcuttur ve ruh - düşünce - 

enerji - fiziksel dünya zincirini birbirine bağlar. Açıklama durumu, bu 

zincirdeki her bir bağlantıyı ve aralarındaki tüm bağlantıları geri 

yükler. Böyle bir durumu deneyimlemeyi mümkün kılmak için 

uygulayıcının bunu kabul etmeye hazır olması gerekir. Bu, öncelikle 

iradesini ve ikinci olarak vücudun, konuşmanın - enerji ve zihnin 

normal "sıhhi durumunu" gerektirir. 

, başkalarıyla ve kendisiyle ilgili olarak çeşitli yanlış eylemlerle 

kirlenebilir . Bu, örneğin cinayet, hırsızlık, sefahat veya uyuşturucu 

ve alkol kullanımı , aşırı yemek yeme veya kendini diyetlerle yorma 

olabilir. Genel olarak, herhangi bir gerekçesiz fiziksel şiddet. 

Enerji seviyesi hem vücudun algılama yeteneği hem de zihnin 

yönlendirme, konsantre olma ve kontrol etme yeteneği ile ilgilidir. 



Vücudun gevşemesi ve doğru nefes alması vücudun yaşam enerjisini 

almasını sağlar. Konuşma, bilincin bir göstergesidir. Konuşma 

sınırsızca kaba veya müstehcen ifadelerle doluysa, o zaman kontrol 

yoktur ve enerji-bilgi akışının oluşumu bozulur veya engellenir. 

Zihnin seviyesi, zamanla ve hayatımızın doğal ritimleriyle olan 

ilişkimizle yakından ilgilidir. Konsantrasyon ve gevşemenin 

değişmesi şarttır. Düşüncelerimizin gücü , yüceltilmiş durumdan aktif 

duruma geçişlerin aralığına bağlıdır ve bunun tersi de geçerlidir. Alıcı 

bir zihin durumuna ulaşmak için birkaç koşulun karşılanması gerekir: 

1.​ Yüzeysel algıdan çıkış yolu, klişelerin, değerlendirmelerin ve 

yanlış düşüncelerin ve kendini kandırmanın koşulsuz reddidir. 

2.​ Genel durumu etkilemeden düşünceler gelip gittiğinde 

gözlemlenen bir zihin durumu. 

3.​ Duygu eksikliği, olanlara katılmama. Hiçbir şey yapmaya 

çalışmadan olan biziz. 

İnsan aklı kalp gibidir. Rahatlayarak ruhsal gücün içine girmesine 

izin verir, sonra konsantre olur ve onu fiziksel gerçekliği oluşturan bir 

düşünce formu biçiminde dışarı iter. 

Kendinizi dinleyin, içinizde bir çalkantı varsa, düşünceleriniz 

birbirine karışıyorsa, kalp-zihninizi gevşetin, olup biteni çocuklar 

gibi ilgiyle izleyin. Yeninin size geldiğini hissedin . Yeni güç, yeni 

bilgi. Ardından, tok hissettiğinizde, ne istediğinizi hayal edin, canlı 

ve ayrıntılı olarak hayal edin. Ve bırakın, enerjiye özgürlük verin. 

Böylece dünyayı yaratma eyleminin bir katılımcısı olursunuz. Bir 

Yüksek Gücün sizinle ve sizin aracılığınızla yaratmasına izin vererek 



kaderinizi gerçekleştirirsiniz. 

Manevi olanı algıladığımız durum tam olarak mushido'nun 

dayandığı sessizliktir. 

Ek 7 'Lidya Vedic 

Cheekschsch 

Bhairavananda 

kafatasının göz yuvalarından görülen - özgünlük, yaşam ve 

ölüm tarafından gölgelenmemiş. 

1.​ Cesetlerin yakıldığı yer ise bütün dünyadır. Her şey çökecek 

ve herkes ölecek . Ne kadar uğraşırsanız uğraşın, nasıl görünürseniz 

görünün, hiçbir şeyde destek bulamayacaksınız. 

2.​ Güç, zenginlik, şöhret sizi Samhara Bhairava'nın gözünde 

daha iyi yapmayacak. Duvarlar ve gardiyanlar kurtaramayacak sizi, 

Doluluk vermeden her türlü zevk serap gibi eriyecek, rüya gibi yok 

olacak. 

3.​ Dünya külleri alacak, yakma ateşi yaşam ateşi olacak ve tüm 

canlı varlıkların nefesi Rüzgar Tanrısı tarafından götürülecek. 

4.​ Çorak araziler, harap evler, kırık dökük şeyler, hasta insanlar, 

ölü bedenler üzerine meditasyon yapın. Bunu hikmetle, şaktipatla ve 

hocaların talimatıyla birleştirerek, özü anlayacak ve eziyet eden, 

köleleştiren her şeyden kurtulacaksınız. 

5.​ Kalıpları oluşturan Shakti akışlarının sırrını kavramak için 

önce kendinizi ölümün kaçınılmazlığı anlayışına oturtun. 

6.​ Anne karnındaki henüz doğmamış bebek, kalbin her atışıyla 



ölüme doğru hareket eder. 

7.​ Samhara Bhairava'yı yenebilecek hiçbir insan, hiçbir tanrı, 

hiçbir iblis yok, aptal insanlar neden bedenleri sonsuza kadar 

yaşayacakmış gibi davranıyor? 

8.​ Her yıl çok çalışarak bu dünyadaki konumlarını güçlendiren 

onlar, Samhara'nın akıntılarının tüm çabalarını boşa çıkardığını 

anlamıyorlar. 

9.​ Bir daire içinde koşmayı bırakan bilge, uygun bir yer seçer 

ve derinlemesine düşünmeye ve tefekkür etmeye kendini kaptırır. 

10.​ Hayat mezarlıkta, ölüm - düğün kutlamasında anlamak iyidir. 

Bhairava'nın kadavra külleriyle saçılmış çocukları, Kafatası ve Çiçek 

yasasını kolayca kavrar. Düğün müziği çalıyor. Neşeli tellerin 

çınlamasında Ölüm Tanrısının cenaze borazanının kükremesi 

duyulur. 

12.​ Ocağın dumanı neşeyle dönüyor, bu duman ve ateşte, 

cesetleri kadavra kurumunda yiyip bitiren mezarlık kremasyonunun 

alevleri görülebilir. 

13.​ Anne bir çocuk doğurdu. Karanlıktan çıktı ve karanlığa 

girecek. Gerçekten de Büyük Karanlık, tüm canlıların başlangıcı ve 

sonudur! 

14.​ Neşeyle uğuldayan, kaynayan enerjiyle dolu çocuklar oynar 

ve eğlenir. Her hareketlerinde, Her Şeyi Yiyen Ölüm parlar. 

15.​ Bir kazadan değil, hastalıktan, hastalıktan değil, yaşlılıktan, 

yaşlılıktan değil, başka bir şeyden, tüm bu neşeli yaratıklar sona 

erecek . 

16.​ Genç bir adam sevgilisine çiçek verir. Yaklaşan ölüm 

haberini gerçekten getiriyor. Ve bir kız nişanlısının başını bir çiçek 



çelengi ile süslediğinde, bir zamanlar canlı olan çiçek cesetleri 

şeklinde alnına ölüm işareti koyar. 

17.​ Tıpkı küçük bir tohumdan büyük bir ağacın büyüyüp sonra 

kuruması gibi, erkeklerde tutku ve arzu uyandıran genç bir güzellik, 

buruşuk, dişsiz bir yaşlı kadına, rüzgardan sendeleyen, sarkık 

göğüsleri ve sarkık göğüsleri olan gri saçlı bir cadıya dönüşecektir . 

deri. 

18.​ Topallayarak, zar zor ayaklarını sürüyerek ve nefes nefese, 

koltuk değneklerine yaslanarak dolaşıyor , bir zamanlar atlet, 

yakışıklı bir adam ve ateşli bir aşık olan kambur, kel yaşlı bir adam. 

Hafif adımlarla bir genç geçiyor. Yaşlı adamı görür ama kendisini 

gördüğünü anlamaz. 

19.​ Bazıları hareketsiz, diğerleri koşuşturma içinde yaşıyor ve 

her ikisi de intihar bombacısı. Hepsi Karanlıktan çıktılar, tozdan 

giysiler giydiler, hepsi tozu atarak, bir gün Karanlığa geri dönecekler. 

20.​ Rüzgârdaki kavak tüyü gibi, sonbahar yapraklarının dönüşü 

gibi, farelerin telaşlı koşuşturması, solucanların yumurtlaması, 

pirelerin zıplaması gibi - aptal insanların hayatı böyledir, kurnazca, 

gerçek bir anlamı olmadan, yüzeyde koşuşturur . yapı. 

21.​ Bahar buzu gibi, yaşamlarının desteği zayıftır. Bir gün önce, 

bir gün sonra, çamurlu kabuk bir gün çatlayacak ve bu safların her 

biri dipsiz sulara dalacak, böylece bir sonraki yaşamda su yüzüne 

çıktıktan sonra yine anlamsız ve telaşlı bir bit gibi koşuşturacak. 

22.​ Tirodhana tarafından kör edilen ve Ghorashakti tarafından 

yönetilen çılgın yaratıklar, devasa çabalar sarf ederek, bir avuç 

kadavra külü için savaşıyor , bir gözyaşı okyanusunda yıkanıyorlar. 

23.​ Onlar, Öz'ü bilmezler ve bu Gerçeği bilme arzuları yoktur. 

Görüşleri, küçük dünyalarının enerji spektrumunun katı sınırları ile 



sınırlıdır! Onlara söyle - duymayacaklar ve duyarlarsa söylenenlerin 

anlamını çarpıtacaklar. 

24.​ Hayata bağlı, deliler Dharma'yı çiğnerler, onursuzluk içinde 

boğulurlar , gözleri güzelliği görme yetisini kaybetmiştir. Önlerinde, 

arkalarında, üstlerinde, altlarında ve yanlarında sadece korkular ve 

umutlar vardır. 

25.​ Tak-tak, kalp çarpıntısı, korkudan titreme, sonra sakinleşme. 

Knock - kalbi küçültür. 

Dans eden yürüyüşü Tirodhana Maya'ya yakışır. 

Knock - kalbi açar. 

Yaklaşıyor, buz gibi alevlerle ürperiyor, Mahakala Bhairava. 

26.​ hafif bir güney rüzgarı gibi yumuşak ve nazikçe . 

Büyük Kara Tanrı, "Öl, öl, Bilgide çözün" diyor . 

Gözleri güzel ve batan üç güneş gibi parlıyor. 

III 

1.​ Samhara Deva her an gelebilir. Sevgili Tanrınızla tanışmaya 

hazırlanın! Bir ceset dağı cenneti ve yeri birbirine bağlar ve üzerinde 

kırmızı bir alev içinde O'nun figürü görünür. 

2.​ İşte O - Büyük Kalabhairava, her şeyi yiyip bitiren Siyah 

Tanrı, hem gözleri hem de ayakları çok güzel. 

3.​ Rabbinin önünde hiçbir şey duramaz. 



Bhairava'nın önünde renklerle parıldayan tüm bu güçlü dünya, 

O'nun avucundaki bir avuç kadavra külü. Ve aynı zamanda O, Rab, 

tüm güzellikleri doğurur. 

4.​ O'nun gözlerinin karşı konulamaz derecede güzel, kızıl-ateşli 

ışığı bazılarının ruhlarını memnun eder, eğlendirir ve bazılarının 

ruhlarını umutsuz bir dehşet cehennemine sürükler. 

5.​ Korku Tanrısı talihsiz ve önemsiz olanlara sarhoş çılgınlıkları 

içinde ölümün sarsıcı dansını yaptırır. Sevgiyle şımarttıkları bu dansa 

"hayat" diyorlar ve onu kendi içinde en yüksek değer olarak 

görüyorlar. 

6.​ Diğerleri sadece ölümden değil, hayatın kendisinden de 

korkar. Ve böylece ölene kadar yarı ölü yaşarlar. 

7.​ Doğru göremeyen ve doğru düşünemeyen, ancak yine de 

kendilerine zeki insanlar diyen talihsizler, sınırlamalarına bağlı olarak 

bedenlerine yapışırlar. 

8.​ Peki ya vücut? Sadece et, balçık ve kemikle dolu bir çuval . 

Gerçekten de, ölüme ve çürümeye oldukça layıktır. 

9.​ Ancak talihsiz, bu dışkı torbasını sunağın üzerine dikti ve 

ona sanki iyiymiş gibi, sanki Tanrı'nın kendisiymiş gibi saygı 

gösterdi. 

Aptallar! O zamandan önce binlerce nesil yaşadı. Şimdi 

neredeler? 

Bugün yaşayanlar da oraya gidecek ve henüz doğmamış binlerce 

nesil de orada yok olacak. 

10.​ Zaman gelecek - ay parçalara ayrılacak. 



Zamanı gelince güneş sönecek. 

Zaman gelecek - Dünya toza dönüşecek. 

Her şey kabul edecek, Büyük Her Şeyi Yiyen Zamanı emecek. 

11.​ Peki ya vücut? Sadece bir kemik torbası, sonsuza kadar 

hayatta kalamaz! Kocalarının cesetlerinin külleri üzerinde ölenlerin 

eşleri, rahiplerin mırıldanmaları eşliğinde delice yas tutuyor . Ancak 

tüm büyüleri yalnızca yaşam ve ölüm dünyasında döner. 

12.​ Hâlâ hayatta olanların feryadı rüzgar tarafından taşınır. 

Cenaze çanları yüksek sesle çalıyor . Ölü bedenler artık hayatta eskisi 

gibi ağlamıyor. 

13.​ Yanmak, yanmak, alev. Her şeyi yiyip bitiren Ateş Tanrısı, 

ölümün cenaze töreniyle yaşayanların zihnini ve kalbini arındırır. 

Ölüler son danslarını yapıyorlar. Cilt çatlakları ve kömürleri, yağ 

kabarcıkları, kemikler açığa çıkar. 

Dört elementin tamamı başlangıçlarına gönderilir. 

14.​ Bunu düşünmemeye ve gerçeğin korkunç zehirinin acısını 

bastırmaya çalışan korkak insanlar, zihinlerini ve kalplerini giderek 

daha fazla yalan içeceğinin dumanlı dumanına kaptırırlar . Aptallar, 

yaptıklarına göre alacaklar. 

15.​ Ölüm herkese gelecek. 

Korkak olanlar bunun doğru olduğunu bilirler ama aile, iş ve 

eğlenceye odaklanarak seraplarda yaşamaya çalışırlar. 

Ancak nasıl cam bir kap taş duvara atıldığında kırılıyorsa, 



illüzyon üzerine inşa edilen mutluluk da paramparça olur. 

16.​ Terk edilmiş köylerin ıssız mezarlıklarında sessizlik. İniltiler 

veya ağıtlar duyulmuyor. 

Ve boş göz yuvalarını güneşe ve rüzgara maruz bırakan beyaz 

kafatasları, Ölümün Efendisi'ne sırıtıp gülümsüyor. 

17.​ Tik-tak — kasılır ve açılır, tüm Evren Sihir yasasına göre 

Kafatası ve Çiçeğin dansında titreşir. 

III 

1.​ İki mızrak adamın göğsünü deldi ve onu tozlu zemine 

sabitledi - bir acı mızrağı ve bir zevk mızrağı. Kim gerçek özgürlüğü 

kazanmak istiyorsa, Yok Edilemez'de destek aramalıdır. 

2.​ Ölüm boşluğundan çıkan ve ölümün boşluğuna girecek olan, 

şimdi yaşıyor mu, yoksa sadece bir görüntü mü? 

3.​ Daha önce olmayan ve bundan sonra da olmayacak olan, 

gerçekten geçmişle gelecek arasında var mıdır? 

4.​ Vücudunuz, genellikle acı ve endişe içinde sonsuz bir 

destektir. Onun uğruna Bhairava'nın Parlak Dharma'sını ihlal etmeye 

değer mi, onun uğruna Kaula'nın Aşkın Güzelliğinden vazgeçmeye 

değer mi? 

5.​ Bedeninizi yalnızca İlahi Meyvenin yetiştirileceği bir araç 

olarak takdir edin. 

6.​ , Tanrı'nın Kalesi'ne teslimat yapabilecek bir ejderha savaş 

arabasını bir araya getirmek için kullanılabilecek bir parça yığını gibi 

davranın . 



7.​ Zihne, duygulara, bedene yapışarak, Özgürlüğün ihtişamını 

kaybedersiniz, ancak onları özünde değerli oldukları için reddederek, 

kendi orijinal gerçek doğanıza (Her Şeyin Kökü) dalarak, sınırsız 

özgürlük ve güzelliği bilecek, anlayacak ve kazanacaksınız. 

8.​ Güzelliğe giden yolu bağlılık değil sevgi açacaktır. Gerçek 

Tanrı'yı, Gerçek Tanrı'yı sevin . Yolda yürüyenlere tecelli eden güzel 

suretlerin Özünü idrak edin . 

9.​ hem Yaşamın hem de Ölümün Tanrısını sevin . Değerli olana 

en yüksek kutsallığı bahşeden Okyanusun Tanrısı Shaktipat'ı sevin. 

10.​ etrafı tanrılar, titanlar ve iblislerle çevrili muzaffer Bhairava 

ve Bhairavi'ye sunun . 

11.​ Cenaze ateşinde beden yolculuğunu tamamlasın, ruhun 

savaşçısının saf özü, İlk Varlık ile bütünleşsin. 

12.​ En Yüksek, Orta ve En Derin'i kesmekten kendinize dönün . 

Yüz binlerce bilgenin anlayışının ötesinde olanı bulun . 

13.​ Tanrı burada. Tanrı oradadır. Allah birdir. Tanrı büyük bir 

kalabalıktır. Gerçek doğa-özünüzü tanıyın, hatırlayın . Gerçekte kim 

olduğunuzu anlayın. 

14.​ Doğanız düşüncenin, kelimelerin ötesindedir. 

O her şeyi yaratır. Tahmin ettiğinden daha geniş. Bilinç, duyu 

organları, nefes ve iç ısı buna dayanır. Aklın dayandığı şey budur. 

Bütün bunlardan daha derin olan şey budur. 

15.​ Karanlık, Parlak Boşluk, Sonsuz Bilinç, Sınırsız Güç olarak 

adlandırılır . Ancak bu tanımlar, Öz'ü tarif etmez, yalnızca ima eder . 

16.​ Tarif edilemez ve anlaşılmaz. Dünyadaki tüm görünen 

olaylardan daha gerçektir , çünkü onlar bu Gerçeğin çocuklarıdır. 



17.​ Fenomenlere yapışmayın - onların Özünü kavrayın. 

Fenomenlere bağlı olanlar, bağımsızlığına inananlar, mutluluk ve 

huzur bulamayacaklardır . Güzellikleri göremeyen ve dünyanın 

gerçek yüzünü anlayamayan bu insanların hayvanlardan pek bir farkı 

yoktur. 

18.​ Ruhla bedene bağlananlar, gübre kurdu gibidirler, çakallar 

gibidirler. Gerçek hayatın mutluluğundan ve güzelliğinden 

vazgeçerek, korku ve heyecan içinde sürekli bu tabure torbasına 

sarılırlar. 

19.​ Zihninizin bedene yapışmasına izin vermeyin, zihne 

sarılmayın. 

IV 

1.​ tıpkı güneş tarafından ısıtılan kayaların ilkbaharda yılanlarla 

dolup taşması gibi, dolaşık enerjilerle dolup taşmaktadır . 

2.​ Bu enerjilerin bir örümceğin kozası gibi birbirine dolanmış 

bir düğümü Bilinci zincirler. Kusurlu hissetmek. Bilinç kendisine 

zindan gibi bir dünya yaratır. 

3.​ Özgürlük, Uyum ve Mükemmelliğe giden yol, bu enerjilerin 

kaynağını ve doğasını anlamaktan geçer. İlk aşamada, enerjilerden bir 

Model yaratarak, onların kaotik akışlarını düzene sokarsınız. İkinci 

aşamada, sözde samsara ve bireysel karma olarak adlandırılan 

enerjilerin Elemental Modeli'nin özünü ve biçimini kavrarsınız. 

4.​ Sihirle sınırlısın, sihrin yardımıyla özgürleşeceksin . Pashu'ya 

samsara'yı doğuran Mahamaya olarak tezahür eden Parashakti , 

Anugraha'nın sihirli iksirini yayan Mahabhairavi olarak viranın 

önünde görünür. 



5.​ O ve siz Büyük Modeli dokuduğunuzda, sonsuz uzayın 

Soma'sını Kaynak yaptığınızda, Bhairava'nın ağzı gibi olduğunuzda, 

hiçbir engeliniz olmayacak. Kavramsal Olmayan Hakikat ve 

Shakti'nin kavranması özgürlük verir. 

6.​ Parlak bir volkanik magma akışı gibi, Vira bir savaşçı-çileci 

olarak hareket eder. Jivanmukta'nın bulutsuz bilinci, engelsiz gerilmiş 

bir tuvalin içinden geçen kızgın bir kılıç gibi , canlı varlıklara ıstırap 

getiren bir dizi kasvetli, çılgın dünyadan hızla geçer. İçlerinde ikamet 

eden, içlerinden geçen Bhairava'nın doğasını anlayan kişi, lekesiz ve 

sarsılmaz kalır, kurtuluş için tohumlar eker, şaktipat'ın ateşli 

yağmurunu püskürtür. 

7.​ Yol boyunca pek çok harikalar ve keşifler var. Shiva ve 

Shakti'nin lütfuyla, semboller kapıları açar. Entelektüel bilgi yalnızca 

bir semboldür, bu nedenle ritüeli tamamladıktan sonra yolumuza 

devam ederiz. Bir gün anlayacaksın : Allah her zaman seninle, üstelik 

sensin. şimdi öylesin 

Ama "ben" ve "sen"in ötesindedir. 

Bu boş. Kimsenin kapmayacağı bir şey yok. 

Ve aynı zamanda hepsi dolgunluktur, tüm renkler, tüm sesler ve 

tüm biçimlerdir. Ve tüm bunların ötesinde ne var. 

Dünyadaki her şey sadece Shakti'lerinizin bir oyunudur. 

8.​ Kavramsal Olmayan Hakikat ve Shakti'nin kavrayışı 

özgürlük verir, Bhairava ve Bhairavi'nin Doğasının ifşasını sağlar. 

9.​ Gerçekliğin saf varlığı gibi olun. 



Form olarak serap gibi eriyeceksin ve bu güzellik ve özgürlük. Öz 

olarak siz Gerçeksiniz. 

Hatırlamak! 

1.​ Uyan şaktipatın akışıyla gel 

Ah sen. İhtişamının tüm anlaşılmaz ihtişamı ve mutluluğu içinde 

Bir, Belirsiz, Sınırsız, Her Şeyi Mükemmel. 

Ey Anugraha, Siddheshwara ve Siddheshwari'nin gücüyle, 

Shakti'lerim bana geri dönsün! Trinity'yi alabilir miyim? 

2.​ Adibhairava'ya şeref, Parabhairavi'ye şeref, sınırsız siddhi 

Ananda Trikasamarasya'ya şeref. Kara Kurtarıcıların biçimini almış 

en yüce büyülü hazine olan buna ve ona şükürler olsun . 

3.​ Kurtarıcı Bhairavacharya'ya şükürler olsun, büyük 

armağanlar bağışlayarak, şefkat ve merhametle, Ruhsal 

Öğretmenimin biçimini aldı. Dünyanın ve Cennetin gücü bizimle 

olsun! 

Ek 8 

Sevgili Lama Anagarika Govinda 

Düğümleri çözme doktrini 

İç yangının skofiziksel süreçleri. 

<^Mi|Wai Tummo ateşiyle dolu bir hayatın daha seçkin bir örneği, en 



büyük Tibet şairi ve aziz Milaraipa'dır (1052-1135) - Kargyudpa 

okulunun dördüncü patriği (bKa-rGyud-pa) (ilk üç şunlardı: Tilopa, 

Naropa ve Marpa -lotsava). Biyografisi , yalnızca büyük azizlerin 

anısına yazılmış en iyi edebi eserlerden biri değil, aynı zamanda İç 

Ateş Yogası süreçleri hakkında bildiğimiz her şeyin yaşayan 

gerçeklik alemine nüfuz ettiği mükemmel bir tarihsel belgedir. 

Burada açıklanan meditasyon ve ruhsal uygulama sistemini 

incelerken , okuyucu bazen kendi kendine sadece zekice 

kurgulamalarla mı yoksa gerçek deneyim olgusuyla mı uğraştığını ve 

karşılık gelen hedeflerin beklentilerini doğrulayan sonuçların olup 

olmadığını sorabilir. Ve böylece Milaraipa'nın hayatı (ve onun 

sayısız, çoğu bilinmeyen takipçisinin hayatı) , tum-mo egzersizlerinin 

pratik değeri ve ruhsal etkinliğinin en büyük doğrulaması ve en ikna 

edici kanıtıdır . Onlar olmasaydı Milaraipa, yüce hedefini çok zor 

koşullar altında gerçekleştiremez ve bugüne kadar bu kadar zengin 

meyveler veren manevi vasiyetini bırakamazdı . 

Yalnızca, yazar gibi, Milaraipa'nın uygulama yaptığı yerleri 

ziyaret etme, yıllarca tek başına meditasyon ve ilahi coşku içinde 

geçirdiği ücra dağ mağaralarında onun ifade edilemez varlığını 

hissetme ve onun hakkında bir fikir edinme şansına sahip olanlar 

vardı. Onun manevi yolu, şimdi bile öğretilerini yaşayan ve 

uygulayan öğretmenlerin ayaklarından, yalnızca tüm bunları 

deneyimlemiş olanlar, bu meditasyon yönteminin engin olasılıkları 

hakkında doğru bir fikir edinebilir, maneviyata pratik bir yol 

gösterebilir (ve fiziksel) bir kişinin yenilenmesi. 

Milaraipa'nın biyografisinden de görebileceğimiz gibi, Tantra 



Dem'choga'nın (San. Shri Chakrasamvara Mahasukha, Tib. dPal 

Khor-lo sDom-pa bDe -mChhog - Mandalas of the Highest Bliss) 

ezoterik öğretisi ve uygulamasına inisiyasyonlar aldı. ve "Naropa'nın 

Altı Öğretisi" (Tib. Chhos - Drut): 

İç Ateşi Öğretmek (gTum-mo); 

Hayali Beden (sGyu-lus) hakkında Öğretmek; 

Uyku Yolu Doktrini (rMi-lam); 

Berrak Işık Doktrini (Od-gSal); 

Aracı Durum hakkında öğretim (6ar-do); 

Bilincin Aktarılması Doktrini (Pho-wa). 

Bardo Toidol'un öğretileriyle aşağı yukarı aynı olan bu öğretilerin 

temel dayanağı (sıralamalarından da görülebileceği gibi), ruhsal 

uygulamanın ana konusu olan İç Ateşin Yogasıdır. Milaraipa'ya göre 

Marpa, Milaraipa'nın bu özel yoga aracılığıyla en yüksek 

mükemmelliğe ulaşacağından emin olduğu için ona manu 

(Naropa'nın cüppesi ile birlikte - manevi otoritenin sembolü ) 

hediyesi olarak Tum-mo Öğretileri üzerine bir senaryo verdi. 

WYEvans-Wentz, 1928, s. 144-156). 

Bu hikayenin gerçekliği, öğrencisi ve biyografi yazarı Rechung'un 

Milaraip hakkında "tüm vücudu mutlulukla doldu (dGa-wa), ona 

ayak parmaklarının ucuna kadar nüfuz etti ve tepesine yükseldi" 

sözleriyle doğrulandı. kafası (sPyi gTsug-tu) , bağlantıları nedeniyle 



ana kanalların ve dört psişik merkezin düğümlerinin çözülmüş 

olduğu yer” Ateş, bu sistemi hala Kundalini Yoga sistemi ile 

karıştıranların gözlerini açmalıdır Burada Tum-mo çok farklı bir 

uygulama türüdür.Bu tür ayrımlar, dışarıdan biri için oldukça 

önemsiz görünebilir, ancak uygulayan inisiye için temel bir rol oynar. 

(rTsa-gZo-mo gSum dang Khor-lo bShy mDud-pa), onun tarafından 

tasarlanan çakraların her biri orta nadi veya avandudi'nin (dBu-mai 

ngo-bor gyur-pa) doğasına dönüşmediği sürece )). 

Düğümleri çözmek, Shurangama Sutra'ya göre Buda tarafından 

özgürleşme sürecinin yalnızca kendi varlığımızın zincirlerinin kölesi 

olarak bağlı olduğumuz düğümlerini çözmekten ibaret olduğunu 

açıklamak için kullanılan çok eski ve derin bir benzetmedir. ve 

illüzyonlar 

Bu fikri kurtuluş yoluna bir benzetme olarak göstermek için Buda 

ipek bir mendil aldı, üzerine bir düğüm attı, kaldırdı ve Ananda'ya 

"Bu nedir?" Ananda, "Ruthagata'nın düğüm attığı ipek bir mendil" 

diye yanıtladı. Buda ikinci, üçüncü düğümü attı ve bu şekilde altı 

düğüm atana kadar devam etti. Ve Ananda'ya her seferinde aynı şeyi 

sordu ve Ananda eskisi gibi cevap verdi. Sonra Buda, " İlk düğümü 

attığımda, bunun düğüm olduğunu söyledin; ikinci ve üçüncüyü 

bağladığımda, aynı fikirdeydin" dedi. Buda'nın ondan ne istediğini 

anlamayan Ananda utandı ve haykırdı: "Eğer Ruthagata bir veya yüz 

düğüm atmışsa, atkı farklı renkli ipliklerden oluşmasına ve daha 

sonra birlikte dokunmasına rağmen yine de düğüm olarak kalacaktır. 

” Buda buna katılıyor, ancak ipek parçası bir ve tüm düğümler düğüm 

olmasına rağmen, yine de bir fark olduğuna dikkat çekti: düğümlerin 



bağlanma sırası veya sırası . Bu ince ve önemli ayrımı gösterdikten 

sonra Buda, düğümlerin nasıl çözülebileceğini sordu. Aynı zamanda 

düğümleri öyle bir şekilde çekmeye başladı ki, düğümleri çözmek 

yerine daha da sıkmaya başladılar ve Ananda haykırdı: "Önce bu 

düğümlerin nasıl bağlandığını görmeyi denemek istiyorum!" "İyi 

dedin Ananda! Bir düğümü çözmek istiyorsanız, önce nasıl 

bağlandığını anlayın. Şeylerin kökenini bilen, onlarla nasıl başa 

çıkacağını da bilir. Ama bir soru daha sorayım: Tüm düğümleri aynı 

anda çözmek mümkün mü? "Hayır, Bhagavat! Düğümler belli bir sıra 

ile ve arka arkaya atıldığı için ters sırayı takip edersek 

çözemeyeceğiz. 

Buda daha sonra altı düğümün, dünya ile bağlantı kurmamızı 

sağlayan altı duyu organına karşılık geldiğini açıkladı. Aynı durumun 

tüm duyuların olmazsa olmaz koşulu olan altı merkez için de geçerli 

olduğunu anlarsak , Budist yoganın temel yasasını ve (bazı modern 

"mistiklerin" yaptığı gibi) daha yüksek merkezlere hemen neden 

konsantre olamadığımızı anlamış oluruz. " Doğa yasalarını veya 

yalnızca çakraların bilgisini aldıkları bu yoganın yaratıcılarını alt 

edebileceklerini düşünerek, alt olanlar üzerinde kontrol sahibi 

olmadan safça inanırlar. Ruhun maddeye ters inişi gereklidir , ya da 

belki daha doğrusu: düğümleri , onları bağladığımız ters sırada birer 

birer çözmek için bilincin maddesel duruma daldırılması. Bu güzel 

diyaloğun sonunda Buda Ananda'ya "Onlar zihnimizin temel 

birliğine bağlı düğümlerdir " dedi. 

Kanalların çakralarının ve yogalarının Buda'nın zamanında 

bilindiği, Upanişadlar'da bahsedilmesiyle de doğrulanır. "Katha" ve 



"Mundaka" Upanishad'larında, "düğüm" ifadesi (granthi, "granth" 

kelimesinden - bağlamak, dolamak) bu anlamda zaten 

kullanılmaktadır: 

“Kalbin tüm düğümleri çözüldüğünde, o zaman burada bile, bu 

insan doğumunda ölümlü ölümsüz hale gelir. Kutsal Yazıların 

bütüncül öğretisi böyledir” (“Katha Upanishad”, II, 3,15). 

Bir sonraki dörtlükte, sushumna'dan "Kalp Merkezi"nin 101 

nadisinden taca ulaşan tek kişi olarak bahsedilir, yani. Padma'nın 

Sahasrara'sı veya "Bin Petal Lotus". 

Mundaka Upanishad'da şöyle okuruz: "Kalbin düğümü 

çözüldüğünde (bhidyate hridaya granthih) ve tüm şüpheler 

kesildiğinde, insanın işi biter, o zaman yukarıda ve aşağıda olan 

görülür (tasmin drshte pa ravara ) . ” 

Bütün bunlar, karşılık gelen deneyimin nesnel gerçekliğini ve 

ruhun yasalarını kanıtlar. Buda, ne çoğulcu (ilk Vedalarda olduğu 

gibi) ne de tekçi (Upanishadlarda olduğu gibi) dinamik konumuyla 

bu şeyleri yeniden yorumladı çünkü her ikisi de durağan 

kavramlardır. 

, Buda'nın ilk Benares vaazında - "Dharma-" Öğretisinin amacını 

ilan ettiği Mükemmel Aydınlanmaya (samyak-sambodhi) götüren 

Yol, manevi, doğal oluşum Yolu fikrinde açıkça ifade edilir. 

çakra-pravartana Sutra" ve dolayısıyla Nirvana'nın tek taraflı 

tanımına karşı uyarıda bulundu. Bu nedenle, sorun mucizevi güçler 

kazanmak veya almak değil, yalnızca zihinsel güçlerimizin bozulan 



dengesini yeniden kurmak , kendimizi içsel kısıtlamalarımızdan, 

zihinsel ve ruhsal sınırlamalarımızdan kurtarmaktır. Bu , yalnızca 

rahat, dingin ve mutlu bir beden ve ruh hali ile elde edilebilir , ancak 

kendini küçük düşürme, çilecilik ve duygusallığın üstesinden gelmek 

için yapay hatalı yöntemlerle elde edilemez. 

Milaraipa'nın biyografisinin önemli bir bölümünü oluşturan Yüz 

Bin Şarkı'sında şu pasaj yer alır: “İç Ateş (gTum-mo) yandığında 

(Bar) tüm vücudu (yongs lus) mutlulukla (bDe) dolar. -va). 

Rasana'nın (rho-ma - güneş kuvveti) ve lalana'nın (jan-ma - ay 

kuvveti) pranik akımları (rLung) orta kanal olan avandudi'ye 

(dBu-ma) girdiğinde mutluluk yaşar. Dere aşağı aktığında 

(rGyun-Bab) - aydınlanma bilinci (zhan-chub sem) - vücudun üst 

(stod) merkezlerinde mutluluk yaşar . Yaratıcı enerjinin (thig-le) içe 

işleyen yükselişi (khyab-pa) nedeniyle alt (sMad) merkezlerde 

mutluluk yaşar. Dönüştürülmüş ay ve güneş enerjilerinin beyaz ve 

kırmızı (dKar-dMar) akışlarının birleşmesi sonucunda şefkatli şefkat 

(thuts-phrad brtseva) ortaya çıktığında, kalpte (bar) mutluluk yaşar. 

Bir bütün olarak bedene (lus) lekesiz mutluluk (zad-med bDe-wa) 

nüfuz ettiğinde (tsim-pa) mutluluk yaşar. Bunlar yoginin altı 

mutluluğudur” (HAJaschke, 1949, s. 231). 

Bu tanımı anlamak için Altı Öğreti Üzerine İnceleme'ye bir kez 

daha geri dönmeye değer. Burada, tam bir konsantrasyon ve içsel 

adanma durumuna ulaşan meditatörün, meditasyonunun konusu ve 

sembolü olan Vajra Yogini'nin yanıltıcı bedeniyle kendini 

özdeşleştirdiği söylenir. Böylece, uygulayıcı vücudunu 

kişiliksizleştirir ve onu gerçek doğasında "boş" (shunya) olarak görür, 



yani. var olarak değil, kendi zihninin saf bir yaratımı olarak . Hiçbir 

maddeden yoksun bu şeffaf bedende artık dört ana merkezi hayal 

eder ve tefekkür eder: üst, gırtlak , kalp ve göbek (bir arabanın 

tekerlekleri gibi). Bu çakra çarklarının merkezlerinden bir tür eksen 

geçer - avandudi. Uygulayıcı daha sonra avandudu'nun alt ucunda 

(kök merkezde), lalana ve rasana'nın buluştuğu ve avandudu'ya 

girdikleri yerde küçük "a"nın ilk hecesini hayal eder. 

"A", tüm konuşmaların orijinal sesidir. Bu harf, diğer tüm 

seslerin, hatta ünsüzlerin özünde vardır ve bu nedenle "ilk madde", 

tüm seslerin rahmi veya matrisidir. Bu mantrik hece, 

kırmızı-kahverengi bir harf olarak görünür veya temsil edilir, bir saç 

kadar ince, yarım parmak yüksekliğinde, sanki titreşen kırmızı-sıcak 

bir iplikten yapılmış gibi, ısı yayar ve rüzgarın çarptığı bir ip gibi ses 

çıkarır . 

, yüksek algısal yetilerimiz düzeyinde, düşünce, ses ve duygu 

alanında, tamamen canlı ve gerçek görünmelidir . Bu ölü bir 

hiyeroglif değil, kendi içinde hayatla dolu, gizemli bir yaşam ve son 

derece gerçek bir güçle dolu bir varlıktır. 

, avandudi'nin üst ucunda (başın tacı) üst merkezde görünen, sanki 

nektarla doluymış gibi beyaz (ay) protoheceli "HAM" ı 

görselleştirmelidir . Kırmızı "A" dişil (negatif kutup) iken, "HAM" 

eril bir varlık (pozitif kutup) olarak algılanır. "HAM", yaşayan bir 

organizmanın en önemli işlevini temsil eden aspirasyon, nefes alma 

sesidir . Ancak birlikte, bireyselliğin birliği deneyimini temsil ederler. 

Sanskritçe'de "AHAM" kelimesi "ben" anlamına gelir, ancak bu 



statik, kapalı bir bütün değil, defalarca yeniden üretilen bir şeydir , 

ancak bir bisikletçinin dengesiyle karşılaştırılabilecek bir şeydir. sabit 

hareket veya atomik- moleküler veya gezegen sistemlerinin göreli 

denge ve kararlılığı ile de harekete bağlıdır. Hareket bir an için bile 

dursa, tüm yapı çöker. Bu evrensel öneme sahip bir gerçektir. 

Dolayısıyla bu birlik deneyimini durdurmaya, düzeltmeye, 

sınırlamaya ya da yoğunlaştırmaya çalıştığımızda bu bir çelişkiye, 

içsel uyumsuzluğa, öldürücü bir zehre dönüşür . Öte yandan, doğru 

bilginin ışığında çözüp, bireyüstü şuurun ateşinde eritip, 

engellenmeden akmasına izin verirsek, her şeyi kuşatan bir 

bütünlüğün taşıyıcısı olur . bireysel organizma artık hiçbir şekilde var 

olmaz. 

Bu, "A" ve "HAM" kelime-sembol "A-HAM"da birleştiği anda , 

çözünmesi ve aşağı akması (elmas beyazı bir nektar akışı) gerçeğiyle 

gösterilir, çünkü çekirdeğin özü alevli "A-HAM" erir ve Aydınlanma 

İksiri'ni (San. 

mistik "EVAM" formülüne göre tanımlanabilir . 

Subhashitasamgraha'dan (fol. 76) - Devendra Pariprichcha Tantra'dan 

( H. Guenther'den alıntı, 1952) aşağıdaki alıntı burada bir örnek 

olarak kullanılabilir: 

"E-karas tu bhaven mata 

VA-karas tu pita smritah 

Bindus tatra bhaved yogah sa yogah paramaksharah 



E-karas tu bhaved prajna 

VA-karas suratadhipah 

Bindus anahatam tattvam taj-jatani aksharani ca." 

“E annedir, VA babadır, Bindu (burundaki “M”) onların 

birleşimidir ve sesin en yüksek süblimleşmesini sağlar; E bilgeliktir, 

sezgidir (prajna, şey-köle), VA sevgi dolu bir kocadır, Bindu bakir bir 

gerçekliktir: diğer tüm sesler onlardan doğar. Buna dayanarak, 

"AHAM"ı şu şekilde tanımlıyoruz: "A", sezgi veya aşkın (bilinç 

(prajna) olarak tam gelişimiyle ifade edilen dişil ilke Anne'nin (Tib. 

Hume) ilk hecesidir; "HA", erkek prensibinin ilk hecesi (Tib. Yab), 

Baba, her şeye nüfuz eden ışıltılı sevginin ve her şeyi kapsayan 

şefkatin aktif farkındalığı (upaya) prensibi ; burundan "M" 

(Sanskritçe "ha" harfinin üzerinde nokta, bindu, Tib . thig-le) birliğin 

(birliğin) sembolüdür, bu durumda, Bilgi ve Yöntemin birliği, 

bilgelik ve sevginin bir birleşimi olan gerçekleştirmenin 

(prajno-paya) aracıdır, çünkü bilgi, sevginin doğurgan gücü olmadan 

ve şefkat sonuçsuz kalır. 

tek heceli "A"nın gizli içsel niteliklerini alevlendiren şey, ilhamın 

yükselişidir. Ancak ilham perisi, en yüksek rütbeli bir Dakini olan 

Vajra Yogini'nin ilahi figürüdür. Bilinçaltında uyuyan ebedi deneyim 

hazinelerini serbest bırakır ve onları aklımızın bilincinin ötesinde, 

daha yüksek bilinç alemine yükseltir. 

Mantrik tek hecelerin doğasını ve işlevlerini açıklığa 

kavuşturduktan sonra, bu yoga uygulamasının temel özelliklerini 



açıklamaya devam edeceğiz. 

Anlamlı bir nefes alma sırasında yaşam gücünün (prana, Tib. 

rLung) psişik enerjisi sol ve sağ nadilerden orta avandudiye girer, 

kıllı kısa “A”ya dokunur ve kendi şeklini alana kadar onu doldurur. 

Artan konsantrasyon, görselleştirme ve düzenli, bilinçli olarak 

ritmik soluma ve soluma ile, ilk heceli "A", dikey olarak 

yönlendirilmiş, spiral ve dönen bir alev fışkırana kadar akkor, parlak 

kırmızı bir duruma dönüşür. Her nefes alış ve verişte alev yarım 

parmak yükselir. Sekiz nefesten sonra göbek merkezine ulaşır ve 

birbirini takip eden on nefes alıp verme ile göbek merkezini doldurur 

ve birbirini takip eden on döngü boyunca aşağı doğru hareket eder ve 

vücudun alt kısmını ateşle doldurur. Sonraki on nefeste ateş tekrar 

sürekli yükselir, kalp merkezine, gırtlak merkezine ve nihayet üst 

merkeze ulaşır. Sonraki on nefes alma ve verme sırasında, üst 

merkezde temsil edilen ilk heceli "HAM" erimeye ve merkezin tüm 

bölgesini doldurana kadar Aydınlanmış Bilincin İksiri'ne (Tib. 

jan-chub sem) dönüşmeye başlar. 

Sonra başın tepesinden aşağı, alt merkezlere doğru akar. On 

döngü boyunca birbirini takip eden her nefeste, boğaz merkezine, 

kalp merkezine, göbek merkezine ve tüm alt gövdeye parmak 

uçlarına kadar ulaşır ve sırayla doldurur. Toplamda 108 nefes 

döngüsü vardır ve Budist ve Hindu tesbihlerinin her birinin 108 

boncuğu olduğuna dikkat edilmelidir . 

Ek 9 



Schaschya 'Lonaschan Shakhara 

Nuh'un Yedi Emri 

Dünyanın yaratılışının ilk günlerinde, Tanrı insanlara bu dünyayı 

sürdürmeleri için altı kural verdi. Daha sonra Tufan'dan sonra Nuh'u 

başka bir kuralla silahlandırdı. 

Büyük Yahudi tarihi boyunca koşullar, halkımızın bu yasaları 

yalnızca dolaylı olarak yaymasına izin verdi. Rebbe, yeni bir döneme 

hazırlık olarak yayımlanmalarını önererek, neredeyse kaybolmuş bir 

geleneği yeniden canlandırdı. 

Bu kuralların verdiği özgürce nefes alma yeteneği takdire şayan. 

Büyük bir müzisyenin veya sanatçının talimatları gibidirler. Sağlam, 

güvenilir, anlaşılır , her milletin, her insanın hayatını temelleri 

üzerine inşa edebilir. 

Bilgelerimiz, geniş insanlık ailesi içinde yetmiş yola sahip yetmiş 

aile olduğunu ve yol içinde her bireyin kendi yolunun olduğunu 

söylerler. Ama hepsinin temeli aynıdır. 

Tanrı'nın talimatlarını, O'nun iradesini yerine getirdiğinin farkında 

olarak bu kurallara göre yaşayan kişi, geleneğimize göre doğru kabul 

edilir. Bu kişi, bu dünyada kaderini gerçekleştiren bir inşaatçıdır. 

Kadim geleneğe göre bu yedi kural aşağıda kısa yorumlarla 

sunulmaktadır : 

1.​ Sonsuz ve Her Şeyin Üstünde olan tek bir Tanrı'nın 



olduğunun kabulü. Yüce Varlığı sonlu putlarla değiştirmeyin. Bu 

emir, dua, gelenek çalışması, derinlemesine düşünme gibi eylemleri 

içerir. 

2.​ Yaratıcını onurlandır. Ne kadar sinirli olursan ol Yaratana 

lanet etme. 

3.​ öldürme Adem ve Havva gibi her insan, bütün bir dünya 

olarak anlaşılır. Bir hayatı kurtarmak tüm dünyayı kurtarmaktır. 

Hayatı yok etmek dünyayı yok etmektir. Bu kuraldan doğal olarak 

kişinin komşusuna yardım etme emri gelir. 

4.​ Evlilik kurumunu onurlandırın. Evlilik en ilahi eylemdir. Bir 

erkek ve bir kadının evlilik birliği, Allah'ın ve O'nun yaratışının 

birliğini yansıtır. Evlilikteki sahtekârlık bu birliği bozar. 

5.​ çalma. İşinizde dürüst olun. Kurnazlığınızdan çok Tanrı'ya 

güvenerek, yaşamı sağlayan O'na olan güveninizi ifade etmiş 

olursunuz. 

6.​ Tanrı'nın yarattıklarına saygı gösterin. İnsan, yaratılışının 

başlangıcında, "onu yetiştirmek ve korumak için" Aden Bahçesi'nde 

bir bahçıvandı. İnsanın herhangi bir hayvana zarar vermesi 

yasaklanmıştır. Tufandan sonra et yemesine izin verildi, ancak 

kimseye gereksiz yere acı çekmemesi konusunda uyarıldı. 

7.​ Adaleti koruyun. Adalet Tanrı'nın işidir ve biz gerekli 

yasaları koymak ve mümkün olduğu kadar uygulamakla 

görevlendirildik . Toplumdaki adaletsizleri ortadan kaldırarak 

Yaradılışın sürdürülmesine ortak oluyoruz . 

Ek 10 I'onairan 

Shahar 



Bölüm 2'ye Ek 

Lashon-ara (İftira). 

yasak. 

1.​ “Kavminiz arasında dedikodu yapmayın” (Vayikra, 19:16). 

Lashonara - bir kişiyi küçük düşüren veya ona zarar veren ifadeler. 

Rekhilut - dinleyiciye iletilen, birisinin onun hakkında uygunsuz 

sözler söylediğini veya ona karşı kötü bir şey yaptığını gösteren 

söylentiler. (Analog virüs). 

2.​ “Yalan haber yaymayın” (Şemot 23:11). Söyleme, inanma - 

kabul etme. Söylentinin doğru ya da yanlış olup olmadığına 

bakılmaksızın. 

3.​ “Cüzamlı ülsere dikkat edin” (Tesniye 24:8). Bu , 

Lochon-ara'dan gelen bir hastalıktır . 

4.​ "Körün önüne engel koyma" (Vayikra, 19:14). Gidilecek yol 

değil . 

5.​ “Yüce Olanı unutmamaya dikkat edin” (Tesniye 8:11). 

Kendini beğenmişlik için . Kibir, putperestlikle eşittir. 

6.​ "Kutsal Adımı lekeleme" (Vayikra, 22:32). Hilul Hashem 

"İsme saygısızlık" - bir kişi günah işlediğinde ondan herhangi bir 

fayda veya zevk almadığında Yaradan'a isyan . Hiçbir gerekçesi 

yoktur. Hilul Hashem, gıybet için bir gerekçedir. Bu da tartışmanın 

hararetinde gıybetlere yol açar. Hilul Aşim otoriter bir kişidir, emri 

çiğner, başkalarını örnek alarak büyüler. 

7.​ “Kardeşine karşı kalbinde kin olmasın” (Vayikra, 19:12). 

Gözlerin arkasından iftira ve nefret. 



8-9. “Öç almayın ve kavminizin oğullarına kin gütmeyin” 

(Vayikra, 19:18). 

10.​ "Herhangi bir suçtan ve işlediği herhangi bir günahta 

herhangi bir eylemden şüphelenilen bir kişinin aleyhine tek bir tanık 

çıkmasın" (Tesniye, 19:15). 

11.​ “Kötülük için çoğunluğa uyma” (Çıkış 23:2). 

12.​ “Korah ve suç ortakları gibi olmayın” (Bemidbar, 15:5). 

Tartışmayı desteklemeyin. 

13.​ "Birbirinizi gücendirmeyin" (Vayikra, 25:17). 

Yasaklı: 

1)​ bir kişiye geçmiş eylemlerini hatırlatmak; 

2)​ kökeninden bahsederek veya akrabalarının değersiz 

davranışlarına dikkat çekerek bir kişinin kafasını karıştırmak; 

3)​ mütevazı bilgisine işaret ederek bir kişiyle alay etmek; 

4)​ önceden cevaplayamayacağını bilerek bir kişiye yanlış bir 

soru sorun; 

5)​ kişinin yanında kötü söz söylemek. 

14.​ “Komşuna öğüt ver, onun için günah yüklenmezsin” 

(Vayikra, 19:17). Teşvik etmek ama kişiyi utandırmamak. 

Açıklamalar gizli ve incelikli bir şekilde yapılır . Toplum içinde 

utandırma. 

15.​ “Dul veya yetime eziyet etmeyeceksin” (Çıkış 22:21). 

16.​ "(İsrail'in) toprağını kirletme" (Bamidbar, 35:33). Suçluyu 

pohpohlamayın. Başkasının nefreti için iftira atmayın, nefret sözünü 

dinlemeyin , aynı fikirde olmayın. 



17.​ “Sağırlara kötü söz söyleme” (Vayinra 19:14). Duymayana 

da, işitene de beddua etme. 

Emirler-reçeteler. 

1.​ “Mısır'dan ayrılırken Yüce Olan'ın yolda Miram'ı ne 

yaptığını hatırla” (Tesniye 24:9). 

2.​ “Komşunu kendin gibi sev” (Vayikra 19:18). 

3.​ “Komşunu adaletle yargıla” (Vayikra, 19:15). Eylem iki 

şekilde yorumlanıyorsa gerekçelendirilmelidir. Yeniden anlatırken 

koşulları ve olası çarpıtmalarını hesaba katmak her zaman gereklidir . 

4.​ “Kardeşin fakirleşir ve seninle birlikte çürürse, ona yardım et 

ve seninle yaşasın” (Vayikra, 25:35). 

5.​ “Komşuna öğüt ver” (Vayikra, 19:17). Lochon-ara derhal 

durdurulmalı. Her iftira sözü, emrin ayrı bir ihlalidir. 

6.​ “O'na yaklaşın” (Tesniye 10:20). Salihlerin cemiyetinde ise , 

iftira attıkları cemiyetlerden sakının. 

7.​ “Mabedimi şereflendir” (Vayikra, 19:30). 

8.​ “Ak saçtan önce kalk, büyüğüne hürmet et” (Vayikra, 19:32) 

9.​ "Onu kutsa" (Vayikra, 21:8). Rahiplere saygı gösterin. 

10.​ “Annene ve babana hürmet et” (Şemot 20:12). Aynı zamanda 

büyük erkek ve kız kardeşler için de geçerlidir. 

11.​ "En Yükseklerden Korkun" (Tesniye 10:20). 

12.​ “Ve (bu sözleri) oğullarınıza tekrarlayın. Ve evinde 

otururken, yolda yürürken, yatarken ve kalkarken bunları söyle” 

(Tesniye 6:7). Tevrat'ın öğretileri - emrin yerine getirilmesi, iftira - 

Tevrat'ın öğretilerinden ve tüm emirlerin yerine getirilmesinden 

kaçınmak. 



13.​ "Haksızlıktan uzak durun" (Şemot 23:7). (süsleme, hayali 

ayrıntılar). 

14.​ "Onun yolundan gidin" (Tesniye 28:9). İnsan merhamet 

göstererek Yüceler Yücesi'ni örnek almalıdır. Teslim etme. 

Ek 11 

Shahar'ı kovalamak 

Ek ve bölüm 9 

1.​ Okuduğunuz tek bir kelimeye bile inanmayın! Derslere göz 

atın ve deneyin! 

2.​ İki gerçek var: %1 karanlık dünyamız ve %99 aydınlık! 

3.​ Bir kişinin hayattan gerçekten almayı arzuladığı tek şey, 

ruhsal ışıktır! 

4.​ Hayatın amacı, reaktif bir varoluştan proaktif bir varlığa 

ruhsal geçiştir. 

5.​ Satın alma anında, dünya ile yüzde 99 oranında iletişim 

halindeyiz. 

6.​ asla asla! Sorunlarınız için başkalarını veya çevreyi 

suçlamayın. 

7.​ Gerçek ışığı ancak tepkisel dürtülerimize direnerek alırız. 

8.​ Tepkisel davranış, yoğun ışık parlamaları yaratır, ancak her 

zaman karanlığı geride bırakır. 

9.​ Yol üzerindeki engeller, hayatımıza daha fazla ışık çekmemiz 

için bize bir şans verir. 

10.​ Engeller ne kadar ciddiyse, ışığın potansiyeli de o kadar 

büyük olur. 



11.​ Zorluklar aşılmaz gibi göründüğünde, güveni açın . Işık her 

zaman oradadır! 

12.​ Gerçek içsel değişim, İbrani alfabesindeki harflerin genetik 

gücü sayesinde elde edilir. (Jonathan Shohar'ın notları. Her harf, 

arketip sembolik içeriği nedeniyle bizi etkiler). 

13 Başkalarında gördüğünüz tüm olumsuz özellikler, yalnızca 

kendi olumsuz özelliklerinizin yansımalarıdır. Başkalarını 

değiştirebilmenin tek yolu kendinizi sıraya koymaktır. 

Komşunu kendin gibi sev. R. Berg. 

“Çocuğa kendi yöntemine göre öğretin; yaşlandığında ondan yüz 

çevirmez” Mishlei (Özdeyişler), 22:6. 

"Sevgi" bir emir değil, bir emir değil, bir önceki beyanın 

tamamlanmasıdır: "Tanrımız Rab, Rab birdir." 

... aşk, kendiliğinden ortaya çıkan, duygularla dolu, kontrol 

edilemeyen bir aşktır ... Tanrı sevgisi, insanın yaptığı bir şeydir... 

... ruh ancak beden tamamen ona tabi olduğunda kendini özgür 

hissedebilir. 

Büyük Sevgi (anavar roba) durumu, düzeltme veya destek 

ihtiyacından arınmış , sevginin en yüksek seviyesi, kendi kendini 

idame ettiren sevgidir. Bu duruma ulaşmak için, kişinin fiziksel 

varlığının büyük ölçüde arınması gerekir. Bu birinci şart. İkincisi, 

Tora'ya ve iyi işlere derin bir şekilde dalmaktır. 



Ek 12 

Dzogchen Okulunun Arabuluculuğu 

'^fâıoc Son zamanlarda 'meditasyon' kelimesi çok popüler oldu. R&g 

Meditatif teknikler, doktorlar ve psikologlar tarafından yaygın olarak 

kullanılmaya başlandı. Bu konuda yayınlanmış kitaplar var. 

Psikoteknik okuduktan sonra insanlar sağlık, denge ve yetenekler 

kazanırlar. Ancak orijinal geleneksel meditasyon türlerinin dini ve 

mistik uygulamada kullanıldığı genellikle göz ardı edilir. Dini 

uygulamalar, bir kişiyi şüphelerden ve ıstıraptan kurtaran bazı ince 

gizli Gerçeğe, Tek Gerçek'e ulaşmak için tasarlanmıştır. 

Druidler, "Gerçek dünyaya karşıdır" dedi. Gerçek, dünya 

hakkındaki fikirlerimizi büyük ölçüde reddeder : fazla önyargılıdırlar, 

egomuzun klişeleriyle zincirlenmişlerdir. 

Motivasyon da önemlidir: neden gerçeği anlamanız gerekiyor? 

Burada Buda Sakyamuni'nin şu sözlerinden alıntı yapmak uygun 

olacaktır : “ Dünya sürekli yanarken ne tür bir kahkaha, ne tür bir 

neşe? Karanlığın içinde, neden ışığı aramıyorsun? Buda'nın 

Öğretilerinin kökenleri, tüm canlılara karşı şefkatte yatar. Merhamet 

Buda'nın meditasyonunun sebebidir. 

emellerini tatmin etmek için değil, Hakikat uğruna ve tüm 

canlılara yardım etmek için Aydınlanma Gerçeği'ni gerçekleştirmek 

isteyenler için yazılmıştır . 

Bu meditasyon teknikleri ve bunlarla ilgili talimatları için hocam 



Oleg Petrovich Morgun'a çok minnettarım. 

vermek. 

Teslimiyet meditasyonunun amacı, egonun kaybolduğu tam bir 

teslimiyet durumuna ulaşmaktır. Bu meditasyonda "veren" yoktur. 

Meditasyonun nesnesi ve verilen, meditasyon yapan kişinin bir gün 

boyunca karşılaştığı her şeydir. 

İşe başlarken, kalp çakrası seviyesinde vücudunuzda sonsuz ve 

çok güçlü bir Evrensel enerji akışının aktığını hayal etmeniz veya 

basitçe kendinize söylemeniz gerekir ve onu çevremizdeki her şeye 

sevgiyle veririz: nesneler, canlılar, faaliyetler ve meşgul olduğumuz 

işler . Enerji çok süptildir ve şiddet içermez. Etraftaki her şey bu saf 

enerji ve sevgi akışına dalmış gibi görünüyor. Her şey onunla dolu. 

Verme sürecinin kendimiz dahil her şeyi içine alması gerekir. 

Hatırlanması gereken en önemli şey, verici olmadığı, sadece daha 

serbest bir enerji akışı olduğudur. 

Vermek bir duygudur. 

Duygu verme, önceki meditasyonun devamıdır , ancak belirli 

nesnelerle çalışır. Bu teknik , uygulamanın en başında ve 

konsantrasyona veya nesnelerle başka bir çalışmaya ihtiyaç 

duyulduğunda kullanılabilir . 

Daha önce tarif edildiği gibi vermek, sanki meditasyon nesnesini 

hissediyorlar, enerjisini, formunu hissediyorlar. "Kalple dokunmaya" 

benzer , nesneye meditatif nüfuz etme, onu Akışın enerjisiyle 



doldurma. Hiçbir durumda kişi nesneyi etkilemeye çalışmamalıdır , 

çünkü böyle bir arzu egonun etkisidir. Etkileşim, bir tüyün dokunuşu 

gibi incelikli olmalıdır. 

Nesne, örneğin bir kitapsa, o zaman başlangıçta onunla sevgi ve 

verme ile temasa geçerler ve sonra, sanki, Akışta tüm dikkatlerini 

içeriğine verirler. 

Nesne herhangi bir meslek, herhangi bir iş olabilir; bir insan, bir 

hayvan, bir dua vb. olabilir. Nesnede Akışın sonsuzluğu boyutuna bir 

artış hissi olabilir . 

Verme-genişleme. 

Dikkatinizle çok sayıda nesneyi aynı anda kavrayabildiğiniz 

zaman, bu meditasyonu zaman zaman tekrarlamakta fayda var . 

İhsan etme akışı gitgide daha geniş bir alana yayılarak kademeli 

olarak genişler: apartman - ev - mahalle - şehir - ülke - Dünya - 

Güneş sistemi - Evren. Yavaş yavaş meditasyon yaparsanız ve 

istisnasız her şeyi severseniz, bu, bilincin genişlemesine yol açar . 

Bu meditasyonu kendinizi ve başkalarını iyileştirmek, ağrıyı, 

rahatsızlığı, stresi ve fazla çalışmayı azaltmak için kullanabilirsiniz. 

Ağrıyı ve rahatsızlığı gidermek için vücudun ağrıyan kısımlarını 

sonsuza kadar genişletin (açın). Bu meditasyonla diğer insanları 

iyileştirebilirsiniz. 

Vermek-kabul etmek. 



Zorluklarımız, rahatsızlıklarımız varsa, genellikle onlardan 

kurtulmanın yollarını dışarıda ararız. Çoğu zaman, dış araçlar, 

rahatsızlık kaynağını başka bir alana taşır veya içeriye doğru sürerek, 

iyileşmenin dış etkisini yaratır. 

bu fenomene karşı tutumunuzu değiştirmeniz yeterlidir . O zaman 

durumun "sorunsallığına" tutunma ortadan kalkar , zihin sorunun 

nedenine tutunmayı bırakır ve biz de onu salıveririz. 

Meditasyon sırasında sorunla ilgili düşüncelerimizi akıntıya 

daldırır, boşluğa veririz. Ya da durumu bir nesne olarak kullanır, onu 

açar, düşüncesiz uzayda genişletiriz. Akış ve durum tek bir sevgi 

enerjisinde birleşir. 

Vermek, olayların dönüşümüdür. 

Bu, geçmişin veya geleceğin geçici alanında çalışmaktır. İstenilen 

süreyi sunuyoruz. "Pürüzlülüğü" ve "pürüzlülüğü" hissederek ve 

onları yumuşatarak saygıyla yürüyoruz. Bunu yapmak için kendinizi 

zorlamanıza gerek yok, sadece Akışın olumsuz koşulları nasıl 

yumuşattığını izlemeniz yeterli . 

Bu tekniklerin çeşitli yan etkileri olabilir: daha sonra tüm vücuda 

yayılan kalp çakrası bölgesinde ısınma ve ısı; basiretin ortaya çıkışı - 

uzaktan dokunma duyumları ve diğer yetenekler. 

Unutulmamalıdır ki, tüm bu yetenekler bu uygulamaların amacı 

değildir. Yol boyunca sadece çiçekler var. Ama aynı zamanda doğru 

yönde ilerlediğinizin bir işaretidir . 



Verme-kesme. 

Bu anti-duygu tekniğidir. Zararlı düşünceler ve duygular ortaya 

çıktığında kullanılır . 

Tıpkı diğer uygulamalarda olduğu gibi, burada da kişi ihsan 

etmeye karşı bir tutum sergiler veya belirler. Zararlı ve zararsız tüm 

duygular nötr bir alana verilir , onları doğuran düşünceler ve 

izlenimler, sonra kavramlar ve isimler, sonra duygular verilir. 

Tamamen ıssızlığa kadar. 

Bu tür meditasyon, depresyonlar, takıntılar , kompleksler, çeşitli 

eksiklikler için iyi çalışır, ancak en yorucu olanıdır. Hemen ardından 

Akışta normal vermeye geçmeniz önerilir. 

Ek 13 

Siraschya Raokryoma ("Gölgeler Kitabı" 

üzerinde çalışırken belirtilen olayı riske attı) 

Kızıl Cadı 

Yazarın Kızıl Cadı hakkındaki bilgisi, Ocak 2008'deki bir dizi mistik 

olaydan kaynaklandı. 

Sihirbaz Ingvar'ın yayınevinin, Ukrayna ve Rusya'nın ünlü 

Magi'lerinin Vedik antik Slav büyücülüğü hakkındaki el yazmalarını 

içeren "The Way of the Magus" kitabını yayınlamasıyla başladı . 

Büyücü Velimir, kitabın tanıtımına Rusya'dan geldi. 



Eski Vedik geleneğin Rus hayranları arasında Veli, dünya 

1984'ten beri biliniyor. 1984 yılında birçok pagan topluluğunun 

temellerini attı ve bu toplulukların liderleri tarafından kurucu baba 

olarak kabul edildi. Velimir hakkında efsaneler var. O bir gezgin ve 

bir kereden fazla geçilmez olduğu düşünülen kilometrelerce yol ve 

bataklıkların üstesinden geldi. 

Sunumun ardından yazar ve Velimir, Büyük Ateş hareketinin 

lideri Ogin'i ziyaret etti ve bizden Büyük Ateş'e geçiş ayininden 

geçmemiz istendi. 

Ogin, yazarı özel bir ritüel odasına götürdü, perdeleri çekti ve bir 

mum yaktı. Sonra Yüce Aileyi çağırdı, bir ritüel bıçağı aldı ve 

bıçakla bir dizi ritüel hareket yaptı, havaya eski desenler yazdı. Sonra 

dolabı açtı. Tahtadan oyulmuş küçük Slav tanrıları dolabın raflarında 

duruyordu. Ogin , yazarı her bir tanrıyla tanıştırdı ve bunun tersi de 

geçerlidir (tüm büyülü düzenlerin inisiyasyonları bundan oluşur - 

ustaların Kuvvetlere tanıtılması). Daha sonra Trablus'ta yapılan 

kazılarda bulunan ve uzmanlara göre 8 bin yıl önce kesilen yarı 

değerli bir taşı uzattı . Bu taşın içinden bir mumun alevine sol gözle 

bakmak gerekiyordu. Mum ilk başta taşa belli belirsiz yansıdı. Sonra 

birçok yansıması belirdi ve mumun yansımaları saat yönünde 

dönmeye başladı. Ogin bu işareti, inisiyasyonun kabul edildiği 

şeklinde yorumladı. Daha sonra Velimir aynı odaya davet edildi ve 

onunla prosedür tekrarlandı. 

İnisiyasyondan sonra Velimir'e garip bir şey oldu: derin bir transa 

girmeye başladı ve aniden orada bulunanları neredeyse bayıltan bir 

cümle söyledi: "Tanrı yok!" Ogin bunun doğru olduğunu açıkladı ve 



Velimir, Geleneğin En Yüksek İnisiyasyonunu aldı. Bu inisiyasyonun 

özü, yeni başlayan Arayıcılara, onları ruhsal yoldan saptırmamak için 

iletilmez. Ama gerçek bu. Ayrı Tanrılar yoktur - Biz Tanrılarız! 

Tanrılar Biziz ve Bizler Tanrılarız! Bölünemez, tek bir bütündür, 

Mutlak'ın ta kendisidir, Yaratan'dır. Biz Tanrılarda yaşıyoruz ve 

Tanrılar da bizde yaşıyor. Tapınaklar, heykeller, mandalalar, araştırma 

yapmak, onlarla ritüeller yapmak, Gücün gidişatını organize etmek ve 

gelişmek için bu güçlerin birlikten dış dünyaya çıkarılmasıdır. 

Burada yazar bir anlaşmaya vardı. Bizden ayrı Sihir yok ! Sihir 

kendimiziz. Tüm işaretler, pantacles, daireler, tılsımlar, kitaplar , 

alfabeler - bu Biziz. Biz Sihriz ve Sihir Biziz. Tek ve bölünmez bir 

bütündür. İnsanın kendisi Sihirdir ve Yaratıcımız da Sihirdir. 

Ogin, bize içimizden gelen bu farkındalığın kadim büyücülerin 

sınırsız gücünün anahtarını içerdiğini açıkladı. Bunun 

farkındalığından gerçek ve aktif Güç doğar . 

Aynı şey Hindistan'da Sathya Sri Sai Baba tarafından söylenir: 

"Ben Tanrı'yım ve siz Tanrı'sınız, hepimiz Tanrılarız, hepimiz Yüce 

Olan'ın tezahürleriyiz." En eski yazılarda aynı şey doğrulanır: 

"Dünyadaki En Yüksek Işığın yalnızca iki Kaynağı vardır - Siz 

insanlar, bu dünyadaki tek Tanrılarsınız ve aynı zamanda 

Yaratıcınızsınız, diğer her şey gölgelerdir" (" Gölgeler Kitabı"). 

Wiccans'ın ana "Gölgeler Kitabı" nın Transilvanya dağlarındaki gizli 

bir tapınakta saklanması ilginçtir. 

Yazar, Velimir'i Moskova'ya giden bir trende gördükten sonra, 

Magiya gazetesinin Büyücü kitabının önsözünde bahsettiği 



arkadaşları Peruluları ziyarete gitti. 

Kızıl Cadı'nın hikayesine yaklaşımdaki bir sonraki dönüm 

noktası, Peruluların yakın bir akrabasının beklenmedik ölümüydü. 

Yüz yaşına yaklaşan Tamara Nine bir bardak süt istedi ve hemen 

uykuya daldı. Birkaç gün önce, Veda ayininde kendisi için bir anma 

töreni düzenlenmesini dilediğini ifade etmişti . 

Yazar, Vedik hizmetini Hint ritüeline göre yürüttü, Drakula 

ailesinin soyundan gelen Andrey Dragan, hizmeti eski 

Transilvanya'da yürüttü (ilginçtir ki, eski Transilvanya'da diğer 

dünyanın nehirlerin üzerinde olduğuna inanılıyordu ve bu yüzden 

ruhun kaybolmaması için, güçler ona nehrin karşısına kristal bir 

köprü gönderir.Bu köprü Tanrıların dünyasına götürür), Perulular 

geleneksel Ortodoks cenaze törenini saymadan İnkaların Hint ayinini 

kendileri gerçekleştirdiler. Cenaze töreni sırasında (Zhytomyr'de 

gerçekleşti), gökyüzündeki bulutlar etrafa dağılarak gökyüzünü açtı 

ve tamamlandıktan sonra tekrar kapandı. 

Zhytomyr'den gelen Perulularımız yazarı aradılar ve onunla 

Chernigovskaya metro istasyonunun yakınında buluştular. Olayları 

anlatmak ve Tamara Nineyi anmak istediler. 

Konuşurken, üstümüzde gökyüzünde çok sayıda karga belirdiğini 

fark ettik. Ravenheart saat yönünün tersine döndü. Bu sırada çocuklar 

bir telefon aldı ve bir iş toplantısına davet edildi. Uzun süre 

ayrılmadılar . Ravenheart sessiz. Ancak masanın yanında 

durduğumuz açık kafede bir adam belirdi. Düzgün giyinmişti ve 

Grivnası cinsinden küçük bir ödül karşılığında Kızıl Cadı hakkında 



daha fazla bilgi vermeyi teklif etti. Tabii bir mutasavvıf ve gazeteci 

olarak bu benim çok ilgimi çekti. 

Meğer aynı zamanda, birkaç dakika önce, karga üstümüzden hızla 

geçerken, kırmızı bir araba kavşakta durmuş, kıpkırmızı giyinmiş bir 

kadın arabadan inmiş, dans etmiş, geri dönmüş. arabaya bindi ve 

gitti. Yan masalarda duran kafe ziyaretçileri tarafından da görüldü . 

Ziyaretçiler arasında bir fısıltı vardı: "Ya bir kaza olacak ya da birileri 

yine ölecek." 

Tarihin ilginç olduğu ortaya çıktı. Görünüşe göre birkaç yıldır 

Chernihivska metro istasyonunun yakınındaki kavşağa kırmızı bir 

araba geliyor, kırmızılı bir kadın arabadan iniyor, dans ediyor ve 

ayrılıyor. Ne de olsa ona Kızıl deniyordu, benim. Gündüz yaptığı 

dansın ardından kavşakta büyük bir kaza meydana gelir. Ya da yoldan 

geçenlerden biri kalp krizinden düşüp ölüyor. 

Bir keresinde bu, yüksek rütbeli bir memurun akrabasının başına 

geldi. Yetkili, trafik polisinden bir polisi silah kullanmaya ve dans 

eden Kızıl Cadı'yı yaralamaya ikna etti. DPS-nick, böyle bir fırsat 

için uzun süre bekledi ve bekledikten sonra birkaç el ateş etti, ancak 

ona vurmadı. Görünmez bir gücün silahı çektiğini söyledi. Bunun 

yerine yoldan geçen birini yaraladı. Cadı güvenli bir şekilde ayrıldı 

ve DPS-nik, dava amnezi ile sona erene kadar - tam bir hafıza kaybı - 

birçok hapishaneden ve psikiyatri kliniğinden geçmek zorunda kaldı. 

Bu DPS takma adı Alexey'dir ve anlatıcının erkek kardeşidir. 

Kızıl Cadı, Chernigovskaya'ya yaptığı gezileri çok nadiren , 

çoğunlukla Kasım'dan Nisan'a kadar gerçekleştirir. Yaz aylarında 



bazen Boryspil havaalanına giden otoyolun yakınında görünür. Kural 

olarak, birçok insan, bir otobüs beklemeden veya bir arabaya 

binmeden, Kiev'den yakındaki köylere yürüyerek, genellikle 

ormanların arasından geçen patikalarda gider. Sonra çok uzakta 

olmayan dans eden Kızıl Cadı'yı görürler . Bakmaya gelirler ve ... iz 

bırakmadan kaybolurlar. Daha sonra kayıp olarak aranırlar. 

Kızıl Cadı'nın ormandaki bir evde yaşadığını ve bazen 

müşterilerin ona geldiğini söylüyorlar: biri rakibini ortadan 

kaldıracak, biri ticareti teşvik edecek. Kızıl Cadı herkesi almaz ama 

alırsa her şey yapılır. 

Gazeteciler Kızıl Cadı'yı öğrendi. Basında birkaç makalenin yanı 

sıra kısa öyküler ve bir kısa roman var. Ağırlıklı olarak gazete 

yayınları. Anlatıcı şu başlıkları çağırdı: "Timokhin'in Valenki", 

"Cadı'nın Hediyesi", "Cadının Dansı", "Dans Eden Kırmızı Cadı", 

"Trump Card". Kızıl Cadı 40-45 yaşında, biraz kilolu görünüyor , 

milliyete göre Fince (bize Finlandiya'dan geldi). 

Anlatıcıya teşekkür ettim ve gitti. Kısa süre sonra Perulular iş 

toplantısından döndüler. Onların yokluğunda yaşanan olaylara çok 

şaşırdılar. 

İnternette birkaç "Cadı Dansı" bulmayı başardım. Bu hikayelerin 

özü, yol boyunca yürüyen gezginlerin ormanın derinliklerinde dans 

eden bir cadı görmeleri, bakmak için ormana gitmeleri ve iz 

bırakmadan kaybolmalarıdır. Dans ettiği yerde mantar halkaları 

büyüyor. 



Aynı akşam yazar, Kuzey Geleneği sihirbazı Svasud ile bir araya 

geldi ve zanaattaki meslektaşının neler yapabileceğini sordu. 

Swasud, Zeid'i nasıl uygulayacağını bilebileceğini söyledi. Zeid, 

Kuzey Geleneği sihirbazının içine düştüğü mistik bir durumdur, bu 

durumda Tanrılara eşittir, onlarla bir adım olur ve bu durumda 

sihirbazın istediği her şeyi, doğa güçleri hemen yerine getirir. Zeid'in 

sırları yaklaşık 500 yıl önce kuzeyli büyücüler tarafından kayboldu 

ve henüz kurtarılamadı. Hiçbir şey yok olup gitmese de Zeid'le ilgili 

bilgiler dünyada kalmalıdır. İşte Kırmızılı Cadı belki de bize böyle 

bir şans verecek. Onunla temasa geçmeye çalışalım. Sonuçlar 

hakkında yazacağız. 

Ek 14 Sirashya 

Raokryoma 

Kabala... Hindistan'dan mı geliyor? 

Bu makale, 6 Ocak 2008'de Odessa şehrinde sihirbazların bir 

toplantısında yapılan konuşmadan bir alıntıdır. Toplantıya eski Slav 

geleneğinin sihirbazları ve Kabala'ya tapanlar katıldı. 

Kabala söz konusu olduğunda iki noktaya dikkat çekmek isterim. 

Kabala, Orta Doğu'da yaşayan halkların mistik bir öğretisidir. 

Kabala'ya inisiye olan Avrupalı mistikler, Tanrı'nın eski zamanlarda 

Hintli brahminlere ve Kabalistlere İnisiyasyonu verdiğine ve Hint 

Vedik geleneğinin ve Kabala'nın inisiyasyonun iki alternatif dalı 

olduğuna inanır ve defalarca yazar, her biri insanlara kendi bilgisini 

getirir. yol. 



Yazar (Raokryom) buna pek katılmıyor. En son tarihi ve 

arkeolojik araştırmalara göre, Avrasya topraklarında birçok eski 

uygarlığın var olduğu biliniyordu . Dünya görüşleri Hint, Slav 

dinlerine çok yakındı, bu yüzden genellikle Vedik olarak 

adlandırılırlar. Aslında, Avrupa ve Asya'nın tüm sözde "pagan" 

dinleri, aynı uygarlık öncesi öğretilerden çıkmıştır ve bu nedenle 

onlara ve birbirlerine benzerler. 

adı geçen uygarlıkların var olduğu dönemde henüz yoktu . Ortaya 

çıktıklarında, onlara bu uygarlıkların bilgisi verildi. Sümerler ve 

Babillilerin bilinç prizmasından geçen Vedik bilgi, tamamen farklı bir 

renk aldı ve orijinal kaynağından önemli ölçüde farklılaşmaya 

başladı. Kabalistler bilgilerini Sümer, Babil ve Mısır'dan aldılar. Bu 

nedenle, Kabala'da birçok Vedik kavram vardır. 

İşte, kendin gör. “Bir” kavramı, Vedik dinlerden En Yüksek ve 

Anlatılamaz Mutlak İlahtır (Adirahman, Adibuddha, Rod), Tanrı'nın 

tamamen anlaşılmazlığı fikri Hinduizm akımlarından alınmıştır, 

Süleyman'ın ilk bölümdeki ifadesi Lemegeton ("Tanrı sevgisi üzerine 

, onsuz bu sanatı incelemek imkansızdır") - saf Bhakti Yoga, on 

Sefirot - bunlar, bir kişide 10 parmakla ifade edilen, Tanrı'nın 10 

büyük avatarıdır (Kutsal Ondalık). ellerde (şimdi bildiğimiz gibi ilk 

numaralandırma ve "Arap" rakamları da eski Hindistan'dan geliyor). 

Negatif varoluşun üç örtüsü aynı Rule, Nav ve Yav'dır (Ain, Rule'un 

bir benzeridir, Ainsof Navi'dir, Ainsophor Reveal'dır). 

Bu liste uzayıp gidiyor. Peki ya büyüler? Okültistlerin yazılarında 

sürekli alıntı yaptıkları ve bazı kiliselerde kullanılan Meleklerin 

çağrısına: "Galiat Galiata Kalin Kala. " Evet, bu saf Sanskritçe! 



"Galiat" ineklerin efendisidir, "Galiata " ineklerin efendisidir (kutsal 

inekler Surabha ve Zemun anlamına gelir), "Kalin" Dünyanın annesi, 

Ana Tanrıça Kali'nin şekli, "Kala" zamandır , zaman çemberi, Slavlar 

"colo" gibi daha iyi bilirler. Ya da (hala inatla Yunanca İsa Mesih 

olarak anılan) Sus Çatı'yı dirilten büyü "Gilaya". "Gee" altın ghee'dir. 

"Laya" - Anne Gecesi, Adisakti'nin vücut bulmuş hali. Kendiniz 

keşfedin, tembel olmayın, Kabalistler tarafından verilen birçok 

anahtar büyü ve ayrıca birçok Sanskritçe kelime bulacaksınız. Bu 

nedenle sevgili beyler Kabalistler, Vedizm ve "putperestlik"in doğru 

şeyler olmadığını söylemeden önce kişinin ruhsal kökenlerini 

incelemesi tavsiye edilir. Ve yanlış entelektüel yapıları bırakıp onlara 

(kökenlere) dönmek daha da iyidir . Ve örneğin, Jonathan Shohar 

hakkında gerçekten sevdiğim şey, Kabala'nın aslında Orta Doğu 

halklarının inanç ve kültürlerinin unsurlarıyla karıştırılmış Hinduizm 

tezleri olduğunu açıkça kabul etmesidir . Aslında tek bir ciddi 

teolojik çelişki yoktur. 

Ve bu kitap, The Book of Shadows, farklı geleneklere sahip 

sihirbazlar arasında işbirliği ve anlayışın nasıl mümkün olduğunun 

bir örneğidir! Bu gerçek ekümenizmdir. 

Ek 15 

Book 7eni'deki makinist modelleri 

^^^ Bu "Gölgeler Kitabı"nın okuyucularına, içinde matematiksel bir 

model olarak belirtilen her şeye dikkat etmeleri önerilir. 

matematiğin büyü sembolleri ile bağlantısı 20. yüzyılda 



izlenmeye başlandı. Yazarın kendisi bununla beklenmedik bir şekilde 

karşılaştı. 

2001 yılında, yazar bir araştırma firmasına davet edildi ve bir 

durugörü bilgisayarı yaratmanın mümkün olup olmadığı soruldu. 

Firma bu alanda bazı başarılar elde etti. Örneğin şirket, Ukrayna'daki 

bazı işletmelerin son birkaç yıldaki gelişimine ilişkin verileri bir 

bilgisayara girdi. Arabaya daha sonra virajlara devam etmesi talimatı 

verildi. Gerçek, tahminle% 85 oranında çakıştı. 

Bulanık küme teorisi (bulanık teknoloji) kullanan analize geçişle 

birlikte durum kökten değişti. Okuyucular için açıklayayım. Net bir 

set: 10.10 veya 11.10'da size geleceğim. İki belirli zaman noktası. 

Bulanık küme: 10'dan 14'e kadar size geleceğim. 10'dan 14'e kadar 

olan zaman aralığı sonsuz sayıda zaman noktası içerir. 

işlemi, daha önceki dönemlere ait veriler bile olmadan 

hesaplamayı ve tanımlamayı mümkün kılar . Böylece 2005 yılında 

şirket, gümrük sınırından geçen eşya hacmini hesaplamış oldu . Reel 

hacim tahminle %95,5 örtüştü. 

Ayrıca insan beyninin %95'inin uykuda olduğunu ve bilincin 

işleyişine katılmadığını da biliyoruz. Ancak bu %95 uyandırılabilir. 

Bu durumda, insan beyni karmaşık matematiksel problemleri çözme 

yeteneğine sahiptir. Hatta "bulanık teknolojiler" kullanarak 

çevremizdeki gerçekliğin modellerini oluşturun, modellerden doğru 

sonuçları çıkarın ve hazır çözümler yayınlayın. Kesin olarak bu tür 

kararlar, kâhinlerin ve astrologların tahminlerini, sihir ritüellerini, 

ilkel büyücülerin başarılı bir av veya yenilebilir bitkilerin yetiştiği 



yerler hakkındaki ipuçlarını , bilim adamlarının rüyalarda yaptığı 

keşifleri ve çok daha fazlasını içerir. 

Beynin bu hareketsiz bölgelerini harekete geçirmek için sihirli 

sembollerin kullanıldığı bilinmektedir. Böylece, üçgen, zaman ve 

uzayı (ve aralarındaki ilişkiyi) hissetme yeteneğini harekete geçirir , 

pentagram, kişinin kendi bilgisini ve kişinin manevi dünyayla 

bağlantısını harekete geçirir, trident, irade ve konsantrasyon ilkeleri 

vb. 

Elbette, alıntılanan "Gölgeler Kitabı" matematikçilerin en büyük 

ilgisini çekiyor. Burada tüm işlemler geometrik şekillerle 

açıklanmaktadır. Örneğin yazar, bu kitapta verilen şeytani ele 

geçirmenin matematiksel modelini hiçbir yerde görmemiştir . Bu 

gerçekten de ileri düzeyde pratisyenliklerin en yüksek bilgisi gibi 

görünüyor . 

İbrani harflerinin yazılışı büyük önem taşır. Her İbrani harfinin 

sayısal karşılığı olduğu bilinmektedir . Harfleri sayılara çevirerek 

tamamen matematiksel çizimler elde ederiz ve Shemhamforash 

tablosu bile 24x9 sayısal matris biçiminde görünür . Bu matrisin 

tefekkürü , insan beynindeki uykuda olan bölümlerinin açılmasına 

neden olur. Beynin uyuyan kısımları, uyanmak, Yüksek gerçeklikle 

bağlantı kurmak, görevleri analiz etmek ve bunları çözmenin 

yollarını vermek (sadece ritüeller olmasa da sihir ritüelleri). Bu 

durumda, Shemhamforash matematiksel modeli, bir kişide Daha 

Yüksek bir şeyi uyandıran bir yantra veya mandala görevi görür. 

İbrani harfleriyle sihirli şemaların dünyadaki herhangi bir 



kültürün başka herhangi bir diline çevrilmesi kolaydır. Bunun için 

başka bir alfabenin harflerinin sayısal karşılıklarını bilmek yeterlidir. 

Teknoloji oldukça basit: 

1)​ İbranice harfleri sayılarla değiştirin; 

2)​ Tabloları çevirdiğimiz dilde yazı sağdan sola ise sayı satırını 

öyle bırakıyoruz, soldan sağa ise tabloyu sayıların ters gittiği 

sayılarla yeniden yazıyoruz ( ayna ) sipariş; 

3)​ Rakamları başka bir alfabenin harfleriyle değiştiriyoruz. 

Gölge Kitabı'nda verilen geometrik desenler evrenseldir. Bir 

Taocu üzerlerinde yin-yang-dao, bir Vedist - stilize bir trident, bir 

Mısırlı - piramitlerin sırlarını vb. Herhangi bir geleneğe 

uygulanabilirler. 

Bu nedenle, doğaya matematiksel semboller nüfuz ettiğinden ve 

"matematiğin özü özgürlüktür" (Kantor) olduğundan, yayınevi 

profesyonel matematikçilerden geri bildirim bekleyecektir. 

Siyah kitap 

Ek 16 

Raokryome ve kitapları hakkında 

Raokryom kitapları ve yayıncılık koordinatörleri 

%ZhiGaokryom, 1968 yılında Ukrayna'nın Khmelnitsky şehrinde 

askeri bir ailenin çocuğu olarak dünyaya geldi. 



7 yaşında sihre ilgi duymaya başladım. Bu yaştan itibaren mistik, 

korkutucu hikayeler ve görgü tanıklarının ifadelerinden oluşan bir 

koleksiyon toplamaya başladı . 1981'de, En Yüksek ve İfade 

Edilemez Tanrı bilgisinin açığa çıktığı bir vizyon aldı. Aynı zamanda, 

ezoterik Hıristiyanlığın inisiyasyonunu ve bilgisini aktaran ilk 

Öğretmen ile bir tanıdık vardı. 

1983'te, ilk Öğretmen sopayı ikinciye, Ukrayna topraklarında 

bulunan ve inisiyasyonu Hint-Slav büyü okuluna ve geleneksel 

Hindistan dinine geçiren Hintli Öğretmen Swami Vijam Satiat'a 

devretti. (Hinduizm). Hint-Slav büyü okulunun efsanesi, başlangıçta 

bilginin modern Ukrayna, Rusya ve Beyaz Rusya topraklarında 

yaşayan eski halklar tarafından yukarıdan daha yüksek güçlerden 

alındığını söylüyor . Bilgi, Hindistan ve Tibet'in yanı sıra Avestan 

(Zerdüştlük) ve Hint-İran halklarına (Tasavvuf) kadar ilerledikten 

sonra, eski Slav inancında korundu ve gelecekte kaynağına geri 

dönmelidir. Raokriom, bu bilgiyi, arkeolog Y. Shilov'un Aratta 

hakkında hiçbir çalışmasının olmadığı ve çalışmaları artık belirtilen 

bilgileri doğrulayan diğer uzmanların, tarihçilerin ve arkeologların 

çalışmalarının olmadığı o günlerde medya aracılığıyla yaydı . Swami 

Vijam Satiat ile eğitim 1988'de sona erdi ve Raokryom'a yüksek 

sihirbaz unvanı verildi ve Hinduizm rahibi olan Brahman'a kabul 

töreni yapıldı. 

Raokryom adı başlangıçta verildi ve şu anlama geliyor: Rao - 

İlahi olanın bilinmeyen yönü, Kri (Krishna adının ilk hecesi) - 

kusurun yok edilmesi, Tanrının Yüce Şahsiyeti, Yaratıcı, Om (Aum) - 

Tanrı, Kutsal Ruh. Böylece tercüme edilmiştir: "İlahi Varlığın ve 



Kutsal Ruh'un Gücüyle Kusurları Yok Ederek Ortaya Çıkacak 

Tanrı'nın Anlaşılmaz Veçhesine Hizmet Etmek." Raokryom, gerçek 

büyü bilgisini mümkün olduğunca çok ilgili kişiye yayması için 

Efendisinden bir kutsama aldı . 

Temmuz 1988'de ilk halka açık büyü kursları düzenlendi. Central 

Park'taki Yeşil Tiyatro binasında Lugansk şehrinde gerçekleştiler . O 

zamandan beri, sihir eğitimi kursları sürekli olarak düzenleniyor ve 

düzenleniyor. Dersler gazete, radyo ve televizyonların da katılımıyla 

gerçekleştirildi , video ve ses kasetleri ile de dağıtıldı. 1988'den 

2002'ye kadar 5 milyondan fazla kişi Raokryom'un kurslarına katıldı. 

Birçoğu sadece BDT'de değil, dünyanın diğer ülkelerinde de çalışan 

ve çok yüksek puan alan şifacılar oldu. 

Diğer ülkelerden insanlar kurslar için Raokryom'da okumaya 

geliyor. Yani 2001-2003'te. Peygamber'in uzak akrabaları da dahil 

olmak üzere İran'dan bir grup İslam din adamı yetiştirildi. Bir rüyada 

görünen Başmelek Dzhabrail (Cebrail) onlara büyü öğrenmek için 

Ukrayna'ya gitmelerini söyledi. İslam'a göre gerçek ve ilahi sihir, 

dualarla şifa kutsal ve Allah'ın hoşnut olduğu kabul edilir. Budistler 

de okuyor. 

1988'de Raokriom'un ilk üç kitabı Lugansk'ta yayınlandı. "Beyaz 

Büyü Üzerine Dersler" Bilimsel ve Teknik Merkez "Variant-P" 

tarafından yayınlandı, "Beyaz Büyü Pratiği" broşürü "Yaratıcı" 

Milletvekili tarafından yayınlandı, aynı zamanda " Beyaz Büyü 

kitabının orijinal versiyonu "gün ışığını gördü. Raokrioma büyüsü 

üzerine kitapların, bu konudaki 72 yıllık yasak ve sessizlikten sonra 

SSCB'de yayınlanan ilk büyü kitapları olduğu resmi olarak 



kanıtlanmış ve hatta birçok kitap ve ders kitabında bulunmuştur . 

Abartmadan, SSCB'de ve daha sonra BDT'de büyünün yeniden 

canlanmasının Raokriom'un kitaplarıyla başladığını söyleyebiliriz. 

Raokryom, birçok nesil sihirbaz ve şifacı için hem kurslarda hem de 

kitaplarda ilk Sihir Öğretmeniydi. 

1992'de "Beyaz Büyü" kitabının (Kiev, "Studio-A" yayınevi) 

genişletilmiş ve gözden geçirilmiş baskısı gün ışığını gördü ve kitap 

tüm popülerlik rekorlarını kırdı. O dönemde BDT'de bir telif hakkı 

yasasının bulunmaması nedeniyle birçok korsan kopya ortaya çıktı. 

Uzmanlar , 1992'den 2002'ye kadar yalnızca Rusya Federasyonu'nda 

bu kitabın yaklaşık 120 milyon kopyasının yayınlandığını tahmin 

ediyor. Kitap sırasıyla Varşova, Paris ve Londra'da Lehçe, Fransızca 

ve İngilizce olarak yayınlandı. Raokrioma'nın adı dünyaca ünlü oldu. 

1992'de Ukrayna Kültür Vakfı'nın Rodoslav gazetesi, 

Raokriom'un 1984'ten 1992'ye Ukrayna Köylerinden Toplanan 

Mistik, Büyülü ve Korkunç Hikayeler veya Mistik Folklor adlı 

kitabını yayınladı . O zamandan beri, çalışma sürekli olarak yeniden 

basıldı. Değerli ve eşsiz folklor malzemesi içerir. 

1993 yılında "Beyaz Büyünün Gizemleri" kitabı yayınlandı. Bir 

gazete versiyonunda Pravda Ukrainy yayınına ek olarak yayınlandı. 

Daha sonra ayrı baskılar çıktı. Ayrıca milyonlarca kopya tirajı vardı . 

Pravda Ukrainy gazetesi, kitapta belirtilen tariflerden yardım alan 

minnettar okuyuculardan tonlarca mektup aldı. Bunu Lviv'de " 

Swallow" ve "Rainbow of White Magic" yayınevi tarafından 

yayınlanan "Hayalet Gemiler" izledi ("Daena" yayınevi, Kiev, 1998). 

Bu, süreli basında çıkan 500'den fazla makaleyi saymıyor. 



1991'de Kievnauchfilm film stüdyosu, V.P.'nin yönettiği bir film 

yayınladı. Olendra "Beyaz ve Kara Büyü Savaşları". Film, şeytan 

çıkarmanın (şeytan çıkarma) yanı sıra insanlardan yozlaşmayı ve 

nazarlığı gidermenin benzersiz görüntülerini filme aldı. Film dünya 

çapında dağıtım aldı ve 1994 Cannes Film Festivali'nin belgesel 

bölümünde en üst sıralardan birini kazandı . Raokryom, film için 

katılımcı ve danışman olarak görev yaptı . 1992'de Raokriom, iki 

popüler bilim filminin daha yapımında yer aldı - V. Ivanov'un 

(Sverdlovsk Film Stüdyosu) "Gizli Bilgi ve Politika" filmi ve A. 

Wilkens'in filmi 

(Mosfilm) Dünya çapında da ün ve popülerlik kazanan “Kimsin 

Arilyn?”, Merkez Televizyonda defalarca gösterildi. Bu , her biri en 

az bir buçuk saat olan çok sayıda televizyon röportajını saymıyor . 

1994 yılında Raokriom, Peder Boris Lutkovsky'nin rehberliğinde 

Hristiyan teoloji kolejinden mezun oldu, ancak rahip olarak atanmayı 

reddetti. Aynı zamanda, bir brahmin (Hint din adamı) statüsünü resmi 

olarak doğrulamak için Hint guru-kula tamamlandı . O zamandan 

beri Raokriom , tüm dinlerin rahipleriyle işbirliği yapıyor ve 

ekümenik süreçlere (kiliseleri birleştirme süreci ve aralarındaki 

dostluk süreci) katılıyor, din adamları arasında otoriteye sahip. 

Raokryom'un bir dizi kutsaması vardır, örneğin , Krishna Bilinci 

hareketi Srila Prabhupada ve Vishnupada'nın liderleri Papa II. . Eski 

Slav inancının yeniden canlanma sürecine katılır. 

1994 yılında Raokryom, Kiev'deki bazı gizemli ve mistik yerlerin 

tarihi konusunu "Pazar Meydanı" gazetesinde ilk gündeme 

getirenlerden biriydi ve ayrıca hazineler ve hazine avcıları hakkında 



çok sayıda makale yayınladı . Bu yazılar da çok beğenildi. 

2000 yılında Raokryom, uluslararası "Magiya" (Donetsk şehri) 

gazetesi tarafından düzenlenen sihirle ilgili en iyi materyaller için 

uluslararası yarışmanın ödüllü ve ödüllü sahibi oldu. 2002,2003 ve 

2005 yıllarında aynı yayının prestijli diplomalarını aldı. 

Raokryom, BDT'de büyünün dinlerin en eskisi olduğu ve bu 

nedenle Tanrı'ya hizmet etmesi ve kendi teolojisine ve ritüellerine 

sahip olması gerektiği kavramını ortaya atan ilk kişiydi. Şu anda, bu 

kavram geliştirilmekte , araştırılmakta ve uygulanmaktadır. 

Ukrayna Ulusal Gazeteciler Birliği'nin bir üyesi oldu . 

1 Kasım 2002 tarihinden bu yana www.raokriomrati.com İnternet 

Sayfası faaliyet göstermektedir . Bugüne kadar, yaklaşık üç milyon 

ziyareti var, site ziyaretçilerinin neredeyse yarısı Raokryom'un 

kitaplarının elektronik versiyonlarını kopyaladı (site ziyaretçileri 

tarafından bireysel bilgisayarlarda bir yazıcı aracılığıyla yazdırmak 

için talep edildi). 

Ekim 2004 ve Nisan 2005'te “Practicum of White Magic; Daha 

sonra bir gazete versiyonunda yeniden basılan Yura-Büyücü veya 

Yamaraja” . 

Ocak 2006'da "Nika-Center" yayınevi, Rao krioma'nın "Vedic 

Magic: White Magic of the First Circle and the Foundations of 

Theurgy" ve "Vedic Magic: White Magic of the Second Krut and the 

Foundations of Theurgy" kitaplarını yayınladı. ; Mistik Folklor”, 

http://www.raokriomrati.com
http://www.raokriomrati.com


“Vedik Büyü: ritüeller, aletler , törenler”. 2006 yılında Magi'nin 

daveti üzerine uluslararası "Native Faith - the Spiritual Essence of the 

Slavs" (Ukrayna: Melitopol, Kiev, Slovakya: Poprad) konferansına 

katıldı. 

2007'de “Transilvanya Büyüsü -1” (PP Bombushkar I.S. 

tarafından yayınlanmıştır) ve “Vedik Büyü: Slav ve Transilvanya 

Dalları” (“Nika-Merkez”) kitabı yayınlandı ve burada dünyada ilk 

kez Kont Drakula'nın ailesi, soyundan biri tarafından keşfedilmiş 

olarak sunulur. Mayıs 2007'de Raokriom, eski Slav ve eski Hint 

kültürleri arasındaki bağlantı hakkında belgesel materyalleri filme 

alan bir film ekibinin parçası olarak Hindistan'a bir geziye uzman 

danışman olarak davet edildi. Film yapım aşamasında. Ağustos 

2007'de Hollanda ve İspanya halkı için sihir dersleri içeren bir tur. 

Aynı 2007'de Raokryom , ilk kez Eylül 2007'de Inter TV kanalında 

gösterilen bir başka sansasyonel film olan The Curse of the 

Witches'ın çekimlerinde yer aldı . 2007'nin sonunda "Transylvanian 

Magic 2" ve "Witchcrafts" kitapları gün ışığına çıktı. Aynı yıl Peru ve 

Ekvador'dan konuklar Raokriom'a geldiler ve burada ilk kitap olan 

"Beyaz Büyü"yü bildikleri ve İspanyolca çevirisini kullandıkları 

ortaya çıktı. Slav ve Güney Amerikalı mistikler arasında deneyim 

alışverişi için bir program oluşturuluyor . 

2008'de Raokryom'un The Thunders of Darkshore ve 13 Magical 

Grimoires veya Magical Recipes kitapları yayınlandı , ikincisi dünya 

çapında toplanan nadir büyü kitaplarının çevirilerini içeriyordu. 

Raokryom'un proje fikrinin yazarı ve proje lideri olduğu "Büyücünün 

Yolu" kitabı da yayınlandı . Kitap, Magi'nin değerli el yazmalarını 



içerir. 2008'de Nika-Center yayınevi Transilvanya Büyüsü kitabını da 

yayınladı. Babil Güç Kitabı. Şubat ve Temmuz 2008'de Lulu 

Yayınevi (Valencia, İspanya) La Magia Veda: las ramas eslavas y de 

Transilvania kitabını yayınladı . Nisan 2008'de yine sihir 

İtalya-İspanya üzerine dersler içeren bir tur, Mayıs ayında ise 

Almanya-İspanya turu düzenlendi. 

Raokriom ayrıca televizyonla da işbirliği yapıyor, STB'de Parallel 

Universe de dahil olmak üzere TV kanalları için materyaller 

hazırlayan Pilot stüdyosunda (1 Eylül 2005'ten beri) uzman 

danışman. 2003-2008 yılları arasında “Büyü ve Bilinmeyen” konulu 

ciddi programlarda 12'den fazla kez yer aldı. 

Raokriom'un kitapları, 1991'den beri Kiev Alternatif Tıp 

Enstitüsü (KINM) ve 2005'ten beri Evrensel Sihir, Şifa ve Cadılık 

Akademisi (AUMCiK) tarafından en iyi büyülü ders kitapları olarak 

önerilmiştir ve eğitimi eğitim programına dahil edilmelidir. bir 

alternatif tıp doktoru için. 

Raokryom'un görevlerinden biri, sihir üzerine eski unutulmuş 

veya gizli kitapları toplamak ve yayınlamaktır. Bu tür kitaplara sahip 

olan ve onları insanlığa bağışlamak isteyen okuyucular bir diyaloga 

davet edilmektedir . Bize şu adresten yazın: Kyiv 01014 PO Box 2. 

Yayınevlerine mektup yazan okuyucuların isteği üzerine, 

Raokriom'un 1988'den 2008'e kadar yayınlanan kitaplarının tam 

listesi: 

 



KİTAPLAR 

Hay

ır. p 

/ p 

İlk baskı 

yılı 

Kitabı ilk yayınlayan 

yayıncı 

Başlık, içerik ve notlar 

1 1988 STC "Varyant-P" Beyaz büyü üzerine dersler 

2 1988 MP "Yaratıcı" Beyaz Büyü Uygulaması 

3 1988 STC "Varyant-P" Beyaz büyü 

4 1991 "Ukrayna Gerçeği" Beyaz Büyü Bilmeceleri 

5 1992 UFC "Rodoslav" mistik folklor 

6 1993 Yayınevi "Lastochka" Hayalet Gemiler 

7 1997 Yayınevi "Daena" Beyaz Sihirli Gökkuşağı 

8 1998 PE "Sihir" karanlık kıyı şimşekleri 

9 2004 PE Kompanets T.I. Yura-Büyücü veya Yamaraja 

10 2006 PE "Bombushkar I.S." Gizem 13 Gök Gürültüsü 

on 

bir 2006 PE "Bombushkar I.S." Büyüde Yeni İsimler 

12 2006 Yayınevi "Nika-Center" "Vedik Büyü: Birinci 

Çemberin Beyaz Büyüsü ve 

Teurjinin Temeli" 

13 2006 Yayınevi "Nika-Center" "Vedik Büyü: İkinci Turun 

Beyaz Büyüsü ve Teurjinin 

Temelleri. Mistik folklor» 

14 2006 PE "Sihir" Vedik Büyü (Vedik Büyü 

Ritüelleri) 

15 2006 PE "Bombushkar I.S." Transilvanya Büyüsü-1 

16 2007 Yayınevi "Nika-Center" "Vedik Büyü: Ritüeller, 

Araçlar, Ayinler" 



17 2007 PE "Bombushkar I.S." Transilvanya Büyüsü -2 

 

 

KİTAPLAR RAOKRYOM (devamı) 

Hay

ır. p 

/ p 

İlk baskı 

yılı 

Kitabı ilk yayınlayan 

yayıncı 

Başlık, içerik ve notlar 

18 2007 Yayınevi "Nika-Center" Vedik Büyü: Slav ve 

Transilvanya şubeleri 

19 2007 PE "Bombushkar I.S." Dragan eşleriyle işbirliği 

içinde "Büyücülük" 

20 2008 PE "Bombushkar I.S." Darkshore Thunders 

(Derleme, basından makaleler 

ve mevcut liste No. 2,6, 8, 9, 

10, 11'den kitaplar (yeniden 

basım) içerir) 

21 2008 Yayınevi "Nika-Center" 
Transilvanya Büyüsü ve 

Babil Güç Kitabı 

22 2008 PE "Bombushkar I.S." "13 Sihirli Büyü Kitabı" 

23 2008 PE "Bombushkar I.S." "Exorcism" (ruhların 

exorcism) - Raokryom, dört 

yazarla birlikte "Vedik 

geleneklerde Exorcism" 

bölümünü tamamen yazdı 



24 2008 PE "Bombushkar I.S." The Way of the Magus, 

metinlerin yazarları modern 

Magi'dir, Raokryom proje 

fikrinin yazarı ve proje 

yöneticisidir. 

25 2008 Yayınevi "Nika-Center" Taro Raokryoma 

26 2008 Lulu, Valencia, İspanya "La magia veda: las ramas 

Eslavas y de Transilvania" 

Aşağıdaki kitaplar 2008 yılında yayına hazırlanmaktadır: 

“Transilvanya Büyüsü: Deniz Kuvvetleri ile Çalışmak. Büyü 

Uygulaması. Exorcisms” (“Nika-Center”), “Transilvanya büyüsü: 

büyülü gizemler” (PP “Vepritsky R.A.”) 

Kitaplar aşağıdaki yayınevlerinden sipariş edilebilir, satın 

alınabilir, posta yoluyla teslim alınabilir. 

1.​ Yayınevi "Nika-Center" 

Yayıncı telefon: 8-044-2426156 

Satış departmanı: 8-044-4643999 

Posta ile rezervasyon hizmeti: 8-044-4643999, 

yanı sıra 8-097-2695193 - diğer ülkeler de dahil olmak üzere 

evinize kitapların postayla teslimi. 

2.​ Yayınevi "PP Bombushkar I.S." 



Yayınevi temelinde var ve çalışıyor 

"Büyülü Kitabın Tüm Ukrayna Kulübü" 

Posta ile rezervasyon 

8-044-5995123 

3.​ "Magic" yayınevi, Donetsk 

8-062-3453452 

4.​ Yayınevi "PP Vepritsky R.A." 

83023, Ukrayna, Donetsk, Posta Kutusu 4006, 

faks 8-0622-970436, e-posta: pca@telenet.dn.ua 

5.​ Yayınevi "PP Meheda I.V." 

Konsültasyonlar. 

01014, Ukrayna, Kiev-14, Posta Kutusu 2, 

8-091-3072577, 

www.raokriomrati.com 

İÇİNDEKİLER 

"Kara Kitap" ​ 3 hakkında ön uyarılar ve tarihsel bilgiler 

mailto:pca@telenet.dn.ua
http://www.raokriomrati.com


1.​ Birincil Bilgiler: Mektup ve Tanıdık ​ 3 

2.​ Jonathan Shachar'ın hikayesi ​ 5 

3.​ Tarihsel referanslar ​ 12 

4.​ Jonathan Shachar ile Sohbet ​ 33 

5.​ Açık Gölgeler Kitabı ve N -Boyutlu Mantık ​ 37 

Okuyucuya Mesaj Jonathan Shachar ​ 40 

Kara Kitap - Gölge Kitabı ​ 41 

BÖLÜM 1 ​ 42 

BÖLÜM 2 ​ 48 

BÖLÜM 3 ​ 59 

BÖLÜM 4 ​ 70 

BÖLÜM 5 ​ 76 

BÖLÜM 6 ​ 84 

BÖLÜM 7 ​ 93 

BÖLÜM 8 ​ 102 

BÖLÜM 9 ​ 114 

çizimler ​ 120 

Kara Kitap - Gölge Kitabı (meditasyon seçeneği) ​ 137 



BÖLÜM 1 ​ 138 

BÖLÜM 2 ​ 144 

BÖLÜM 3 ​ 155 

BÖLÜM 4 ​ 166 

BÖLÜM 5 ​ 172 

BÖLÜM 6 ​ 180 

BÖLÜM 7 ​ 189 

BÖLÜM 8 ​ 198 

BÖLÜM 9 ​ 210 

çizimler ​ 216 

Gölge Kitabı ​ 233'e Ekler 

Ek 1. Kader belirtileri. Sembolik büyünün sırları ​ 234 

Ek 2. Haç Sembolizmi ve Kutsama ​ 238 

Ek 3. Mistik enerjilerin rezonansı ​ 242 

Ek 4. Kişi seçiminde özgür müdür? ​ 246 

Ek 5 Duygusal İyileşme ​ 247 



Ek 6. Sessizlik Yolu ​ 249 

Ek 7. Bhairavananda ​ 254 

Ek ​ 8 

Ek 9. Nuh'un Yedi Emri ​ 266 

Ek 10 Bölüm 2'ye Ek ​ 267 

Ek 11. Bölüm 9'a Ek ​ 269 

Ek 12 Dzogchen Meditasyonları ​ 270 

Ek 13. Kızıl Cadı ​ 273 

Ek 14. Kabala... Hindistan'dan mı geliyor? ​ 276 

278 Kitabındaki Matematiksel Modeller​  

Ek 16. Raokryom'un kitapları ve ​ 280 yayıncının koordinatları 

BİLİMSEL BASKI 

Raokriom 

Yonatan Shahar 



GÖLGELER KİTABI veya ​

GERÇEK ​

KARA KİTAP 

(Rus Dili) 

Editör I.V. Meheda 

Kapak tasarımı I.V. Meheda ​

Dmytro Kovtanets'in çizimlerinin eskizleri ​

Amaya'nın bilgisayar dizgisi 

07/28/2008 tarihinde baskı için imzalandı 

60x90/32 formatı. Ofset kağıdı. 

Kulaklık Minion Rgo. Koşullu basılı sayfalar 9. ​

Muhasebe ve yayımlama sayfaları 16.2. 

500 kopya baskı. 1 Ekim 2008 tarihli 0260 sayılı Sipariş. 

Yayınevi "Özel Girişimci ​

Meheda Ihor Volodymyrovych" 

Kiev Şehri 01103, str. Podvysotskogo 6, ​

Kiev 01014 a/s 2 harfleri için. 

Yazdırma: ZD "Blitz-Print", LLC "Stal" 

Yayıncılık konusunun ​

27.12.2007 tarihli DK No. 3078 serisi yayıncıların, üreticilerin ve 



dağıtıcıların devlet siciline ​

dahil ​

edildiğine dair sertifika 

 


