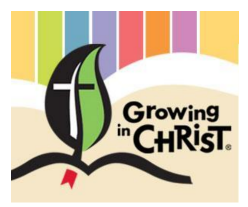
# 奥斯汀華人教會

# 每日靈修

# 兩年讀完聖經一遍

2024年2月份

<以賽亞書46~66章;詩篇73~105>



「為喜愛耶和華的律法, 晝夜思想, 這人便為有福!」詩篇1:2

姓名:

Tool for your Quiet Time----S.P.A.C.E.P.E.T.S.問題法 BY RICK WARREN 在你看完一段經文後, 試著用下列問題來幫助你思想神要透過這段經文對你說的話:

- Sin to confess? 該認的罪/是否該補償別人的損失
- Promise to claim? 該宣告的應許/這是普世的應許嗎?我是否符合這應許的條件?
- Attitude to change? 該改變的態度/是否願意開始培養正向的態度
- Command to obey? 該服從的命令/我是否願意放下感覺,照著神的話做
- Example to follow? 該效法的榜樣/好的榜樣可以學習, 不好的榜樣做為鑑戒。
- Prayer to pray? 可作為禱詞的禱告/ 將所領受的感動化為禱告
- Error to avoid? 該避免的錯誤/留心警醒這樣的警告
- <u>Truth to believe</u>? 該相信的真理/ 是否對上帝和他的作為有新的認識
- Something to praise God for? 可以感謝讚美神的事情

讀經:以賽亞書四十六至四十七章

2/1

#### 彼勒、尼波成了巴比倫人的重負, 我身上是否也有類似的重負?

46:1-4 塞魯士將對巴比倫執行神的審判。「彼勒」是巴比倫人主要的神;「尼波」是「科學和學習之神」。然而這些「神」需要動物和人來抬它們走, 在被據的時候 甚至連自己也救不了。它們沒有任何能力。相形之下, 我們的神創造了我們並照 料我們。神對我們的慈愛長存, 對我們的眷顧貫穿我們一生, 並直到永遠。

#### 回顧歷史, 有助於溫習自己得救的經歷......

46:8-11 以色列受惑在主和外邦神祇之間徘徊。以賽亞說耶和華是惟一的主。 神在知識和掌握未來方面獨一無二。神始終如一的追求就是去實現祂所訂的計 劃。當我們受了試探離開了神的時候,當我們追求快樂、舒適、平安或保障的時 候,我們必須記住我們向神作出的許諾。

#### 先知的預言有沒有偶然巧合的可能?

47章 以賽亞發出巴比倫覆滅預言的時間, 比實際發生的時間早150年, 那時候 巴比倫還沒有成為地上的強國。雖然驕傲的巴比倫帝國後來毀滅了猶大和耶路 撒冷, 但巴比倫人自己也在公元前539年成為俘虜。是神, 而不是巴比倫人有至 高無上的權柄。神使用巴比倫人懲罰犯了罪的百姓; 神使用瑪代波斯搗毀了巴比 倫, 並釋放了祂的百姓。

# 怎樣使用自己的一生去榮耀神, 而不是榮耀自己呢?

47:8-9 在追求權力和享樂下, 巴比倫認為自己偉大, 並聲稱自己是地上惟一的強權。巴比倫感到絕對的安全。尼布甲尼撒王稱自己為「神」。但真正的神給了他一個有力的教訓, 奪去了他所有的一切(參但4:28-37)。我們的社會也沉溺於享樂和權力之中, 但是這些都會很快地過去。看看我們自己的生活, 問問自己如何更加負責地對待神給的恩賜。

### 命相、命理有時好像蠻準的, 偶爾試試也無妨吧……是嗎?

47:12-15 巴比倫的百姓從占星學家和耍占星術的那裡尋求答案。但就像木頭或金子做的偶像一樣,那些星象學家也不能救自己脫離從神而來的東西。為甚麼還要依靠那毫無力量的偶像呢?不能自助的東西不可能幫助我們。對神三心二意的人是注定要失敗的。如果我們想得到幫助,我們就要在神的裡面找。神在歷史和創造中已經顯示了自己的能力。

讀經:以賽亞書四十八章

2/2

以色列人自稱為聖城的人, 錯了嗎?

48:1 猶大的百姓因為生活在耶路撒冷, 有神的殿而感到自信。他們依靠自己的

傳統、城市和聖殿,但因為他們不依靠神,所以這乃是虛假的安全。我們是不是

也因為自己去教會或生活在基督教的國家就感到安全呢?傳統、建築或國家不

能幫我們建立同神的關係。我們必須自己全心全意地依靠神。

當我們的生活變得複雜或困難時. 我們是否很容易抱怨呢?

48:10 為甚麼一位慈愛的神允許一大堆不愉快臨到自己的兒女呢?這節經文明

確地告訴我們, 神要在「苦難的爐中」熬煉我們。我們的反應不應該是抱怨, 而是

靠信心走向神, 向神求堅持下去的力量, 並且在苦難中喜樂(參羅5:3:雅1:2-4)。

沒有試煉,我們將無法知道我們能做甚麼,我們也不能成長。沒有提煉,我們將

不會變得更加純潔和更像基督。你最近面對甚麼逆境沒有?

神想使用誰就使用誰, 所以你不必奇怪祂使用那些你意想不到的人.....

48:14-15 「耶和華所愛的人」說的是塞魯士, 這一定會嚇壞以賽亞的聽眾。神怎

麼會挑選一位外邦國王,一個敵人呢?但神的確將使用塞魯士來釋放在巴比倫

被據的以色列人。塞魯士的使命是攻佔巴比倫, 釋放以色列人, 然後宣佈所有猶

太人可以回到自己的國土上去。只有神的先知才能在事件發生前幾乎200年. 說

出這樣不易理解但卻真實的預言。

雖然我有自由,有時竟也感到身受束縛......

48:20 你有沒有看見被擄者在許多年後離開了巴比倫呢?難怪他們像祖先跨過 紅海後快樂歡呼那樣,因終於從奴役中得到了自由而盡情歡呼!是甚麼把你俘 虜了?要掙脫出來!主已從罪惡的奴役中救贖了祂的僕人。當主把你從被擄中 釋放出來時,你一定也會盡情地歡呼。

#### 甚麼人沒有平安?

48:22 許多人嚷著要舒適、安全和解脫,但是他們並沒有朝脫離罪惡邁出一步,也沒有向神打開自己的心門。他們沒有悔改和相信神。我們如果要平安,首先要去找神,神才賜給我們平安。

讀經:以賽亞書四十九至五十章

2/3

#### 先知蒙召的使命僅僅是對以色列人發出警告嗎?

49:1-7 在僕人以賽亞出生之前, 神就已揀選他將福音的亮光帶給世人(參徒13:47)。基督向所有國家提供了救贖, 祂的使徒開始了將福音傳到地極的宣教運動。今天宣教工作正繼承著耶穌的大使命(參太28:18-20), 將福音的光傳送到所有國家去。

#### 是神忘記了我嗎?還是我常常忘記神呢?

49:14-15 以色列人覺得神將他們棄絕在巴比倫了,但以賽亞指出,神是絕對不會忘記他們的。祂就像一位慈愛的母親那樣,絕不會忘記自己的孩子的;當我們覺得神忘記了我們的時候,我們必須問一問自己是否離棄和忘記了神(參申31:6)。

# 以色列人就要出埃及時, 神為他們做了哪些事?

49:24-25 神讓勇士釋放戰俘, 歸還所奪財物, 這在當時是不可能的事情, 但神做到了。神如此向世界證明自己是神。神在以色列出埃及的時候這樣做了一次, 當他們再回以色列的時候還要再做一次。我們再不該懷疑神能否兌現祂的應許了。神甚至能做出我們認為不可能的事情來使應許得以實現。

以色列人埋怨神離棄他們, 我是否有過同樣的抱怨?

50:1-2 神應許說要為以色列爭戰,但以色列將自己賣給了罪。以色列這是自討

苦吃。「我的臂膀豈是縮短?」意思是「我豈無拯救之力嗎?」以色列的百姓忘記

了神,相信其他國家會幫助他們。神並沒有棄絕以色列,而是以色列棄絕了神。

照我路的光來自何處?

50:10-11 如果我們拒絕神的光, 只靠自己的光走路, 我們就會自滿起來, 其結

果便是痛苦。如果我們把信心建立在自己的才智、外貌或成就上, 那麼, 在這些

力量消失之後, 我們就會有痛苦的危險。

讀經:以賽亞書五十一至五十二章

2/4

按人口比例, 基督徒的數目實在不多, 你可會感到力小孤獨?

51:1-2 被存留的那些忠心的人也許會感到孤獨,因為他們人數太少。但神用他

們祖先亞伯拉罕和撒拉的故事提醒他們,那是他們的傳統。亞伯拉罕當初只是

一個人, 是他的信心使他有了許多後裔。如果所存留的那些忠心者持守信心, 就

有更多的人要從他們而出。同樣,我們基督徒哪怕為數很少,只要持守信心,那

麼. 想一想神將會通過我們做甚麼!

你有沒有因信仰受到過辱、嘲笑?你怎樣應對?

51:7 以賽亞鼓勵那些遵循神的律法的人, 並在他們因著自己的信仰面臨責備

或辱罵的時候, 給了他們希望。我們不用害怕人們對我們信仰的辱罵, 因為神同

我們在一起, 真理終將得勝。如果人們因你信神而取笑你, 請記住他們不是針對

你本人而是針對神。神會對付他們。你應該專注在愛和順從神上面。

拉哈伯是古代近東神話中的海怪——

51:9-10 「拉哈伯」是對埃及的一種輕蔑的稱呼。神在建立以色列的時候行了許

多神蹟。叫海水枯乾也許是其中最令人興奮的一個神蹟(參出第14章)。我們的

神就是那位在深海鋪路的神。祂的方法可能會改變,但祂的愛和看顧卻不變。

荒涼、毀滅、饑荒、刀兵, 耶路撒冷都要經歷, 然而.....

51:17-52:10 耶路撒冷是神的聖城,城中有神的殿。但猶大人經歷的是毀滅而

不是自由、是拆毀而不是繁榮。因為他們的罪,人們才受苦,但神應許要將耶路撒冷重建,成為罪人不可進入的聖城。「耶和華在萬國眼前露出聖臂,」(52:10)意思是神顯示出祂的神聖權柄和公義。神在掌權,祂在控制一切。

#### 這次以色列人離開異鄉. 與前次很不同——

52:12 人們不必在慌張中離開,因神膏立的塞魯士(45:1),已通令讓被據的以 色列人安全地回到耶路撒冷(參拉1:1-4)。他們得到國王的許可和保護。更重要 的是,主會走在前面指路,並在後面保護。

讀經:以賽亞書五十三至五十四章

2/5

#### 先知對彌賽亞的預言, 竟與現實中發生的一模一樣?

53章 本章繼續提到彌賽亞——耶穌,將為所有人的罪而受苦。這樣的預言令人吃驚!誰會相信神將挑選一位謙卑受苦的人,而不是一位榮耀的君王來施拯救呢?這種做法與人的驕傲和屬世的方式截然不同。神做工的方式通常是我們所不能預期的。彌賽亞的力量是通過謙卑、受苦和憐憫顯示出來的。

#### 舊約時代的人. 只知道替罪羊. 卻不知......

53:4-5 一位生活在舊約時代的人物, 怎麼能理解基督為我們的罪(我們的違法和邪惡)而死的概念呢?基督實際上承受了我們該得的懲罰。獻祭暗示了這樣的贖罪方式, 但殺羊是一回事, 想像神挑選僕人作羊獻祭卻是相當不同的另外一回事。但神已拉開時間的帷幕, 讓以賽亞時代的人預先看見了那未來彌賽亞的受苦. 為全人類預備的赦罪。

# 基督救贖的計劃,被這樣細緻地描述出來,你不感到奇妙嗎?

53:7-12 在舊約中, 人們用動物為他們的罪獻祭。在這裡, 這位主的無罪僕人為我們的罪將自己獻上為祭。祂就是為全人類的罪獻祭的羔羊(參53:7;約1:29; 啟5:6-14)。彌賽亞為我們而受苦, 承擔我們的罪使我們為神所接受。對這樣的愛我們還有甚麼可說的呢?我們將如何回應呢?

# 原來, 因信稱義的觀念在舊約時代已提出了......

53:11「有許多人因認識我的義僕得稱為義」告訴無數要成義的信徒,稱義不是

靠他們的工作, 而是靠彌賽亞在十字架上的工作。他們稱義是因為他們稱義僕基督為自己的救主(參羅10:9; 林後5:21)。他們的罪惡生活被除去, 披上了基督的仁義(參弗4:22-24)。

#### 神為何要暫時離棄以色列?

54:6-8 神說祂要暫時離棄以色列,這樣以色列就像一個年輕的妻子遭到了丈夫的拒絕。但神仍舊稱以色列是自己的。我們所事奉的神是聖潔的,祂不能容忍罪惡。當祂的百姓大膽犯罪時,神在憤怒中懲罰了他們。罪把我們同神分開,並且給我們帶來了痛苦和災難。但如果我們認罪並悔改,神便赦免我們。你有沒有經歷過同所愛的人分別,並經歷了與其重逢的快樂呢?這歡樂就像當你悔改回到神身邊時,祂所經歷的一樣。

讀經:以賽亞書五十五至五十六章

2/6

#### 我僅滿足於衣食飽足嗎?我有沒有感到靈裡的飢渴?

55:1-6 食物需要花錢買,只能滿足肉體的需要,且只能持續很短的時間。神為我們提供的營養是免費的,且餵養我們的靈魂。我們如何得到它呢?我們要來(55:1),要聽(55:2),要尋找和求告神(55:6)。神的救贖是免費提供的,但要餵養自己的靈魂,我們必須熱切地接受它。我們如果沒有這樣的食物,就像每天不吃飯就會肚子餓一樣,那我們的靈命也會飢渴。

#### 神與大衛立了甚麼約?那約履行了嗎?

55:3 神與大衛的約定中應許以色列人有永久的國家,不會受到異教國家的威脅,沒有戰爭(參撒下7:10-11)。但以色列並沒有履行約定,沒有順從神去脫離偶像。縱然如此,神還是準備再次另立新約。祂是位赦免的神。

# 「神啊,請你幫我成全這件事,做那件事……」你是在指揮神嗎?

55:8-9 以色列百姓在愚笨地行事,好像他們知道神在計劃和想甚麼似的。神的知識和智慧遠遠超過人類。我們要是試圖把神置於我們自己的模式中,使祂的計劃和目的來適合我們的話,我們是多麼愚蠢啊。相反,我們必須努力配合祂的計劃。

#### 現代人如何過「安息日」?

56:2 神命令祂的百姓在安息日休息、敬拜祂(參出20:8-11)。祂要我們每天都事奉祂,但要我們空出特別的一天,讓我們休息並將思想集中在祂身上。對於以色列人來說,那特殊的一天是安息日(星期六)。有些基督徒將星期六作為這特殊的一天,但許多人接受星期天(耶穌在星期日從死裡復活)為「主日」,作為休息和將榮耀歸給主的一天。

#### 先知的話是甚麼意思?

56:3 以賽亞清楚地宣告神的祝福是給全人類的,甚至包括當時常常被拒參加敬拜的非以色列公民。不論你的種族、社會地位、工作或經濟狀況如何,神的祝福對你和對其他人都一樣多。神選擇的人無人能排除在外。

讀經:以賽亞書五十七章

# 聖經為何稱拜偶像也是淫亂罪?

57:7-8 婚姻是一男一女二人成為一體的特有關係。淫亂打破了這美麗而合一的結合。當人們背離神,將他們的愛給了偶像的時候,神就說他們犯了淫亂罪,不忠實於對神獨一的委身。人們怎麼能夠將自己的愛給毫無價值的木頭和石頭,而不是創造了他們又那麼愛他們的神呢?

#### 以色列人真的行了公義嗎?

57:12 神說祂將顯示出他們的「公義」和工作,好看看他們所行的到底是甚麼。他們是在假裝行善。以賽亞警告他們說,他們的「公義」和工作同他們軟弱無用的偶像一樣不能救自己。我們不能通過好行為來救贖自己,因為我們最好的行為,也不能與我們的罪對等相抵。救贖是來自神的禮物,只有通過對基督的信心,而不是好行為才能得到(參弗2:8-9)。

# 主應許與甚麼樣的人同在?我是那樣的人嗎?

57:14-21 1至13節說到驕傲和情慾;14至21節講了神如何同謙卑和悔改的人(「悔罪的」)同在。至高神聖的神降到了我們的水平來救我們.因

為我們不可能上升到祂的高度來救自己(參代下6:18;詩51:1-7;腓第2章)。

讀經:以賽亞書五十八至五十九章

2/8

#### 我很注重教會的多種活動, 但靈性上仍覺空洞, 到底缺少了甚麼?

58章 真正的敬拜不只是宗教儀式、每天去教會、禁食禱告和朗讀經文。這些人忽略了與神那活生生又至關重要的關係。祂不要我們在心中有未被赦免的罪,也不要我們犯罪的時候裝作虔誠。比正確的敬拜和教義更重要的是,我們要對貧窮人、無助的人和受壓迫的人有真正的憐憫。

#### 你如何理解禁食禱告的問題?你打算怎樣做?

58:6-12 沒有對基督的信心, 我們的服事不能救我們, 但如果我們不去幫助別人, 我們的信心則缺乏真誠。禁食可以使屬靈的肉體受益, 但最好的禁食只能幫助正在實踐中的人。神說祂期望我們的事奉能導引我們成長, 去實踐良善、憐憫、公義和寬容。真正的禁食不單是停止進食; 將神的話運用在我們的社會生活中才是討神喜悅的。

# 忙碌了一週後, 你有沒有停下來, 整修自己的身體與靈命?

58:13-14 安息日應該得到尊重,因為守安息日不僅是項命令,而且對我們最好,它榮耀了神。守安息日榮耀了創造我們的神,因祂在第七天歇了工(參創2:3)。在安息日我們的家庭成員得以聚在一起,可以增進感情。安息日休息一天,使我們在身體和靈性上都得以恢復。它使我們在敬拜中相聚,拋開日常的煩惱,得以回應神。

# 在你的禱告不蒙回應時, 你是否省察過原因?會不會是.....

59:1-14 罪惡觸怒了聖潔的神,將我們和祂分開。神是聖潔的,祂不能忽視、開

脫或容忍罪, 把它當作無關緊要的。罪將人同神分割開來, 在神和祂所愛的人中間形成了一堵牆。怪不得這些罪惡令神生氣, 祂迫不得已尋求另一種方式使以色列人回轉。帶著未經赦免的罪而死的人便同神永遠地分開了。神想要他們同祂永遠的活著, 但在他們的罪被除去之前, 神不能將他們帶到自己的面前。你有沒有向神認罪, 讓祂把你的罪除去呢?你如果轉向神, 祂就能救你。

#### 你是神百姓後裔之後裔嗎?

59:21 當聖靈充滿神的子民的時候,他們就改變了。他們以前的慾望不再誘惑他們,現在他們的主要目的是討神的歡喜。今天,我們基督徒能夠藉著禱告明白神的旨意,並且因聖靈充滿我們而分清善惡(參約14:26;腓2:13;伯5:14)。

# 這一章有振奮人心的預言. 當怎樣看它的應驗呢?

60章 當我們讀這些預言的時候,我們渴望它們的實現。但我們必須要耐心等待神的時間。祂在歷史中掌權,並將我們的生活同祂的計劃融合在一起。

# 到「那日」,世人都將歸往——

60:6-7 所提到的地方屬於距以色列幾百公里以外的阿拉伯曠野中的民族。所有的人都會到耶路撒冷來,是因為神將在那裡,祂的光會吸引眾人。在你週遭看不到幾個人歸向神的時候不要灰心。終有一天全地的人都將承認祂是惟一的真神。

# 何等美好的未來!在哪裡可見?

60:19-20 見啟示錄21:23-24和22:5中也應許了的這美麗的未來。

讀經:以賽亞書六十一至六十二章

2/10

#### 這預言是否已經應驗了?

61:1-2 耶穌在路加福音4章18至19節中引用了這些話。祂在會堂中向人們宣讀經文的時候,當讀到61章2節的中間「報告耶和華的恩年」時祂停了下來,捲起了書卷,說:「今天這經應驗在你們耳中了」(路4:21)。61章2節的下部分「和我們神報仇的日子」,要在耶穌再來到地上掌權的時候實現。我們現在雖然處在神的恩典之下,但祂的憤怒還是要來的。

#### 你我都是神的祭司, 我們的職責又是甚麼呢?

61:6 在舊約中,神按立了祭司站在祂和祂的百姓中間。他們將神的話帶給百姓,將百姓的需要和認罪帶給神。在新約中,所有信徒都是神的祭司,可以讀神的話尋求對神的道的理解,直接向神認罪並且向別人宣道。

# 以色列人為何受苦?神對此是甚麼態度?

61:8 我們受苦有著許多原因自己的錯誤、別人的錯誤或不公義。當我們為自己的錯誤受苦時,我們罪有應得。當我們因為他人或因不公義而受苦時,神也會生氣。神在憐憫中說,祂的子民的苦已經受夠了。神將獎勵那些因為社會的不公義而受苦的人。祂將清算一切的罪。

# 誰是新郎?誰是新娘?

61:10 「我」可能是指彌賽亞, 被主的靈膏立的那位(61:1), 或代表神的百姓的

錫安(62:1)。經文中的新郎形像通常被用來預表彌賽亞(參太9:15),新娘的形像 則被用來預表神的百姓(參19:6-8)。我們相信基督後, 也可以披上基督的公義 (參林後5:21)。

#### 先知為國家不停禱告的精神, 為我們樹立了甚麼榜樣?

62:1-7 許多解經家認為第一節是以賽亞在宣講。如果是這樣的話,以賽亞對他的百姓的熱情和他要看見拯救實現的願望,使得他不停地禱告,希望以色列獲救。這也是我們禱告說「願你的國降臨,願你的旨意行在地上如同行在天上」的用意,為別人不斷地禱告是件好事。

讀經:以賽亞書六十三至六十四章

2/11

#### 紅衣服在這裡有何象徵?

63:1-4 以東雖然與以色列有共同的祖先以撒, 但仍是以色列的宿敵(參創25:23)。以東在以色列遭受麻煩的時候總是幸災樂禍。這一段落中描寫在耶路撒冷城牆上的守望者, 看見以東人逼近時, 害怕那身穿紅色衣袍正在指揮進攻的以東王。但最終身著血染的衣袍的主踐踏和搗毀了以東。波斯拉是以東的一個城市。(參摩1:11-12;俄10-11;瑪1:2-4中其他反對以東的預言)。

#### 近來我有沒有悖逆神, 使聖靈擔憂?

63:10 讓聖靈傷心的是我們反抗和不順從祂的帶領。以賽亞提到聖靈的工作比舊約中其他作者都多。關於聖靈的悲傷見以弗所書4章28至32節的註解。

# 以色列人雖然拒絕先知, 他仍為他們求憐憫, 我也可以如此行嗎?

63:15-64:7 以賽亞代表那些信實而被存留下來的人向神求兩件事:向他們施溫柔和憐憫, 懲罰他們的敵人。在以賽亞提出這些要求之前, 他列舉了主過去所施的恩惠, 並提醒主在過去的日子裡所施的憐憫(63:7-14)。

# 神的出現如此驚心動魄, 我怕不怕?

64:1-6 神的出現是那樣的驚天動地,就像一團烈火燒燬了在祂路上的一切障礙。如果我們不潔淨,我們怎麼能得救呢?只有通過神的憐憫,我們才能得救。以色列人在西奈山看見過神的顯現(參出19:16-19)。當神同摩西會面的時候.

有雷轟、煙霧和地震出現。今天如果神要見我們的話, 祂的榮耀將遮蓋我們, 特別是當我們像「污穢的衣服」那樣不潔淨的時候(64:6)。

#### 怎樣理解「所有的義都像污穢的衣服」?是說不要行義嗎?

64:6 罪使我們不潔淨, 使我們不會比身穿破衣爛衫、坐在國王餐桌上的乞丐離神更近(6:5; 參羅3:23)。罪顯然影響了我們一切的努力, 因此我們惟一的希望就是相信耶穌基督。祂能潔淨我們並將我們帶到神的面前(參羅3)。

這一段落很容易被誤解。這並不意味著當我們靠信心來到神面前時,祂將拒絕我們。這是說,如果我們靠自己的「好」行為來到祂的面前的話,神將向我們指出,我們的公義無法同祂那無限的公義相提並論。這信息主要是針對還沒有悔改的人,不是真正跟隨神者。

讀經:以賽亞書六十五章

2/12

以色列人作了神的子民, 你是否有些不是味兒?其實你大可不必——

65:1 以色列總認為自己是神惟一的百姓, 其實不然, 其他民族尋求神的時刻就

要到來。保羅在羅馬書10章20節中提到了以賽亞的話,指出其他民族就是非以

色列的外邦人。今天神的百姓是那些接受耶穌基督作為救主的人, 不管他們是

猶太人還是非猶太人。福音是為每一個人的。當你與別人分享福音時, 不要輕視

或拒絕任何人。你會吃驚地發現. 怎麼會有那麼多人誠心誠意地尋求神。

以色列人假冒為善, 我是否也像他們一樣?

65:3-5 神說這些人在拜偶像並給偶像獻祭, 向死人和巫師求問(參利19:31),

吃禁忌的食物(參利11)時違犯了祂的律法(參出20:1-6)。但他們很固執,堅持認

為他們比別人更虔誠。耶穌稱這種人是假冒為善(參太23:13-36)。

人的罪, 都寫在神面前, 而且——

65:6-7 神說祂要報應人的罪惡。審判不是我們的工作, 而是神的工作, 因為只

有祂才是公正的。除神之外, 還有誰知道我們的心思意念呢?除神之外, 還有誰

知道公正的獎勵或懲罰是甚麼呢?

亞割谷還有一個別稱, 你知道嗎?

65:10 沙崙是以色列西部的平原。亞割谷在東面靠近耶利哥的地方,亞割谷也叫作連累谷,因為亞干在那裡隱藏了當滅之物而受處決(參書7:10-26)。就是在這座山谷中也有平安:在未來將會完全地復原。

#### 新天新地給了我們哪些盼望?

65:17-25 在65章17至19節中我們得到了一幅新天新地的圖畫。它們是永恆的, 在那裡所有人都會有安全、和平和富足(參66:22-23;彼後3:13;啟21:1)。20至25 節可能是指基督在地上掌權,因為罪和死尚未最終被毀滅。

讀經:以賽亞書六十六章

2/13

神到底住在哪裡?神需不需要住所?

66:1 既使有壯麗的耶路撒冷聖殿,對於無所不在的神而言也是微不足道的。神

不被局限於任何人造的建築中(參代下6:18:徒7:49-50)。這一章是本書的高潮。

神將高舉謙卑的人, 審判所有人, 毀滅惡人, 將所有信徒召集在一起, 建立新天

新地。就讓這一希望每一天都鼓勵你吧。

神怎樣譴責假冒為善的人?這對我有何警戒?

66:2-3 這些章節總結了以賽亞的信息。他比較了兩種生活方式:謙卑的人對神

的信息懷有深深的敬畏, 並在生活中運用它們;選擇自己方式生活的傲慢人, 獻

祭只是他們的表面功夫。在他們的內心深處, 他們是謀殺犯、墮落者和拜偶像的

人。神向謙卑的人施憐憫、咒詛驕傲自滿的人(參路1:51-53)。我們的社會驅使

我們去肯定和確認自身的權利。不要讓你的自由選擇的權力使你離開通往永生

的道路。

錫安生兒女的比喻指的是甚麼?

66:7-9 神是不會讓錫安重建的工作完不成的。藉著分娩的比論,神顯示出祂將

要實現祂所應許的一切,就像嬰兒的出生不可停止一樣,疼痛過去之後歡樂便

開始了。

當今世界上,哪些地方還沒有聽見福音?我們有甚麼使命尚未完成?

66:19 神的百姓將成為傳道人到世界各地去:去他施(西班牙), 北非的利比亞, 亞西亞西部的路德, 東北部的土巴和希臘(雅完)。

#### 一方是新天新地, 一方是死亡的火, 人啊, 何去何從?

66:22-24 以賽亞以一齣偉大的戲劇結束了全書。對於沒信心的人來說,這是一幅在審判中哭泣的圖畫;對那些有信心的人來說,這是一幅有豐盛獎勵的榮耀圖畫:「你們的後裔和你們的名字,也必照樣長存。」這對比是那樣的鮮明,似乎每一個人都想要作神的信徒。但我們就像以色列人那樣,常常反叛、愚昧和不願改變。我們往往忽視滿足自己屬靈上的飢渴,忽視為正義工作和順服神的話語。這是不行的。我們要確保自己是屬於領受祝福之人才行。

#### 日光之下惡人更得逞, 我大惑不解! 神你的公義與智慧呢?

73篇 亞薩是大衛的利未詩班的指揮之一。這裡的詩篇:第73至83篇,未必都是他寫的。在這首詩中,亞薩解釋說在自己進到神的聖所之前,他並不理解為甚麼惡人得志,義人受苦。但當他看到終有一天公義將要實現的時候,他才知道了神的智慧。

神允許貧富善惡存在必有祂的旨意, 你如何自處?是羨慕惡人的發達?是忿忿不平?是......

73:1-20 在這些經文中交織著兩個鮮明的主題:(1)惡人的發達使有信心的人不知道為甚麼非要行善;(2)惡人的財富看上去非常誘人,使有信心的人倒想跟他們換個位置。但這兩個主題的結局卻出人意料。惡人的財富在惡人死去的時候突然失去了作用,而對義人的獎勵卻突然有了永恆的價值。看上去像財富的東西,現在成了廢墟;現在看上去沒用的東西,卻要存到永遠。所以我們不要希望同惡人換個位置,得到他們的財產。終有一天,他們倒希望跟我們換個位置,得到我們的永恆財產。

# 到今天也有人會千方百計地要除掉神嗎?若是, 你怕嗎?

74:8 敵軍擊敗了以色列,對耶路撒冷又燒又搶,要抹去每一處神的痕跡。這常常是恨神之人的技倆。今天,許多人想方設法地要從社會傳統和學校教育中抹去神。我們基督徒應盡自己所能地去保守基督的影響,若有其他人興風作浪,要除去神的痕跡,我們也不要灰心。他們除不掉神與我們信徒的同在。

# 我要怎樣忍耐繼續等候神的時間和方法?

74:10-18 從我們的角度出發,有時候神為我們而進行的干預好像來得很慢。但對我們而言的慢,對神來說卻是適當的。在等待神的行動時,我們容易變得不耐煩,但我們要繼續信靠神。當神安靜,而我們盛怒的時候,就試試詩中的辦法。回顧一下聖經記載神在歷史上的偉大作為,然後回顧神為我們所做的一切。這將提醒我們,神不僅在歷史上,而且在我們今天的生活中工作。

#### 神蹟奇能擊敗了假神!

74:13-14 「水中的大魚」使我們回想起主對埃及說的話(參結32:2)。「鱷魚」是指迦南的七頭蛇羅坍。在迦南人的傳說中,巴力戰勝了這些動物。這首詩實際上讚美了神、因為神做了迦南假神祇在傳說中才能做的。

讀經:詩篇七十五至七十七篇

#### 神定有自己的計劃:只是要等待、順應神的時間和旨意. 到底不容易......

75:2 神準備好的時候才會行動。讓兒童有時間觀念很困難,他們只知道「現在」,所以很難讓他們理解甚麼叫「還不是時候」。人是有限的,我們不能理解神的時間觀念。到神準備好時,祂需要成就的事(不一定是我們想要神成就的)便會自然成就。我們雖然像兒童似的不耐煩,但我們不要懷疑神的時間表和神的智慧,要等待神向我們啟示祂自己的計劃,而不要再自作聰明。

#### 這杯, 是審判之杯; 想要避免喝此杯?我們今天就要......

75:8 「酒杯」代表神的審判。神要審判的是惡人。神要向祂的敵人澆下忿怒之杯,他們必須喝下去。「喝審判之杯」經常被用在經文中(參賽51:17, 22; 耶25:15; 49:12; 哈2:16; 啟14:10; 16:19; 18:6)。這給人留下自食其果的印象。「喝盡」意思是徹底的懲罰。

# 詩篇中充滿了讚美,這一首詩要讚美的是......

76篇 這首詩讚美了神令人生畏的權柄。這首詩極有可能是在慶祝亞述王西拿基立的軍隊佔領猶大之後,被猶大擊敗時寫的(參王下18:13-19:37)。

# 人的憤怒, 如何成全了神的榮美?不太可能吧……

76:10 憤怒怎麼能給神帶來讚美呢?人們仇視神和神的百姓, 這本身給神提供了行奇事的時機。埃及法老拒絕釋放希伯來奴隸(參出5:1-2), 神因此為自己的百姓行了無比的神蹟(參出11:9)。神向犯罪者翻臉, 並透過否認神或反抗神的愚蠢顯示神的榮耀。神在審判中的憤怒, 使那些被解救的人向神發出了讚美。

從自我轉向對準神,這是亞薩禱告的轉變;我祈禱的中心是為己還是為神? 77:1-12 亞薩在深深的不安中向神求勇氣。亞薩的不安(77:4)源於他對神的懷疑(77:7-9)。他說道:「我要向神呼求幫助」。但在77篇13至20節中「我」沒有了。當亞薩向神講述自己的要求時,他的注意點從為自己著想轉變為對神的敬拜:「你是行奇事的神」(77:14)。當他不再懷疑神的聖潔和神的關照的時候(77:13-14),他就擺脫了不安(77:20)。當我們向神禱告的時候,神要將我們的注意力從自己身上轉到祂的身上。

**讀經:詩篇七十八篇** 2/16

#### 神對以色列人的恩典與管教, 我從中受到甚麼啟迪?

78篇 以色列人反抗神, 對神不忠(78:8), 忘記了神的奇妙作為(78:11-12)。他們向神提要求, 試探神(78:18); 向神撒謊, 奉承神(78:36); 他們在神為他們行了極大神蹟之後還是離開了神(78:42-56)。這都記錄在神的話語當中, 使我們可以避免犯同樣的錯誤。在哥林多前書10章5至12節中, 保羅用了這些古代以色列人沒有信心的故事, 來警戒早期基督徒要對神有信心。

#### 信仰, 要世代相傳, 至於我家的情況......

78:5 神命令百姓將神在以色列歷史中無比的作為,和神的律法傳給兒女。這說明了宗教教育的重要和目的在於要幫助每一代人順服神,並把希望寄托在神的身上。讓兒女避免重犯祖先的錯誤非常重要。我們是怎麼向下一代傳說神工作的歷史的呢?

# 是因以法蓮不忠心, 神才揀選猶大嗎?今天神揀選人的標準又是甚麼?

78:9-10 以法蓮從摩西到掃羅時代都是以色列中最傑出的支派, 聖幕就設在它的疆域之中。聖經中沒有以法蓮的戰士從戰場上跑回來的記錄。這個比喻可能是說以法蓮在這些年中, 沒有擔當強大的領袖角色。大衛作王的時候, 猶大支族得到了發展。神因為大衛的信心和順服, 拒絕了以法蓮, 揀選了猶大的耶路撒冷作為建立神的新殿的地方(78:67)。這導致了兩族之間的緊張。可能就是因為這種緊張, 才出現此詩, 再次說明神為甚麼要揀選猶大。神是通過對神忠心的人來工作的。

# 只用口說的順服、相愛, 是真正的跟從神嗎?我們相愛真能只在言語上?

78:36-37 越來越多的以色列子孫口口聲聲要跟隨神,但實際上卻背離了神。問題是在於他們用嘴跟隨神,而不是用心;這樣的話,他們的認罪也是空洞的,所說的話毫無價值。神要我們用行動來說明我們在屬靈上的承諾和表白。

**牧羊人的生涯**, 是神對大衛的一種磨煉?我今天的處境, 難道也是神的預備? 78:71-72 在寫這首詩的時候大衛已經登基為王, 但他仍被稱為「牧羊人」而不是國王。牧羊在舊約時代是個普通的職業。這工作需要高度的責任心。羊群完全靠牧羊人來引導、保護和牧放。大衛少年時是個牧羊人(參撒上16:10-11), 這是神為他要在將來負的責任而設立的訓練。當他預備好了的時候, 神把他從「照顧羊」領到「照顧以色列百姓」的崗位。我們不要輕看自己目前的處境, 也不要不負責任; 這或許就是神為我們的未來而設的訓練啊。

神的忿怒?那些自然災害, 奇難的疾病, 經濟危機, 會不會......

79:6 根據舊約,神的忿怒和審判常因人們的罪而降臨全國。亞薩在這裡求神審判那些拒絕承認神的主權的國家。具有諷刺意味的是,亞薩自己所在的猶大國卻因同樣的原因遭到了審判(參代下36:14-20)。那些向神發過誓現在卻拒絕神的人,他們遭受的審判就更加厲害了。

#### 信神就要遭人恥笑嗎? 這種情況, 我可以怎樣面對?

79:10 神最終要向萬民彰顯榮耀,但我們必須耐心忍受痛苦,讓神通過它來錘煉我們的性格。由於我們不知道的原因,信徒經常遭到非信徒的嘲笑。神並沒有讓我們脫離嘲笑者的攻擊,所以我們要對批評、笑話和不友好的評論作好準備。

80:1 基路伯是滿有能力的天使。

# 原來人信神後也是要不斷「回轉」的......

80:3, 7, 19 作者三次向神呼求:「求你使我們回轉」。人在回轉之前必須悔改,脫離罪惡。人的悔改包括謙卑自己,歸向神,求赦免。當我們歸向神的時候,神要幫助我們更加看清自己,包括自己的罪。我們看見了自己的罪,就必

須不斷地悔改。只有這樣, 我們才能恢復和保持同神的團契。

# 「你右邊的人」, 是指……

80:17「在你右邊的人」指的大概不是彌賽亞, 而是以色列, 即神在別處稱作「頭胎」的(參出4:22)。詩人此時正在求神恢復對以色列的憐憫, 這些選民是神用來將祂的信息帶往全世界的人。

讀經:詩篇八十一至八十三篇

假日嗎?多多益善!意義?……

81:1-5 以色列的節日提醒該民族神的偉大神蹟。這些節日是歡樂的時刻,也是每個人獲得每日屬靈爭戰力量的更新時刻。在聖誕節裡我們的思念是圍繞著禮物嗎?復活節僅是進入溫暖的春天嗎?感恩節只是一頓美食嗎?我們要記住這些特殊日子的屬靈本意。讓它們成為我們敬拜神的機會,並感謝神對我們、家庭和國家的美意。

#### 有時我做錯了事,神也沒有管教我,祂不是不理我吧……

81:11-12 以色列百姓並沒有去順服和追求神的旨意,結果神就讓他們盲目、固執、自私地走下去。神有時候讓我們固執下去,好讓我們有所察覺。神要我們瞭解到罪的後果,所以神不會阻止我們的反抗。神要使用這些經歷來使人們脫離更大的罪,並對神有信心。

#### 人被神稱為神. 是甚麼意思?

82:6 這首詩稱以色列的統治者及士師為「神」和「神的兒子」。他們被稱為神是因為他們在執行審判中代表了神。在約翰福音10章34至36節中記載說,耶穌用這些經文來為祂自稱是神的兒子辯護。耶穌的論點是:如果神都稱人為「神」,為甚麼對祂而言就是侮辱神呢?祂是真神的兒子,說自己與神等同又有甚麼不可呢?

# 羅得, 我們也認識的; 至於他的後裔.....

83:8-11 「羅得的後裔」指的是摩押人和亞捫人(參創19:36-38)。西西拉是迦南

王耶賓的軍隊統帥,他被一個婦女所殺(參士4章)。西伊伯和俄立的故事,參看士師記7章25節;西巴和撒慕拿的故事參看士師記8章21節。

#### 人在受圍困時才尋求神的幫助, 我是否也要到遭困時才求告神的名?

讀經:詩篇八十四至八十五篇

## 有時我們渴望見神. 有時候就未必了. 不是嗎?

84:1,4 作者渴望離開繁忙的世界來到神的殿中會見神。我們可以同神在任何地方任何時候見面。我們知道,走進教會可以幫助我們撇開生活的繁忙,安靜地默想和禱告。我們的樂趣不僅在於教堂的美麗,而且在於禱告、唱詩、教訓、講道和團契。

# 「流淚谷」,多麼憂傷淒婉的名字啊,裡面埋藏著多少動人的故事……

84:5-7 朝聖者要到聖殿必須經過「流淚谷」,並沒有一個山谷叫「流淚谷」,這是個像徵說法。所有來朝見神的人都要在路上掙扎和流淚。我們往往在生活中走過這段荒涼的旅程,才能在神的面前茁壯成長。喜愛花時間同神在一起的人會視逆境為再次經歷神之信實的機會。如果你正走在「流淚谷」中,要清楚你的目標是奔向神而不是背離神。

# 神將好東西都給我們了, 只是不知道這些是不是你所希望的好東西......

84:11 神沒有給我們人認為好的東西, 但神絕不會把永久佳美的東西留著不給我們。神要給我們走神的路的方法, 但我們必須要走才行。我們順服神, 神就不會留著能幫助我們來事奉神的東西不給我們。

神的愛是又真又活的, 我們對祂的愛呢......

85:6-7 詩人在要求神復興百姓, 使他們重新過上屬靈生活。神有能力復

興眾教會和每一個人。神可將愛澆灌下來, 來更新我們對神的愛。如果

你的教會、家庭或個人的屬靈生活需要得到復興,那就求神賜下又鮮又

活的大愛。

讀經:詩篇八十六至八十八篇

#### 呼求神易,等待神難.....

86:7 有時候我們有太多痛苦,太多麻煩了,只能向神呼喊,「求你保存我的性命」(86:2)。但在看不見解救的時候,我們只能一方面領會神的偉大,另一方面等待後面的好日子。相信神定會垂聽禱告,會使我們在艱難歲月中忍耐下去。

#### 神的恩惠我知道, 但我還是想親自驗證, 該不該呢——

86:17 向真善之神禱告求一個憑據是對的。就像大衛發現的那樣, 那可能就是我們所需要的。但我們不要漏過神已經給我們的憑據:家庭、朋友的支持, 其他基督徒的團契, 以及新的一天的亮光。我們可以確信的是, 不管我們的情形有多壞, 神都知道並看顧我們。

## 錫安山並不巍峨險峻, 何以這樣出名?

87篇 錫安(聖山, 耶路撒冷)和它的聖殿代表了未來信徒的群體。這首詩預見到了在啟示錄21章10至27節中描述的神的聖城。在那裡居住的榮耀將給予在羔羊生命冊上有名的人(參啟21:10-27)。這一美好群體的形成和存在是神的恩典。人怎能拒絕神邀請我們參加這慶典呢?

## 拉哈伯這名字,是古老的東西?是......

87:4 拉哈伯是古近東詩篇中有名的妖怪,是神的敵人。它的名字用在這裡來代表埃及。埃及是神百姓的傳統敵人。

## 雖然有神的各樣應許,人還是有絕望的時候,怎麼辦?

88篇 你是否感到自己好像跌到谷底呢?這位詩人的情緒就是如此的惡劣,以致他對生活都絕望了。雖然一切都那麼壞且在惡化,但他還是向神述說一切。這

是一首沒有答案, 連希望的表示都沒有的詩篇, 這樣的詩為數不多。不是說你總要高興和積極。悲傷和壓抑需要時間來醫治。但無論我們的感覺多麼不好, 我們總可以將問題交託給神, 向神表達我們的苦惱。

#### 神不回答我, 加緊呼求吧! 你是這樣的嗎?

88:13-14 作者在寫此詩時,也許是因疾病,身體衰弱了,或者是遭到了朋友的背叛,但他仍然禱告。你也許沒有這樣的經歷,但你知道有人正有如此的遭遇,那麼就請你同那個人一同禱告吧。你可以將這首詩作為一個禱告為他獻給神。

大衛——以色列的王. 耶穌——全地的王。對於他們. 你認識多少?

89篇 這首詩描述了大衛王朝的榮耀。神應許大衛成為地上最傑出的王,並且讓他的子孫永遠坐在王位上(參撒下7:8-16)。耶路撒冷一被摧毀,就沒有王在那裡執政了。所以這些經節只能預言式指向大衛的子孫——耶穌基督在未來統治大地。第27節是對大衛永無止境的王朝的預言。這預言將在基督未來統治全地之時實現和完美地表現出來(參啟22:5)。

#### 誰是聖者?

89:5「聖者的會」一般是指天使。一隊天軍在天庭上讚美主。這是神威嚴、宏偉的景象之一,顯示出神無與倫比。神的權柄和純潔使神超乎自然和天使之上(參申33:2:路2:13:來12:22上關於天使的敘述)。

## 不知道這兩個古怪的名字是甚麼來的.....

89:12 這說的是他泊和黑門山。他泊山海拔580公尺, 地勢雖然較低, 卻是士師記第4章所記底波拉得勝的地點。黑門山(2,700公尺)又高又宏偉。

## 「角」指的是力量!我的力從何而來?有很多時候我都覺得力有不逮......

89:17, 24 「角」說的是動物的角,是力量的象徵。在第17節中,「角」的意思是「我們中間強壯的一位」,是我們對彌賽亞的希望。在第24節中,神應許大衛使他有神的能力來實現神的旨意。沒有神的幫助,我們便軟弱無力,無法承擔哪怕是最小的屬靈任務。但我們充滿了神的靈的時候,神的能力就通過我們工作,我們所達到的也會超出我們的期望。

#### 以色列人那麼多次悖逆神, 祂怎麼還與他們同行?

89:34-37 在以色列不斷地背逆神的歷史中,神卻應許大衛的子孫永坐寶座(89:29),但他們若不順服,神就要懲罰他們(89:30-32)。雖然他們不順服受到了懲罰,神對他們還是信實的(89:33)。以色列的確不順服,罪惡橫行,結果國家分裂,放逐來臨。但經歷了這些之後,「被剩下來的」神的百姓仍然持守信心。多少世紀之後,那來自大衛家族的永遠的王彌賽亞,就像神所應許的那樣降臨了。神所應許的都實現了。神絕不會食言。我們也可以相信神會像所說的那樣救我們(參來6:13-18),因為神是全然可靠的神。

#### 物理學中講, 時間也是相對的, 理論上能接受, 實際上嘛......

90:4 神不受時間的限制。摩西提醒我們說天上主一日, 地上人千年。歲月消逝而世界又毫無改變, 我們很容易灰心。有時候我們還懷疑神能不能看到將來。但不要認為神會受我們的限制, 神是不受時間限制的, 神是永遠的, 所以我們能依靠神。

#### 神知道我們所有的罪, 這太可怕了......

90:8 神知道我們犯的所有罪,就好像我們是在神面前犯的似的,再隱秘的罪神也知道。我們不需要隱藏我們的罪,因為我們可以公開而誠實地同神講話。神知道我們所有可怕的情況的時候,仍舊會愛我們並赦免我們。這應該是鼓勵我們來到神的面前,而不是使我們害怕而掩蓋我們的罪。

## 危險臨到, 只知抱頭瑟縮?其實可以尋求保護的......

91:1-6 神是我們懼怕時的蔭蔽處和避難所。作者相信至高神是自己的保護者,並將帶領自己渡過生活中所有的危險和恐懼。這應是我們信心的式樣——讓我們所有的恐懼都化為對神的信心。為了做到這一步,我們必須同神在一起「居住」和「休息」(91:1)。把我們完全置於神的保護之下,我們便得安全。

## 聖經裡記載過天使, 現在還會出現嗎?

91:11 天使的功能之一是守望所有的信徒(參來1:14)。在經文中有守護天使的記載(參王上19:5;但6:22;太18:10;路16:22;徒12:7),可沒說每一個信徒都有一個天使。天使可以是神的信使(參太2:13:徒27:23-24)。天使除一些特殊情況

外是看不見的(參民22:31;路2:9)。第11和12節在撒但引誘耶穌的時候被引用了 (參太4:6;路4:10-11)。知道神在我們承受最大壓力和恐懼時在守望我們, 使我 們感到極大的安慰。

## 感謝神,心裡有了就行了,非要說出來嗎?

92:1-2 在感恩節中我們要表達我們對神的祝福的感謝。每天我們都要開口稱謝,絕不能對父母、朋友、領袖、特別是對神說:「我已感謝夠多的了。」當感恩成為我們生活中一部分的時候,我們會發現自己對生活的態度改變了。我們將變得更積極、慷慨、慈愛和謙虛。

#### 有關彌賽亞的詩篇是——

93篇 猶太傳統認為跟著下來的七篇詩篇(第93-99篇)預告了彌賽亞的一些工作。第93篇據說被用在被據後的聖殿敬拜儀式中。它可能是在西拿基立入侵的時期寫成的(參王下18:13-19:37)。

#### 要像神那樣聖潔嗎?這太難了 ......

93:5 神永遠掌權之關鍵在於聖潔。神的榮耀不僅彰顯在大能上,而且也顯在完美的道德性格上。神行事在道德上向來完美。這再次向我們確保,我們可以信靠神。但這也向我們提出了要求,那就是我們裡面要有成聖的願望(對神委身和道德潔淨)。我們不能以不聖潔的方式來達到聖潔的目的,因為神說:「你們要聖潔,因為我耶和華你們的神是聖潔的。」(利19:1-2)

## 最不喜歡別人的管教, 神的管教嘛.....

94:12-13 有時候神就像慈愛的父母管教子女那樣,通過管教來幫助我們。管教對子女來說並不是件高興的事,但這是從錯誤中得矯正的起碼手段。聖經說「凡管教的事,當時不覺得快樂,反覺得愁苦;後來卻為那經煉過的人結出平安的果子,就是義。」(來12:11)當神矯正的手觸到我們的時候,我們要看為對自己的愛而接受下來。我們要明白,神要我們行在祂的道路上,而不要我們固執地在自己的路上走下去。

## 剛硬如鐵的心, 我不會吧?我有這樣的時候嗎?

95:8 一顆剛硬的心就像一團堅硬的黏土,或一個發硬的麵包,甚麼用場也派不上。詩人警告說,不要讓我們的心硬得像當年以色列人在曠野中不斷對抗神的

意旨時一樣(參出17:7)。他們不相信神能救他們, 乾脆失去了對神的信心。當一個人的心剛硬的時候, 他就會固執地走自己的路, 而不會轉向神。這並不是一下子發生的, 這乃是一個人在一系列選擇中拋棄神意旨的後果。如果我們長期對抗神, 我們就會像發硬的麵包一樣被神棄置一旁, 變得毫無用處和沒價值。

# 不可進入安息?決志信主不就一切都妥了嗎, 怎麼......

95:11 是甚麼阻止了我們得到神的最終祝福(進入神的「安息」)呢?就是我們沒有感激的心(95:2),不敬拜或順服神(95:6),心剛硬(95:8),而且因我們的頑固懷疑而試探神(95:9)。希伯來書4章5至11節警告我們說,不可硬著心,要拒絕罪的引誘和其他能使我們離開神的東西。

#### 情不自禁地述說神的偉大, 我有嗎?

96:1-4 詩人向神唱出了讚美新歌,為神的一切作為所傾倒。我們若相信神的偉大,就會情不自禁地向別人講說。我們最好的見證就是心中對神的作為充滿了感激。神揀選了我們到萬民中去「宣揚他那奇妙的作為。」所以從我們的嘴唇中要發出對神的創造的讚美。在對別人講說神的偉大上面我們是怎麼作的呢?

#### 神常被密雲和幽暗遮蓋, 有時真想直接見祂啊!可以嗎?

97:2 圍繞著神的密雲和幽暗象徵著神不可接近的聖潔, 人們無法靠自己來找到神。如果神沒有遮掩的話, 沒人能夠站在神耀眼的聖潔和榮光之前。

## 拜偶像, 我早知道不對了:且慢, 無形的東西也可能是偶像哩.....

97:7 人們在拜各種偶像和形象。儘管神通過自然和聖經顯示了自己,但許多人仍然在拒絕或忽視神,追求他們自己認為更重要的事。聖經清楚地表明,這些人也是在拜偶像,因為他們把忠誠給了別的東西而沒給神。總有一天我們要站在神的榮耀和能力面前。那時候我們就可看見我們所有的目的和成就到底是怎麼樣的了。到那個時候我們就會知道,我們對屬世的追求有多麼愚蠢了。

## 愛、恨都跟神的一樣, 真不是那麼容易的啊!

97:10 取悅神的誠摯願望將使我們的願望符合神的願望。愛神之所愛,恨神之所恨。如果愛主,就要恨惡罪惡。我們如果不蔑視佔別人便宜的行為,或羨慕那些不擇手段達到自己目的的人的話,我們生活的主要願望就不是取悅神。我們

要學效喜愛神的方式,恨惡任何形式的罪,不單是明顯的罪,還有那些已為社會所認同的罪。

我們要歌唱, 因為耶穌將再來! 可是, 有人歡喜有人愁......

98篇 這是首讚美詩,期望神來統治祂的百姓。耶穌從罪惡中將百姓拯救出來的時候,這一期望得到了實現(98:2-3)。耶穌還要再來審判世界(98:8-9)。神雖慈愛但也公義,懲罰的時候有憐憫,慈愛的時候也不會漏過罪惡。就讓我們讚美神對我們的拯救和主的再來吧。

#### 小心, 神的名字是不能隨便提的, 要是的話......

99:3 每個人都應該讚美神大而可畏之名,因為神的名象徵著神的本質、位格和名譽。但神的名在世俗的談話中被使用的次數太多,以致失去了這名的聖潔。在日常生活中非常容易輕慢神。如果我們稱神為父,就要珍重神的名。我們要尊重神,要用我們的言語和生活來讚美神。

#### 知道及承認自己是受造之物的意義在哪裡?

100:3 我們並沒有創造自己,神才是我們的創造者。許多人活在世上時,好像他們是創造者、是他們自己小世界的中心似的。這種心態導致了佔有慾,也會失去盼望(如果一切都能被拿走的話)。但當我們明白神創造了我們,並給了一切我們所擁有的東西時,我們就要像神給予我們那樣給予別人(參林前9:8)。那麼當一切都失去時,我們仍然有神和祂給我們的一切。

## 以敬拜讚美的心回應神, 我是做了——是真心湧流出來的嗎?

100:4 惟有神才配受敬拜。我們對神的敬拜的態度怎麼樣呢?我們是願意並且高興來到神的面前呢,還是做個姿態而已,或者不大願意去教會呢?這首詩讓我們要記住神的良善和可靠,並要帶著感恩的心來敬拜、讚美神。

# 行完全的道會否只是一個理想?但看看大衛......

101篇 這首詩可能是大衛登基初期,在製定要遵循的準則時寫的。大衛知道要過無可指摘的生活,必須得到神的幫助才行(101:2)。我們也可以過無可指摘的

生活,只要我們:(1)遠離罪惡(「彎曲的心事,我必遠離,」101:3),(2)避開邪惡的關係(「一切的惡人,」101:4),(3)滅絕讒謗(101:5),(4)不容許驕傲(101:5);但我們必須讓神的話語告訴我們生活的準則是甚麼,才能做到這一切。

#### 所謂「近朱者赤…」、我現有的朋友中、哪人對我的影響最大?

101:6 大衛說他要注意「國中的誠實人」。換句話說,他將把那些屬神的和誠實的人選為模範、交作朋友。我們的朋友和所認識的人對我們的生活影響深遠,所以我們要接近那些對神和神的話語忠誠的人。

讀經:詩篇一百零二至一百零三篇

#### 在痛苦疾病中,人軟弱得可以,甚麽都沒有趣味了;我的指望在哪兒呢?

102:3-4 詩人感覺難受,失去了食慾。當我們面臨疾病和絕望的時候,日子不知不覺的過去了,我們也忘了自己起碼的需要。在這些日子裡,只有神是我們的安慰和力量。在我們弱得無力爭戰的時候,我們可以依靠神。常常有這種情況,一旦我們認識到了自己的軟弱,神的大能就顯出來了。

#### 許多人說孤單的感覺並不好, 有時候在獨處中反而得力......

102:6-7 這些鳥讓人看到一幅孤獨和獨處的圖畫。有些時候我們需要獨處,而且獨處會安慰我們。但不要踢走來找我們的人,也不要拒絕幫助和談話。默默地受苦不是基督徒的做法,也不是健康的做法。相反我們要心懷感激地接受來自家庭和朋友的支持、幫助。

#### 讚美神的話. 我是否已習以為常了?

103篇 大衛的讚美都集中在神的大作為上。我們很容易抱怨,而大衛數算了許多讚美神的項目:神赦免我們的罪,醫治我們的疾病,從死亡裡拯救我們,以愛和同情待我們,滿足我們的需要,並賜下公義和正直。我們領受的這些全是人不配得的。不管生活旅程多麼艱難,無論過去、現在還是將來,我們都可以信靠神對我們的祝福。如果口中好像沒有甚麼可以讚美神的話了,我們就該看一看大衛所數算的項目。

## 很多時候我覺得我的罪就在我的周圍, 但神竟這樣說......

103:12 「東」和「西」永不相交象徵著神的赦免。神赦免了我們的罪, 就把我們同

惡分開,而且不去想我們的惡了。我們不必沉溺在過去,死抱著過去不放,神已赦免、清洗了我們的歷史。我們若跟隨神,就必須做傚神的赦免。當我們赦免別人的時候,我們也不再記起人家的惡了,否則,我們就沒有真正做到赦免。

#### 對我這樣的人, 神一定覺得很失望, 是嗎?

103:13-14 我們雖脆弱,但神的關懷直到永遠。我們很多時候把神看作審判和律法的給予者,卻忘了神的憐憫和對我們的關懷。神檢查我們生活的時候,沒有忘記人的自然條件和狀況。我們的弱點從來就不能替我們的罪開脫。神的憐憫已把一切都考慮進去了。神將以同情來待我們。我們只管相信神!

#### 神的創造奇妙:我還可以用甚麼話將此述說出來?

104篇 這首詩是對創世記第一章神創世的詩歌形式的總結。神每一天的創造都成了詩人讚美的對象。第一天,神創造了光(104:1-2;參創1:3);第二天,是天和水(104:2-3;參創1:6);第三天,是土地和菜蔬(104:6-18;參創1:9-13);第四天,是太陽,月亮和眾星(104:19-23;參創1:14-16);第五天,是魚和飛鳥(104:25-26;參創1:20-23);第六天,是動物和人,以及餵養他們的食物(104:21-24,27-30;參創1:24-31)。神的創造作為值得全人類讚美。

## 根繫於神,永不動搖。大地根基如是,人的根基如是;你的生命也如是?

104:5 這塊土地的根基是神。除神之外沒人能「動搖」它。就是天地有一天被毀滅了(參彼後3:10), 神還會創造一個永遠的新天新地(參賽65:17; 啟21:1)。托住世界的同一能力也是信徒牢固的根基。

# 神的創造,是獨特的;人的生命也是獨特的?我的生命......

104:24 受造物中充滿了各種各樣了不起的東西,並顯示出豐富的創造性、良善和我們永活之神的智慧。當我們環視大自然時,我們要感謝神的創造。重新看看人,他們都是神獨特的創造。每一個人都有特別的恩賜、能力和才幹。

# 主權在神. 這我知道. 只是要將主權完全交給祂?很困難吧! ......

104:28-30 詩篇第105篇描述了神在歷史中的主權。這首詩講述的是神對所有被造物的主權。神在整個宇宙中享有最高的和無限的權柄。神創造、保守和統治

宇宙萬物。明白了這些, 我們就會認識到, 神有足夠駕馭我們生活的能力。

沒有「氣」,就沒有生命。人還可說我不需要神嗎?單靠己力,人可成就甚麼? 104:29 今天許多人認為自己不需要神,其實我們的呼吸都是靠神吹給我們的 那口氣(參創2:7;3:19;伯33:4;34:14-15;但5:23)。神總是把最好的給我們,所 以我們不僅要在生活上依靠神,更應該順服神為我們每一天所作出的安排。

#### 一首回顧神在以色列歷史中作工的詩......

105篇 這首詩的前15節在歷代志上16章8至22節裡也能找到。大衛將約櫃抬到耶路撒冷, 慶祝時所唱的詩歌裡曾有這首詩。另外的三首詩歌是78, 106和136篇, 也是在回顧以色列的歷史。

# 有時候神彷彿離我們很遠,其實不然。也許你要問自己一聲:我有真心尋求過祂嗎?

105:4-5 如果我們覺得神離自己很遠, 那就要堅持尋找神。神獎勵的是那些真心尋求神的人(參來11:6)。耶穌應許人說:「你們尋找就尋見」(參太7:7)。詩人給了我們一個尋找神的好方法: 熟知神過去幫助百姓的方法。聖經記載了神的百姓的歷史。我們在查閱的時候, 會發現那位慈愛的神正等待我們去尋找祂。

## 神與以色列立的約, 是一個甚麼樣的約?

105:6-11 以色列是神用來向全人類顯示其律法的民族。他們是亞伯拉罕的子孫。神揀選了亞伯拉罕並應許說,亞伯拉罕的後裔將要居住在迦南地上(現在叫以色列),而且他們的數目多得數不勝數(參創17:6-8)。亞伯拉罕的兒子是以撒,以撒的兒子是雅各,這三個人被認為是族長或以色列的始祖。神因為他們的信心而祝福了他們(參來11:8-21)。

## 是我們的神挑起爭端, 叫埃及人恨惡以色列人嗎?

105:23-25 是神導致了埃及人憎惡以色列人嗎?神不是邪惡的締造者。然而聖

經作者並不常把神的終極行動和眼前行為區分開來。因為耶和華祝福以色列,他們才招致了埃及人的憎惡(參出1:8-22),並且神也說過要使埃及人恨以色列人。神正是使用他們的仇恨作為領以色列人出埃及的楔機。

#### 神保守我經過大小事情. 會期望我有甚麼回應?

105:45 神保守以色列的目的是讓他們能「遵他的律例,守他的律法」。我們屢次在生活中運用「自由的法則」使自己高興,然而我們應該榮耀神。這就是神賜予我們生命,和為甚麼將祂的話語賜給我們的目的。