
 

 

. 

. 

. 
CHARLES 
JOURNET 
Théologien 

 

DIEU NE VEUT PAS LE PÊCHÉ DES 
HOMMES 

«LE MAL : ESSAI THÉOLOGIQUE» 
Desclée de Brouwer, 1961, p. 175-181 

 

 



 

. 

. 

. 

. 
QUE DIEU NE PUISSE ÊTRE LA 
CAUSE DIRECTE DU PÊCHÉ, 
CELA EST MANIFESTE 

 

Comment penser que DIEU soit cause du péché directement et 
positivement, en nous y poussant ? DIEU, s’il est l’Absolu, ne peut se 
détourner de lui-même ; et s’il crée, c’est-à-dire s’il fait des êtres qui 
tiennent de lui, il ne peut, sans les défaire en les faisant, vouloir les 
détourner de lui ; il ne peut ni vouloir ne pas s’aimer, ni vouloir ne 
pas aimer, et dresser contre lui, les êtres qu’il fait à sa ressemblance 
[1]. 
 

«II n’est pas de bien, dit SAINT THOMAS, que DIEU puisse 
préférer à sa Bonté, alors qu’il peut préférer tel bien fini à tel 
autre bien fini» SAINT THOMAS D’AQUIN 

  
le bien d’un tout au bien d’une partie ;  
 

«en conséquence, le mal de la faute, qui détruit l’ordre au Bien 
divin, n’est voulu de DIEU d’aucune manière SAINT THOMAS 
D’AQUIN [2]».  

 
Le mal des natures particulières est toléré, c’est-à-dire voulu par 
accident, en vue du bien universel de la nature, laquelle reste 
ordonnée au bien transcendant de la divinité ; le mal de la faute, au 
contraire, étant le refus direct du bien transcendant de la divinité, ne 
peut être voulu de DIEU d’aucune manière [3]. 
 



 

 

 

SELON CALVIN «LES 
PÊCHÉS NE SE FONT PAS 
SEULEMENT PAR LA 
PERMISSION DE DIEU, 
MAIS AUSSI PAR SA 
PUISSANCE» 

 
C’est folie de penser que DIEU puisse vouloir nous faire pécher. Et 
pourtant il s’est trouvé des esprits pour soutenir cette folie, au nom 
des PÈRES, au nom même de la BIBLE. 
 
CALVIN ose écrire :  
 

«DIEU pour exécuter ses jugements par le DIABLE, qui est 
ministre de son ire, tourne où bon lui semble le conseil des 
mauvais, et meut leur volonté et confirme leur effort» CALVIN 

 
II est persuadé que c’est la doctrine de SAINT AUGUSTIN :  
 

«SAINT AUGUSTIN même, au cinquième livre contre JULIEN, se 
rétractant de l’autre sentence, maintient fort et ferme que les 
péchés ne se font pas seulement par la permission ou souffrance 
de DIEU, mais aussi par sa puissance, à fin de punir les autres 
péchés [4].» CALVIN 

 
La distinction entre la volonté et la permission du mal sera en effet, 
nous l’avons vu, rejetée par CALVIN :  
 

«Aucuns recourent ici à la différence de volonté et permission, 



disant que les iniques périssent, DIEU le permettant, mais non 
pas le voulant. Mais pourquoi dirons-nous qu’il le permet, sinon 
pour ce qu’il le veut ? Combien que cela même ne soit point de 
soi vraisemblable, que c’est par la seule permission, et non par 
l’ordonnance de DIEU, que l’homme s’est acquis damnation 
CALVIN [5].»  

 
Et un peu avant :  
 

«Ce que je dis ne doit sembler admis être étrange : c’est que 
DIEU non seulement a prévu la chute du premier homme, et en 
icelle la ruine de toute sa postérité, mais qu’il l’a ainsi voulu 
CALVIN [6].»  

 
Même alors, l’intention divine demeure pour CALVIN sainte et 
irréprochable. 

 
 

EN QUEL SENS DIEU AVEUGLE ET 
ENDURCIT LES PÊCHEURS ? 

 

1. Mais n’y a-t-il pas des textes bibliques pour 
affirmer que DIEU jette lui-même l’homme au 
péché ? Ceux par exemple de l’EXODE, IV, 21, 
VII, 3, XIV, 4 :  
 
 
 

«J’endurcirai le cœur du Pharaon» EXODE, IV, 21, VII, 3, XIV, 4 

 

«II fait miséricorde à qui il veut et il endurcit qui il veut.»  

http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_exode.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_exode.html


SAINT PAUL, ROMAINS, IX, 18 

 

«Va, et tu diras à ce peuple : Écoutez et ne comprenez pas, 
voyez et ne connaissez pas ! Endurcis le cœur de ce peuple, 
bouche ses oreilles, ferme ses yeux. Qu’il ne voie de ses yeux, 
qu’il n’entende de ses oreilles, que son cœur ne comprenne pas, 
qu’il ne soit pas guéri une nouvelle fois» ISAÏE, VI, 9-1 

 

«S’ils ne pouvaient pas croire, c’est parce qu’ISAÏE a dit encore : 
«II a aveuglé leurs yeux et endurci leur cœur, afin qu’ils ne 
voient pas de leurs yeux et que leur cœur ne comprenne pas et 
qu’ils ne se convertissent pas et que je ne les guérisse pas SAINT 
JEAN, XII, 39-40 [7]»  

 
Ces textes ne prouvent-t-ils pas que DIEU précipite certains hommes 
dans l’impénitence finale, qui est la pire des fautes ? 
 

2. Répondons d’abord qu’il y a des textes 
évidents, de sens contraire.  
 
 

«Je suis vivant, dit YAHVÉ le Seigneur, je ne prends point plaisir 
à la mort du méchant, mais à ce que le méchant se détourne de 
sa voie, et qu’il vive.» ÉZÉCHIEL, XXXIII, II 

 

«Que nul, lorsqu’il est tenté, ne dise : C’est DIEU qui me tente. 
Car DIEU ne saurait être tenté de mal, et lui-même ne tente 
personne ; mais chacun est tenté par sa propre convoitise qui 
l’attire et le leurre.»  SAINT JACQUES, I, 13  

 
Répondons surtout que ce qui est métaphysiquement impossible ne 
saurait être ni évident ni prouvé. 
 

3. Que peuvent donc signifier les premiers 

http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_romains.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_isaie.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_jean.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_jean.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_ezechiel.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_jacques.html


textes ?  
 
 

«Quand DIEU aveugle et endurcit, il ne faut pas imaginer qu’il 
inocule la malice ni qu’il jette au péché. Cela signifie qu’il cesse 
d’infuser la grâce. Quand il donne la grâce, c’est miséricorde. 
Quand il la refuse, c’est notre faute, cela vient de ce qu’il trouve 
en nous un obstacle, causa hujus quod non infundit est ex parte 
nostra, inquantum scilicet in nobis est aliquid gratiae divinae 
repugnans».  
SAINT THOMAS D’AQUIN «Commentaire sur SAINT JEAN, XII, 
39-4» 

 

«DIEU, pour ce qui est de lui, illumine tout homme venant en ce 
monde» JEAN, 1, 9  

 

«il veut que tous les hommes soient sauvés et viennent à la 
connaissance de la vérité» I TIMOTHÉE, Il, 4.  

 
Ce n’est que quand nous nous sommes détournés de lui qu’il nous 
retire sa grâce, sed quia nos a Deo recedimus, ideo gratiam suam 
nobis subtrahit, selon qu’il est écrit :  
 

«Parce que tu as rejeté la connaissance, je te rejetterai» OSÉE, 
IV, 6 

  
et :  
 

«Ta perte vient de toi, ô ISRAËL, c’est de Moi seul que vient ton 
secours» OSÉE [8].  

 
Il en va comme d’un homme qui ferme les volets de sa chambre et à 
qui je dirais : Tu ne peux voir, parce que la lumière du soleil t’a 
quitté. Serait-ce la faute du soleil ? Non, mais de celui qui se défend 

http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_jean.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_1_timothee.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_osee.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_osee.html


contre sa lumière, hoc non esset ex defectu solis, sed quia ipse sibi 
lumen solare interclusisset. Quand SAINT JEAN dit que les Juifs ne 
pouvaient croire parce que DIEU les avait aveuglés, il veut dire qu’ils 
avaient eux-mêmes créé l’obstacle qui devait les aveugler, selon ce 
qui est écrit au livre de la SAGESSE, II, 21 : 
 

«C’est leur malice qui les a aveuglés  SAGESSE, II, 21 [9].» 

 
Dans le texte parallèle de la Somme théologique, SAINT THOMAS 
complète la comparaison qu’on vient de lire. Quand je ferme les 
volets, l’obscurité se produit sans que le soleil ait agi de son côté. 
Mais si je fais obstacle à la grâce, DIEU, qui est un Agent libre, peut 
alors retirer le rayon qui m’inondait ; en ce sens il m’aveugle, mais 
ce retrait de la grâce est consécutif à mon refus :  
 

«La cause du retrait de la grâce n’est pas seulement celui qui la 
refuse, mais aussi DIEU lui-même qui, de son propre jugement, 
n’envoie pas sa grâce... à ceux en qui il trouve un obstacle 
[10].» SAINT THOMAS D’AQUIN 

 
Qu’il les laisse à la dialectique de leur péché, et c’est eux-mêmes qui 
travailleront à leur aveuglement et à leur endurcissement [11]. 
 
A entendre d’une manière stricte et rigoureuse les textes 
scripturaires sur DIEU qui endurcit les pécheurs, voilà le seul sens 
qui métaphysiquement soit possible [12].  
 

 

 
«Pour vous perdre, ô mon DIEU, il faut vous 
abandonner, Te nemo amittit, nisi qui 
dimittit, et celui qui vous abandonne, où 
va-t-il, où fuit-il, sinon de votre 
bienveillance vers votre colère SAINT 
AUGUSTIN [13].» 

http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_sagesse.html
http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_sagesse.html


 
​ ​  ​ ​  ​ ​  ​ ​  ​ ​  ​ ​  

 

NOTES 

 

[1] «Omne peccatum est per recessum ab ordine qui est in Deum sicut 
in finem. Deus autem omnia inclinat et convertit in seipsum sicut in 
ultimum finem.» Ibid. Voir plus haut, p. 83. 
[2] «Malum culpae, quod privat ordinem ad bonum divinum, Deus nullo 
modo vult», I, qu. 19, a. 9. 
[3] Ce qui caractérise métaphysiquement le mal de la faute, c’est 
qu’il refuse à DIEU sa prérogative de Fin dernière : «Malum culpae in 
hoc differt a ceteris malis, quod ipsum, quantum est ex se, est 
privativum boni divini secundum seipsum, si esset privabile... Cetera 
autem mala respiciunt bonitatem divinam in aliquo particulari 
effectu.» CAJETAN, in I, qu. 19, a. 9, n° IV. 
 

[4] INSTITUTION CHRÉTIENNE, GENÈVE-PARIS, 1888, 
livre II, chap. 4, n° 3. Quelle est, au cinquième livre de 
l’Opus imperfectum contra Julianum, la doctrine de 
SAINT AUGUSTIN ? A propos de ROMAINS, VII, 19 : 

 
Il est clair aussi, précisons-le encore une fois, qu’il ne 

peut s’agir que d’une nécessité de pécher, abstraction faite du 
secours de la grâce, laquelle prévient chacun de nous. Le livre finit 
par un avertissement à JULIEN :  
 

«Mais toi, s’il n’y a pas de folie en toi, considère si ce n’est pas 
folie de soutenir que DIEU est auteur non seulement du mal de 
la peine, qui est une justice, mais du mal qui porte le nom 
d’iniquité ?» (chap. LXIV).  

 
On le voit, AUGUSTIN est loin de rétracter ce qu’il avait dit 
auparavant, par exemple dans la troisième et la quatrième des 

http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_romains.html


83 Questions, à savoir que c’est non point par la volonté divine, 
mais  «Je ne fais pas le bien que je veux et je fais le mal que je 
ne veux pas» 

 
il affirme que le péché originel a laissé en nous, à titre de peine, une 
«nécessité de pécher» dont nous ne triomphons que par la grâce, 
plus forte que toutes les nécessités (ch. LXI) — et qui, ajoutons-le, 
sera offerte à tous les adultes. Mais précisément cette nécessité de 
pécher n’est point réductible à la puissance divine :  
 

«Est-ce que le mal de l’homme » 
 
dont parle l’apôtre quand il écrit qu’il fait le mal qu’il ne veut pas,  
 

«remonte à l’Auteur même de l’homme ? numquid hoc malum 
hominis... ipsum hominis pulsat Auctorem ?» (chap. LII).  

 
Il est clair que cette «nécessité de pécher» doit s’expliquer, tout 
comme la faute contractée par les petits enfants 
 

«non par l’œuvre de DIEU, mais par la survenance du péché, 
non Dei opere, sed peccati origine» (chap. VII).  

 
par la perversité de sa propre volonté, que l’homme devient 
mauvais, est ergo vitium voluntatis quo est homo deterior ; quod 
vitium... longe abest a Dei voluntate. 
[5] Ibid., livre III, chap. 23, n° 8. Voir plus haut, p. 89. 
[6] Ibid., n° 7. Il s’agit du premier péché qui, notons-le, ne pouvait 
être voulu «à fin de punir d’autres péchés». 
[7] SAINT AUGUSTIN, dans la quatorzième des 17 questions sur 
SAINT MATTHIEU, proposait de lire au contraire les derniers mots :  
 

«et qu’ils se convertissent et que je les guérisse» 
 
et il explique que les Juifs devaient être aveuglés, puis criminels, 
puis bouleversés par la conscience de leurs crimes, puis vaincus par 
l’amour, flagrantissima dilectione conversi. 
[8]Pour ce dernier verset d’OSÉE, que SAINT THOMAS cite d’après 

http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_matthieu.html


LA VULGATE, le texte des SEPTANTE porte :  
 

«En ta destruction, ISRAËL, qui sera ton secours ?»  
 
et le texte hébreu peut se lire :  
 

«Tu es perdu, ISRAËL, mais ton secours est en moi» 
 
ou :  
 

«Ce qui te perd, ISRAËL, c’est que tu es contre moi, contre ton 
secours.» 

[9] Lectura super Joannem, XII, leç. 7, édit. Marietti, n° 1698. 
[10] «Deus autem, proprio judicio, lumen gratiae non immittit illis in 
quibus obstaculum invenit». I-II, qu. 79, a. 3. 
[11] C’est la faute qui détériore l’homme ; l’aveuglement et 
l’endurcissement n’en sont que les résultantes. Ibid., ad I. 
[12] Les exégètes auront sans doute d’autres considérations à faire 
valoir. A propos de MARC, IV, II :  
 

«A vous le mystère du règne de DIEU a été donné, mais à ceux 
du dehors tout arrive en paraboles afin qu’en regardant de 
leurs yeux ils ne voient point...» 

 
M.-J. LAGRANGE écrit, dans l’ÉVANGILE DE JÉSUS-CHRIST, Paris, 
Lecoffre, 1928, p. 169 :  
 

«Tout est suffisamment clair, cependant, si l’on consent à 
interpréter des paroles prononcées dans une langue sémitique 
selon les lois de cet esprit... DIEU veut le salut de son peuple, 
puisqu’il suscite un prédicateur... L’intention de DIEU est 
évidente, elle doit se dégager du langage qu’il emploie, clair, 
pressant, obligeant les Israélites à choisir. Or leur choix est 
prévu, et ce choix les entraînera dans l’abîme. Va donc, dit le 
Seigneur à son envoyé, avec l’amertume irritée d’un amour 
déçu d’avance, va leur parler, afin qu’ils s’endurcissent, et qu’il 
ne leur soit pas pardonné ! Parole étrange, mais d’une 
émouvante beauté. Ce qui s’était passé au temps d’ISAÏE se 

http://jesusmarie.free.fr/bible_crampon_marc.html


passa au temps de JÉSUS ; les évangélistes ne peuvent que le 
constater, et ils savaient bien que la faute n’était pas imputable 
à DIEU. C’est à nous d’entrer dans leur pensée en suivant le 
tour qu’elle a pris.» 

[13] SAINT AUGUSTIN, Confessions, livre IV, chap. 9, n° 14. 
 

 
 
 


	 
	DIEU NE VEUT PAS LE PÊCHÉ DES HOMMES 
	 
	 
	. 
	. 
	. 
	. 
	QUE DIEU NE PUISSE ÊTRE LA CAUSE DIRECTE DU PÊCHÉ, CELA EST MANIFESTE 
	 
	 
	 
	SELON CALVIN «LES PÊCHÉS NE SE FONT PAS SEULEMENT PAR LA PERMISSION DE DIEU, MAIS AUSSI PAR SA PUISSANCE» 
	 
	EN QUEL SENS DIEU AVEUGLE ET ENDURCIT LES PÊCHEURS ? 
	 
	 
	NOTES 
	 


