
 

A MÁS NO PODER 

(Una incursión psicoanalítica sobre el goce del poder) 

 

“La historia de las luchas por el poder y de las condiciones reales de su ejercicio y de su 

sostenimiento, sigue estando casi totalmente oculta. El saber no entra en ello; eso no debe 

saberse.” 

Michael Foucault. “Microfísica del poder” (1978) 

 

Introducción 

 

La intención y la propuesta de este breve ensayo es abordar el tema del 

poder, como una cuestión específicamente humana, desde un sesgo y un 

posible aporte psicoanalítico. Se apoya para ello, en primer lugar, en la 

manera extensa y rigurosa, en cierto sentido inédita, en que la abordó, 

historizó y formalizó M. Foucault, comenzando por esa mención del epígrafe 

respecto del carácter oculto o reprimido de la pregunta por el poder, de la 

historia de las relaciones entre el poder y el saber y de que, por lo general, 

no quiere saberse sobre ello. Dicho de otra manera, se trataría de 

plantearse la cuestión del poder, a cuyos designios estamos siempre 

sometidos, como un enigma y un desafío para el logos. 

Ese “casi totalmente oculto” de la cita de Foucault, en su análisis que llama 

“arqueológico”, tal vez no otorgue su justo lugar a ciertos predecesores 

claves en la genealogía del análisis del poder y de sus mecanismos, tales 

como Maquiavelo, Hobbes y Marx, cada uno en sus respectivos siglos, para 

nombrar a algunos de los más trascendentes. Además de compartir el haber 

sido escritores “malditos” para su época, es decir, maldecidos y mal leídos, 

puede decirse que el denominador común, la coincidencia entre ellos, 

estriba en el intento de abordar el poder y las luchas por el poder, de una 

manera racional, “objetiva” o “científica”, más allá de toda consideración 

moral o voluntarista. Podría mencionarse también a un Max Webber, 

considerado el fundador de las llamadas “ciencias políticas”, en donde la 

política es reformulada como una profesión a través de la cual se lucha por 

la distribución, la conservación o el cambio del poder. Desde luego, hay 

1 
 



también toda una tradición filosófica, clásica y moderna, desde Aristóteles 

en adelante, respecto de pensar el poder y las relaciones de poder. 

Todo ello da cuenta de la historia y de la amplitud que ha tenido el abordaje 

del poder como pregunta del saber, a pesar de lo cual, como dice el 

epígrafe, hay un núcleo central que permanece oculto, oscuro, algo que 

podríamos llamar, con Lacan, un real que escapa al saber. Al decir de 

Foucault: “esa cosa tan enigmática, a la vez visible e invisible, presente y 

oculta, investida en todas partes, que se llama poder”1 

Dicho muy esquemáticamente, para Maquiavelo y Hobbes, cada uno en sus 

diferentes contextos históricos (el Renacimiento florentino del siglo XVI en 

un caso; la guerra civil inglesa del siglo XVII en el otro) el eje del poder 

pasa por la función del Estado y el monopolio del ejercicio de la fuerza. “Lo 

Stato” para Maquiavelo, es esencialmente la hegemonía, la plena y total 

autoridad que, por el uso de la fuerza, ejerce un determinado grupo de 

hombres sobre los otros hombres. En Hobbes, es importante señalar que 

ese poder es otorgado y surge de un consenso o un contrato social entre los 

hombres. Es decir, no es algo natural sino el efecto de un pacto simbólico 

que supone e impone una renuncia y una exclusión para los que acuerdan 

someterse a él, puesto que eso “natural” sería la lucha fratricida, a muerte, 

entre los unos y los otros.  

En los comienzos del siglo XX, Max Weber define al Estado en una línea 

parecida, como aquella “relación de dominación de personas sobre personas 

que se apoyan en la violencia legítima como medio” y el poder es "la 

posibilidad de imponer la propia voluntad, dentro de una relación social, aún 

contra toda resistencia y cualquiera que sea el fundamento de esa 

probabilidad”. De una manera similar, solo que desde una “antropología 

filosófica”, Elías Canetti (1960) define al poder como intrínseco a la relación 

con el semejante, como el ejercicio directo o indirecto de la voluntad propia 

sobre el otro, integrado en una masa y con la capacidad de ejercer la fuerza 

sobre ella, administrando el castigo y el perdón. 

Para Marx, influenciado por la filosofía hegeliana, en el siglo XIX, la clave 

del poder pasa por “la lucha de clases” en torno a la posesión social de los 

“medios de producción”, en su conflicto irresoluble con las “fuerzas 

productivas”, es decir la con la capacidad real y potencial del desarrollo de 

1 “Microfísica del poder” pag. 90 

2 
 



la productividad del trabajo. Estos dos elementos, establecen entre sí 

determinadas “relaciones de producción”, tanto sociales como técnicas, que 

serían las que mueven, establecen y determinan cada momento de cambio 

social en la historia de los hombres. El estado, el gobierno, no es 

estrictamente el poder, es básicamente un instrumento, una 

“superestructura” dice Marx, cuya función es la validación jurídica e 

ideológica y el sostenimiento represivo del poder. 

En Foucault la cuestión del poder toma otra dimensión, puesto que se trata, 

en primer lugar, del poder y la función del discurso (los discursos) operando 

en forma oculta, es decir, reprimida. En sus desarrollos se redefine y se 

entiende de una forma nueva el concepto de poder a partir de su ejercicio y 

sostenimiento en el lenguaje y a través del lenguaje. Es decir que el poder 

no se piensa como ubicado en un sitio específico o poseído por alguna 

persona; como algo que se pueda transmitir o heredar formalmente, sino 

que este se ejerce, más allá de la fuerza o la propiedad, por el discurso y a 

través de mecanismos y dispositivos que son esencialmente discursivos.  

Los discursos, históricamente condicionados, son el operador estratégico 

respecto del ejercicio del poder, de sus efectos de dominación y abarca al 

conjunto de las relaciones sociales, de los lazos entre los sujetos, 

incluyendo desde luego a sus cuerpos y a su sexualidad. Ello constituye lo 

que llama un “biopoder” donde quedan capturados el erotismo y el ejercicio 

de la sexualidad y donde el discurso establece lo que es aprobado o 

rechazado respecto de los goces, al igual que la hegemonía del discurso 

médico viene a determinar que es lo normal y lo patológico respecto del 

funcionamiento de esos mismos cuerpos. 

Las implicancias de todo ello son múltiples; por ejemplo: el hecho de que 

una ideología, prejuicio, opresión o discriminación sea dominante y se 

sostenga en el tiempo es, en última instancia, tan atribuible a los 

discriminados como a los discriminantes, a los opresores como a los 

oprimidos, en tanto que capturados por un mismo discurso que sostienen, 

comparten y convalidan, aún sin saberlo. Podría decirse que, a su manera, 

Freud dio cuenta de ello, hablando, no ya de discurso, sino de “masa 

artificial” y de aquello que la cohesiona y perpetúa a través de un lazo 

vertical respecto de un líder, idea o valor y de un lazo horizontal entre los 

miembros de la masa que se identifican entre sí. Digamos que a la iglesia la 

3 
 



mantienen tanto los obispos como los monaguillos y al ejército lo sostienen 

tanto los generales como los soldados. Solo así podría intentar entenderse, 

para tomar un ejemplo entre muchos, que varios millones de hombres 

hayan aceptado morir en la “Gran Guerra” de hace apenas un siglo, “por el 

Rey (o el Kaiser) y por la patria”. 

 

¿Qué lugar para el psicoanálisis? 

 

El abordaje de Foucault apunta a la génesis del discurso y a los mecanismos 

que determinan el ejercicio y el mantenimiento del poder, de forma 

trans-individual, como enunciados que funcionan más allá de los individuos 

concretos, de cada sujeto y su singularidad. Esta dimensión del uno por uno 

no le interesa, no es su objeto de estudio, justamente el punto de mira que 

más interesaría desde el psicoanálisis y en la experiencia analítica misma. 

No obstante, Foucault postula que el poder tiene el don de la ubicuidad, es 

decir que está en todos y en todos lados, que se produce a cada instante en 

cualquier relación o vínculo y en cualquier parte del ámbito humano. Por 

ende, la puja por el poder, no solo la vamos a encontrar en lo que serían las 

referencias obvias: los estados y los poderes de gobierno, las grandes 

empresas y corporaciones con sus cargos y categorías, los organismos 

multilaterales, las grandes instituciones de la sociedad con sus rangos y 

jerarquías. También la vamos a encontrar en un amplio abanico 

“microfísico”, en las situaciones, lugares e instituciones más pequeñas, 

locales e ignotas, tales como el sindicato de los pasteleros, el club social y 

deportivo del barrio o el consorcio de propietarios del edificio.  

A despecho de esta dispersión, un denominador común respecto del poder, 

es que cuando se accede a él, no a su posesión sino a su ejercicio, provoca, 

casi por regla, el aferrarse a él; es decir, a pretender su posesión y en su 

extremo a su posesión infinita. Surge así la pregunta, la del psicoanálisis, 

por aquello que motiva o causa esta búsqueda, a veces insaciable, esa 

pretensión, a veces irrenunciable y ello más allá del lugar común que lo 

atribuye al dinero y a la fama que, sin dejar de tener su trascendencia, es 

un reduccionismo que racionaliza la cuestión, pretendiendo cerrar algo que 

va mucho más allá del placer y de los bienes.  

4 
 



Lo propio del psicoanálisis sería entonces abrir la dimensión de lo 

inconsciente singular respecto del poder como una cuestión pulsional, 

libidinal; del poder como un objeto/causa, desde los conceptos y ejes 

centrales del deseo y del goce. Del deseo que anima el afán de su búsqueda 

y del goce experimentado en su ejercicio y ello desde el fundamento mismo 

en que se apoya la praxis analítica, es decir, los medios de la palabra en el 

campo del lenguaje. 

Nunca más pertinente que acentuar aquí, la raigambre jurídica del término 

“goce”, esencial al uso que Lacan hace de él. La “jouissance” remite al 

usufructo de un objeto que tiene dos rasgos fundamentales: en primer 

lugar, es un goce de algo que no se posee, que no se lo tiene en propiedad 

y segundo: este es transitorio y debe ser restituido a su legítimo propietario 

una vez ejercido su usufructo. Digamos que el poder es algo que no se 

posee, es algo que se desea, eventualmente se lo toma, se lo ocupa o se lo 

ejerce y luego inexorablemente, de una u otra manera, se lo pierde.  

Surge en este punto una referencia a Freud y sus así llamados “escritos 

sociales” y en primer lugar a “Totem y tabú” (1914) donde ese “pacto 

fraterno”, que funda el pasaje de la naturaleza a la cultura, se sostiene en la 

condición esencial de la prohibición y de la renuncia al lugar del 

“protopadre”, el “poseedor de todas las mujeres”, como metáfora del poder 

absoluto, situado más allá de la ley. Dicho de otra forma: el pacto y la ley 

van a fundar el poder como un lugar vacío, vacante, deshabitado. De hecho, 

cuando ello se devela o se evidencia, cuando ocurren los así llamados 

“vacíos de poder”, suele cundir el pánico y el fantasma de la disgregación 

social. La referencia posterior de Freud (1920) a la iglesia y al ejército como 

modelos de toda “masa artificial”, que hoy podría incluir a las grandes 

“corporaciones” y a las “multinacionales”, vuelve a mostrar esa condición 

esencial para su perpetuación en el tiempo, que el lugar de la posesión del 

poder absoluto quede vacío, más allá de sus usufructos transitorios (“Los 

hombres pasan, las instituciones quedan” reza un conocido dicho atribuido a 

Jean Monett, uno de los creadores de la UE) Que en algunos casos ello se 

cumpla “cada muerte de obispo” no hace más que reafirmar que los 

obispos, al cabo y a la larga, también pasan. Por lo mismo, podría ser 

igualmente valido lo contrario, es decir que la perpetua entronización de 

5 
 



alguien individual en el poder impida o atente contra la permanencia 

histórica de cualquier estructura institucional o corporativa. 

Salvando las distancias y en lo que atañe a la historia de la política 

doméstica del psicoanálisis, pensamos que allí, en el mantenimiento de ese 

lugar vacío, el de Freud, reside uno de los resortes de la duración histórica 

de la IPA (sin que ello suponga, necesariamente, un valor o un mérito por sí 

mismo) Ello en comparación respecto de otras instituciones o grupos 

analíticos que no sobreviven o “mal-sobreviven”, a sus diversos “padres 

fundadores”. 

Desde casi siempre, desde que hay civilización, ese núcleo de real que vela 

y encierra el poder es hominizado, asumiendo un carácter de ficción. Eso es 

lo que nos enseñan los mitos y las religiones, donde la omnipotencia y la 

posesión del goce absoluto es proyectada y atribuida por los seres hablantes 

a algo inaccesible que es radicalmente “exterior” a sí mismos (dioses, 

espíritus, elementos naturales) y cuya “culminación” simbólica se alcanzaría 

con el monoteísmo. Tal vez, esta atribución constituya una operación de 

proyección esencial para fundar una cultura, donde el poder como absoluto, 

el goce vitalicio, queda únicamente como un privilegio divino, es decir de la 

divinidad. A los hombres solo les quedaría la a-divinación, que no es más 

que un arte o juego con las palabras, como en los oráculos y las 

adivinanzas. Al fin y al cabo, ese “padre de la horda” (“el gran mono”, como 

lo ironiza Lacan) no sería más que la versión freudiana de lo mismo, del 

mito fundacional del Todo-poderoso, que no es solo quién todo lo puede, 

sino también quien todo lo sabe. 

 

Discurso, poder y saber. 

 
De entrada, es necesario precisar que trataremos más del poder del 

discurso que del discurso del poder. Parafraseando a Foucault, es el orden 

del discurso lo que posibilita que haya discursos del orden. El primero, es 

inherente al poder del lenguaje en tanto tal, como estructura donde se 

constituye el sujeto y se construye la realidad; ese poder que lleva a Lacan 

a decir que más que emplear el lenguaje, somos sus empleados. El otro, los 

discursos del poder, son cambiantes y variables, epocal, histórica y 

geográficamente condicionados, así como también cambian y evolucionan 

6 
 



sus mecanismos de penetración, difusión y control. Por ello, el concepto de 

discurso que más nos interesa es el que acuñan Foucault y Lacan, cada uno 

a su manera, con sus divergencias y convergencias, en donde el discurso es 

aquello que construye y sostiene el mundo de los humanos. Esto trasciende 

la noción “común” o habitual de “discurso” que remite a los enunciados a 

través de los cuales se expresan, en forma escrita u oral, como en la 

alocución, ideas, pensamientos o sentimientos, con fines comunicativos y 

cuyo objetivo principal es interesar y convencer al público lector u oyente. 

En Foucault, la noción de “discurso” o de “formaciones discursivas” como 

también los designa, puesto que los define como “un conjunto de 

enunciados que dependen de un mismo sistema de formación”2 es compleja 

y difícil de asir. Los “sistemas de formación” son sistemas de pensamiento 

que producen los discursos según ciertas reglas de composición que va a 

definir. Debe quedar claro que los sujetos no recurren a discursos situados 

más allá de ellos, sino que están incluidos, forman parte del campo 

discursivo que los determina, así como también determina las relaciones 

entre ellos, que son relaciones de poder en donde ocupan posiciones y 

funciones. Es decir, que los discursos son los que construyen, a través de 

sus enunciados, las entidades (objetos, ideas, valores, conductas sociales y 

sexuales) de las que se habla, otorgándoles a la vez su significación. 

Por ende, para Foucault, el concepto de discurso resulta inseparable de la 

idea de poder, puesto que controlando el discurso se accede al poder, a la 

vez que ambos se articulan con el saber. El discurso permite y otorga la 

legitimación del poder y éste lo institucionaliza como saber; luego entre 

saber y poder se construye una “política general de verdad” que va a 

distinguir los enunciados falsos de los verdaderos y a sancionar y 

discriminar a los discursos alternativos. Hay entonces cuatro elementos en 

serie: discurso, poder, saber y verdad, cuya conjunción dará cuenta de la 

realidad, produciendo también ciertos procedimientos y técnicas de control 

social, adecuadas para el sostenimiento de la verdad que le interesa al 

poder en cada momento histórico. En las diferentes culturas y subculturas 

se van a vincular entre sí, aquellos sujetos que responden al mismo “delirio 

común”, por así decir, a una “formación discursiva” que los mantiene 

2 “El orden del discurso” pag. 181 

7 
 



cohesionados en una realidad consensuada y que funda una escisión, 

también primordial, entre lo “propio” y lo “otro”, lo heteros como 

radicalmente ajeno, extraño y peligroso. 

Se puede afirmar que a partir de esta primacía del poder del discurso sobre 

el accionar humano de la que Foucault da cuenta “ya no será posible pensar 

de otra manera” e influye decisivamente, con sus diferencias, tanto en los 

desarrollos contemporáneos (incluyendo a Lacan mismo) como en los de 

diversos intelectuales, escritores y filósofos actuales. En nuestro tiempo, en 

el mundo informatizado de la era digital, la novedad sería que el discurso 

científico-tecnológico es el que actualmente legitima y sostiene las 

relaciones de dominación entre los hombres y donde los medios de 

comunicación y las redes sociales operan como los instrumentos 

privilegiados para el control hegemónico del discurso. 

En lo que respecta a la controversial relación de Foucault con nuestra 

disciplina, vaya esta cita textual: “El discurso —el psicoanálisis nos lo ha 

mostrado— no es simplemente lo que manifiesta (o encubre) el deseo; es 

también lo que es el objeto del deseo; y ya que —esto la historia no cesa de 

enseñárnoslo— el discurso no es simplemente aquello que traduce las 

luchas o los sistemas de dominación, sino aquello por lo que y por medio de 

lo cual se lucha, aquel poder del que quiere uno adueñarse” (1970) 3 

¿Qué es el discurso para Lacan? En principio es una formalización lógica, un 

matema, una estructura que excede a la palabra manifiesta o al decir y, por 

ende, trasciende el contenido o la significación que se propaga en la 

comunicación. Ella está conformada por ciertos “enunciados primordiales” 

que son relaciones fundamentales entre ciertos elementos y determinados 

lugares simbólicos que se definen por el hecho mismo de que el ser humano 

habite en el lenguaje, en tanto estructura significante que lo determina. A 

partir de la interacción y de los enlaces entre cuatro elementos, escritos 

como letras, y cuatro lugares, se formalizan, como matemas, cuatro 

discursos que Lacan dice que son “suficientes” (1969) ¿Suficientes para 

qué? ¿para dar cuenta de la cultura o de la civilización? Notemos que esos 

cuatro no impiden que Lacan haga referencia a otras discursividades 

(discurso de la ciencia, capitalista, etc.) Por lo pronto, un rasgo esencial de 

3 “El orden del discurso” pag. 15 

8 
 



los discursos es su movimiento o rotación lo cual determina diferentes 

ubicaciones para el sujeto deseante que es uno de los cuatro elementos que 

rotan. Por otra parte, de esa relación fundamental que los discursos 

establecen, se desprende un particular vínculo social, un “lazo social” 

diferente que no alude solo a la relación de los sujetos entre sí, entre el 

sujeto y el otro, sino también a la relación del sujeto con el resto de los 

significantes, es decir con el Otro. Un complejo anudamiento entre lo 

individual y lo colectivo que determina y regula una particular relación o 

modalidad, respecto del goce (escrito como “petit a”) que es otro de los 

elementos que rotan en el discurso.  

Mas allá de las estructuras políticas, de los medios de producción o de las 

“formaciones discursivas” que regulan pensamientos y conductas, la 

novedad de Lacan es la implicancia del goce en el discurso y la articulación 

entre goce y vínculo social y por ende entre goce y poder. Dicho de otra 

forma, señala la función que tiene en el discurso aquello que, por definición, 

está excluido y opera por fuera de él como su efecto, cuestionando todo 

intento, incluso jurídico, de normalizar y universalizar las diferentes formas 

o maneras de gozar. A diferencia de Freud y su noción de “masa artificial” 

en donde lo compartido es una idea, valor o amor a un líder, los lazos y 

agrupamientos sociales en Lacan se harían a través de un goce compartido, 

donde se ejerce un cierto poder ligado a la regulación de ese goce; es decir, 

aquello que se permite y a la vez se priva, respecto de él. Sin duda, ello 

juega su papel en la conformación de lo que llaman “subculturas”, por caso, 

la del movimiento cátaro, para citar un ejemplo medieval o el de la 

comunidad o “colectivo” LGTB para citar un ejemplo bien actual.  

A partir de la sola primacía del lenguaje, de la función del significante en la 

existencia, hay discurso del amo, que es el que hace (no el amo sino el 

discurso) que la cosa social funcione, ande. En él se trata del poder 

cohesivo de la ideología, de los valores y las creencias que mantienen la 

textura del entramado social; es más, el discurso del amo funda el lazo 

social. Por eso es importante no demonizarlo, pues bien sabemos que, en 

rigor de verdad, no hay ningún amo; que el amo, en todo caso, es un 

significante (“Dios” o “la patria” en el caso de la iglesia y el ejército) que 

vela y devela a la muerte como el Amo absoluto. 

9 
 



En consonancia con lo que Foucault plantea respecto del poder, puede 

decirse asimismo que el discurso del amo lacaniano no tiene dueño, no le 

pertenece a nadie; es, esencialmente, una estructura desde donde se ejerce 

una hegemonía o dominación. Es un discurso que ordena, tanto en el 

sentido de poner orden como de dar las ordenes, para que cada quien haga 

su trabajo y la cosa social, la cultura humana funcione y siga funcionando a 

pesar de todas las calamidades y, en particular, que siga funcionando para 

la producción de los objetos humanos, los de la necesidad y los del goce. 

Por ello, el discurso del amo es esencialmente el discurso del poder 

(histórico, en movimiento, cambiante, heterogéneo) y ello, como dijimos, en 

virtud del poder del discurso, del discurso en tanto tal.  

Lacan acuña y escribe posteriormente (1972) el “discurso capitalista” donde 

no queda claro si es un quinto discurso o es una variante que se presenta 

como el discurso del amo actual, el de nuestro tiempo, el de la 

globalización.  

Por lo pronto, no sería el discurso del lazo entre el capitalista y el proletario, 

como una variante de la lucha del amo y el esclavo hegeliano, pues ambos 

quieren lo mismo: la felicidad y el bienestar prometido por la tecnología. 

Sería pues, un discurso de promesa de goce, de producción de los objetos 

“plus de gozar” como respuesta a una demanda que es, a su vez, 

promovida y estimulada. ¿Cuál? En última instancia, la de desmentir la 

castración como límite al goce. Por otro lado, Lacan le adjudica a ese 

“discurso capitalista”, una particular paradoja, pues, en lugar de anudar y 

cohesionar los lazos sociales, tendería a desanudarlos o disgregarlos. Una 

destructividad, cuyos ejemplos podrían ir desde los efectos climáticos de la 

polución del planeta por la acumulación de deshechos a la cada vez más 

obscena y escandalosa diferencia entre ricos y pobres (personas, regiones y 

países) lo cual produce, ¿cómo su deshecho?, la incontenible presencia de 

las huestes de los homo sacer (Agamben) de los migrantes y refugiados 

que, apátridas, malditos y despreciados, vagan por un planeta donde ya no 

tienen lugar en el sistema; donde casi ya no existen como sujetos; donde 

son, por así decir, “descartables”.  

El discurso llamado “universitario” (que puede remitir tanto a “universidad” 

como a “universal”) es la variante donde el saber (S2) oficia de amo 

moderno; donde el discurso del saber, su supuesta posesión y por ende 

10 
 



administración, otorga y constituye poder. En particular, el discurso de la 

ciencia y la tecnología que es presentado como un saber amo, como un 

“saberlotodo”, que también supone e implica un saber normativizante, que 

establece lo debido y lo indebido respecto de los modos de gozar. 

A diferencia de los otros dos, tanto en el “discurso histérico” como en el 

“discurso analítico”, el sujeto barrado, la castración como elemento, está en 

el numerador del matema, por encima de la barra, es decir, no está 

reprimido y por ende ese sujeto deseante y angustiado se evidencia, se da 

a ver o a escuchar. Por eso, serían los únicos discursos que se plantean e 

intentan enfrentar u ordenar la cuestión del deseo y del goce como un 

conflicto humano. No es casualidad, que uno surja a partir del otro, donde 

el discurso analítico intenta responder a lo que el discurso histérico, que es 

el discurso analizante, plantea como problema que no se puede resolver. 

 

Poder, potencia y posesión 

 

La apelación a la Etimología nos dice que el término “poder” viene del latín 

posere y este de posse (= amo, dueño, esposo) y que remite a poseer y a 

potencia. La palabra "potencia" viene del latín potentia y significa "cualidad 

del que tiene poder", es decir que hay cierta redundancia, un cierto reenvío 

del término “poder” al de “potencia” y viceversa. En cambio, si se busca en 

el diccionario filosófico de Ferrater Mora, la entrada del término “poder” este 

remite sin más o directamente al de “potencia”, un término de antigua 

raigambre filosófica. 

El primer abordaje detallado de la noción de potencia (“δύναμις”) se debe, 

como de costumbre, a Aristóteles, en particular en el libro Θ de la 

Metafísica, donde también analiza el concepto de “posibilidad”, por lo cual 

posibilidad y potencia son a menudo usados indistintamente para traducir 

ese término griego. Las potencias, en plural, son de varias especies, residen 

en los seres animados como en los inanimados y pueden ser racionales o 

irracionales. Lo único que tienen en común es una facultad o capacidad, que 

puede ser actuada, de provocar un cambio, es decir el pasaje de un estado 

anterior a otro posterior. Por ello, la noción de potencia es consustancial en 

Aristóteles con la de acto, entendido como “la operación de una potencia”.  

11 
 



A partir de allí, se plantea una dualidad o dicotomía, que no necesariamente 

es una oposición. O bien la potencia se define por la operación por la cual el 

acto la realiza (potencia activa) o bien, por la simple posibilidad real de ser 

actuada (potencia pasiva) En la tradición platónica, por ejemplo, se acentúa 

la concepción de la plenitud operativa de la potencia, que es propia de un 

ser subsistente de sí mismo, que es donde residen las potencias. 

Esa discusión sobre lo operativo (puesta en acto) o no operativo de la 

noción de potencia, fue reasumida y desplegada a lo largo de toda la 

filosofía moderna. Por ejemplo, en los autores ingleses (Locke, Hamilton) la 

potencia es siempre activa y la idea clásica de potencia queda subsumida a 

la noción de fuerza (power) Una fuerza que es la causa eficiente de la 

potencia que en Aristóteles serían la voluntad (como racional) y el deseo 

(como irracional); el intelecto y la sensibilidad en términos platónicos. La 

voluntad, como causa y principio absoluto, tiene asimismo un papel 

fundamental en el pensamiento de autores como Schopenhauer y Nietzsche. 

Para Schopenhauer la voluntad es la causa vital de todos los seres 

vivientes; no es un objeto del entendimiento, aunque pueda ser accesible o 

representable por el intelecto. Para Nietzsche, la voluntad es primariamente 

"voluntad de poder" (o “voluntad de dominio") que traducen el término 

“Wille zur Macht”, que no debe ser reducido a un voluntarismo. Esta se 

objetiva esencialmente en el hombre, en su relación con el mundo y con sus 

semejantes, constituyéndose como el fondo último de las potencias, y cuyo 

ejercicio tiene o implica una responsabilidad ética.  

En suma, la pregunta que nos aporta la reflexión filosófica es si el poder es 

una potencia o posibilidad que se posee antes de actuar, por ejemplo, en los 

poderes formales investidos para ello, o si el poder implica el pasaje de esa 

potencia al acto, que esta se ejerce y se evidencia en acto. En el primer 

caso se trataría de una condición de posibilidad, de un “poder” que tendría 

mucho de un “podría”, en términos de “facultad” o “capacidad” potencial, en 

tanto la acción implicada está siempre en cierto futuro, no se ha realizado 

todavía, está en potencia, como la planta respecto de la semilla y que 

vamos a emparentar con el deseo, con la potencia del deseo. 

Sin dejar de incluir este sesgo clásico, lo que más nos interesa es el pasaje 

del poder deseado al poder logrado (aún como supuesto) efectivamente 

ejercido, el “pasaje al acto” o a los actos, implicados en ello y a sus efectos 

12 
 



y consecuencias. Dicho de otra forma, más allá del “poder” como el 

infinitivo del verbo (aquel que se conjuga: “yo puedo, tú puedes, él puede” 

etc.) nuestro acento está puesto en el “poder” como sustantivo; aquel que 

denota un lugar, una instancia estructural, esencialmente simbólica y ello 

como un efecto de discurso. Un lugar simbólico que no debe ser confundido 

con un sitio formal o instituído y que deviene en un objeto cuya posesión y 

ejercicio hacen promesa de un goce particular.  

Al respecto, entrelazada con el poder y la potencia, está la posesión, pero 

en el sentido en que aborda este término un exégeta como Roberto Calasso. 

No tanto como un “tomar posesión”, como una pertenencia o propiedad, 

sino en el de “ser poseído”, que acentúa el carácter pasivo del sujeto 

respecto de una fuerza superior que lo impulsa y que tendría siempre una 

dimensión erótica (para Platón en el Fedro, la posesión suprema es la 

erótica: manía erotiké) Y ello, a su vez, no tanto en la resonancia moderna 

del término, como posesión demoníaca o como locura patológica, sino en el 

sentido que tenía para los griegos, en donde “la posesión es, ante todo, el 

reconocimiento de que nuestra vida mental está habitada por potencias que 

la dominan y escapan a todo control, pero que pueden tener nombres, 

formas y perfiles”4. Es decir, designarse y aún clasificarse, atribuyendo esas 

potencias posesivas a los dioses y en particular a ciertos seres femeninos, 

las ninfas, que adoptando por metamorfosis diferentes rostros y formas, 

determinan a cada instante, los pensamientos y los actos humanos.  

El máximo ejemplo de esa posesión sería la Hybris, un término griego que 

podría traducirse como la desmesura y el exceso provocados por la 

ambición y el orgullo; algo que es, al mismo tiempo, instigado y castigado 

por los dioses con la ruina y la destrucción de aquel que se atreve a 

transgredir el límite. Ello está en el centro de la tragedia griega y del 

destino del héroe trágico como Edipo y Antígona5 

Lo que tendrían en común entonces, el poder, la potencia y la posesión, es 

que remiten a una fuerza que existe o se ejerce como causa, más allá de lo 

decible o explicable. Atravesando la ilusión de la posesión, de tener el poder, 

aquello que potencia al subjeto y en donde reside esencialmente ese poder, 

5 Debo esta referencia a la generosa lectura de Jaime Szpilka. 

4 “La locura que viene de las ninfas” pags. 21/22 

13 
 



es algo radicalmente exterior a él y que no controla; del cual está excluido y 

es, en sentido estricto, su objeto. 

La formulación “el goce del poder” como genitivo o posesivo significa que un 

sujeto puede gozar del poder, pero también se puede leer que es el poder 

quien goza de los sujetos; que “eso”, el poder, goza. Es decir que los sujetos 

son gozados por el poder (político, judicial, policial, sexual, etc.) incluyendo 

en ello, y esto es trascendente, a aquellos mismos que lo detentan o 

ejercen. No cabe duda de que los artistas han dado cuenta, de variadas 

formas, de que el poderoso termina siendo gozado por su propio poder. ¿No 

son acaso las desdichas del poder, el nudo de varios personajes de las 

tragedias de Shakespeare: Ricardo III, el Rey Lear, Lady Macbeth; para citar 

los más clásicos? ¿El mismo nudo que más modernamente inmortalizó 

Orson Wells con su personaje de “Citizen Kane” (1941)? 

Las diferentes sitios, instrumentos y mecanismos formales desde donde se 

ejerce o se participa en el poder: estado, gobierno, autoridades, cargos 

ejecutivos, liderazgos, lobbies, sistemas descentralizados, etc., que 

interesan a las ciencias políticas y sociológicas, desde el punto de vista 

psicoanalítico, carecían de mayor relevancia. 

No obstante, un lugar particular, singular, podrían ocupar en este punto, 

aquellos que “nacieron” para el poder, que fueron incluso intencionalmente 

engendrados para ello; donde este les estaba predestinado de antemano y 

así fueron educados, formados y mandatados. Ello como efecto de una 

cierta y perdurable progenie, de un linaje ininterrumpido, al que muchas 

veces y durante siglos se le confirió la legitimidad de un don divino.  

Sería el caso de lo que se denomina “la nobleza”, que tiene que ver con lo 

nobiliario, que es una cuestión de herencia, de genealogía y no con lo noble, 

en el sentido de “la buena fe” o la honradez. No tanto el de las noblezas 

modernas que son más bien decorativas y mediáticas, sino de aquellas 

castas y familias que dejaron una marca a fuego en la historia: los 

Habsburgo, los Tudor, los Romanoff, los Médici, etc. Como así también lo 

sería el caso de las dinastías y grupos familiares sostenidos en la posesión 

del poder económico: los Ford, los Rockefeller, los Krupp, los Agnelli, etc.  

El mandato y el deber familiar irrenunciable, la predestinación, llevan sin 

duda el sello del superyo; están hechos de su estofa. Ello podría reafirmar 

14 
 



la idea de que aquellos, sin duda elegidos, que acceden al goce del poder, 

son a la vez y paradójicamente objetos de ese mismo goce como tal; de un 

árbol genealógico que atrapa férreamente, mortíferamente a veces, a sus 

privilegiados frutos. 

 

¿De qué se trataría en el goce del poder? 

 

La especulación sobre los componentes libidinales implicados en esa 

búsqueda, los devela como complejos, heterogéneos y oscuros.  

Una primera aproximación sería la de intentar construir una cierta 

fenomenología del poder (véase que no decimos sintomatología) donde 

coexistirían al menos tres términos o rasgos cuyo denominador común 

serían la megalomanía y la ilusión de omnipotencia: inmortalidad, 

impunidad e infantilización, respectivamente. 

En la ambición de alcanzar la inmortalidad, no solo participa la ilusión o el 

afán de trascender a la muerte, común a todos los mortales, sino sobre todo 

la creencia y la convicción, incluso delirante, de poseer un destino sublime o 

de grandeza ya prefijado en la existencia; de estar llamado a ser un elegido 

para la posteridad.   

En la Impunidad de lo que se trata es de ubicarse como sujeto en una 

posición que está más allá de la ley, por encima de ella y como una 

excepción. No solo respecto de la ley jurídica, que legitima ciertos lugares 

comunes del tipo “solo me juzgará la historia o Dios”, sino además por fuera 

de la ley de la castración, de la pretensión de poseer un goce interdicto, que 

estaría vedado para la mayoría de los seres comunes. 

Por infantilización, entendemos la fascinación por la posesión de ciertos 

“juguetes” como objetos de goce privilegiados (autos, yates, aviones, 

mansiones, incluso naves espaciales) así como también la propensión a las 

mega obras y megaproyectos que a veces pueden dejar beneficios durante 

siglos y otras veces quedan como testigos mudos de la extravagancia, el 

derroche y el absurdo. Este rasgo puede pensarse también como una cierta 

“vanalidad” del poder, entendida como frivolidad e infatuación y que 

escribimos con la “ve” corta de “vanidad” que remite a lo vano, a lo 

superficial, a una apariencia que recubre algo que está hueco o vacío. 

Digámoslo así: los poderosos y por efecto mismo del poder, se vuelven o 

15 
 



devienen a menudo, grotescamente, obscenamente, incluso peligrosamente 

imbéciles. En la misma línea, la clásica frase atribuida al político inglés Lord 

Acton (siglo XIX) “El poder corrompe y el poder absoluto corrompe 

absolutamente” pone el énfasis en que es el poder, las tentaciones que 

provoca su usufructo o ejercicio, el que corrompe como tal, más allá de lo 

honesto o corrupto de los individuos pasajeros que accedan a ejercerlo. 

La megalomanía y el egocentrismo, la exaltación del “Yo grandioso”, son 

aquí la regla, sin dejar de señalar la siempre variable relación entre la 

megalomanía y la paranoia y ello por las mismas razones estructurales. 

Vaya como ejemplo clásico ese “Le etait c’est moi” atribuido a Luis XIV, Le 

roi soleil (justamente aquello que está en el centro) quién con 72 años en el 

poder, ostenta una marca hasta ahora inigualada y probablemente 

inigualable por algún otro monarca, emperador, dictador o presidente.  

Claro está, lo habitual sería que esos tres rasgos descriptos se combinen, 

por caso, el afán de inmortalidad con la infantilización. Un ejemplo muy 

actual sería el del magnate Jeff Bezos (el rey de “Amazon”) que junto con 

otros multimillonarios entusiastas de la ciencia como Yuri Milner, han creado 

una fundación para desarrollar la “ciencia biomolecular de la eterna 

juventud”, buscando encontrar el secreto de la inmortalidad.6  

En cierta y forzada síntesis: la omnipotencia ligada al afán de poder sería 

una ilusión de goce cuya esencia es la desmentida (verleugnung) de la 

castración, la desmentida de lo imposible (como lo real) mientras que la 

potencia, el “poder” como verbo, el poder del verbo y el poder hacer, 

tendrían que ver con lo posible o bien con aquello que tendría a lo imposible 

solo como una causa perdida y que, como dijimos, adscribimos a la 

potencialidad del deseo, que es sobre lo que opera la impotencia. 

Desde luego, no es posible pensar la dimensión libidinal de la lucha por el 

poder sin implicar en ella a la relación de tensión especular, constitutiva e 

irresoluble que el yo humano tiene respecto de su semejante (el otro 

extraño que lo enajena de sí mismo) y cuyo correlato inevitable es la 

relación de agresividad primaria respecto de ese mismo semejante y ella 

ejercida como una “pasión narcisista” (Lacan) Queda claro que no se trata 

de un trastorno  o de una patología sino de una tensión primordial, de una 

agresividad “ontológica”, por así decir, que provoca esa “ubicuidad” de las 

6 “El país” de Madrid. (Noviembre 2021) 

16 
 



tendencias agresivas como lo señala Freud (1930). Fue también él quien 

nos enseñó a descubrir el papel de esas tendencias agresivas reprimidas en 

lo manifiesto del altruismo y la filantropía; configurando una “hipocresía 

cultural” (1915) como formación reactiva, donde subyacen más allá de los 

ideales que le dan sustento legitimante, incluso a las mejores causas. Por 

cierto, ello no quiere decir que las diferentes éticas que guían la 

responsabilidad consciente del individuo no importen o no hagan diferencia. 

Por caso, no es lo mismo aspirar a ser el premio Nobel de la paz que a ser el 

Padrino de la familia Lucchese, aunque, quien sabe, nada nos asegura que, 

alguna vez, hasta puedan coincidir. ¿Acaso la historia de los humanos no 

muestra inequívocamente que los grandes avances científicos y tecnológicos 

surgen de las guerras casi como su condición necesaria? 

A propósito de Freud, tiene también aquí su lugar eso que llamó “pulsión de 

dominio” o “de apoderamiento” (Bemächtigunstrieb) cuyo empleo es 

ocasional (en los “Tres ensayos” por ejemplo) y su sentido confuso y poco 

esclarecido por el mismo Freud. En general, se la leyó como formando parte 

de las “pulsiones de muerte”, adscribiéndola al sadismo anal, pues está 

ligada al ejercicio de la fuerza sobre el otro. Sin embargo, Freud la presenta 

como teniendo un carácter primario, ligándola a las “pulsiones de 

autoconservación” tanto en el niño, como ejercicio de reafirmación de si, 

como en el desarrollo y en la adaptación del sujeto al mundo exterior y 

consiste en la dominación o posesión de los objetos por la fuerza de la 

actividad muscular. En principio, la plantea como “no sexual” respecto de su 

meta, lo cual no debería confundirse con “no libidinal”, que su designación 

de “trieb” delata, y si es una pulsión, su meta es siempre la satisfacción. 

En suma, no la pensamos como una clase de pulsión particular o parcial 

sino como un rasgo inherente a la pulsión, en especial en su voz activa, la 

de intentar dominar y poseer al objeto de goce a través de la potencia.  

Si entonces articulamos la relación de tensión narcisista con el semejante 

con esa “pulsión de dominio”, el poder podría quedar definido como el 

ejercicio de la pulsión de dominio sobre el semejante. 

En un autor como Canetti, cuyo singular y extenso tratado “Masa y poder” 

no contiene ninguna referencia a “Psicología de las masas”, el poder reside 

en la lucha por la sobrevivencia entre los seres vivos; donde “en el 

sobrevivir, cada uno es enemigo del otro”. El “acto decisivo del poder” es 

17 
 



“agarrar” a la presa “sin dejarse agarrar” y en ello, el hombre es “el animal 

más astuto”. Esto aparece planteado en un nivel antropológico, casi 

instintual o natural, pero nada impide tomarlo como una metáfora. Es el 

mismo Canetti quien señala que “la satisfacción del sobrevivir, que es una 

especie de voluptuosidad, puede convertirse en una peligrosa e insaciable 

pasión”.7 En Freud, sin lugar a duda, esa dimensión del “sobrevivir” no es 

sin goce, como lo ejemplifica ese rotundo pasaje de su versión del clásico 

Homo homini lupus: “En consecuencia, el prójimo no es solamente un 

posible auxiliar y objeto sexual, sino una tentación para satisfacer en él la 

agresión, explotar su fuerza de trabajo sin resarcirlo, usarlo sexualmente 

sin su consentimiento, desposeerlo de su patrimonio, humillarlo, infligirle 

dolores, martirizarlo y asesinarlo”8 ​  

A modo de conclusión, no hay vinculo o lazo social entres los hablantes 

seres que no implique o produzca una relación de poder, por elemental que 

esta fuese, y ello desde el principio de los tiempos. Desde el relato bíblico 

de Caín y Abel, con una quijada como arma, hasta la alegoría de los 

primates, con un fémur como herramienta, del comienzo de “2001 odisea 

del espacio” de Stanley Kubrick (1968). Por eso, no se trata de malignizar o 

demonizar el poder, al estilo de los anarquistas libertarios; el poder está 

“más allá del bien y del mal”, es, por así decir, inevitable y ello como efecto 

de discurso. Esto hace de él un objeto muy particular, cuyo poder de 

atracción funciona, respecto del deseo de esos hablantes, como un objeto 

“plus de gozar” privilegiado, único, tal vez más que ningún otro, para 

sostener el fantasma de un goce completo, del Nirvana perdido de Freud. En 

otros términos, la tentación del poder sería la de poseer un goce 

superlativo, un suplemento especial, extra, reservado solo para elegidos. 

¿No es acaso ello, lo que también creen aquellos que están excluidos de él? 

 

El poder como objeto-causa del gozar. 

 

Nuestra hipótesis o propuesta será entonces pensar el poder como un “plus 

de goce”; es decir, no solo como un objeto de goce como cualquier otro, 

sino como aquel que está en el lugar del “plus de gozar” en el sentido de 

8 “El malestar en la cultura” pag.108 

7 “Masa y poder” pag.270 

18 
 



Lacan, es decir de aquel goce suplementario que, de existir, “daría la 

felicidad completa y que justamente a causa de eso, está excluido"9  

Cabe aquí una breve digresión sobre la noción lacaniana del “plus de gozar” 

que continúa, dándole otro nombre (1969) a la del “objeto” llamado “a” 

(1963) letra que alude a una otredad radical que, si bien no es lenguaje, es 

a la vez, su efecto. Más precisamente el de aquel resto libidinal que escapa 

a él como indecible y que por ello funciona como causa del deseo. A partir 

de esta noción ya no se trata solo de un sujeto que goza de un objeto, 

digamos, mundano, empírico, sino de un “objeto” libidinal que goza de un 

sujeto, de los sujetos. Sin ir más lejos, toda la sofisticada red de vigilancia y 

seguridad audiovisual (micrófonos, cámaras, drones, satélites) que 

actualmente nos controla, dejaría ver la hegemonía, la dominancia de la 

mirada y la voz como objetos recortados del cuerpo, sobre los parlantes 

seres. Tal vez otro buen ejemplo pueda ser el del celular, ya indispensable 

para la vida cotidiana. ¿Quién goza de quién? ¿El sujeto del aparato o el 

aparato del sujeto? Está claro que no se trata aquí de ninguna necesidad, 

aunque así se la presente y se la imponga, puesto que la humanidad se las 

arregló bien sin él hasta hace unos pocos decenios. 

La noción del “plus de gozar” (plus de jouir) toma su apoyo en el “más allá 

del placer” de Freud (1920) y en su noción de repetición, que viene a 

romper el mito del equilibrio del “principio del placer” (a propósito, el 

discurso del amo, es también el discurso del “principio del placer”, el del 

hedonismo y la felicidad) Coincidimos con la lectura (Allouch) que propone 

que la “invención” del “objeto a” como causa del deseo, va más allá, 

trasciende, sin refutarlo, cierto “encierro” hegeliano de Lacan que hasta allí 

sostenía que la causa del deseo es otro deseo.  

Retroactivamente, se puede también leer en Freud y desde sus primeros 

textos, la génesis del “plus de gozar” de Lacan, como aquella pérdida de 

goce inaugural que resulta entre esa mítica “vivencia primaria de 

satisfacción” y la insistencia, siempre fallida, de intentar reproducirla por 

parte de la repetición. Esta pérdida de Goce como absoluto, no es optativa o 

electiva, es un efecto inexorable de habitar en el discurso, incluso un 

invento, una suposición del discurso mismo sobre aquello que había “antes” 

de la palabra y que, en virtud de ella, queda como “lo que debió de haber 

9 “El reverso del psicoanálisis” (clase del 10/2/1970) 

19 
 



sido”, que antes de ser dicho no era y que luego de decirlo ya no podrá ser. 

Es por ello que solo habría paraísos en tanto que perdidos.  

Así como para Marx la “plusvalía” es una pérdida, una sustracción del valor 

del trabajo, de la que se apropia efectivamente el capitalista (no por 

maldad, sino por estructura) el “plus de gozar” lacaniano sería una 

sustracción de goce efectuada por el discurso y por estar sujetos a él. Ahora 

bien ¿es posible apropiarse efectivamente de ello por los medios del 

discurso? ¿por medio de algún acto que intente recuperarlo, que, con la 

excepción del suicidio como acto logrado, resultará siempre un “acto 

fallido”? Es sabido que Lacan gusta de la riqueza de los equívocos, pues 

¿por qué designar como un “plus” algo que es esencialmente una pérdida, 

una falta? Tal vez porque esa pérdida (de goce) impulsa, opera como la 

causa de una búsqueda, de un suplemento, de un “algo más” (de goce) que 

está más allá del límite que impone el “principio del placer”. Esa 

imposibilidad, aquello que la castración cercena como efecto de lenguaje, 

pasa a la palabra, es decir se simboliza, se metaforiza, se enuncia de 

diversas maneras, por caso, como “la prohibición del incesto”; al cabo, un 

mito psicoanalítico. 

En este punto, así como es necesario diferenciar “el Goce” como absoluto de 

“los goces” (parciales, plurales) es importante discriminar “el plus de gozar” 

como concepto o lugar teórico, en singular, de los “plus de goce” en plural, 

que serían tanto los objetos producidos (gadgets, “letosas”, dice Lacan) 

como los hábitos y consumos que en calidad de “suplencias” irían a ese 

lugar; lo cual asegura su rápida obsolescencia como su pasar de moda. 

Dicho de otra forma, la producción insaciable de los “plus de goce” es 

producción insaciable de la falta de goce y tal vez allí resida esa “loca 

astucia” con la que Lacan caracteriza al discurso que llama “capitalista”.  

Esa falta se inscribe en lo simbólico como “castración”, que no es una falta 

de algo que exista y la pueda reducir, sino de una falta o falla que existe 

como tal, como irreductible. Al respecto, nos parece que hay una cierta 

tendencia “post lacaniana” a positivizar, a sustancializar, a la noción del 

“plus de gozar”. Un deslizamiento que lleva a suponer, incluso a sostener, la 

posible realización de ese fantasma que Lacan llamó de “sabergozar”, es 

decir de la efectiva y real posesión o ejercicio de un goce privilegiado. Dicho 

en otros términos, más clásicos, el del incesto logrado o realizado. 

20 
 



 

El poder del psicoanálisis y el del psicoanalista 

 

El “discurso analítico”, en los términos de Lacan, es el vínculo social 

determinado por la práctica de un análisis, siendo a la vez, el único que se 

interroga respecto del poder que esta pone en juego y ello hará que nos 

detengamos particularmente en él.  

Partimos de que el análisis es, esencialmente, una experiencia de relato, 

una talking cure, que se apoya y se sostiene en la función que la palabra 

adquiere en el lenguaje y en particular en el poder de sus producciones, 

tropiezos y deslices que dan cuenta de un “otro decir”, siempre 

fragmentario, en el decir manifiesto y al que designamos, siguiendo a 

Freud, como el inconsciente. El poder del psicoanálisis se sustenta entonces 

en el poder de la palabra, en sus efectos y en primer lugar en la palabra del 

analizante, es decir en la palabra dirigida al otro, bajo la condición de la 

transferencia. Un poder de la palabra en el acto analítico que será el poder 

de su eficacia metafórica, es decir de la potencialidad del significante para 

producir vaciamientos de sentido, del que se seguirán o advendrán nuevos 

efectos de sentido y así sucesivamente. 

El poder del psicoanalista, es el poder del que lo inviste la suposición del 

saber (sobre el amor y el goce) otorgado por la transferencia y a partir de la 

demanda, la cual le daría su poder al discurso histérico (o bien analizante) 

si suponemos que a cada discurso le correspondería una forma de ejercer 

un cierto poder. Si este es concedido por una transferencia, se puede 

también decir que en el poder hay una transferencia y además consentida. 

Si entre el amo y el esclavo hay sustracción y transferencia del saber 

(hacer) y entre el capitalista y el proletario hay sustracción y transferencia 

del valor del trabajo ¿Qué se sustrae en la transferencia entre analizante y 

analista? No se trataría del saber como conocimiento, puesto que este es 

solo supuesto, sino de la producción de “un saber” (S2) que es un elemento 

rotatorio, “en el lugar de la verdad” que es un lugar fijo en el matema del 

discurso analítico. Se puede luego proponer que lo que aquí se sustrae o se 

transfiere es algo que tiene que ver con la verdad, con el valor de los 

efectos de verdad para cada sujeto; que no solo atañe a “la asunción de su 

21 
 



historia”, como decía al principio Lacan, sino también a la verdad respecto 

de aquello con lo que goza.  

Véase que hablar de “efectos de verdad” no es para nada lo mismo que 

pretender la posesión y la demostración de la verdad, a la que aspira, por 

ejemplo, el discurso de la ciencia que, desde una lógica positivista, está 

sujeta a la prueba de la verificación empírica, es decir, algo es o no es 

verdad. Esto no es aplicable en nuestro campo debido a su carácter 

esencialmente discursivo; al hecho de que para el psicoanálisis no hay una 

verdad “objetiva” por fuera del discurso, pues es una verdad hecha de 

palabras. Dicho de otra forma: no hay la verdad verdadera, the meaning of 

the meaning. La interpretación, por ejemplo, solo es verdadera por sus 

consecuencias, aquellas que implican que el sujeto se reconozca o no en 

ella, aún sin saberlo y contra su voluntad, pues ese efecto poco tiene que 

ver con una comprensión racional o una “toma de conciencia”.  

Por eso, la formulación “descubrimiento del inconsciente” es controversial; 

tal vez sea más ajustado hablar de “develamiento”, incluso de “invento”, 

pues, estrictamente, Freud no descubrió nada, puesto que los síntomas, 

lapsus, chistes y sueños habían estado siempre allí. Más bien dio cuenta de 

que en esos dobleces de la palabra había algo que también había estado 

siempre allí, siendo a la vez completamente nuevo, un padecer que tenía 

“estructura de lenguaje”. 

El lazo social, el vínculo que el “discurso analítico” promueve, le provee 

entonces al analista un dispositivo de poder, mediado por la transferencia. 

Ello hace que “el analista” como lugar, como función, tenga una ética que 

supone e implica una renuncia a gozar de ese poder por parte de la persona 

que intenta sostenerlo o ejercerlo. Esta ética, establece asimismo los 

medios de los que se aprovecha, los de la palabra y también los medios de 

los que se priva (hipnosis, sugestión, manipulación) es decir establece los 

límites de su propia clínica. El “deseo del analista” como nombre de esa 

ética particular, no es el de gozar de ese poder, sino el de hacer de él un 

instrumento para la producción del inconsciente que es, recordémoslo, un 

trabajo y una producción a deux. 

En lo que atañe a la experiencia analítica como tal, se puede decir que no 

cualquier sujeto se inmiscuye o se embarca en la búsqueda y en la lucha 

por el poder y entre ellos, serían aún menos los que buscarían 

22 
 



psicoanalizarse que, como bien sabemos, no es sinónimo de visitar a un 

analista por un cierto lapso. Lo que el legado freudiano nos deja al respecto 

son sobre todo ensayos o “estudios psicológicos” sobre un par de 

presidentes. Por un lado, el del presidente Woodrow Wilson de los USA, 

apodado “El príncipe de la paz” de Versalles, escrito por encargo de William 

Bullitt (1967) y en donde Freud destaca su megalomanía y mesianismo 

religioso. Por otro lado, su clásico ensayo sobre las memorias del presidente 

del tribunal de Dresde, Daniel Schereber (1911) en donde este da 

testimonio de alcanzar, en su florida psicosis, ese increíble estatuto de ser 

“La mujer de Dios”. Recordemos que, en ambos casos, cada uno a su 

manera, el desencadenante, el gatillo, para el despliegue de sus respectivas 

locuras es el acceso al poder logrado. 

Desde luego hay que suponer que los componentes libidinales implicados 

aquí, están siempre ligados, dirigidos y sostenidos por alguna formación 

ideativa o ficcional que remite a la humana necesidad de hacer entrar en 

algún contexto discursivo que la legitime, aún la más absurda, abyecta o 

malvada de las acciones. Lugar y función, no solo de los fantasmas y los 

delirios singulares, sino también de los “mitos individuales”, “novelas 

familiares” y otros mandatos, a la manera del “serás un gran hombre o un 

gran criminal” del caso del “Hombre de las ratas”, para citar un ejemplo 

icónico, en donde la polaridad no altera el mandato de grandeza. 

En cuanto al saber del analista como función, aquel que se le atribuye y le 

confiere su poder, debe siempre subrayarse su carácter supuesto, ya que no 

se trata del saber formal de la teoría (no hace falta ser psicoanalista para 

saber sobre ella) sino del “saber del inconsciente” y ello, por definición, no 

puede ser un saber pre-existente, sino algo que se produce en la 

experiencia, siempre como un efecto a posteriori y además uno por uno.  

Si, en su límite, se puede decir que en el psicoanálisis hay algún saber 

sobre el goce, será más bien el de su imposibilidad, el de su pérdida o 

sustracción inaugural, aquello que causa, justamente, su insistente 

búsqueda y la inacabada producción de sus suplencias, de los objetos 

sustitutivos, de los “plus de gozar”. Como dice Lacan, no hay estrictamente, 

respecto del goce como absoluto, ninguna transgresión, más que 

simbolizada, humanizada como prohibición, puesto que no se puede 

transgredir lo imposible (por ejemplo, no hace falta prohibir el volar como 

23 
 



las aves) Como efecto, a todo aquello que resulte prohibido y por eso 

mismo, se le estará suponiendo un goce que va a operar como causa de 

deseo; esto es algo que hasta un niño sabe, al menos, ellos lo enseñan. 

El psicoanálisis no pretende entender, saber de lo real, puesto que por 

definición es lo que escapa al saber, sino más bien de-mostrarlo, dar cuenta 

de él, de su ex-sistencia respecto de cualquier saber; por eso, el poder 

absoluto, el amo absoluto, la muerte, está por fuera, es inaccesible al saber, 

es lo que excede a todo discurso. Al respecto, si hay algo que se pueda 

designar como “escritura psicoanalítica”, como diferente de la escritura 

científica o académica, debería dar cuenta en su ejercicio de esa 

insuficiencia, de ese no-todo, de esa inconsistencia del Otro a través de 

promover sus equívocos, ambigüedades, obscuridades e incertidumbres. En 

ello estribaría, paradójicamente, su rigor como discurso. 

Tiene también aquí su lugar la cuestión del poder que se establece entre los 

analistas, en la relación o lazo entre ellos; aquella que más o menos 

formalmente (a través de cargos, títulos o categorías) surge como efecto de 

su asociación, agrupamiento o corporación. Ello deja ver que no se puede 

institucionalizar, sin por eso mismo institucionalizar estructuras o sistemas 

de poder. Esto afecta particularmente a lo que llaman “formación analítica” 

academizada y que implica el poder que otorga el seleccionar, habilitar o 

autorizar legalmente a los analistas. Sin adentrarnos en ello, se trata más 

bien de una cuestión de los psicoanalistas (que no escapan a las reglas 

generales del poder) que del psicoanálisis, el cual, esencialmente, se juega 

en lo que cada quien hace en su clínica de todos los días-  

Por último, hay que entender también el "poder" en el sentido que Allouch 

toma de Leo Bersani, cuando subraya que el ejercicio del poder puede 

asimismo comportar el de su propia renuncia. Ejemplos de ello, de 

“renuncias históricas” estando en la cúspide del poder, tampoco faltan: 

desde Carlos V de Alemania, el Gral. San Martín o Eduardo VIII de 

Inglaterra, en este caso por amor, para solo citar algunos. El ejercicio de 

este “poder no poder” ("pouvoir ne pas", dice Lacan) como ya señalamos, 

ha tipificado desde siempre a la función del analista. Que aquellos que la 

ejerzan se vean tentados a lo contrario, aún con las mejores intenciones y 

con los peores resultados, no hace más que resaltar su carácter de principio 

24 
 



o de regla. ¿No caracteriza de esa forma Freud a eso que llamó “abstinencia 

y neutralidad”, cuyo eje es esencialmente una renuncia por parte del 

analista y que él mismo inauguró cuando renunció a la sugestión hipnótica? 

Lacan, estrictamente, no renunció, pero usando su poder, disolvió su 

escuela, lo que tal vez sea todavía más radical. 

Por paradójico que parezca, el psicoanalista tiene el poder de des-poseerse 

respecto de su persona y siempre después de haberse comprometido a 

“darla en préstamo” por un buen trecho, puesto que los préstamos, acorde 

a ley, están pendientes de reintegro. La resistencia o la dificultad para 

perder o renunciar a ese poder, lo cual tiene poco que ver con las filiaciones 

teóricas, suele ser la causa de los análisis interminables y de los fenómenos 

de grupo o de masa, conjugados alrededor de alguna figura o figuras 

emblemáticas. Si en el lugar del agente del “discurso analítico”, Lacan sitúa 

al “objeto a”, al “plus de gozar”, como la causa que hace hablar al sujeto, 

barrándose en ello, queda claro que ese lugar, como lugar del poder que le 

atañe a ese discurso, también está vacío o es solo un lugar vacío. Es decir, 

no le pertenece a ningún analista en particular, por famoso y poderoso que 

haya sido. Solo se pasa por él y por lo general fugazmente, a menudo bajo 

la tenue forma de “una puntuación afortunada” del analista.10  

 

 

 

Luis Campalans 

​ ​ ​ ​ ​ (enero/febrero 2022) 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 “Función y campo de la palabra y el lenguaje en psicoanálisis” pag 242 

25 
 



REFERENCIAS 

 

 

Agamben G. Homo Sacer. El Poder Soberano y la Vida desnuda. Adriana 

                   Hidalgo. Bs As. 2016 

Allouch J. La "intensificación del placer" (Foucault) es un "plus de goce" 

               (Lacan) Revista Acheronta Nº 10 (www.acheronta.org) 1999 

Calasso R. La locura que viene de las ninfas. Sexto piso. Madrid. 2008 

Canetti E. Masa y poder. Alianza. Madrid. 1986 

Ferrater Mora J. Diccionario de filosofía. Ariel. Madrid. 2002 

Foucault M. Microfísica del poder. La piqueta. Madrid. 1992 

_________ El orden del discurso. Tusquets. Bs As. 2004  

Freud S. La interpretación de los sueños. O.C. Amorrortu, tomo V. Bs As  

             (1984) 

_______Tres ensayos de teoría sexual. O.C. Amorrortu, tomo VII 

_______Totem y tabú. O. C. Amorrortu, tomo XIII 

_______ “De guerra y muerte. Temas de actualidad” O. C. Amorrortu tomo  

              XIV 

_______Psicología de las masas y análisis del yo. O. C. Amorrortu, tomo 

             XVIII 

_______El malestar en la cultura. O.C. Amorrortu, tomo XXI 

Harnecker M. Los conceptos elementales del materialismo histórico. Siglo 

                XXI. México. 1968 

Hobbes T. El Leviatán (parte II) FCE. México 2005 

Lacan J. Función y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanálisis.  

            Escritos 1. Siglo XXI. Bs As. 1985 

______Radiofonía y televisión. Anagrama. Barcelona. 1977 

______Conferencia en Milán. Revista Psyché navegante Nº 44. 2001 

______Seminario 16. De un Otro al otro. Bs As. Paidós. 2008 

______Seminario 17. El reverso del psicoanálisis. Bs As. Paidós. 1992 

______Seminario 18. De un discurso que no fuera del semblante. Bs As. 

26 
 

http://www.acheronta.org


            Paidós. 2009. 

______Seminario 20. Aún. Bs As. Paidós. 1981 

Laplanche J. y Pontalis JB. Diccionario de psicoanálisis. Labor. Madrid 1974 

Maquiavelo N. El príncipe. Biblioteca virtual Miguel de Cervantes. 

                     www.cervantesvirtual.com 

Soler C. Discurso capitalista. Los discursos de Lacan. Colegio de 

            Psicoanálisis de Madrid. 2007 

Webber M. Economía y sociedad. FCE. México 2014 

   

27 
 

http://www.cervantesvirtual.com

