A MAS NO PODER

(Una incursion psicoanalitica sobre el goce del poder)

“La historia de las luchas por el poder y de las condiciones reales de su ejercicio y de su
sostenimiento, sigue estando casi totalmente oculta. El saber no entra en ello; eso no debe
saberse.”

Michael Foucault. “Microfisica del poder” (1978)

Introduccion

La intencion y la propuesta de este breve ensayo es abordar el tema del
poder, como una cuestidn especificamente humana, desde un sesgo y un
posible aporte psicoanalitico. Se apoya para ello, en primer lugar, en la
manera extensa y rigurosa, en cierto sentido inédita, en que la abordo,
historizé y formalizé M. Foucault, comenzando por esa mencidn del epigrafe
respecto del caracter oculto o reprimido de la pregunta por el poder, de la
historia de las relaciones entre el poder y el saber y de que, por lo general,
no quiere saberse sobre ello. Dicho de otra manera, se trataria de
plantearse la cuestidon del poder, a cuyos designios estamos siempre
sometidos, como un enigma y un desafio para el logos.

Ese “casi totalmente oculto” de la cita de Foucault, en su analisis que llama
“arqueoldgico”, tal vez no otorgue su justo lugar a ciertos predecesores
claves en la genealogia del analisis del poder y de sus mecanismos, tales
como Maquiavelo, Hobbes y Marx, cada uno en sus respectivos siglos, para
nombrar a algunos de los mas trascendentes. Ademas de compartir el haber
sido escritores “malditos” para su época, es decir, maldecidos y mal leidos,
puede decirse que el denominador comun, la coincidencia entre ellos,
estriba en el intento de abordar el poder y las luchas por el poder, de una
manera racional, “objetiva” o “cientifica”, mas allad de toda consideracién
moral o voluntarista. Podria mencionarse también a un Max Webber,
considerado el fundador de las llamadas “ciencias politicas”, en donde la
politica es reformulada como una profesion a través de la cual se lucha por

la distribucién, la conservacion o el cambio del poder. Desde luego, hay



también toda una tradicidn filoséfica, clasica y moderna, desde Aristoteles
en adelante, respecto de pensar el poder y las relaciones de poder.

Todo ello da cuenta de la historia y de la amplitud que ha tenido el abordaje
del poder como pregunta del saber, a pesar de lo cual, como dice el
epigrafe, hay un nucleo central que permanece oculto, oscuro, algo que
podriamos llamar, con Lacan, un real que escapa al saber. Al decir de
Foucault: “esa cosa tan enigmatica, a la vez visible e invisible, presente y
oculta, investida en todas partes, que se llama poder™

Dicho muy esquematicamente, para Maquiavelo y Hobbes, cada uno en sus
diferentes contextos histéricos (el Renacimiento florentino del siglo XVI en
un caso; la guerra civil inglesa del siglo XVII en el otro) el eje del poder
pasa por la funcion del Estado y el monopolio del ejercicio de la fuerza. “Lo
Stato” para Maquiavelo, es esencialmente la hegemonia, la plena y total
autoridad que, por el uso de la fuerza, ejerce un determinado grupo de
hombres sobre los otros hombres. En Hobbes, es importante senalar que
ese poder es otorgado y surge de un consenso o0 un contrato social entre los
hombres. Es decir, no es algo natural sino el efecto de un pacto simbdlico
que supone e impone una renuncia y una exclusién para los que acuerdan

III

someterse a él, puesto que eso “natural” seria la lucha fratricida, a muerte,
entre los unos y los otros.

En los comienzos del siglo XX, Max Weber define al Estado en una linea
parecida, como aquella “relacion de dominacién de personas sobre personas
gue se apoyan en la violencia legitima como medio” y el poder es "la
posibilidad de imponer la propia voluntad, dentro de una relacién social, aun
contra toda resistencia y cualquiera que sea el fundamento de esa
probabilidad”. De una manera similar, solo que desde una “antropologia
filoséfica”, Elias Canetti (1960) define al poder como intrinseco a la relacion
con el semejante, como el ejercicio directo o indirecto de la voluntad propia
sobre el otro, integrado en una masa y con la capacidad de ejercer la fuerza
sobre ella, administrando el castigo y el perdon.

Para Marx, influenciado por la filosofia hegeliana, en el siglo XIX, la clave
del poder pasa por “la lucha de clases” en torno a la posesion social de los
“medios de produccién”, en su conflicto irresoluble con las “fuerzas

productivas”, es decir la con la capacidad real y potencial del desarrollo de

! “Microfisica del poder” pag. 90



la productividad del trabajo. Estos dos elementos, establecen entre si
determinadas “relaciones de produccién”, tanto sociales como técnicas, que
serian las que mueven, establecen y determinan cada momento de cambio
social en la historia de los hombres. El estado, el gobierno, no es
estrictamente el poder, es basicamente un instrumento, una
“superestructura” dice Marx, cuya funcidon es la validacion juridica e
ideoldgica y el sostenimiento represivo del poder.

En Foucault la cuestion del poder toma otra dimension, puesto que se trata,
en primer lugar, del poder y la funcidn del discurso (los discursos) operando
en forma oculta, es decir, reprimida. En sus desarrollos se redefine y se
entiende de una forma nueva el concepto de poder a partir de su ejercicio y
sostenimiento en el lenguaje y a través del lenguaje. Es decir que el poder
no se piensa como ubicado en un sitio especifico o poseido por alguna
persona; como algo que se pueda transmitir o heredar formalmente, sino
que este se ejerce, mas alla de la fuerza o la propiedad, por el discurso y a
través de mecanismos y dispositivos que son esencialmente discursivos.
Los discursos, histéricamente condicionados, son el operador estratégico
respecto del ejercicio del poder, de sus efectos de dominacién y abarca al
conjunto de las relaciones sociales, de los lazos entre los sujetos,
incluyendo desde luego a sus cuerpos y a su sexualidad. Ello constituye lo
que llama un “biopoder” donde quedan capturados el erotismo y el ejercicio
de la sexualidad y donde el discurso establece lo que es aprobado o
rechazado respecto de los goces, al igual que la hegemonia del discurso
meédico viene a determinar que es lo normal y lo patolégico respecto del
funcionamiento de esos mismos cuerpos.

Las implicancias de todo ello son multiples; por ejemplo: el hecho de que
una ideologia, prejuicio, opresidon o discriminacion sea dominante y se
sostenga en el tiempo es, en Ultima instancia, tan atribuible a los
discriminados como a los discriminantes, a los opresores como a los
oprimidos, en tanto que capturados por un mismo discurso que sostienen,
comparten y convalidan, aun sin saberlo. Podria decirse que, a su manera,
Freud dio cuenta de ello, hablando, no ya de discurso, sino de "masa
artificial” y de aquello que la cohesiona y perpetua a través de un lazo
vertical respecto de un lider, idea o valor y de un lazo horizontal entre los

miembros de la masa que se identifican entre si. Digamos que a la iglesia la



mantienen tanto los obispos como los monaguillos y al ejército lo sostienen
tanto los generales como los soldados. Solo asi podria intentar entenderse,
para tomar un ejemplo entre muchos, que varios millones de hombres

hayan aceptado morir en la “"Gran Guerra” de hace apenas un siglo, “por el

Rey (o el Kaiser) y por la patria”.

éQué lugar para el psicoanalisis?

El abordaje de Foucault apunta a la génesis del discurso y a los mecanismos
que determinan el ejercicio y el mantenimiento del poder, de forma
trans-individual, como enunciados que funcionan mas alla de los individuos
concretos, de cada sujeto y su singularidad. Esta dimension del uno por uno
no le interesa, no es su objeto de estudio, justamente el punto de mira que
mas interesaria desde el psicoanalisis y en la experiencia analitica misma.
No obstante, Foucault postula que el poder tiene el don de la ubicuidad, es
decir que esta en todos y en todos lados, que se produce a cada instante en
cualquier relacién o vinculo y en cualquier parte del ambito humano. Por
ende, la puja por el poder, no solo la vamos a encontrar en lo que serian las
referencias obvias: los estados y los poderes de gobierno, las grandes
empresas y corporaciones con sus cargos y categorias, los organismos
multilaterales, las grandes instituciones de la sociedad con sus rangos y
jerarquias. También la vamos a encontrar en un amplio abanico
“microfisico”, en las situaciones, lugares e instituciones mas pequeias,
locales e ignotas, tales como el sindicato de los pasteleros, el club social y
deportivo del barrio o el consorcio de propietarios del edificio.

A despecho de esta dispersién, un denominador comun respecto del poder,
es que cuando se accede a él, no a su posesion sino a su ejercicio, provoca,
casi por regla, el aferrarse a él; es decir, a pretender su posesion y en su
extremo a su posesion infinita. Surge asi la pregunta, la del psicoanalisis,
por aquello que motiva o causa esta busqueda, a veces insaciable, esa
pretensidn, a veces irrenunciable y ello mas alla del lugar comun que lo
atribuye al dinero y a la fama que, sin dejar de tener su trascendencia, es
un reduccionismo que racionaliza la cuestion, pretendiendo cerrar algo que

va mucho mas alla del placer y de los bienes.



Lo propio del psicoanalisis seria entonces abrir la dimension de lo
inconsciente singular respecto del poder como una cuestién pulsional,
libidinal; del poder como un objeto/causa, desde los conceptos y ejes
centrales del deseo y del goce. Del deseo que anima el afan de su busqueda
y del goce experimentado en su ejercicio y ello desde el fundamento mismo
en que se apoya la praxis analitica, es decir, los medios de la palabra en el
campo del lenguaje.

Nunca mas pertinente que acentuar aqui, la raigambre juridica del término
“goce”, esencial al uso que Lacan hace de él. La “jouissance” remite al
usufructo de un objeto que tiene dos rasgos fundamentales: en primer
lugar, es un goce de algo que no se posee, que no se lo tiene en propiedad
y segundo: este es transitorio y debe ser restituido a su legitimo propietario
una vez ejercido su usufructo. Digamos que el poder es algo que no se
posee, es algo que se desea, eventualmente se lo toma, se lo ocupa o se lo
ejerce y luego inexorablemente, de una u otra manera, se lo pierde.

Surge en este punto una referencia a Freud y sus asi llamados “escritos
sociales” y en primer lugar a “Totem y tabu” (1914) donde ese “pacto
fraterno”, que funda el pasaje de la naturaleza a la cultura, se sostiene en la
condicién esencial de la prohibicién y de la renuncia al lugar del
“protopadre”, el “poseedor de todas las mujeres”, como metafora del poder
absoluto, situado mas allad de la ley. Dicho de otra forma: el pacto y la ley
van a fundar el poder como un lugar vacio, vacante, deshabitado. De hecho,
cuando ello se devela o se evidencia, cuando ocurren los asi llamados
“vacios de poder”, suele cundir el panico y el fantasma de la disgregacién
social. La referencia posterior de Freud (1920) a la iglesia y al ejército como
modelos de toda “masa artificial”, que hoy podria incluir a las grandes
“corporaciones” y a las “multinacionales”, vuelve a mostrar esa condicion
esencial para su perpetuacion en el tiempo, que el lugar de la posesién del
poder absoluto quede vacio, mas alla de sus usufructos transitorios (“Los
hombres pasan, las instituciones quedan” reza un conocido dicho atribuido a
Jean Monett, uno de los creadores de la UE) Que en algunos casos ello se
cumpla “cada muerte de obispo” no hace mas que reafirmar que los
obispos, al cabo y a la larga, también pasan. Por lo mismo, podria ser

igualmente valido lo contrario, es decir que la perpetua entronizacion de



alguien individual en el poder impida o atente contra la permanencia
histérica de cualquier estructura institucional o corporativa.

Salvando las distancias y en lo que atafie a la historia de la politica
doméstica del psicoanalisis, pensamos que alli, en el mantenimiento de ese
lugar vacio, el de Freud, reside uno de los resortes de la duracién histérica
de la IPA (sin que ello suponga, necesariamente, un valor o un mérito por si
mismo) Ello en comparacién respecto de otras instituciones o grupos
analiticos que no sobreviven o “mal-sobreviven”, a sus diversos “padres

fundadores”.

Desde casi siempre, desde que hay civilizacion, ese nucleo de real que vela
y encierra el poder es hominizado, asumiendo un caracter de ficcion. Eso es
lo que nos ensefan los mitos y las religiones, donde la omnipotencia y la
posesion del goce absoluto es proyectada y atribuida por los seres hablantes
a algo inaccesible que es radicalmente “exterior” a si mismos (dioses,
espiritus, elementos naturales) y cuya “culminacién” simbdlica se alcanzaria
con el monoteismo. Tal vez, esta atribucién constituya una operacion de
proyeccion esencial para fundar una cultura, donde el poder como absoluto,
el goce vitalicio, queda Unicamente como un privilegio divino, es decir de la
divinidad. A los hombres solo les quedaria la a-divinacién, que no es mas
que un arte o juego con las palabras, como en los oraculos y las
adivinanzas. Al fin y al cabo, ese “padre de la horda” (“el gran mono”, como
lo ironiza Lacan) no seria mas que la version freudiana de lo mismo, del
mito fundacional del Todo-poderoso, que no es solo quién todo lo puede,

sino también quien todo lo sabe.

Discurso, poder y saber.

De entrada, es necesario precisar que trataremos mas del poder del
discurso que del discurso del poder. Parafraseando a Foucault, es el orden
del discurso lo que posibilita que haya discursos del orden. El primero, es
inherente al poder del lenguaje en tanto tal, como estructura donde se
constituye el sujeto y se construye la realidad; ese poder que lleva a Lacan
a decir que mas que emplear el lenguaje, somos sus empleados. El otro, los
discursos del poder, son cambiantes y variables, epocal, histérica y

geograficamente condicionados, asi como también cambian y evolucionan



sus mecanismos de penetracion, difusién y control. Por ello, el concepto de
discurso que mas nos interesa es el que acufian Foucault y Lacan, cada uno
a su manera, con sus divergencias y convergencias, en donde el discurso es
aquello que construye y sostiene el mundo de los humanos. Esto trasciende
la nocidon “comun” o habitual de “discurso” que remite a los enunciados a
través de los cuales se expresan, en forma escrita u oral, como en la
alocuciodn, ideas, pensamientos o sentimientos, con fines comunicativos y

cuyo objetivo principal es interesar y convencer al publico lector u oyente.

En Foucault, la nocién de “discurso” o de “formaciones discursivas” como
también los designa, puesto que los define como “un conjunto de
enunciados que dependen de un mismo sistema de formacion”? es compleja
y dificil de asir. Los “sistemas de formacién” son sistemas de pensamiento
que producen los discursos segun ciertas reglas de composicion que va a
definir. Debe quedar claro que los sujetos no recurren a discursos situados
mas alla de ellos, sino que estan incluidos, forman parte del campo
discursivo que los determina, asi como también determina las relaciones
entre ellos, que son relaciones de poder en donde ocupan posiciones y
funciones. Es decir, que los discursos son los que construyen, a través de
sus enunciados, las entidades (objetos, ideas, valores, conductas sociales y
sexuales) de las que se habla, otorgandoles a la vez su significacion.

Por ende, para Foucault, el concepto de discurso resulta inseparable de la
idea de poder, puesto que controlando el discurso se accede al poder, a la
vez que ambos se articulan con el saber. El discurso permite y otorga la
legitimacidn del poder y éste lo institucionaliza como saber; luego entre
saber y poder se construye una “politica general de verdad” que va a
distinguir los enunciados falsos de los verdaderos y a sancionar y
discriminar a los discursos alternativos. Hay entonces cuatro elementos en
serie: discurso, poder, saber y verdad, cuya conjuncién dara cuenta de la
realidad, produciendo también ciertos procedimientos y técnicas de control
social, adecuadas para el sostenimiento de la verdad que le interesa al
poder en cada momento histdrico. En las diferentes culturas y subculturas
se van a vincular entre si, aquellos sujetos que responden al mismo “delirio

comun”, por asi decir, a una “formacién discursiva” que los mantiene

2 “El orden del discurso” pag. 181



cohesionados en una realidad consensuada y que funda una escision,
también primordial, entre lo “propio” y lo “otro”, lo heteros como
radicalmente ajeno, extrafo y peligroso.

Se puede afirmar que a partir de esta primacia del poder del discurso sobre
el accionar humano de la que Foucault da cuenta “ya no sera posible pensar
de otra manera” e influye decisivamente, con sus diferencias, tanto en los
desarrollos contemporaneos (incluyendo a Lacan mismo) como en los de
diversos intelectuales, escritores y fildsofos actuales. En nuestro tiempo, en
el mundo informatizado de la era digital, la novedad seria que el discurso
cientifico-tecnoldgico es el que actualmente legitima y sostiene las
relaciones de dominacién entre los hombres y donde los medios de
comunicacién y las redes sociales operan como los instrumentos
privilegiados para el control hegeménico del discurso.

En lo que respecta a la controversial relacion de Foucault con nuestra
disciplina, vaya esta cita textual: “El discurso —el psicoanalisis nos lo ha
mostrado— no es simplemente lo que manifiesta (o encubre) el deseo; es
también lo que es el objeto del deseo; y ya que —esto la historia no cesa de
ensefiarnoslo— el discurso no es simplemente aquello que traduce las
luchas o los sistemas de dominacidn, sino aquello por lo que y por medio de

lo cual se lucha, aquel poder del que quiere uno aduefiarse” (1970) 3

¢Qué es el discurso para Lacan? En principio es una formalizacion légica, un
matema, una estructura que excede a la palabra manifiesta o al decir y, por
ende, trasciende el contenido o la significacion que se propaga en la
comunicacién. Ella estd conformada por ciertos “enunciados primordiales”
que son relaciones fundamentales entre ciertos elementos y determinados
lugares simbdlicos que se definen por el hecho mismo de que el ser humano
habite en el lenguaje, en tanto estructura significante que lo determina. A
partir de la interaccion y de los enlaces entre cuatro elementos, escritos
como letras, y cuatro lugares, se formalizan, como matemas, cuatro
discursos que Lacan dice que son “suficientes” (1969) ¢éSuficientes para
qué? ¢para dar cuenta de la cultura o de la civilizacion? Notemos que esos
cuatro no impiden que Lacan haga referencia a otras discursividades

(discurso de la ciencia, capitalista, etc.) Por lo pronto, un rasgo esencial de

3 “El orden del discurso” pag. 15



los discursos es su movimiento o rotacion lo cual determina diferentes
ubicaciones para el sujeto deseante que es uno de los cuatro elementos que
rotan. Por otra parte, de esa relacién fundamental que los discursos
establecen, se desprende un particular vinculo social, un “lazo social”
diferente que no alude solo a la relacién de los sujetos entre si, entre el
sujeto y el otro, sino también a la relacion del sujeto con el resto de los
significantes, es decir con el Otro. Un complejo anudamiento entre lo
individual y lo colectivo que determina y regula una particular relacién o
modalidad, respecto del goce (escrito como “petit a”) que es otro de los
elementos que rotan en el discurso.

Mas allad de las estructuras politicas, de los medios de produccién o de las
“formaciones discursivas” que regulan pensamientos y conductas, la
novedad de Lacan es la implicancia del goce en el discurso y la articulaciéon
entre goce y vinculo social y por ende entre goce y poder. Dicho de otra
forma, sefiala la funcion que tiene en el discurso aquello que, por definicion,
esta excluido y opera por fuera de él como su efecto, cuestionando todo
intento, incluso juridico, de normalizar y universalizar las diferentes formas
o0 maneras de gozar. A diferencia de Freud y su nocion de “masa artificial”
en donde lo compartido es una idea, valor o amor a un lider, los lazos y
agrupamientos sociales en Lacan se harian a través de un goce compartido,
donde se ejerce un cierto poder ligado a la regulacion de ese goce; es decir,
aquello que se permite y a la vez se priva, respecto de él. Sin duda, ello
juega su papel en la conformacion de lo que llaman “subculturas”, por caso,
la del movimiento cataro, para citar un ejemplo medieval o el de la
comunidad o “colectivo” LGTB para citar un ejemplo bien actual.

A partir de la sola primacia del lenguaje, de la funcidn del significante en la
existencia, hay discurso del amo, que es el que hace (no el amo sino el
discurso) que la cosa social funcione, ande. En él se trata del poder
cohesivo de la ideologia, de los valores y las creencias que mantienen la
textura del entramado social; es mas, el discurso del amo funda el lazo
social. Por eso es importante no demonizarlo, pues bien sabemos que, en
rigor de verdad, no hay ningin amo; que el amo, en todo caso, es un
significante (“"Dios” o “la patria” en el caso de la iglesia y el ejército) que

vela y devela a la muerte como el Amo absoluto.



En consonancia con lo que Foucault plantea respecto del poder, puede
decirse asimismo que el discurso del amo lacaniano no tiene duefo, no le
pertenece a nadie; es, esencialmente, una estructura desde donde se ejerce
una hegemonia o dominacién. Es un discurso que ordena, tanto en el
sentido de poner orden como de dar las ordenes, para que cada quien haga
su trabajo y la cosa social, la cultura humana funcione y siga funcionando a
pesar de todas las calamidades y, en particular, que siga funcionando para
la produccion de los objetos humanos, los de la necesidad y los del goce.
Por ello, el discurso del amo es esencialmente el discurso del poder
(histérico, en movimiento, cambiante, heterogéneo) y ello, como dijimos, en
virtud del poder del discurso, del discurso en tanto tal.

Lacan acufia y escribe posteriormente (1972) el “discurso capitalista” donde
no queda claro si es un quinto discurso o es una variante que se presenta
como el discurso del amo actual, el de nuestro tiempo, el de la
globalizacion.

Por lo pronto, no seria el discurso del lazo entre el capitalista y el proletario,
como una variante de la lucha del amo y el esclavo hegeliano, pues ambos
quieren lo mismo: la felicidad y el bienestar prometido por la tecnologia.
Seria pues, un discurso de promesa de goce, de produccion de los objetos
“plus de gozar” como respuesta a una demanda que es, a su vez,
promovida y estimulada. éCudl? En Ultima instancia, la de desmentir la
castracion como limite al goce. Por otro lado, Lacan le adjudica a ese
“discurso capitalista”, una particular paradoja, pues, en lugar de anudar y
cohesionar los lazos sociales, tenderia a desanudarlos o disgregarlos. Una
destructividad, cuyos ejemplos podrian ir desde los efectos climaticos de la
polucion del planeta por la acumulacién de deshechos a la cada vez mas
obscena y escandalosa diferencia entre ricos y pobres (personas, regiones y
paises) lo cual produce, écdmo su deshecho?, la incontenible presencia de
las huestes de los homo sacer (Agamben) de los migrantes y refugiados
que, apatridas, malditos y despreciados, vagan por un planeta donde ya no
tienen lugar en el sistema; donde casi ya no existen como sujetos; donde
son, por asi decir, “descartables”.

El discurso llamado “universitario” (que puede remitir tanto a “universidad”
como a “universal”) es la variante donde el saber (S2) oficia de amo

moderno; donde el discurso del saber, su supuesta posesion y por ende

10



administracion, otorga y constituye poder. En particular, el discurso de la
ciencia y la tecnologia que es presentado como un saber amo, como un
“saberlotodo”, que también supone e implica un saber normativizante, que
establece lo debido y lo indebido respecto de los modos de gozar.

A diferencia de los otros dos, tanto en el “discurso histérico” como en el
“discurso analitico”, el sujeto barrado, la castracion como elemento, esta en
el numerador del matema, por encima de la barra, es decir, no esta
reprimido y por ende ese sujeto deseante y angustiado se evidencia, se da
a ver o a escuchar. Por eso, serian los Unicos discursos que se plantean e
intentan enfrentar u ordenar la cuestion del deseo y del goce como un
conflicto humano. No es casualidad, que uno surja a partir del otro, donde
el discurso analitico intenta responder a lo que el discurso histérico, que es

el discurso analizante, plantea como problema que no se puede resolver.

Poder, potencia y posesion

La apelacién a la Etimologia nos dice que el término “poder” viene del latin
posere y este de posse (= amo, duefio, esposo) y que remite a poseer y a
potencia. La palabra "potencia" viene del latin potentia y significa "cualidad
del que tiene poder", es decir que hay cierta redundancia, un cierto reenvio
del término “poder” al de “potencia” y viceversa. En cambio, si se busca en
el diccionario filoséfico de Ferrater Mora, la entrada del término “poder” este
remite sin mas o directamente al de “potencia”, un término de antigua
raigambre filosdfica.

El primer abordaje detallado de la nocidon de potencia (“duvapuic”) se debe,
como de costumbre, a Aristoteles, en particular en el libro © de la
Metafisica, donde también analiza el concepto de “posibilidad”, por lo cual
posibilidad y potencia son a menudo usados indistintamente para traducir
ese término griego. Las potencias, en plural, son de varias especies, residen
en los seres animados como en los inanimados y pueden ser racionales o
irracionales. Lo Unico que tienen en comun es una facultad o capacidad, que
puede ser actuada, de provocar un cambio, es decir el pasaje de un estado
anterior a otro posterior. Por ello, la nocidén de potencia es consustancial en

Aristételes con la de acto, entendido como “la operacidon de una potencia”.

11



A partir de alli, se plantea una dualidad o dicotomia, que no necesariamente
es una oposicion. O bien la potencia se define por la operacion por la cual el
acto la realiza (potencia activa) o bien, por la simple posibilidad real de ser
actuada (potencia pasiva) En la tradicién platdnica, por ejemplo, se acentua
la concepcidn de la plenitud operativa de la potencia, que es propia de un
ser subsistente de si mismo, que es donde residen las potencias.

Esa discusion sobre lo operativo (puesta en acto) o no operativo de la
nocion de potencia, fue reasumida y desplegada a lo largo de toda la
filosofia moderna. Por ejemplo, en los autores ingleses (Locke, Hamilton) la
potencia es siempre activa y la idea clasica de potencia queda subsumida a
la nocién de fuerza (power) Una fuerza que es la causa eficiente de la
potencia que en Aristételes serian la voluntad (como racional) y el deseo
(como irracional); el intelecto y la sensibilidad en términos platénicos. La
voluntad, como causa y principio absoluto, tiene asimismo un papel
fundamental en el pensamiento de autores como Schopenhauer y Nietzsche.
Para Schopenhauer la voluntad es la causa vital de todos los seres
vivientes; no es un objeto del entendimiento, aunque pueda ser accesible o
representable por el intelecto. Para Nietzsche, la voluntad es primariamente
"voluntad de poder" (o “voluntad de dominio") que traducen el término
“Wille zur Macht”, que no debe ser reducido a un voluntarismo. Esta se
objetiva esencialmente en el hombre, en su relacién con el mundo y con sus
semejantes, constituyéndose como el fondo ultimo de las potencias, y cuyo
ejercicio tiene o implica una responsabilidad ética.

En suma, la pregunta que nos aporta la reflexién filoséfica es si el poder es
una potencia o posibilidad que se posee antes de actuar, por ejemplo, en los
poderes formales investidos para ello, o si el poder implica el pasaje de esa
potencia al acto, que esta se ejerce y se evidencia en acto. En el primer
caso se trataria de una condicién de posibilidad, de un “poder” que tendria
mucho de un “podria”, en términos de “facultad” o “capacidad” potencial, en
tanto la accién implicada esta siempre en cierto futuro, no se ha realizado
todavia, esta en potencia, como la planta respecto de la semilla y que
vamos a emparentar con el deseo, con la potencia del deseo.

Sin dejar de incluir este sesgo clasico, lo que mas nos interesa es el pasaje
del poder deseado al poder logrado (aun como supuesto) efectivamente

|\\

ejercido, el “pasaje al acto” o a los actos, implicados en ello y a sus efectos

12



y consecuencias. Dicho de otra forma, mas alla del “poder” como el
infinitivo del verbo (aquel que se conjuga: “yo puedo, tu puedes, él puede”
etc.) nuestro acento estd puesto en el “poder” como sustantivo; aquel que
denota un lugar, una instancia estructural, esencialmente simbdlica y ello
como un efecto de discurso. Un /ugar simbdlico que no debe ser confundido
con un sitio formal o instituido y que deviene en un objeto cuya posesién y

ejercicio hacen promesa de un goce particular.

Al respecto, entrelazada con el poder y la potencia, esta la posesion, pero
en el sentido en que aborda este término un exégeta como Roberto Calasso.
No tanto como un “tomar posesién”, como una pertenencia o propiedad,
sino en el de “ser poseido”, que acentua el caracter pasivo del sujeto
respecto de una fuerza superior que lo impulsa y que tendria siempre una
dimension erdtica (para Platén en el Fedro, la posesién suprema es la
erdtica: mania erotiké) Y ello, a su vez, no tanto en la resonancia moderna
del término, como posesién demoniaca o como locura patoldgica, sino en el
sentido que tenia para los griegos, en donde “la posesion es, ante todo, el
reconocimiento de que nuestra vida mental estd habitada por potencias que
la dominan y escapan a todo control, pero que pueden tener nombres,
formas y perfiles”. Es decir, designarse y aun clasificarse, atribuyendo esas
potencias posesivas a los dioses y en particular a ciertos seres femeninos,
las ninfas, que adoptando por metamorfosis diferentes rostros y formas,
determinan a cada instante, los pensamientos y los actos humanos.

El méximo ejemplo de esa posesion seria la Hybris, un término griego que
podria traducirse como la desmesura y el exceso provocados por la
ambicién y el orgullo; algo que es, al mismo tiempo, instigado y castigado
por los dioses con la ruina y la destruccién de aquel que se atreve a
transgredir el limite. Ello esta en el centro de la tragedia griega y del
destino del héroe tragico como Edipo y Antigona®

Lo que tendrian en comun entonces, el poder, la potencia y la posesién, es
gue remiten a una fuerza que existe o se ejerce como causa, mas alla de lo
decible o explicable. Atravesando la ilusidn de la posesion, de tener el poder,

aquello que potencia al subjeto y en donde reside esencialmente ese poder,

* “La locura que viene de las ninfas” pags. 21/22
> Debo esta referencia a la generosa lectura de Jaime Szpilka.

13



es algo radicalmente exterior a él y que no controla; del cual esta excluido y
es, en sentido estricto, su objeto.

La formulacion “el goce del poder” como genitivo o posesivo significa que un
sujeto puede gozar del poder, pero también se puede leer que es el poder
quien goza de los sujetos; que “eso”, el poder, goza. Es decir que los sujetos
son gozados por el poder (politico, judicial, policial, sexual, etc.) incluyendo
en ello, y esto es trascendente, a aquellos mismos que lo detentan o
ejercen. No cabe duda de que los artistas han dado cuenta, de variadas
formas, de que el poderoso termina siendo gozado por su propio poder. ¢No
son acaso las desdichas del poder, el hudo de varios personajes de las
tragedias de Shakespeare: Ricardo III, el Rey Lear, Lady Macbeth; para citar
los mas clasicos? ¢EI mismo nudo que mas modernamente inmortalizé

Orson Wells con su personaje de “Citizen Kane” (1941)?

Las diferentes sitios, instrumentos y mecanismos formales desde donde se
ejerce o se participa en el poder: estado, gobierno, autoridades, cargos
ejecutivos, liderazgos, lobbies, sistemas descentralizados, etc., que
interesan a las ciencias politicas y socioldgicas, desde el punto de vista
psicoanalitico, carecian de mayor relevancia.

No obstante, un lugar particular, singular, podrian ocupar en este punto,
aquellos que “nacieron” para el poder, que fueron incluso intencionalmente
engendrados para ello; donde este les estaba predestinado de antemano y
asi fueron educados, formados y mandatados. Ello como efecto de una
cierta y perdurable progenie, de un linaje ininterrumpido, al que muchas
veces y durante siglos se le confirid la legitimidad de un don divino.

Seria el caso de lo que se denomina “la nobleza”, que tiene que ver con lo
nobiliario, que es una cuestion de herencia, de genealogia y no con lo noble,
en el sentido de “la buena fe” o la honradez. No tanto el de las noblezas
modernas que son mas bien decorativas y mediaticas, sino de aquellas
castas y familias que dejaron una marca a fuego en la historia: los
Habsburgo, los Tudor, los Romanoff, los Médici, etc. Como asi también lo
seria el caso de las dinastias y grupos familiares sostenidos en la posesién
del poder econdmico: los Ford, los Rockefeller, los Krupp, los Agnelli, etc.
El mandato y el deber familiar irrenunciable, la predestinacion, llevan sin

duda el sello del superyo; estan hechos de su estofa. Ello podria reafirmar

14



la idea de que aquellos, sin duda elegidos, que acceden al goce del poder,
son a la vez y paraddjicamente objetos de ese mismo goce como tal; de un
arbol genealdgico que atrapa férreamente, mortiferamente a veces, a sus

privilegiados frutos.

éDe qué se trataria en el goce del poder?

La especulacién sobre los componentes libidinales implicados en esa
busqueda, los devela como complejos, heterogéneos y oscuros.

Una primera aproximacion seria la de intentar construir una cierta
fenomenologia del poder (véase que no decimos sintomatologia) donde
coexistirian al menos tres términos o rasgos cuyo denominador comun
serian la megalomania y la ilusion de omnipotencia: inmortalidad,
impunidad e infantilizacién, respectivamente.

En la ambicién de alcanzar la inmortalidad, no solo participa la ilusién o el
afan de trascender a la muerte, comun a todos los mortales, sino sobre todo
la creencia y la conviccidn, incluso delirante, de poseer un destino sublime o
de grandeza ya prefijado en la existencia; de estar llamado a ser un elegido
para la posteridad.

En la Impunidad de lo que se trata es de ubicarse como sujeto en una
posicion que esta mas alla de la ley, por encima de ella y como una
excepcion. No solo respecto de la ley juridica, que legitima ciertos lugares
comunes del tipo “solo me juzgara la historia o Dios”, sino ademas por fuera
de la ley de la castracidon, de la pretension de poseer un goce interdicto, que
estaria vedado para la mayoria de los seres comunes.

Por infantilizacion, entendemos la fascinacién por la posesién de ciertos
“juguetes” como objetos de goce privilegiados (autos, yates, aviones,
mansiones, incluso naves espaciales) asi como también la propensién a las
mega obras y megaproyectos que a veces pueden dejar beneficios durante
siglos y otras veces quedan como testigos mudos de la extravagancia, el
derroche y el absurdo. Este rasgo puede pensarse también como una cierta
“vanalidad” del poder, entendida como frivolidad e infatuacion y que
escribimos con la “ve” corta de “vanidad” que remite a lo vano, a lo
superficial, a una apariencia que recubre algo que esta hueco o vacio.

Digamoslo asi: los poderosos y por efecto mismo del poder, se vuelven o

15



devienen a menudo, grotescamente, obscenamente, incluso peligrosamente
imbéciles. En la misma linea, la clasica frase atribuida al politico inglés Lord
Acton (siglo XIX) “El poder corrompe y el poder absoluto corrompe
absolutamente” pone el énfasis en que es el poder, las tentaciones que
provoca su usufructo o ejercicio, el que corrompe como tal, mas alla de lo
honesto o corrupto de los individuos pasajeros que accedan a ejercerlo.

La megalomania y el egocentrismo, la exaltacién del “Yo grandioso”, son
aqui la regla, sin dejar de sefialar la siempre variable relacion entre la
megalomania y la paranoia y ello por las mismas razones estructurales.
Vaya como ejemplo clasico ese “Le etait c’est moi” atribuido a Luis X1V, Le
roi soleil (justamente aquello que esta en el centro) quién con 72 afnos en el
poder, ostenta una marca hasta ahora inigualada y probablemente
inigualable por algin otro monarca, emperador, dictador o presidente.

Claro estd, lo habitual seria que esos tres rasgos descriptos se combinen,
por caso, el afan de inmortalidad con la infantilizaciéon. Un ejemplo muy
actual seria el del magnate Jeff Bezos (el rey de “Amazon”) que junto con
otros multimillonarios entusiastas de la ciencia como Yuri Milner, han creado
una fundacidén para desarrollar la “ciencia biomolecular de la eterna
juventud”, buscando encontrar el secreto de la inmortalidad.®

En cierta y forzada sintesis: la omnipotencia ligada al afan de poder seria
una ilusién de goce cuya esencia es la desmentida (verleugnung) de la
castracién, la desmentida de lo imposible (como lo real) mientras que la
potencia, el “poder” como verbo, el poder del verbo y el poder hacer,
tendrian que ver con lo posible o bien con aquello que tendria a lo imposible
solo como una causa perdida y que, como dijimos, adscribimos a la
potencialidad del deseo, que es sobre lo que opera la impotencia.

Desde luego, no es posible pensar la dimensidn libidinal de la lucha por el
poder sin implicar en ella a la relacién de tension especular, constitutiva e
irresoluble que el yo humano tiene respecto de su semejante (el otro
extrano que lo enajena de si mismo) y cuyo correlato inevitable es la
relaciéon de agresividad primaria respecto de ese mismo semejante y ella
ejercida como una “pasion narcisista” (Lacan) Queda claro que no se trata
de un trastorno o de una patologia sino de una tensién primordial, de una

agresividad “ontoldgica”, por asi decir, que provoca esa “ubicuidad” de las

® “El pais” de Madrid. (Noviembre 2021)

16



tendencias agresivas como lo sefiala Freud (1930). Fue también él quien
nos ensefid a descubrir el papel de esas tendencias agresivas reprimidas en
lo manifiesto del altruismo y la filantropia; configurando una “hipocresia
cultural” (1915) como formacién reactiva, donde subyacen mas alla de los
ideales que le dan sustento legitimante, incluso a las mejores causas. Por
cierto, ello no quiere decir que las diferentes éticas que guian la
responsabilidad consciente del individuo no importen o no hagan diferencia.
Por caso, no es lo mismo aspirar a ser el premio Nobel de la paz que a ser el
Padrino de la familia Lucchese, aunque, quien sabe, nada nos asegura que,
alguna vez, hasta puedan coincidir. ¢Acaso la historia de los humanos no
muestra inequivocamente que los grandes avances cientificos y tecnoldgicos
surgen de las guerras casi como su condicidén necesaria?

A propésito de Freud, tiene también aqui su lugar eso que llamo “pulsién de
dominio” o “de apoderamiento” (Beméchtigunstrieb) cuyo empleo es
ocasional (en los “Tres ensayos” por ejemplo) y su sentido confuso y poco
esclarecido por el mismo Freud. En general, se la leyéo como formando parte
de las “pulsiones de muerte”, adscribiéndola al sadismo anal, pues esta
ligada al ejercicio de la fuerza sobre el otro. Sin embargo, Freud la presenta
como teniendo un caracter primario, ligandola a las “pulsiones de
autoconservacion” tanto en el nifio, como ejercicio de reafirmacién de si,
como en el desarrollo y en la adaptacién del sujeto al mundo exterior y
consiste en la dominacidn o posesion de los objetos por la fuerza de la
actividad muscular. En principio, la plantea como “no sexual” respecto de su
meta, lo cual no deberia confundirse con “no libidinal”, que su designacién
de “trieb” delata, y si es una pulsién, su meta es siempre la satisfaccion.

En suma, no la pensamos como una clase de pulsién particular o parcial
sino como un rasgo inherente a la pulsion, en especial en su voz activa, la
de intentar dominar y poseer al objeto de goce a través de la potencia.

Si entonces articulamos la relacién de tensidn narcisista con el semejante
con esa “pulsién de dominio”, el poder podria quedar definido como el
ejercicio de la pulsidon de dominio sobre el semejante.

En un autor como Canetti, cuyo singular y extenso tratado “Masa y poder”
no contiene ninguna referencia a “Psicologia de las masas”, el poder reside
en la lucha por la sobrevivencia entre los seres vivos; donde “en el

sobrevivir, cada uno es enemigo del otro”. El “acto decisivo del poder” es

17



“agarrar” a la presa “sin dejarse agarrar” y en ello, el hombre es “el animal
mas astuto”. Esto aparece planteado en un nivel antropoldgico, casi
instintual o natural, pero nada impide tomarlo como una metafora. Es el
mismo Canetti quien sefiala que “la satisfaccién del sobrevivir, que es una
especie de voluptuosidad, puede convertirse en una peligrosa e insaciable
pasién”.” En Freud, sin lugar a duda, esa dimension del “sobrevivir” no es
sin goce, como lo ejemplifica ese rotundo pasaje de su versién del clasico
Homo homini lupus: “En consecuencia, el préjimo no es solamente un
posible auxiliar y objeto sexual, sino una tentacién para satisfacer en él la
agresion, explotar su fuerza de trabajo sin resarcirlo, usarlo sexualmente
sin su consentimiento, desposeerlo de su patrimonio, humillarlo, infligirle
dolores, martirizarlo y asesinarlo”®

A modo de conclusiéon, no hay vinculo o lazo social entres los hablantes
seres que no impliqgue o produzca una relaciéon de poder, por elemental que
esta fuese, y ello desde el principio de los tiempos. Desde el relato biblico
de Cain y Abel, con una quijada como arma, hasta la alegoria de los
primates, con un fémur como herramienta, del comienzo de “2001 odisea
del espacio” de Stanley Kubrick (1968). Por eso, no se trata de malignizar o
demonizar el poder, al estilo de los anarquistas libertarios; el poder esta
“mas alld del bien y del mal”, es, por asi decir, inevitable y ello como efecto
de discurso. Esto hace de él un objeto muy particular, cuyo poder de
atraccion funciona, respecto del deseo de esos hablantes, como un objeto
“plus de gozar” privilegiado, Unico, tal vez mas que ningun otro, para
sostener el fantasma de un goce completo, del Nirvana perdido de Freud. En
otros términos, la tentacién del poder seria la de poseer un goce
superlativo, un suplemento especial, extra, reservado solo para elegidos.

¢No es acaso ello, lo que también creen aquellos que estan excluidos de él?

El poder como objeto-causa del gozar.

Nuestra hipdtesis o propuesta sera entonces pensar el poder como un “plus

de goce”; es decir, no solo como un objeto de goce como cualquier otro,

|\\

sino como aquel que esta en el lugar del “plus de gozar” en el sentido de

7«

Masa y poder” pag.270
& “E| malestar en la cultura” pag.108

18



Lacan, es decir de aquel goce suplementario que, de existir, “daria la
felicidad completa y que justamente a causa de eso, esta excluido"?

Cabe aqui una breve digresion sobre la nocién lacaniana del “plus de gozar”
gue continla, dandole otro nombre (1969) a la del “objeto” llamado “a”
(1963) letra que alude a una otredad radical que, si bien no es lenguaje, es
a la vez, su efecto. Mas precisamente el de aquel resto libidinal que escapa
a él como indecible y que por ello funciona como causa del deseo. A partir
de esta nocidén ya no se trata solo de un sujeto que goza de un objeto,
digamos, mundano, empirico, sino de un “objeto” libidinal que goza de un
sujeto, de los sujetos. Sin ir mas lejos, toda la sofisticada red de vigilancia y
seguridad audiovisual (micréfonos, cdmaras, drones, satélites) que
actualmente nos controla, dejaria ver la hegemonia, la dominancia de la
mirada y la voz como objetos recortados del cuerpo, sobre los parlantes
seres. Tal vez otro buen ejemplo pueda ser el del celular, ya indispensable
para la vida cotidiana. ¢Quién goza de quién? ¢(El sujeto del aparato o el
aparato del sujeto? Esta claro que no se trata aqui de ninguna necesidad,
aunque asi se la presente y se la imponga, puesto que la humanidad se las

arreglé bien sin él hasta hace unos pocos decenios.

I\\ I\\

La nocion del “plus de gozar” (plus de jouir) toma su apoyo en el “*mas alla
del placer” de Freud (1920) y en su nocidn de repeticion, que viene a
romper el mito del equilibrio del “principio del placer” (a propdsito, el
discurso del amo, es también el discurso del “principio del placer”, el del
hedonismo vy la felicidad) Coincidimos con la lectura (Allouch) que propone
que la “invencién” del “objeto a” como causa del deseo, va mas all3,
trasciende, sin refutarlo, cierto “encierro” hegeliano de Lacan que hasta alli
sostenia que la causa del deseo es otro deseo.

Retroactivamente, se puede también leer en Freud y desde sus primeros

|\\

textos, la génesis del “plus de gozar” de Lacan, como aquella pérdida de
goce inaugural que resulta entre esa mitica “vivencia primaria de
satisfaccion” y la insistencia, siempre fallida, de intentar reproducirla por
parte de la repeticién. Esta pérdida de Goce como absoluto, no es optativa o
electiva, es un efecto inexorable de habitar en el discurso, incluso un
invento, una suposicién del discurso mismo sobre aquello que habia “antes”

de la palabra y que, en virtud de ella, queda como “lo que debid de haber

° “E| reverso del psicoanalisis” (clase del 10/2/1970)

19



sido”, que antes de ser dicho no era y que luego de decirlo ya no podra ser.
Es por ello que solo habria paraisos en tanto que perdidos.

Asi como para Marx la “plusvalia” es una pérdida, una sustraccién del valor
del trabajo, de la que se apropia efectivamente el capitalista (no por
maldad, sino por estructura) el “plus de gozar” lacaniano seria una
sustraccion de goce efectuada por el discurso y por estar sujetos a él. Ahora
bien ées posible apropiarse efectivamente de ello por los medios del
discurso? épor medio de algun acto que intente recuperarlo, que, con la
excepcion del suicidio como acto logrado, resultard siempre un “acto
fallido”? Es sabido que Lacan gusta de la riqueza de los equivocos, pues
épor qué designar como un “plus” algo que es esencialmente una pérdida,
una falta? Tal vez porque esa pérdida (de goce) impulsa, opera como la
causa de una busqueda, de un suplemento, de un “algo mas” (de goce) que
esta mas allad del limite que impone el “principio del placer”. Esa
imposibilidad, aquello que la castracién cercena como efecto de lenguaje,
pasa a la palabra, es decir se simboliza, se metaforiza, se enuncia de
diversas maneras, por caso, como “la prohibicidon del incesto”; al cabo, un
mito psicoanalitico.

En este punto, asi como es necesario diferenciar “el Goce” como absoluto de
“los goces” (parciales, plurales) es importante discriminar “el plus de gozar”
como concepto o lugar tedrico, en singular, de los “plus de goce” en plural,
gue serian tanto los objetos producidos (gadgets, “letosas”, dice Lacan)
como los habitos y consumos que en calidad de “suplencias” irian a ese
lugar; lo cual asegura su rapida obsolescencia como su pasar de moda.
Dicho de otra forma, la produccién insaciable de los “plus de goce” es
produccion insaciable de la falta de goce y tal vez alli resida esa “loca
astucia” con la que Lacan caracteriza al discurso que llama “capitalista”.

Esa falta se inscribe en lo simbdlico como “castracion”, que no es una falta
de algo que exista y la pueda reducir, sino de una falta o falla que existe
como tal, como irreductible. Al respecto, nos parece que hay una cierta
tendencia “post lacaniana” a positivizar, a sustancializar, a la nocion del
“plus de gozar”. Un deslizamiento que lleva a suponer, incluso a sostener, la
posible realizacion de ese fantasma que Lacan llamé de “sabergozar”, es
decir de la efectiva y real posesidon o ejercicio de un goce privilegiado. Dicho

en otros términos, mas clasicos, el del incesto logrado o realizado.

20



El poder del psicoanalisis y el del psicoanalista

El “discurso analitico”, en los términos de Lacan, es el vinculo social
determinado por la practica de un anélisis, siendo a la vez, el Unico que se
interroga respecto del poder que esta pone en juego y ello hard que nos
detengamos particularmente en él.

Partimos de que el analisis es, esencialmente, una experiencia de relato,
una talking cure, que se apoya y se sostiene en la funcién que la palabra
adquiere en el lenguaje y en particular en el poder de sus producciones,
tropiezos y deslices que dan cuenta de un “otro decir”, siempre
fragmentario, en el decir manifiesto y al que designamos, siguiendo a
Freud, como el inconsciente. El poder del psicoanalisis se sustenta entonces
en el poder de la palabra, en sus efectos y en primer lugar en la palabra del
analizante, es decir en la palabra dirigida al otro, bajo la condicidn de la
transferencia. Un poder de la palabra en el acto analitico que sera el poder
de su eficacia metafdrica, es decir de la potencialidad del significante para
producir vaciamientos de sentido, del que se seguiran o advendran nuevos
efectos de sentido y asi sucesivamente.

El poder del psicoanalista, es el poder del que lo inviste la suposicién del
saber (sobre el amor y el goce) otorgado por la transferencia y a partir de la
demanda, la cual le daria su poder al discurso histérico (o bien analizante)
si suponemos que a cada discurso le corresponderia una forma de ejercer
un cierto poder. Si este es concedido por una transferencia, se puede
también decir que en el poder hay una transferencia y ademas consentida.
Si entre el amo y el esclavo hay sustraccion y transferencia del saber
(hacer) y entre el capitalista y el proletario hay sustraccion y transferencia
del valor del trabajo ¢Qué se sustrae en la transferencia entre analizante y
analista? No se trataria del saber como conocimiento, puesto que este es
solo supuesto, sino de la produccion de “un saber” (S2) que es un elemento
rotatorio, “en el lugar de la verdad” que es un lugar fijo en el matema del
discurso analitico. Se puede luego proponer que lo que aqui se sustrae o se
transfiere es algo que tiene que ver con la verdad, con el valor de los

efectos de verdad para cada sujeto; que no solo atafie a “la asuncidn de su

21



historia”, como decia al principio Lacan, sino también a la verdad respecto
de aquello con lo que goza.

Véase que hablar de “efectos de verdad” no es para nada lo mismo que
pretender la posesion y la demostracion de la verdad, a la que aspira, por
ejemplo, el discurso de la ciencia que, desde una ldgica positivista, esta
sujeta a la prueba de la verificacién empirica, es decir, algo es o0 no es
verdad. Esto no es aplicable en nuestro campo debido a su caracter
esencialmente discursivo; al hecho de que para el psicoanalisis no hay una
verdad “objetiva” por fuera del discurso, pues es una verdad hecha de
palabras. Dicho de otra forma: no hay la verdad verdadera, the meaning of
the meaning. La interpretacion, por ejemplo, solo es verdadera por sus
consecuencias, aquellas que implican que el sujeto se reconozca o0 no en
ella, aun sin saberlo y contra su voluntad, pues ese efecto poco tiene que
ver con una comprension racional o una “toma de conciencia”.

Por eso, la formulacidon “descubrimiento del inconsciente” es controversial;
tal vez sea mas ajustado hablar de “develamiento”, incluso de “invento”,
pues, estrictamente, Freud no descubridé nada, puesto que los sintomas,
lapsus, chistes y suefios habian estado siempre alli. Mas bien dio cuenta de
gue en esos dobleces de la palabra habia algo que también habia estado
siempre alli, siendo a la vez completamente nuevo, un padecer que tenia
“estructura de lenguaje”.

El lazo social, el vinculo que el “discurso analitico” promueve, le provee
entonces al analista un dispositivo de poder, mediado por la transferencia.
Ello hace que “el analista” como lugar, como funcién, tenga una ética que
supone e implica una renuncia a gozar de ese poder por parte de la persona
gue intenta sostenerlo o ejercerlo. Esta ética, establece asimismo los
medios de los que se aprovecha, los de la palabra y también los medios de
los que se priva (hipnosis, sugestion, manipulacién) es decir establece los
limites de su propia clinica. El “deseo del analista” como nombre de esa
ética particular, no es el de gozar de ese poder, sino el de hacer de él un
instrumento para la produccion del inconsciente que es, recordémoslo, un
trabajo y una produccidn a deux.

En lo que atafie a la experiencia analitica como tal, se puede decir que no
cualquier sujeto se inmiscuye o se embarca en la busqueda y en la lucha

por el poder y entre ellos, serian aun menos los que buscarian

22



psicoanalizarse que, como bien sabemos, no es sindbnimo de visitar a un
analista por un cierto lapso. Lo que el legado freudiano nos deja al respecto
son sobre todo ensayos o “estudios psicolégicos” sobre un par de
presidentes. Por un lado, el del presidente Woodrow Wilson de los USA,
apodado “El principe de la paz” de Versalles, escrito por encargo de William
Bullitt (1967) y en donde Freud destaca su megalomania y mesianismo
religioso. Por otro lado, su clasico ensayo sobre las memorias del presidente
del tribunal de Dresde, Daniel Schereber (1911) en donde este da
testimonio de alcanzar, en su florida psicosis, ese increible estatuto de ser
“La mujer de Dios”. Recordemos que, en ambos casos, cada uno a su
manera, el desencadenante, el gatillo, para el despliegue de sus respectivas
locuras es el acceso al poder logrado.

Desde luego hay que suponer que los componentes libidinales implicados
aqui, estan siempre ligados, dirigidos y sostenidos por alguna formacion
ideativa o ficcional que remite a la humana necesidad de hacer entrar en
algun contexto discursivo que la legitime, aun la mas absurda, abyecta o
malvada de las acciones. Lugar y funcién, no solo de los fantasmas y los

n”m \

delirios singulares, sino también de los “mitos individuales”, “novelas

|\\

familiares” y otros mandatos, a la manera del “serdas un gran hombre o un
gran criminal” del caso del "Hombre de las ratas”, para citar un ejemplo
icdnico, en donde la polaridad no altera el mandato de grandeza.

En cuanto al saber del analista como funcidén, aquel que se le atribuye y le
confiere su poder, debe siempre subrayarse su caracter supuesto, ya que no
se trata del saber formal de la teoria (no hace falta ser psicoanalista para
saber sobre ella) sino del “saber del inconsciente” y ello, por definiciéon, no
puede ser un saber pre-existente, sino algo que se produce en la
experiencia, siempre como un efecto a posteriori y ademas uno por uno.

Si, en su limite, se puede decir que en el psicoanalisis hay algun saber
sobre el goce, serd mas bien el de su imposibilidad, el de su pérdida o
sustraccion inaugural, aquello que causa, justamente, su insistente
busqueda y la inacabada produccion de sus suplencias, de los objetos
sustitutivos, de los “plus de gozar”. Como dice Lacan, no hay estrictamente,
respecto del goce como absoluto, ninguna transgresién, mas que
simbolizada, humanizada como prohibicién, puesto que no se puede

transgredir lo imposible (por ejemplo, no hace falta prohibir el volar como

23



las aves) Como efecto, a todo aquello que resulte prohibido y por eso
mismo, se le estara suponiendo un goce que va a operar como causa de
deseo; esto es algo que hasta un nifio sabe, al menos, ellos lo ensefian.

El psicoanalisis no pretende entender, saber de lo real, puesto que por
definicién es lo que escapa al saber, sino mas bien de-mostrarlo, dar cuenta
de él, de su ex-sistencia respecto de cualquier saber; por eso, el poder
absoluto, el amo absoluto, la muerte, esta por fuera, es inaccesible al saber,
es lo que excede a todo discurso. Al respecto, si hay algo que se pueda
designar como “escritura psicoanalitica”, como diferente de la escritura
cientifica o académica, deberia dar cuenta en su ejercicio de esa
insuficiencia, de ese no-todo, de esa inconsistencia del Otro a través de
promover sus equivocos, ambigledades, obscuridades e incertidumbres. En
ello estribaria, paraddjicamente, su rigor como discurso.

Tiene también aqui su lugar la cuestidon del poder que se establece entre los
analistas, en la relacion o lazo entre ellos; aquella que mas o menos
formalmente (a través de cargos, titulos o categorias) surge como efecto de
su asociacion, agrupamiento o corporacién. Ello deja ver que no se puede
institucionalizar, sin por eso mismo institucionalizar estructuras o sistemas
de poder. Esto afecta particularmente a lo que llaman “formacién analitica”
academizada y que implica el poder que otorga el seleccionar, habilitar o
autorizar legalmente a los analistas. Sin adentrarnos en ello, se trata mas
bien de una cuestién de los psicoanalistas (que no escapan a las reglas
generales del poder) que del psicoanalisis, el cual, esencialmente, se juega

en lo que cada quien hace en su clinica de todos los dias-

Por ultimo, hay que entender también el "poder" en el sentido que Allouch
toma de Leo Bersani, cuando subraya que el ejercicio del poder puede
asimismo comportar el de su propia renuncia. Ejemplos de ello, de
“renuncias histdricas” estando en la cuspide del poder, tampoco faltan:
desde Carlos V de Alemania, el Gral. San Martin o Eduardo VIII de
Inglaterra, en este caso por amor, para solo citar algunos. El ejercicio de
este “poder no poder” ("pouvoir ne pas", dice Lacan) como ya sefialamos,
ha tipificado desde siempre a la funcion del analista. Que aquellos que la
ejerzan se vean tentados a lo contrario, aun con las mejores intenciones y

con los peores resultados, no hace mas que resaltar su caracter de principio

24



o de regla. {No caracteriza de esa forma Freud a eso que llamo “abstinencia
y neutralidad”, cuyo eje es esencialmente una renuncia por parte del
analista y que él mismo inauguré cuando renuncié a la sugestién hipndtica?
Lacan, estrictamente, no renuncid, pero usando su poder, disolvid su
escuela, lo que tal vez sea todavia mas radical.

Por paraddjico que parezca, el psicoanalista tiene el poder de des-poseerse
respecto de su persona y siempre después de haberse comprometido a
“darla en préstamo” por un buen trecho, puesto que los préstamos, acorde
a ley, estan pendientes de reintegro. La resistencia o la dificultad para
perder o renunciar a ese poder, lo cual tiene poco que ver con las filiaciones
tedricas, suele ser la causa de los analisis interminables y de los fenédmenos
de grupo o de masa, conjugados alrededor de alguna figura o figuras
emblematicas. Si en el lugar del agente del “discurso analitico”, Lacan situa
al “objeto a”, al “plus de gozar”, como la causa que hace hablar al sujeto,
barrandose en ello, queda claro que ese lugar, como lugar del poder que le
atane a ese discurso, también estd vacio o es solo un lugar vacio. Es decir,
no le pertenece a ningun analista en particular, por famoso y poderoso que
haya sido. Solo se pasa por él y por lo general fugazmente, a menudo bajo

la tenue forma de “una puntuacién afortunada” del analista.'°

Luis Campalans

(enero/febrero 2022)

10 “Funcién y campo de la palabra y el lenguaje en psicoanalisis” pag 242

25



REFERENCIAS

Agamben G. Homo Sacer. El Poder Soberano y la Vida desnuda. Adriana
Hidalgo. Bs As. 2016
Allouch J. La "intensificacion del placer" (Foucault) es un "plus de goce"

(Lacan) Revista Acheronta N° 10 (www.acheronta.org) 1999

Calasso R. La locura que viene de las ninfas. Sexto piso. Madrid. 2008
Canetti E. Masa y poder. Alianza. Madrid. 1986
Ferrater Mora J. Diccionario de filosofia. Ariel. Madrid. 2002
Foucault M. Microfisica del poder. La piqueta. Madrid. 1992
El orden del discurso. Tusquets. Bs As. 2004
Freud S. La interpretacion de los suefios. O.C. Amorrortu, tomo V. Bs As
(1984)
Tres ensayos de teoria sexual. O.C. Amorrortu, tomo VII

Totem y tabd. O. C. Amorrortu, tomo XIII

"De guerra y muerte. Temas de actualidad” O. C. Amorrortu tomo

X1V
Psicologia de las masas y analisis del yo. O. C. Amorrortu, tomo
XVIII
El malestar en la cultura. O.C. Amorrortu, tomo XXI
Harnecker M. Los conceptos elementales del materialismo histdrico. Siglo
XXI. México. 1968
Hobbes T. El Leviatan (parte II) FCE. México 2005
Lacan J. Funcién y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanalisis.
Escritos 1. Siglo XXI. Bs As. 1985
Radiofonia y television. Anagrama. Barcelona. 1977
Conferencia en Milan. Revista Psyché navegante N° 44, 2001
Seminario 16. De un Otro al otro. Bs As. Paidos. 2008
Seminario 17. El reverso del psicoanalisis. Bs As. Paidds. 1992

Seminario 18. De un discurso que no fuera del semblante. Bs As.

26


http://www.acheronta.org

Paidos. 2009.

Seminario 20. Adn. Bs As. Paidds. 1981
Laplanche J. y Pontalis JB. Diccionario de psicoanalisis. Labor. Madrid 1974
Maquiavelo N. E/ principe. Biblioteca virtual Miguel de Cervantes.

WWW.cervantesvirtual.com

Soler C. Discurso capitalista. Los discursos de Lacan. Colegio de
Psicoanalisis de Madrid. 2007
Webber M. Economia y sociedad. FCE. México 2014

27


http://www.cervantesvirtual.com

