
 
 
1.​ Nella mentalità dei popoli primitivi l'ombra è un secondo io, o la vera e propria 

anima dell'uomo. Nelle tombe dell'antico Egitto è spesso raffigurata la nera 
ombra del defunto che lascia la tomba accompagnando l'uccello anima. 
Secondo la concezione omerica, negli inferi i morti conducono un'esistenza di 
ombre. Un'altra idea vede l'ombra in contrapposizione al calore ardente: essa 
diviene così un simbolo di protezione; così gli egiziani credevano che sul faraone 
posasse un'ombra divina e che i luoghi sacri si trovassero sotto l'ombra del loro 
dio. 

 
2.​ L'abitante delle zone calde, e quindi anche l'uomo biblico, ama l'ombra come 

luogo di rifugio dal calore che tutto inaridisce. Chi prende posto all'ombra di un 
tetto, gode la protezione del padrone di casa (Gen 19,8). In una specie di favola il 
rovo, scelto dagli altri alberi a loro re, dice loro: «Se in verità ungete me come 
vostro re, venite, rifugiatevi alla mia ombra» (Gdc 9,8-15). A chi abita al riparo 
dell'Altissimo «e dimora all'ombra dell'Onnipotente», tutta la malvagità del mondo 
non potrà fare nulla (Sal 91,1s). Gli eletti del Signore sono nascosti «all'ombra 
della sua mano» (Is 49,2). Nella lotta contro le insidie degli uomini il salmista 
grida: «Pietà di me, pietà di me, o Dio, in te mi rifugio; mi rifugio all'ombra delle 
tue ali, finché sia passato il pericolo» (Sal 57,2). L'ombra può divenire un'allusione 
simbolica alla caducità di tutto ciò che è terreno. «Come ombra è l'uomo che 
passa; solo un soffio che si agita, accumula ricchezze e non sa chi le raccolga» 
(Sal 39,7). Davide, dopo aver benedetto il Signore davanti a tutta l'assemblea, 
dice: «Noi siamo stranieri davanti a te... Come un'ombra sono i nostri giorni sulla 
terra e non c'è speranza» (Cr 29,15). 

 



3.​ In Marco (4,32) troviamo l'ombra come una metafora della protezione; del 
granellino di senape seminato, che diventa più grande di tutti gli ortaggi, si dice 
che «gli uccelli del cielo possono ripararsi alla sua ombra». La forza 
taumaturgica degli apostoli poteva agire anche attraverso la loro ombra, così che 
si portavano i malati nelle piazze, ponendoli su lettucci e giacigli, «perché, 
quando Pietro passava, anche solo la sua ombra coprisse qualcuno di loro» (At 
5,15). Quale oscura sorella della luce, l'ombra richiama l'altro lato, quello 
minaccioso, dell'essere. Ma Gesù è nato «per rischiarare quelli che stanno nelle 
tenebre e nell'ombra della morte» (Lc 1,79). L'ombra va sempre pensata soltanto 
in senso complementare rispetto a ciò che la cagiona. I sacerdoti dell'antica 
alleanza, che offrono i doni secondo la legge, non presentano che un'ombra delle 
realtà celesti (EB 8,5), “poiché la legge possiede solo un'ombra dei beni futuri, e 
non la realtà stessa delle cose”. (Eb 10,1) 

 
dal Dizionario delle immagini e dei simboli biblici 

 



 
Ombra 
Enciclopedia Treccani 
 
1. Il concetto di ombra nella psicologia 
Nella psicologia analitica di C.G. Jung il termine ombra assume un significato 
peculiare, indicando principalmente il lato oscuro della personalità, contrapposto 
all'Io cosciente. La complessità del pensiero junghiano non permette, tuttavia, di 
fornire una definizione univoca di ombra. Per comprendere meglio il valore euristico 
che il vocabolo assume nell'ambito della psicologia analitica, è innanzitutto 
opportuno rivolgere l'attenzione alla sua potenza evocatrice. Esso ci introduce 
immediatamente in una dimensione relazionale più vicina al rapporto con le 
immagini che non a un confronto con concetti razionali o con strutture psichiche ben 
definite e circoscritte; evoca il contrasto (ma anche il rapporto complementare) tra 
luce e ombra, tra chiaro e scuro, il quale ci permette, di fronte a un'immagine, di 
percepire la corporeità e la profondità di ciò che viene rappresentato. 
Proprio la complementarità che contraddistingue il rapporto tra luce e ombra 
costituisce un elemento essenziale del significato assunto dal termine nei differenti 
contesti in cui viene utilizzato. Le dinamiche psichiche che si attivano quando 
emerge un problema legato all'ombra sono infatti rappresentate da elementi 
contrastanti, ma al tempo stesso complementari. Si tratta cioè di tematiche 
psichiche che sono tipizzate non soltanto dai loro contenuti specifici, o dalla 
possibilità di riconoscere loro una precisa collocazione all'interno dell'economia 
generale della psiche, ma soprattutto dal fatto che descrivono "un particolare 
rapporto funzionale (e perciò costantemente variabile) tra i contenuti della psiche" 
(Trevi 1975, p. 14). Tale rapporto funzionale, in analogia con l'intima relazione che 
esiste tra luce e ombra, si connota nel senso del conflitto, del contrasto, ma anche 
della complementarità. 
Stabilita la cornice generale entro cui è necessario considerare la nozione di ombra, 
si possono esaminare i diversi contesti in cui essa si manifesta, cioè gli aspetti della 
vita psichica maggiormente caratterizzati dal contrasto e, al tempo stesso, dalla 
complementarità. È tuttavia necessario precisare che una simile condizione 
potrebbe essere riconosciuta, a rigore, in quasi ogni evento psichico dotato di 
sufficiente intensità. Il dinamismo psichico si sviluppa all'interno delle tensioni 
suscitate dai conflitti, e proprio nella tensione dinamica tra opposte polarità 
psichiche Jung riconobbe la principale fonte dell'energia psichica. Esistono ciò 
nonostante alcune esperienze psichiche ed esistenziali profondamente 
contraddistinte da un contrasto analogo a quello luce/ombra, ed è a queste 
condizioni che ci si riferisce, in psicologia analitica, con il termine ombra. 
 
2. L'ombra come componente dello sviluppo della personalità 

https://www.treccani.it/enciclopedia/ombra_%28Universo-del-Corpo%29/#:~:text=La%20nozione%20di%20ombra%20indica,'%20e%20coscienti%20dell'Io.&text=L'ombra%20rappresenta%20in%20qualche,come%20parte%20di%20noi%20stessi.


La nozione di ombra indica in primo luogo quel lato 'oscuro' della personalità 
individuale, che contrasta con le parti 'luminose' e coscienti dell'Io. Lo sviluppo della 
coscienza dell'Io comporta infatti inevitabilmente la rimozione degli aspetti della 
personalità (per lo più di carattere emotivo e istintuale) che risultano estranei e non 
si armonizzano con l'immagine di sé che si va formando. Per es., un soggetto la cui 
personalità cosciente si configuri principalmente secondo i valori della forza e 
dell'affermazione di sé, tenderà a relegare nell'ombra, rendendole inconsce, tutte le 
componenti di debolezza, fragilità e bisogno di dipendenza che appaiono in netto 
contrasto con la sua immagine cosciente. Tutto questo avviene attraverso un 
processo di rimozione inconscia. Ogni essere umano ha la propria ombra, i cui 
contenuti dipendono per la massima parte dall'inconscio personale, cioè da 
quell'insieme di sentimenti, emozioni, ricordi, percezioni, di cui si è fatta esperienza, 
ma che non sono immediatamente accessibili alla coscienza poiché hanno subito un 
processo di rimozione. L'ombra si manifesta spesso nei sogni sotto forma di figure 
dello stesso sesso del sognatore, ma con alcuni tratti fortemente contrastanti 
rispetto ai suoi, per es., il colore diverso della pelle, particolari esotici 
nell'abbigliamento ecc. Può configurarsi come barbone, alcolista, tossicodipendente; 
può apparire in forma non umana ma animale, o totalmente inanimata, come 
materiale di scarto, di rifiuto. L'ombra rappresenta in qualche modo l'opposto 
complementare della coscienza, ciò che rifiutiamo di riconoscere come parte di noi 
stessi. 
Dal momento che sono largamente correlati con l'inconscio personale, i contenuti 
dell'ombra sono in genere facilmente accessibili alla coscienza. Il che però può 
verificarsi solo quando si riconosca di essere noi stessi portatori di caratteristiche 
psicologiche, istinti, emozioni, desideri fino a quel momento rifiutati o comunque 
percepiti come estranei. Il confronto con l'ombra, allora, sarà non soltanto un 
problema di carattere psicologico, ma assumerà valore morale: "L'ombra è un 
problema morale che mette alla prova l'intera personalità dell'Io; nessuno infatti può 
prendere coscienza dell'ombra senza una notevole applicazione di risolutezza 
morale. Ciò significa riconoscere come realmente presenti gli aspetti oscuri della 
personalità: atto che costituisce la base indispensabile di qualsiasi forma di 
conoscenza di sé, e incontra perciò di solito una notevole resistenza" (Jung 1951, 
trad. it., p. 8). 
Secondo M. Trevi (1975), l'atteggiamento che viene assunto dall'Io cosciente nei 
confronti dell'ombra può dar luogo a dinamiche psichiche diverse: 1) la 'proiezione', 
in cui i contenuti rimossi non vengono riconosciuti dal soggetto come propri, ma 
sono proiettati su altri; 2) la 'ricognizione', nella quale il soggetto affronta 
coscientemente un'analisi dei contenuti della propria ombra; 3) la 'scissione', che 
comporta una sorta di divisione della personalità del soggetto in due personalità 
parziali, delle quali una si identifica nei valori positivi dell'Io, e l'altra in quelli negativi 
dell'ombra, come è ben illustrato nel notissimo racconto di R.L. Stevenson Lo strano 
caso del Dr. Jekill e Mr. Hyde; 4) l''identificazione', in cui il soggetto scambiando l'Io 



con l'ombra, finisce per assumere quell'atteggiamento lievemente caricaturale che è 
tipico delle persone sempre scontrose, impacciate, costantemente a disagio, 
generato non da timidezza, ma piuttosto dall'apparente volontà di manifestare a ogni 
costo gli aspetti più inadeguati e inadatti al rapporto con gli altri; 5) l''integrazione', 
che comporta, da parte del soggetto, una profonda trasformazione della personalità, 
l'accettazione non solo razionale ma autenticamente spirituale della parte 'oscura', e 
che rappresenta una condizione necessaria a ogni ulteriore crescita psicologica. 
 
3. L'ombra e il problema del male 
Se a livello individuale l'ombra sta a rappresentare il lato oscuro della personalità, 
ovvero la parte rifiutata e rimossa di sé, sul piano sovrapersonale essa fornisce, in 
chiave psicologica, l'immagine del male, inteso come principio opposto a quello del 
bene. Jung sviluppò ampiamente questa tematica nelle opere della maturità, 
cercando di affrontare in chiave psicologica i conflitti propri della sfera etica 
dell'esistenza. Egli affermava che come psicoterapeuta non poteva affrontare il 
problema del bene e del male da un punto di vista teologico oppure filosofico, perché 
doveva trattarlo soltanto in modo empirico. "Il fatto che il mio atteggiamento sia 
empirico, però, non significa che io consideri relativi il bene e il male in quanto tali. 
Vedo con certezza che una data cosa è male, ma il paradosso consiste nel fatto che 
per una data persona, in una data situazione concreta, su un preciso gradino del suo 
cammino verso la maturazione, quella cosa può precisamente essere buona. Vale 
anche l'opposto: il bene fatto al momento sbagliato diventa del tutto insensato" 
(Jung 1959, trad. it., p. 472). 
Nell'affrontare il problema del male dal punto di vista psicologico, Jung, senza fare 
ricorso alle usuali categorie filosofiche, morali o teologiche, fece spesso riferimento 
ai testi degli gnostici e degli alchimisti. Egli considerava infatti le loro teorie 
teologiche e cosmologiche proiezioni dell'esperienza psicologica interiore, nelle quali 
particolare rilievo era dato al contrasto e alla dinamica tra opposti. Nelle ultime 
opere di Jung il male appare come ombra di Dio, lato negativo di quell'immagine 
della totalità che, in termini psicologici, egli chiama il Sé. 
 
Bibliografia 
 
B. Callieri, Quando vince l'ombra, Roma, Città Nuova, 1982. 
E. Caramazza, L'ombra, in Trattato di psicologia analitica, a cura di A. Carotenuto, 2° 
vol., Torino, UTET, 1992. 
M.L. von Franz, Der Schatten und das Böse im Märchen, München, Kosel, 1985 (trad. 
it. Torino, Bollati Boringhieri, 1995). 
C.G. Jung, Aion. Beiträge zur Symbolik des Selbst, Zürich, Rascher, 1951 (trad. it. in 
Id., Opere, 9° vol., 2° tomo, Torino, Boringhieri, 1982). 
Id., Gut und Böse in der analytischen Psychologie, Stuttgart, s.e., 1959 (trad. it. in Id., 
Opere, 11° vol., Torino, Boringhieri, 1979, pp. 469-81). 



M. Trevi, Sul problema dell'ombra nella psicologia analitica, in M. Trevi, A. Romano, 
Studi sull'ombra, Venezia, Marsilio, 1975. 
 


