
  

মসুলিমের উপকারী সংক্ষিপ্ত নির্দে শিকা 
সংকলন: 
মহুাম্মাদ আশ-শাহরী 
১৪৪৩হি. - ২০২১ইং 
পরম করুণাময় অতি দয়াল ুআল্লাহর নামে 

ভূমিকা: 
সকল প্রশংসা সৃষ্টিকুলের রব আল্লাহর, সালাত ও সালাম বর্ষিত হোক নবী ও রাসূলদের মধ্যে সর্বোত্তম রাসূল আমাদের নবী মহুাম্মাদ 
এবং তাঁর পরিবারবর্গ ও সমস্ত সাহাবীর উপর। 
প্রশংসা ও দরূদ সালাম পরঃ 
মানষুের উপরে আল্লাহ তা‘আলার সবচেয়ে বড় নি‘আমত হচ্ছে, তাকে তিনি ইসলামের নিয়ামাত দান করেন, তার উপরে টিকে থাকার 
সুযোগ দেন, আর এর হুকুম-আহকাম ও শরী‘আতের উপরে আমল করার তাওফীক দেন।﴿ مْنَا وَلَقَدْ آدَمَ بَنِي كَرَّ ﴾ এ কিতাবে একজন 
মসুলিম জানতে পারবে এমন কিছু মলূনীতি, যার দ্বারা তার দীন সঠিক-সুদঢ়ৃ হবে, আর তা এমন সংক্ষিপ্ত পদ্ধতিতে, যা তার কাছে এ 
মহান দীনের মৌলিক শিক্ষাগুলো স্পষ্ট করবে; যাতে তার রব আল্লাহ তা‘আলা, তাঁর দীন ইসলাম ও তাঁর নবী মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু 
আলাইহি ওয়াসাল্লাম সম্পর্কে  জ্ঞান বদৃ্ধি হবে। ফলে সে উক্ত পূর্ণবিচক্ষনতা ও জ্ঞানের সাথে আল্লাহ তা‘আলার ইবাদত করতে 
পারবে।﴿ ةٍ خَيْرَ كُنْتُمْ مِنُونَ الْمُنْكَرِ عَنِ وَتَنْهَوْنَ بِالْمَعْرُوفِ تَأْمُرُونَ للِنَّاسِ أُخْرِجَتْ أُمَّ ِ وَتُؤْ مِنُونَ مِنْهُمُ لَهُمْ خَيْرًا لَكَانَ الْكِتَابِ أَهْلُ آمَنَ وَلَوْ بِاللَّه الْمُؤْ  

الْفَاسِقوُنَ وَأَكْثَرُهُمُ ﴾ 
 
 
 
 

 
﴿ هَا يَا كُمُ اعْبُدُوا النَّاسُ أَيُّ قوُنَ﴾﴿هُوَ لَعَلَّكُمْ قَبْلكُِمْ مِنْ وَالَّذِينَ خَلَقَكُمْ الَّذِي رَبَّ ُ تَتَّ هُوَ إِلَّا إِلَهَ لَا الَّذِي اللَّه ﴾বান্দাদেরকে সৃষ্টি করার হিকমাত﴿ َشَيْءٌ كَمِثْلهِِ لَيْس ۖ  

مِيعُ وَهُوَ الْبَصِيرُ السَّ ﴾ 
 
 
আমার রব আল্লাহ 
 
 
 
আল্লাহ, তিনিই হচ্ছেন আমার রব ও সকল কিছুর রব। তিনিই মালিক, সৃষ্টিকর্ত া, রিযিকদাতা এবং সকল কিছুর পরিচালনাকারী। 
আর তিনিই ইবাদতের একমাত্র উপযুক্ত। তিনি ছাড়া কোন প্রকৃত রব নেই, আর কোন প্রকৃত মাবদূ (উপাস্য) নেই। 
তাঁর অসংখ্য সুন্দর নাম ও সুউচ্চ সিফাত (গুণাবলী) রয়েছে, যা তিনি তাঁর নিজের জন্য সাব্যস্ত করেছেন অথবা তাঁর নবী সাল্লাল্লাহু 
আলাইহি ওয়াসাল্লামের ভাষায় তাঁর নিজের জন্য বর্ণনা করেছেন,যা সৌন্দর্য্য ও পূর্ণতার ক্ষেত্রে সর্বোচ্চ পর্যায়ে পৌঁছেছে। তাঁর মতো 
কিছু নেই, আর তিনিই সর্বশ্রোতা, সর্বদ্রষ্টা। 
তাঁর সুন্দর নামসমহূের মধ্যে রয়েছে: 
 বা السلام ,বা সর্বশ্রোতা السميع ,বা মহামালিক المَلكِ ,বা সর্বময় ক্ষমতাধর القدير ু,বা পরম দয়াল الرحمن ,বা মহারিযিকদাতা الرزاق
নিরাপত্তাদানকারী, البصير বা সর্বদ্রষ্টা, الوكيل বা পরম নির্ভ রযোগ্য কর্ম-সম্পাদনকারী, الخالق বা মহাসৃষ্টিকর্ত া, اللطيف বা সূক্ষদর্শী, 
 বা মহাক্ষমাশীল। الغفور ,বা অমখুাপেক্ষি الكافي
আর-রাযযাক (মহারিযিকদাতা): বান্দাদের রিযিকের জিম্মা গ্রহণকারী, যা দ্বারা তাদের দেহ ও মনের বেচঁে থাকা। 
আর-রহমান (পরম দয়াল)ু: মহান ও সুবিশাল প্রশস্ত রহমাতের মালিক, যা সবকিছুকে অন্তর্ভু ক্ত করে। 
আল-কাদীর (সর্বময় ক্ষমতাধর): যিনি পরিপূর্ণ ক্ষমতার অধিকারী, যার ক্ষমতায় কখনো অক্ষমতা ও কোন দরু্বলতা আসে না। 
আল-মালিক (মালিক বা বাদশাহ): যিনি মহত্ব, সর্বক্ষমতা ও নিয়ন্ত্রকের গুণে গুণান্বিত। আর যিনি সবকিছুর মালিক, তাতে কোন 
প্রকার বাঁধা-বিঘ্ন ও প্রতিরোধ ছাড়া পরিচালনাকারী। 
আস-সামী‘ (সর্বশ্রোতা): প্রকাশ্য ও গোপনীয় যাবতীয় সব শ্রবণ উপযোগী বস্তু যিনি শুনে থাকেন। তিনি বান্দাদের দ‘ুআ (আহবান) ও 
তাদের কাকুতি-মিনতি শুনে থাকেন। 
আস-সালাম (নিরাপত্তা-দানকারী): যিনি সর্ব প্রকার দরু্বলতা, দোষ ও ত্রুটি-বিচ্যু তি থেকে পবিত্র। 
আল-বাসীর (সর্ববিষয়-দর্শনকারী): যিনি তার দষৃ্টি দিয়ে সবকিছুকে পরিবেষ্টিত করে রেখেছেন; যদিও সুক্ষ্ম ও কু্ষদ্র হোক। সবকিছুর 
প্রতি দ্রষ্টা, অবগত ও তার বাতেনী বিষয় সম্পর্কে  সম্যক অবগত। 

আল-ওয়াকীল (পরম নির্ভ রযোগ্য কর্ম-সম্পাদনকারী): স্বীয় মাখলকুের রিযিক 
সম্পাদনের দায়িত্বশীল। তাদের যাবতীয় কল্যাণের তত্ববধায়ক। আর যিনি তার 
ওলীদের অভিভাবক। ফলে সকল কর্মকে তাদের জন্য সহজ করে দেন এবং কঠিন 
থেকে তাদের দরূে সরান। আর তাদের যাবতীয় বিষয়ের জন্য তিনিই যথেষ্ট। 

  



  
আল-খালিক (সৃষ্টিকর্ত া): পূর্বে কোন দষৃ্টান্ত ছাড়া সবকিছুর আবিষ্কারক ও অস্তিত্বদানকারী।﴿ مْ مَا عَلَيْهِ عَزِيزٌ أَنْفسُِكُمْ مِنْ رَسُولٌ جَاءَكُمْ لَقَدْ عَنِتُّ  

مِنِينَ عَلَيْكُمْ حَرِيصٌ رَحِيمٌ رَءُوفٌ بِالْمُؤْ ﴾আল-লাত্বীফ (অনগু্রহকারী): যিনি তাঁর বান্দাদেরকে সম্মানিত করেন, তাদের উপরে রহমত করেন 
এবং তাদের চাওয়া পূর্ণ করেন।﴿ للِْعَالَمِينَ رَحْمَةً إِلا أَرْسَلْنَاكَ وَمَا ﴾ 
আল-কাফী (যথেষ্ট): তাঁর বান্দাগণ যে সবের প্রতি মখুাপেক্ষি, তার সবকিছুর জন্য তিনিই যথেষ্ট। অন্যদের বাদ দিয়ে তার সাহায্যকে 
যথেষ্ট বলে মানা যায় এবং তা দ্বারাই তিনি ছাড়া অন্য কারো থেকে বিমখু হওয়া যায়। 
আল-গফূর (পরম ক্ষমাশীল): যিনি তাঁর বান্দাকে তাদের গুনাহের অনিষ্টতা থেকে বাঁচান এবং তার কারণে তাদের শাস্তি দেন না। 
 
আমার নবী মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম 
 
 

মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আল্লাহ প্রদত্ত রহমত: 
তিনি হচ্ছেন: মহুাম্মাদ, তাঁর পিতা আবু্দল্লাহ, তাঁর দাদা আবু্দল মতু্তালিব, তার পিতা হাশিম। হাশিম কুরাইশ গোত্রের অন্তর্ভু ক্ত আর 
কুরাইশ আরবদের অন্তর্ভু ক্ত ছিলেন।﴿ هَا يَا ن بُرْهَانٌ جَاءَكُم قَدْ النَّاسُ أَيُّ كُمْ مِّ بِّ بِينًا نُورًا إِلَيْكُمْ وَأَنزَلْنَا رَّ مُّ ﴾ 
তাঁর মাতা: আমিনা বিনতু ওয়াহহাব। তার দধুমাতা: হালীমাহ আস-সা‘দিয়্যাহ। রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম এগারো জন 
নারীকে বিবাহ করেছিলেন, তাদের মধ্যে নয়জনকে রেখে তিনি মারা যান। 
নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের সাতজন সন্তান ছিল, তাদের মধ্যে তিনজন ছেলে, আর চারজন মেয়ে: ছেলেদের নাম: 
আল-কাসিম, আবু্দল্লাহ, ইবরাহীম আর মেয়েদের নাম: যয়নাব, রুকাইয়াহ, উমু্ম কালছূম এবং ফাতিমা। 

মানষুের জন্য ফরয হচ্ছে তিনি যার আদেশ করেছেন তার অনসুরণ করা, যার 
ব্যাপারে সংবাদ দিয়েছেন তা সত্য বলে বিশ্বাস করা, তিনি যা থেকে নিষেধ করেছেন 
অথবা সতর্ক  করেছেন তা থেকে বিরত থাকা এবং তিনি যা শরী‘আতবদ্ধ করেছেন 

তা ব্যতীত আল্লাহর ইবাদাত না করা। 
তার রিসালাত ও তার আগের সকল নবীর রিসালাত ছিল, এক আল্লাহর ইবাদাতের দিকে আহ্বান করা, যার কোন শরীক নেই। আল্লাহ 
তা‘আলা বলেছেন:“আর আপনার পূর্বে আমি যে রাসূলই প্রেরণ করেছি তার কাছে এ ওহীই পাঠিয়েছি যে, আমি ব্যতীত অন্য কোন সত্য 
ইলাহ নেই, সুতরাং তোমরা আমরাই ইবাদাত কর।” 
 
 
প্রতিটি মসুলিমের উপরেই রয়েছে তাঁর অনেক অধিকার। তন্মধ্যে অন্যতম হলো: 
১। তাঁর নবওুয়ত, ও তাঁর সত্যতা এবং তিনি কর্তৃ ক আনিত শরী‘আতের নির্ভু লতার ব্যাপারে ঈমান আনা এবং এ ব্যাপারে তার 
অনসুরণ করা। আল্লাহ তা‘আলা বলেছেন:﴿ هُ فَاعْلَمْ ُ إِلَّا إِلَهَ لَا أَنَّ اللَّه ﴾ “আর তিনি প্রবতৃ্তি থেকে কোন কিছু বলেন না।তাতো কেবল ওহী, যা 
তার প্রতি ওহীরূপে প্রেরিত হয়।”২। মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের ভালোবাসা আবশ্যক এবং উক্ত ভালোবাসাকে নিজের 
জান, সন্তানসহ যাবতীয় সৃষ্টিকুল থেকে বেশী প্রাধান্য দেওয়া। আর এ ভালোবাসার দাবী হচ্ছে- নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের 
সুন্নাতের (জীবন চরিতের) সাথে ঐক্যমত হওয়া, তিনি যা আদেশ করেছেন, তা পালন করা এবং তিনি যা থেকে নিষেধ করেছেন এবং 
সতর্ক  করেছেন, তা থেকে বিরত থাকা।﴿ نْ رَسُولٌ جَاءكُمْ لَقَدْ مْ مَا عَلَيْهِ عَزِيزٌ أَنفسُِكُمْ مِّ مِنِينَ عَلَيْكُم حَرِيصٌ عَنِتُّ وفٌ بِالْمُؤْ حِيمٌ رَؤُ رَّ ﴾ 
৩। তাঁকে শ্রদ্ধা করা, সাহায্য করা, সম্মান করা এবং মর্যাদা দেওয়া। 
 
 
নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের সিফাত বা বৈশিষ্ট্যের মধ্যে রয়েছে:﴿ ةَ وَأَقِيمُوا لَا الصَّ ﴾ 
সত্যবাদীতা, দয়া, সহনশীতা, ধৈর্য, বীরত্ব, দানশীলতা, উত্তম আচরণ, ন্যায় বিচার, বিনয় এবং ক্ষমাশীলতা। 
আল-কুরআনলু কারীম আমার রবের কালাম (বানী) 
আল্লাহ তা‘আলা বলেছেন:﴿ كَاةَ وَآتُوا الزَّ ﴾ “হে লোকসকল! তোমাদের রবের কাছ থেকে তোমাদের কাছে প্রমাণ এসেছে, এবং আমি 
তোমাদের প্রতি স্পষ্ট নরূ নাযিল করেছি।“[সূরা আন-নিসা : ১৭৪] 
 
 
পূর্ববর্তী কিতাবসমহূ যা কিছু ছিলো তা কুরআনলু কারীমের মধ্যে অন্তর্ভু ক্ত রয়েছে। তাছাড়া আল্লাহর সকল উদ্দেশ্য ও মনস্তাত্ত্বিক 
চারিত্রিক বিষয়গুলোও এতে অতিরিক্ত রয়েছে। আগের গ্রন্থগুলোতে হক যা কিছু ছিল, কুরআন সেগুলোর সত্যায়নকারী। বর্ত মান 
জামানাতে কুরআনলু কারীম ছাড়া আল্লাহ তা‘আলার পক্ষ থেকে আগত কোন আসমানী কিতাব এমন নেই, যার অনসুরণ করা, তাকে 
পবিত্র মনে করা ফরয হবে, তা তিলাওয়াত করা ইবাদাত বলে গণ্য হবে, এবং তার উপরে আমল করা যাবে। 
আমার দীন ইসলাম 
দীনের স্তর তিনটি: ইসলাম, ঈমান এবং ইহসান। 
প্রথম স্তর: ইসলাম 
ইসলাম হচ্ছে: তাওহীদের সাথে আল্লাহর বশ্যতা স্বীকার করা, অনকুরণ করার মাধ্যমে তার আনগুত্য স্বীকার করা এবং শিরক ও 
মশুরিক থেকে পবিত্র থাকা। 
ইসলামের রুকনসমহূ 

  



  
রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেন:﴿ هَا يَا يَامُ عَلَيْكُمُ كُتِبَ آمَنُوا الَّذِينَ أَيُّ قوُنَ لَعَلَّكُمْ قَبْلكُِمْ مِنْ الَّذِينَ عَلَى كُتِبَ كَمَا الصِّ تَتَّ ﴾ “ইসলাম পাঁচটি 
ভিত্তর উপর প্রতিষ্ঠিত। সাক্ষ্য দেওয়া যে, আল্লাহ ছাড়া প্রকৃত কোন মাবদূ নেই আর মহুাম্মাদ আল্লাহর রাসূল। সালাত কায়েম করা, 
যাকাত আদায় করা,রমাদানের সওম পালন করা এবং বাইতুল্লাহর হজ্জ পালন করা।”মতু্তাফাকুন ‘আলাইহি। 
ইসলামের রুকনসমহূ হচ্ছে এমন সকল ইবাদত যা পালন করা প্রতিটি মসুলিমের উপরে ফরয। এগুলোর আবশ্যকতার বিশ্বাস এবং 
মেনে চলা ছাড়া কোন মানষুের ইসলাম গ্রহণ বিশুদ্ধ হবে না। কেননা ইসলাম এগুলোর উপরেই নির্ভ রশীল। আর এ কারণেই এগুলোকে 
“আরকানলু ইসলাম (ইসলামের রুকনসমহূ)” হিসেবে নামকরণ করা হয়েছে। 
এ রুকনসমহূ হচ্ছে: 
প্রথম রুকন: আল্লাহ ছাড়া প্রকৃত কোন মাবদূ নেই এবং মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আল্লাহর রাসূল- একথার সাক্ষ্য 
দেওয়া। 
আল্লাহ তা‘আলা বলেছেন:﴿ ِ لِلَّه سَبِيلًا إِلَيْهِ اسْتَطَاعَ مَنِ الْبَيْتِ حِجُّ النَّاسِ عَلَى وَ ﴾ “জেনে রেখ, আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য কোন সত্য মাবদু নেই।”[সূরা 
মহুাম্মাদ: ১৯]আল্লাহ তা‘আলা বলেছেন:﴿ نْ عَمِيقٍ فَجٍّ كُلِّ مِنْ يَأْتِينَ ضَامِرٍ كُلِّ وَعَلَى رِجَالًا يَأْتُوكَ بِالْحَجِّ النَّاسِ فِي وَأَذِّ ﴾ “অবশ্যই তোমাদের 
নিকট তোমাদের মধ্য হতেই একজন রাসূল এসেছেন, তোমাদের যে দঃুখ-কষ্ট হয়ে থাকে তা তার জন্য বড়ই বেদনাদায়ক। তিনি 
তোমাদের মঙ্গলকামী, মমুিনদের প্রতি তিনি করুণাশীল ও অতি দয়াল।ু”[সূরা আত-তাওবাহ, আয়াত: ১২৮] 

الله إلا إله لا  বা আল্লাহ ব্যতীত কোনো প্রকৃত মাবদূ নেই, একথার অর্থ: আল্লাহ ছাড়া 
প্রকৃত কোন মা‘বদূ নেই। 

‘মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আল্লাহর রাসূল’ একথার সাক্ষ্য দেওয়ার অর্থ হচ্ছে: তিনি যা আদেশ করেছেন তার আনগুত্য 
করা, তিনি যা কিছুর ব্যাপারে সংবাদ দিয়েছেন, তা অন্তরে বিশ্বাস করা, তিনি যা হতে নিষেধ করেছেন ও সতর্ক  করেছেন তা হতে দরূে 
থাকা এবং তিনি যেভাবে শরী‘আত প্রণয়ন করেছেন সেভাবেই আল্লাহর ইবাদত করা।দ্বিতীয় রুকন: সালাত কায়েম করা 
 
সালাত কায়েম করতে হবে তা আদায়ের মাধ্যমে, যেভাবে আল্লাহ তা‘আলা এটিকে শরী‘আতভুক্ত করেছেন এবং তাঁর রাসূল মহুাম্মাদ 
সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আমাদেরকে শিক্ষা দিয়েছেন। 
তৃতীয় রুকন: যাকাত আদায় করা 
 
আল্লাহ তা‘আলা যাকাতকে ফরয করেছেন মসুলিমের ঈমানের সত্যতা পরীক্ষার জন্যে, তাকে প্রদত্ত সম্পদের বিপরীতে তার রবের 
শুকরিয়া জ্ঞাপন ও দরিদ্র-মখুাপেক্ষিদের সহযোগিতা স্বরূপ।﴿ مَا مِنُونَ إِنَّ ِ آمَنُوا الَّذِينَ الْمُؤْ بِاللَّه ﴾ 
যাকাত আদায় হবে যাকাতের হকদার ব্যক্তিদেরকে তা প্রদানের মাধ্যমে। 
যাকাত হচ্ছে নির্দিষ্ট পরিমাণ সম্পদ থাকলে উক্ত সম্পদ হতে ফরয একটি পরিমাণ হক, যা এমন আটটি শ্রেণিকে প্রদান করতে হয়, 
যাদের কথা আল্লাহ তা‘আলা কুরআনলু কারীমে উল্লেখ করেছেন। এদের মধ্যে রয়েছে: দরিদ্র ও মিসকীন। 
যাকাত আদায় করার মাধ্যমে দয়া ও অনগু্রহের গুণে গুণান্বিত হওয়া যায়, মসুলিমদের চরিত্র ও সম্পদকে পবিত্র করা যায়, দরিদ্র ও 
মিসকীনদের মন সন্তুষ্ট করা যায়, পারষ্পারিক ভালোবাসার উপকরণসমহূ এবং মসুলিম সমাজের সদস্যদের মধ্যে ভ্রাতৃত্ব বোধ 
শক্তিশালী করা যায়। একারণে নেককার মসুলিম ব্যক্তি যাকাত তার অন্তরের সদিচ্ছার সাথে খুশী মনেই আদায় করে। যেহেতু এর দ্বারা 
অন্যন্য মানষুদেরকেও সুখী করা যায়। 
সম্পদের যাকাতের নির্ধারিত পরিমাণ হচ্ছে: জমা করে রাখা যায় এমন সোনা, রোপা, কাগজের মদু্রা এবং লাভের উদ্দেশ্যে ব্যবসার 
জন্য প্রস্তুতকৃত ব্যবসায়ী পণ্য হতে ২.৫%, যখন সেগুলো বা তার মলূ্য নির্দিষ্ট পরিমাণ পর্যন্ত পৌঁছে এবং তা পুরো এক বছর অতিক্রম 
করে। 
অনরুূপভাবে কারো কাছে নির্দিষ্ট সংখ্যক চতুষ্পদ জন্তু (উট, গরু ও ছাগল) থাকলেও সেক্ষেত্রে যাকাত ফরয হবে; যদি পশুর মালিক 
কর্তৃ ক খাদ্য প্রদান করা না হয়ে থাকে আর সেগুলো বছরের অধিকাংশ সময়ে জমিন থেকে ঘাস খেয়ে থাকে। 
অনরুূপভাবে মাটির ভিতর থেকে বের হওয়া বস্তু যেমন: রিকায – তা হচ্ছে: যা জাহিলী যুগে মাটিতে দাফন করা হয়েছিল এমন সম্পদ 
-, অনরুূপভাবে বীজ, ফলফলাদি ও খনিজ সম্পদ যখন নির্দিষ্ট পরিমাণ পর্যন্ত পৌঁছে, তখন সেগুলোতেও যাকাত ফরয হয়। 
চতুর্থ রুকন: রমাদান মাসে সাওম পালন করা﴿ ِ الْحَمْدُ لِلَّه مَاوَاتِ فَاطِرِ  لْأَرْضِ السَّ ئِكَةِ جَاعِلِ وَا ثَ مَثْنَى أَجْنِحَةٍ أُوليِ رُسُلًا الْمَلَا فِي يَزِيدُ وَرُبَاعَ وَثُلَا  

َ إِنَّ يَشَاءُ مَا الْخَلْقِ قَدِيرٌ شَيْءٍ كُلِّ عَلَى اللَّه ﴾ 
 
রমাদান হচ্ছে: হিজরী ক্যালেন্ডার অনযুায়ী বছরের নবম মাস। মসুলিমদের কাছে এটি একটি সম্মানিত মাস। বছরের অন্যান্য মাসের 
উপরে এর বিশেষ অবস্থান রয়েছে। এ মাসে পূর্ণ এক মাস সিয়াম পালন করা ইসলামের একটি রুকন। 
রমাদানের সাওম হচ্ছে: পানাহার ও স্ত্রী সম্ভোগ পরিত্যাগ করাসহ সকল ধরণের সিয়াম ভঙ্গকারী কারণ হতে বিরত থাকার মাধ্যমে 
আল্লাহ তা‘আলার ইবাদত করা। যা মহিমান্বিত রমাদান মাসের দিনগুলোতে ফজর উদিত হওয়া থেকে সূর্যাস্ত পর্যন্ত পালন করতে হয়। 
পঞ্চম রুকন: পবিত্র বাইতুল্লাহর হজ্জ আদায় করা।﴿ ا قوُلوُا ِ آمَنَّ لْأَسْبَاطِ وَيَعْقوُبَ وَإِسْحَاقَ وَإِسْمَاعِيلَ إِبْرَاهِيمَ إِلَى أُنْزِلَ وَمَا إِلَيْنَا أُنْزِلَ وَمَا بِاللَّه وَمَا وَا  

بِيُّونَ أُوتِيَ وَمَا وَعِيسَى مُوسَى أُوتِيَ هِمْ مِنْ النَّ قُ لَا رَبِّ مُسْلمُِونَ لَهُ وَنَحْنُ مِنْهُمْ أَحَدٍ بَيْنَ نُفَرِّ ﴾ 
 
 
দ্বিতীয় স্তর হচ্ছে: ঈমান﴿ لْنَا نَحْنُ إِنَّا كْرَ نَزَّ ا الذِّ ينَ لَحَافِظُونَ﴾﴿إِنَّ لَهُ وَإِنَّ ِ عِنْدَ الدِّ مُ اللَّه لْإِسْلَا ا ﴾ 
ঈমান হচ্ছে: আল্লাহ এবং তাঁর রাসূল যা আদেশ করেছেন সেগুলোকে স্বীকৃতি দেওয়া, দঢ়ৃভাবে বিশ্বাস করা, পরিপূর্ণভাবে মেনে নেওয়া 
এবং প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্যভাবে সেগুলোর অনগুত হওয়া। এটা হচ্ছে অন্তরের সত্যায়ন, অন্তরের আমল ও শারীরিক আমলসমহূকে 
অন্তর্ভু ক্তকারী দঢ়ৃ বিশ্বাস। দীনের সকল বিষয়কে বাস্তবায়ন করা এর অন্তর্ভু ক্ত।ঈমান আনগুত্যের কারণে বদৃ্ধি পায় আর পাপের 
কারণে হ্রাস হয়। 
ঈমানের রুকনসমহূ 

  



  
 
 
প্রথম রুকন: আল্লাহর প্রতি ঈমান 
 
আমরা আল্লাহ তা‘আলার অস্তিত্বের উপরে ঈমান আনি, আমরা একত্বে বিশ্বাস করি তাঁর রববুিয়্যাতে, তাঁর উলহূিয়্যাতে এবং তাঁর 
নামসমহূ ও গুণাবলীতে। সুতরাং আল্লাহর প্রতি ঈমান আনা নিম্নোক্ত বিষয়সমহূকে অন্তর্ভু ক্ত করে: 
- আল্লাহ সুবহানাহু ওয়া তা‘আলার অস্তিত্বের উপরে ঈমান।﴿ ةٍ كُلِّ فِي بَعَثْنَا وَلَقَدْ سُولاً أُمَّ َ اعْبُدُواْ أَنِ رَّ اغُوتَ وَاجْتَنِبُواْ اللّه الطَّ ﴾ 
- আল্লাহ সুবহানাহু ওয়া তা‘আলার রুববূিয়্যাতের উপরে ঈমান। তিনিই প্রতিটি বস্তুর মহামালিক, মহাসৃাষ্টকর্ত া, মহারিযিকদাতা ও 
তাদের কাজের মহাপরিচালক। 
- আল্লাহ সুবাহানাহু ওয়া তা‘আলার উলহূিয়্যাতে(একমাত্র তাঁরই ইবাদতে) ঈমান আনা। তিনিই একমাত্র ইবাদতের হকদার, কোন 
ইবাদতেই তাঁর কোন অংশীদার নেই। যেমন: সালাত আদায়, দ‘ুআ, মানত করা, যবাই করা, সাহায্য প্রার্থনা করা, আশ্রয় চাওয়াসহ 
অন্যান্য সকল ইবাদাত। 
- আল্লাহ তা‘আলার সুন্দর নামসমহূ ও সুউচ্চ গুণাবলীর উপরে ঈমান আনা, যেগুলো আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নিজের জন্য অথবা তাঁর 
নবী মহুাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁর জন্য সাব্যস্ত করেছেন এবং ঐগুণাবলীকে নাকচ করা, যা তিনি অথবা নবী সাল্লাল্লাহু 
আলাইহি ওয়াসাল্লাম যেগুলোকে তাঁর জন্যে নাকচ করেছেন। আর আল্লাহ তা‘আলার নামসমহূ ও গুণাবলী পূর্ণতার ও সৌন্দর্যের 
সবচেয়ে উত্তম পর্যায়ে রয়েছে। কোন বস্তুই তাঁর মত নয় এবং তিনি সবকিছু শোনেন এবং দেখেন। 
দ্বিতীয় রুকন: ফিরিশতাদের প্রতি ঈমান 
আল্লাহ তা‘আলা বলেছেন:﴿ ُ كُمْ هُوَ إِلَّا إِلَهَ لَا اللَّه ِ مِنَ أَصْدَقُ وَمَنْ فِيهِ رَيْبَ لَا الْقِيَامَةِ يَوْمِ إِلَى لَيَجْمَعَنَّ حَدِيثًا اللَّه ﴾ “সকল প্রশংসা আসমানসমহূ ও 
জমিনের সৃষ্টিকর্ত া আল্লাহরই, যিনি রাসূল করেন ফিরিশতাদেরকে যারা দইু দইু, তিন তিন অথবা চার চার পাখাবিশিষ্ট। তিনি সৃষ্টিতে 
যা ইচ্ছে বদৃ্ধি করেন। নিশ্চয় আল্লাহ সবকিছুর উপর ক্ষমতাবান।”[সূরা ফাতির : ১] 
তারা বিরাট এক সৃষ্টি, তাদের শক্তি-সামর্থ ও সংখ্যা আল্লাহ তা‘আলা ছাড়া কেউ জানেন না। তাদের প্রত্যেকেরই বিশেষ নাম, গুণাবলী 
ও দায়িত্ব রয়েছে, যা দ্বারা আল্লাহ তা‘আলা তাদেরকে বিশেষায়িত করেছেন। এদের মধ্যে রয়েছেন জিবরীল আলাইহিস সালাম, যিনি 
ওহীর দায়িত্বে নিয়োজিত, আল্লাহর পক্ষ থেকে তাঁর রাসূলদের প্রতি তিনি ওহী নিয়ে অবতরণ করেন। 
তৃতীয় রুকন: কিতাবসমহূের উপরে ঈমান 
আল্লাহ তা‘আলা বলেছেন:﴿ ا بِقَدَرٍ خَلَقْنَاهُ شَيْءٍ كُلَّ إِنَّ ﴾ “তোমরা বল, ‘আমরা ঈমান এনেছি আল্লাহর প্রতি এবং যা আমাদের নিকট নাযিল 
হয়েছে, এবং যা ইবরাহীম, ইসমা’ঈল, ইসহাক, ইয়া’কূব ও তার বংশধরদের প্রতি নাযিল হয়েছে, এবং যা মসূা, ঈসা ও অন্যান্য 
নবীগণকে তাদের রবের নিকট হতে দেওয়া হয়েছে। আমরা তাদের মধ্যে কোন তারতম্য করি না। আর আমরা তাঁরই কাছে 
আত্মসমর্পণকারী।”[সূরা আল বাকারাহ: ১৩৬] 
আমরা ঈমান আনি যে, আল্লাহ তা‘আলা তাঁর রাসূলদের উপরে কিতাব নাযিল করেছেন, সৃষ্টিজগতসমহূের (অথবা জ্ঞানীদের) উপরে 
প্রমাণ হিসেবে এবং আমলকারীদের জন্য পথনির্দেশ হিসেবে। 
তারা তাদেরকে এগুলো দ্বারা হিকমাত শিক্ষা দেন এবং তাদেরকে পরিশুদ্ধ করেন। 
 
আল্লাহ তা‘আলা তাঁর কিতাবে যে সমস্ত আসমানী গ্রন্থের উল্লেখ করেছেন, সেগুলো হচ্ছে: 
আল-কুরআনলু কারীম: এটি আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নবী মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের উপরে নাযিল করেছেন। 
তাওরাত: এটি আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নবী মসূা আলাইহিস সালামের উপরে নাযিল করেছেন। 

ইনজিল: এটি আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নবী ঈসা আলাইহিস সালামের উপরে নাযিল 
করেছেন। 

যাবরূ: এটি আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নবী দাঊদ আলাইহিস সালামের উপরে নাযিল করেছেন।﴿ َ إِنَّ ابِينَ يُحِبُّ اللَّه وَّ وَيُحِبُّ التَّ  
 ইবরাহীমের সহীফাহসমহূ: এটি আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নবী ইবরাহীম আলাইহিস সালামের উপরে নাযিল করেছেন।চতুর্থ﴾الْمُتَطَهِّرِينَ
রুকন: রাসূলদের উপরে ঈমানআল্লাহ তা‘আলা বলেছেন:“আর আমি অবশ্যই প্রত্যেক জাতিতে একজন রাসূল প্রেরণ করেছি যে, 
তোমরা আল্লাহর ইবাদাত কর এবং পরিহার কর তাগূতকে।” 
আমরা বিশ্বাস করি যে, আল্লাহ তা‘আলা তাঁর সৃষ্টিজগতের কাছে রাসূলদেরকে প্রেরণ করেছেন, যারা তাদেরকে এক আল্লাহর 
ইবাদাতের প্রতি আহ্বান করেছেন, যার কোন শরীক নেই এবং আল্লাহ তা‘আলা ছাড়া যাদের ইবাদাত করা হয়, সেগুলোকে অস্বীকারের 
প্রতি আহ্বান করেছেন। 
তাদের প্রত্যেকেই ছিলেন পুরুষ ও আল্লাহর বান্দা। তারা ছিলেন সত্যবাদী, সত্যায়নকৃত, পরহেযগার, বিশ্বস্ত, সুপথপ্রাপ্ত, পথের 
দিশারী। আল্লাহ তাঁদেরকে তাদের সত্যতার প্রমাণকারী নিদর্শনসমহূ দিয়ে শক্তিশালী করেছিলেন। আল্লাহ তাদেরকে যা দিয়ে প্রেরণ 
করেছিলেন,তারা তার সবটুকুই পৌঁছে দিয়েছিলেন। তারা প্রত্যেকেই ছিলেন সুস্পষ্ট সত্য ও প্রকাশিত হিদায়াতের পথে। 
দীনের মৌলিক বিষয়ে তাদের প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত সবার দাওয়াত একই ছিল। তা হচ্ছে: ইবাদাতের ক্ষেত্রে আল্লাহ তা‘আলার 
তাওহীদ ঠিক রাখা এবং তাঁর সাথে শিরক না করা। 
পঞ্চম রুকন: আখিরাতের উপরে ঈমান 
 
আমরা ঈমান আনি শেষ দিবসের উপরে। তা হচ্ছে কিয়ামাতের দিন, এর পরে আর কোন দিন নেই। আমরা আরো ঈমান আনি এর 
সাথে সংশ্লিষ্ট অন্যান্য বিষয়গুলোর উপরে, যে সম্পর্কে  আমাদের প্রতাপশালী মহাসম্মানিত রব তাঁর কিতাবের মধ্যে আমাদেরকে 
সংবাদ দিয়েছেন অথবা যে সম্পর্কে  আমাদের নবী মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সংবাদ দিয়েছেন, যেমন: মানষুের মতৃ্যু , 
পুনরুত্থান, প্রত্যাবর্ত ন, শাফা‘আত, মীযান, হিসাব, জান্নাত ও জাহান্নামসহ আখিরাত দিবসের সাথে সংশ্লিষ্ট আরো অন্যান্য 
বিষয়াবলী। 

  



  
ষষ্ঠ রুকন: তাকদীরের ভালো-মন্দের উপরে ঈমান রাখা 
 
আমরা তাকদীরের ভালো-মন্দের উপরে ঈমান রাখি। তা হচ্ছে: সৃষ্টিজগতের জন্য আল্লাহ তা‘আলা কর্তৃ ক নির্ধারিত তাকদীর, যা তিনি 
তাঁর কাছে থাকা ইলম এবং হিকমাতের চাহিদা অনযুায়ী করেছেন। আর প্রতিটি বিষয় যা মাখলকূাতের উপরে এ দনুিয়াতে 
থাকাকালীন সময়ে আপতিত হয়, তার সবকিছুই আল্লাহ সুবহানাহু ওয়া তা‘আলার ইলম, তাঁর তাকদীর ও একক পরিচালনার 
মাধ্যমেই হয়ে থাকে, এতে তাঁর কোন শরীক নেই। আর এ সব তাকদীর মানষুকে সৃষ্টি করার আগেই লিপিবদ্ধ করা হয়েছে। তবে মানষু 
ইচ্ছা ও সংকল্প করতে পারে। সে তার কাজের প্রকৃত কর্ত া; কিন্তু তা কখনো আল্লাহর ইলম, ইচ্ছা ও সংকল্পের বাইরে যেতে পারে না। 
সুতরাং তাকদীরের উপরে ঈমান চারটি স্তরে বিভক্ত: 
প্রথমত: আল্লাহর ব্যাপক ও পরিব্যপ্ত ইলম সম্পর্কে  ঈমান আনা। 
দ্বিতীয়ত: কিয়ামাত পর্যন্ত যা কিছু ঘটবে, তার সবকিছুই আল্লাহ লিপিবদ্ধ করেছেন, এ বিষয়ে ঈমান আনা। 
তৃতীয়ত: আল্লাহর কর্যকরী ইচ্ছা ও পরিপূর্ণ ক্ষমতার উপরে ঈমান আনা। সুতরাং তিনি যা চেয়েছেন তাই হয়েছে এবং তিনি যা চাননি, 
তা হয়নি। 
চতুর্থত: আল্লাহ প্রতিটি বস্তুর সৃষ্টিকর্ত া, আর সৃষ্টির ক্ষেত্রে তাঁর কোন শরীক নেই, এ বিষয়ে ঈমান আনা। 
তৃতীয় স্তর: ইহসান 
 
পবিত্রতা 
 
 
 
 
সুতরাং বান্দা তার রবের প্রতি একদিকে উযূর মাধ্যমে বাহ্যিক পবিত্রতা আর অন্যদিকে এ ইবাদাত আদায়ের মাধ্যমে আত্মিক পবিত্রতা 
সহকারে পবিত্র অবস্থায় অগ্রসর হয়, আল্লাহ তা‘আলার প্রতি একনিষ্ঠ, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের সুন্নাতের অনসুরণকারী 
হিসেবে। 
যেসব কাজের জন্যে অযু আবশ্যক: 
১. সকল প্রকার সালাত, হোক তা ফরয অথবা নফল। 
২. কা‘বাতে তাওয়াফ করা। 
৩. মসুহাফ (কুরআন) স্পর্শ করা। 
আমি পবিত্র পানি দ্বারা অযু ও গোসল করব: 
পবিত্র পানি হচ্ছে: প্রতিটি এমন পানি যা আসমান থেকে পতিত হয়, অথবা জমিন ফুড়ে বের হয়, আর তার মৌলিক বৈশিষ্ট্যের উপরে 
অবশিষ্ট থাকে, যার তিনটি বৈশিষ্ট্য: রঙ, স্বাদ এবং গন্ধ। এগুলোর কোন একটিও পানির পবিত্রতাকে বিনষ্ট করে না। 
অযু 
প্রথম ধাপ: নিয়ত করা। এটি অন্তরের বিষয়। নিয়তের অর্থ: আল্লাহর নৈকট্য লাভের উদ্দেশ্যে ইবাদাত সম্পাদনের ব্যাপারে অন্তরের 
দঢ়ৃ সংকল্প। 
দ্বিতীয় ধাপ: আমি বলব: ‘বিসমিল্লাহ’ [যার অর্থ: আল্লাহর নামে শুরু করছি] 
তৃতীয় ধাপ: তিনবার কবজি পর্যন্ত হাত ধোয়া। 
চতুর্থ ধাপ: তিনবার কুলি করা। 
কুলি করা হচ্ছে: মখুের অভ্যন্তরে পানি প্রবেশ করিয়ে তা নাড়াচাড়া করে ফেলে দেওয়া। 
পঞ্চম ধাপ: তিনবার নাকে পানি দেওয়া, তারপরে নাক ঝেড়ে ফেলা। নাকে পানি দেওয়া: নিঃশ্বাসের সাথে পানি নাকের শেষ পর্যন্ত 
নিয়ে যাওয়া। 
নাক ঝাড়া: নাকের মধ্যে থাকা নাকের ময়লা ও অন্যান্য বস্তু নিঃশ্বাসের দ্বারা বের করে ফেলা। 
ষষ্ঠ ধাপ: তিনবার মখুমণ্ডল ধোয়া। 

মখুমণ্ডলের সীমা: 
মখুমণ্ডল: যা দ্বারা মখুোমখুি হতে হয়। 
প্রস্থের দিক থেকে সীমা: এক পাশের কান থেকে অন্য পাশের কান পর্যন্ত। 
দৈর্ঘ্যের দিক থেকে সীমা: মাথার চুল গজানোর সাধারণ স্থান থেকে চিবকুের শেষ পর্যন্ত যে অংশটুকু রয়েছে। 
মখু ধোয়া (উক্ত সীমার মধ্যে) যাবতীয় সব কিছুকে অন্তর্ভু ক্ত করবে,যেমন: পাতলা চুল, এবং অনরুূপভাবে “আল বিয়াদ”এবং”আল 
আজার”। 
বায়াদ্ব হচ্ছে (البياض): যা কানের লতি ও কানের বিপরীতে চোয়ালের হাড়ের উপরে থাকা দাঁড়ির মধ্যবর্তী খালি জায়গা। 
”আল আজার: হলো:কানের ছিদ্র বরাবর তার বিপরীতে অবস্থিত হাড়, যেটা মাথার ভেতরে চলে গেছে, সেটাতে গজানো চুল। আর যা 
কানের লতির সরাসরি উপরের অংশ (Antitragus)পর্যন্ত নেমে আসে। 
অনরুূপভাবে মখুমণ্ডল ধোয়া অন্তর্ভু ক্ত করবে দাঁড়ির ঘন চুলসহ যা ঝুলে থাকে প্রতিটি এমন বাহ্যিক স্থানকে। 
সপ্তম ধাপ: তিনবার আঙ্গলুের মাথার দিক থেকে শুরু করে দইু হাতকে কনইু পর্যন্ত ধোয়া। 
দইু হাত ধোয়ার ফরযের মধ্যে দইু কনইুও প্রবেশ করবে। 
অষ্টম ধাপ: একবার দইু হাত দিয়ে গোটা মাথা দইু কানসহ মাসেহ করা। 
যা মাথার প্রথম থেকে শুরু করে ঘাড় পর্যন্ত নিয়ে যেতে হয়, এরপরে আবার হাতদটুি ফিরিয়ে নিয়ে আসতে হয়। 

  



  
অযুকারী তার দইু কানে তার দইু শাহাদাত আঙ্গলু প্রবেশ করাবে এবং এর বিপরীতে কানের বাইরের দিকে বদৃ্ধাঙ্গলুি দটুি লাগাবে; 
এভাবে করে সে কানের বাইরে এবং ভিতরে মাসেহ করবে। 
নবম ধাপ: দইু পায়ের আঙ্গলু থেকে শুরু করে টাখন ুপর্যন্ত তিনবার ধোয়া। দইু পা ধোয়ার ফরযের মধ্যে দইু টাখনওু প্রবেশ করবে। 
টাখনদু্বয় হচ্ছে: পায়ের গোছা থেকে নিচে ফুলে থাকা দটুি হাড়। 
দশম ধাপ: মসুলিমের জন্য অযুর পরে এমন বলা সুন্নাত: ُدًا أنَّ وأشهَدُ له، شريكَ لا وحدَه اللهُ إلَّا إلهَ لا أن أشهَد اجعَلْني اللَّهمَّ ورسولهُ، عبدُه مُحمَّ  

ابِينَ، مِن وَّ المُتطهِّرِينَ مِن واجعَلْني التَّ  অর্থ: “আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি আল্লাহ ছাড়া কোন প্রকৃত মাবদূ নেই, তিনি একক, তাঁর কোন শরীক নেই। 
আমি আরো সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, মহুাম্মাদ আল্লাহর বান্দা ও রাসূল। হে আল্লাহ! আমাকে তাওবাকারীদের অন্তর্ভু ক্ত করুন। আর আমাকে 
পবিত্রতা অর্জ নকারীদের মধ্যেও শামিল করুন।” যেহেতু রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেন: “যে ব্যক্তি সুন্দর করে অযু 
করে বলবে: ُدًا أنَّ وأشهَدُ له، شريكَ لا وحدَه اللهُ إلَّا إلهَ لا أن أشهَد ابِينَ، مِن اجعَلْني اللَّهمَّ ورسولهُ، عبدُه مُحمَّ وَّ المُتطهِّرِينَ مِن واجعَلْني التَّ  অর্থ: 
“আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি আল্লাহ ছাড়া কোন প্রকৃত মাবদূ নেই, তিনি একক, তাঁর কোন শরীক নেই। আমি আরো সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, মহুাম্মাদ 
আল্লাহর বান্দা ও রাসূল। হে আল্লাহ! আমাকে তাওবাকারীদের অন্তর্ভু ক্ত করুন। আর আমাকে পবিত্রতা অর্জ নকারীদের মধ্যেও শামিল 
করুন।’ তার জন্য জান্নাতের আটটি দরজা খুলে দেওয়া হবে, যেটি দ্বারা সে খুশি প্রবেশ করবে।” 
নিন্মোক্ত কাজের কারণে অযু বাতিল হয়ে যায়: 
১।প্রসাব ও পায়খানার রাস্তা দিয়ে কোন কিছু বের হওয়া, যেমন: প্রসাব, পায়খানা, বায়ু, বীর্য ও তরল পদার্থ। 
২। পাগল, মাতাল, অচেতন হওয়া অথবা গভীর ঘুম জনিত কারণে জ্ঞান হারানো। 
৩। যা গোসল ফরয করে এমন প্রতিটি কারণ, যেমন: শারীরিক অপবিত্রতার কারণ,হায়িয ও নিফাস। 
মানষু যখন তার প্রাকৃতিক প্রয়োজন শেষ করবে, তখন তার উপরে নাপাকী দরূ করা ওয়াজিব হবে। হয়তো পবিত্র পানির মাধ্যমে, 
এটিই উত্তম, অথবা পবিত্র পানি ব্যতীত অন্য কিছু, যা দ্বারা নাপাকী দরূ করা যায়, এমন কিছু যেমন:পাথর, কাগজ ও কাপড় টুকরা 
ইত্যাদির মাধ্যমে, তা হতে হবে তিনবার পরিপূর্ণ মছুে ফেলার দ্বারা অথবা প্রয়োজনে তার থেকে অধিকবার। এবং পরিষ্কার বৈধ কোন 
বস্তু দিয়ে তা পরিষ্কার করা। 

চামড়া ও কাপড়ের দইু মোজার উপরে মাসেহ করা 
কাপড় অথবা চামড়ার মোজা পরে থাকা অবস্থায় তার উপরে মাসেহ করা যাবে, দইু পা ধোয়ার দরকার হবে না। তবে তা নিম্নোক্ত 
শর্তে : 
১। মোজা পরতে হবে ছোট অথবা বড় নাপাকী থেকে পরিপূর্ণ পবিত্র অবস্থায়। 
২। মোজাদ্বয় পবিত্র হবে, অপবিত্র থাকবে না। 
৩। মাসেহ শুধুমাত্র মাসেহের জন্য নির্ধারিত সময়ের মধ্যে হতে হবে। 
৪। মোজাদ্বয় হালাল হতে হবে। সুতরাং সেগুলো -উদাহরণস্বরূপ- চুরিকৃত অথবা ছিনতাইকৃত হবে না। 
খুফ (চামড়ার মোজাদ্বয়): পাতলা চামড়া বা অনরুূপ কিছু থেকে তৈরী, যা পায়ে পরা হয়। অনরুূপ দইু পায়ের পাতা ঢেকে রাখে এমন 
জতুা। জাওরাব (কাপড়ের মোজা): কাপড় বা অনরুূপ কিছু থেকে তৈরী এমন পরিধেয় বস্তু, যা মানষু পায়ে পরে থাকে। অনরুূপ এমন 
মোজা যাকে আরবীতে ‘শাররাব’ বলা হয়। 
মোজার উপরে মাসেহ বৈধ হওয়ার হিকমাত: মোজার উপরে মাসেহ করার হিকমাত হচ্ছে: পরিহিত অবস্থায় চামড়ার অথবা কাপড়ের 
মোজা খোলা ও পা ধুয়ে ফেলা, মসুলিমদের মধ্য হতে যাদের উপরে কঠিন হয়ে যায়, তা হালকা ও সহজ করা, বিশেষভাবে সফর, 
প্রচন্ড ঠান্ডা ও শীতের সময়ে। 
মাসেহের সময়কাল: মকু্বীম (নিজ এলাকাতে অবস্থানকারী): একদিন ও একরাত (২৪ ঘন্টা)। মসুাফির: রাতসহ তিনদিন (৭২ ঘন্টা)। 
অযু নষ্ট হওয়ার পরে প্রথম মাসেহের সময় থেকে কাপড়ের অথবা চামড়ার মোজাদ্বয়ের উপরে মাসেহের সময় শুরু হবে। 

কাপড়ের অথবা চামড়ার মোজাদ্বয়ের উপরে মাসেহের পদ্ধতি: 
১। দইু হাত ভিজাতে হবে। 
২। পায়ের উপরিভাগে হাত বোলাতে হবে (পায়ের আঙ্গলুের মাথা থেকে পায়ের গোছা শুরু হওয়া পর্যন্ত)। 
৩। ডান পা মাসেহ করতে হবে ডান হাত দ্বারা এবং বাম পা মাসেহ করতে হবে বাম হাত দ্বারা। 
মাসেহ বাতিলকারী বিষয়সমহূ: ১. যা গোসল ওয়াজিব করে ২. মাসেহের সময়কাল শেষ হয়ে যাওয়া। 
গোসল 

 
গোসল করার পদ্ধতি: 
মসুলিম তার পুরো শরীরে পানি ঢেলে ধুয়ে ফেলবে, তা যেভাবেই হোক না কেন। এর মধ্যে কুলি করা এবং নাকে পানি দেওয়াও 
অন্তর্ভু ক্ত। সুতরাং যখন তার শরীর পানি দ্বারা ধুয়ে ফেলবে, তখন তার থেকে বড় অপবিত্রা দরূ হয়ে তার পবিত্রতা অর্জি ত হয়ে যাবে। 
এর থেকে পরিপূর্ণ পদ্ধতি রয়েছে, তা হচ্ছে: নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম যেভাবে করতেন, তা হচ্ছে: 
১। অপবিত্রতা দরূীকরণের নিয়ত করা। 
২।”বিসমিল্লাহ” বলা, তিনবার হাত ধোয়া, এরপরে যৌনাঙ্গ ধুয়ে ফেলা। 
৩। পূর্ণভাবে উযূ করা, যেভাবে সালাতের জন্য একজন মসুলিম অযু করে। 
৪। মাথার উপরে তিনবার পানি ঢালা, এর মাধ্যমে চুলের গোঁড়াতে পানি পৌঁছাবে। 
৫। সমস্ত শরীর পানি দিয়ে ধুয়ে ফেলা। ডান পাশের দিক থেকে শুরু করবে, তারপরে বাম পাশ। এর সাথে দইু হাত দ্বারা কচলাবে, 
যাতে শরীরের সমস্ত স্থানে পানি পৌঁছে যায়। 
গোসল না করা পর্যন্ত গোসল ফরয ব্যক্তির উপরে যা নিষিদ্ধ: 
১। সালাত আদায় করা। 
২। কা‘বাতে তাওয়াফ করা। 

  



  
৩। মসজিদে অবস্থান করা; তবে অবস্থান না করে মসজিদ অতিক্রম করা বৈধ। 
৪। কুরআন স্পর্শ করা। 
৫। কুরআন পাঠ করা।তায়ামু্মমমসুলিম ব্যক্তি যখন পবিত্র হওয়ার জন্য পানি পাবে না অথবা অসুস্থ বা অনরুূপ কারণে পানি ব্যবহার 
করতে অপারগ হবে এবং আশঙ্কা করবে যে সালাতের ওয়াক্ত শেষ হয়ে যাবে, তখন সে মাটি দ্বারা তায়ামু্মম করবে।﴿ ِ بسْمِ حْمَنِ اللَّه الرَّ  

حِيمِ ِ (الْحَمْد1ُ) الرَّ لِلَّه حْمَن2ِ) الْعَالَمِينَ رَبِّ  حِيمِ (الرَّ ينِ يَوْمِ (مَالك3ِِ) الرَّ اكَ نَعْبُدُ (إِيَّاك4َ) الدِّ رَاطَ (اهْدِنَا5) نَسْتَعِينُ وَإِيَّ الَّذِينَ (صِرَاط6َ) الْمُسْتَقِيمَ الصِّ  
الِّينَ) وَلَا عَلَيْهِمْ الْمَغْضُوبِ غَيْرِ عَلَيْهِمْ أَنْعَمْتَ 7الضَّ )﴾. 

তায়ামু্মমের পদ্ধতি হচ্ছে: সে তার দইু হাত মাটিতে একবার মারবে, তারপরে তা দ্বারা তার মখু এবং দইুহাত কব্জি পর্যন্ত মাসেহ করে 
নেবে। তবে মাটি পবিত্র হওয়া শর্ত । 
নিন্মোক্ত কাজলো তায়ামু্মম বাতিল করে দেয়: 
১। যে কারণে অযু বাতিল হয়, সে কারণে তায়ামু্মমও বাতিল হয়। 
২। যে ইবাদাতের জন্য তায়ামু্মম করা হয়েছে, সে ইবাদাত শুরু করার আগেই যদি পানি পাওয়া যায়। 
সালাত 
প্রতিদিন রাতে ও দিনে মসুলিম ব্যক্তির উপরে আল্লাহ পাঁচ ওয়াক্ত সালাত ফরয করেছেন। সেগুলো হচ্ছে: ফজর, যোহর, আসর, 
মাগরিব এবং ইশা। 
\সালাতের প্রস্তুতি 
যখন সালাতের ওয়াক্ত হবে, তখন মসুলিম ছোট নাপাকী থেকে এবং যদি বড় নাপাকী থেকে থাকে, তাহলে বড় নাপাকী থেকে পবিত্রতা 
অর্জ ন করবে।বড় অপবিত্রতা হচ্ছে: যা মসুলিমের উপরে গোসল ফরয করে। 
ছোট অপবিত্রতা হচ্ছে: যা মসুলিমের উপরে অযু ফরয করে। 

সতর ঢেকে, পবিত্র স্থানে, পবিত্র জামা-কাপড় পরিধান করে মসুলিম ব্যক্তি সালাত 
আদায় করবে। 

সে উপযুক্ত পোশাকে সালাতের ওয়াক্তে তার শরীর আবতৃ করে সজ্জিত হবে। কোন পুরুষের জন্য নাভী ও হাঁটুর মধ্যবর্তী স্থানের কোন 
অংশ সালাতের মধ্যে প্রকাশ করা বৈধ হবে না।﴿ هَا يَا بِيُّ أَيُّ لِأَزْوَاجِكَ قلُْ النَّ مِنِينَ وَنِسَاءِ وَبَنَاتِكَ  بِيبِهِنَّ مِنْ عَلَيْهِنَّ يُدْنِينَ الْمُؤْ يُعْرَفْنَ أَنْ أَدْنَى ذَلكَِ جَلَا  

ذَيْنَ فَلَا ُ وَكَانَ يُؤْ رَحِيمًا غَفوُرًا اللَّه ﴾আর নারীর জন্য মখুমণ্ডল ও দইু হাতের তাল ুছাড়া সালাতের মধ্যে সমস্ত শরীর ঢেকে রাখা ফরয। 
সালাতরত অবস্থায় মসুলিম সালাতের জন্য নির্দিষ্ট কথা (কিরাত ও দআু) ছাড়া অন্য কিছু বলবে না। ইমামের প্রতি খেয়াল করে চুপ 
থাকবে, সালাতে এদিক ওদিক তাকাবে না্ আর যদি সালাতের নির্ধারিত কথা (দ‘ুআ ও যিকর) সে হিফজ করতে না পারে, তবে সে 
সালাত শেষ করা পর্যন্ত আল্লাহর যিকির করবে এবং তাসবীহ (সুবহানাল্লাহ) পড়বে। তবে তার উপরে আবশ্যক হবে অতিদ্রুত সালাত 
ও তার নির্দিষ্ট কথাসমহূ (দ‘ুআ ও যিকর) শিখে নেওয়া। 
আল্লাহর ইচ্ছায় আমরা যেন সহীহভাবে সালাত আদায় করতে পারি, সে জন্য আমরা নিম্নোক্ত ধাপসমহূ অনসুরণ করব এবং এগুলোর 
প্রতি যত্নবান হব: 
প্রথম ধাপ: যে ফরয সালাত আমি আদায় করতে চাই, তার নিয়ত করা, এর স্থান হচ্ছে অন্তর। 
অযু করার পরে আমি কিবলামখুী হব, এবং দাঁড়িয়ে সালাত আদায় করব, যদি আমি সেক্ষেত্রে সক্ষম হয়ে থাকি। 
দ্বিতীয় ধাপ: সালাতে প্রবেশের নিয়ত করে দইু হাত কাঁধ বরাবর উত্তোলন করে আমি বলব: ‘আল্লাহু আকবার’। 
 
 
 
তারপরে আমি বলব: آمين “আমীন।” যার অর্থ: হে আল্লাহ, আপনি কবলূ করুন। 
সূরা ফতিহা পাঠ করা শেষে কুরআন থেকে আমার জন্য যা সহজ তা শুধু প্রথম ও দ্বিতীয় রাকাতে পড়ব। এটা ওয়াজিব নয়, তবে এটা 
পড়াতে অসংখ্য ছওয়াব রয়েছে।﴿ مَا مِنُونَ إِنَّ ُ ذُكِرَ إِذَا الَّذِينَ الْمُؤْ هِمْ وَعَلَى إِيمَانًا زَادَتْهُمْ آيَاتُهُ عَلَيْهِمْ تُليَِتْ وَإِذَا قلُوُبُهُمْ وَجِلَتْ اللَّه لوُنَ رَبِّ يَتَوَكَّ ﴾ 
ষষ্ঠ ধাপ: আমি বলব: أكبر الله  “আল্লাহু আকবার”, তারপরে আমি রুকু করব এমনভাবে যাতে আমার পিঠ সোজা থাকে, আমার হাত 
দটুি আমার হাঁটুর উপরে আঙ্গলুগুলি আলাদাভাবে থাকবে। তারপরে আমি রুকুতে তিনবার বলব: العظيم ربي سبحان  “সুবহানা 
রব্বিয়াল ‘আযীম”। 
সপ্তম ধাপ: আমি আমার দইু হাত কাঁধ বরাবর উত্তোলন করে حمده لمن الله سمع  “সামি‘আল্লাহু লিমান হামিদাহ” বলে রুকু থেকে উঠব। 
যখন দাঁড়িয়ে আমার শরীর সোজা হয়ে যাবে, তখন আমি বলব: الحمد ولك ربنا  “রব্বানা ওয় লাকাল হামদ”। 
অষ্টম ধাপ: আমি “আল্লাহু আকবার” বলে আমার দইু হাত, দইু হাঁটু, পায়ের দইু পাতা, কপাল ও নাকের উপরে ভর দিয়ে সিজদা করব 
আর সিজদাতে তিনবার বলব: الأعلى ربي سبحان  “সুবহানা রব্বিয়াল আ‘লা”। 
নবম ধাপ: আমি “আল্লাহু আকবার” বলে সিজদা থেকে উঠব, যাতে বাম পায়ের পাতার উপরে বসে ডান পায়ের পাতা উঁচু করে বসা 
অবস্থায় আমার পিঠ সোজা হয়। আর আমি তিনবার বলব: لي اغفر ربي  “রব্বিগফিরলী”। 
দশম ধাপ: আমি “আল্লাহু আকবার” বলব, এবং পুনরায় প্রথম সিজদার মত আরেকটি সিজদা করব। 
এগারোতম ধাপ: আমি “আল্লাহু আকবার” বলে সিজদা থেকে উঠে সোজা হয়ে দাঁড়াব। আর প্রথম রাকাত আমি যেমন করে আদায় 
করেছি, সেভাবে বাকী রাকাতগুলো আদায় করব। 
 
 
বারোতম ধাপ: তারপরে সালাত থেকে বের হওয়ার নিয়তে আমি ডানদিকে সালাম ফিরিয়ে বলব: الله ورحمة عليكم السلام  “আস-সালাম ু
আলাইকুম ওয়ারহমাতুল্লাহ”, আবার বামদিকে সালাম ফিরিয়ে বলব: “আস-সালাম ুআলাইকুম ওয়া রহমাতুল্লাহ”। আর এর মাধ্যমেই 
আমি আমার সালাত আদায় সমাপ্ত করব। 
মসুলিম নারীর পর্দ া 

  



  
 
মসুলিম নারীর উপরে আল্লাহ তা‘আলা তার নিজস্ব দেশে প্রচলিত কাপড়ের মাধ্যমে হিজাব অবলম্বন করা, তার সতর ও সমস্ত শরীর 
অপরিচিত পুরুষের কাছ থেকে ঢেকে রাখা আবশ্যক করে দিয়েছেন। তার স্বামী ও মাহরামগণ ছাড়া অন্য কারো সামনে তার হিজাব 
খোলা বৈধ হবে না। মাহরাম হচ্ছে: কোন মসুলিম নারীর জন্য পুরুষদের মধ্য হতে যাদেরকে বিবাহ করা চিরস্থায়ীভাবে অবৈধ। তারা 
হচ্ছে: পিতা -যতই ঊর্ধতন হোক না কেন-, পুত্র -যতই অধঃস্তন হোক না কেন-, চাচাগণ, মামাগণ, ভাই, ভাইয়ের পুত্র, বোনের পুত্র, 
মায়ের স্বামী (সৎ পিতা), স্বামীর পিতা -যতই ঊর্ধতন হোক না কেন-, স্বামীর পুত্র (সৎ ছেলে) -যতই অধঃস্তন হোক না কেন-, দধুভাই, 
দধু মায়ের স্বামী। এবং বংশগত কারণে যারা হারাম হয়, দধু সম্পর্কে র কারণেও তারা হারাম হয়। 
মসুলিম নারী তার পোষাকের ব্যাপারে কয়েকটি মলূনীতি খেয়াল রাখবে: 
প্রথমত: সমস্ত শরীর ঢেকে রাখা। 
দ্বিতীয়ত: যখন সে পরপুরুষের সামনে উপস্থিত হবে তখন মহিলারা সাধারণত সাজগোজের জন্য যে পোষাক পরিধান করে, এটি এমন 
পোষাক হবে না। 
তৃতীয়ত: এটি এমন স্বচ্ছ হবে না, যা তার শরীরকে প্রকাশ করে দেয়। 
চতুর্থত: পোষাকটি ঢিলেঢালা হবে। এমন আটোসাটো হবে না, যা তার শরীরের কোন অঙ্গকে বঝুতে সাহায্য করবে। 
পঞ্চমত: সেটি সুগন্ধিযুক্ত হবে না, যখন সে কোন পরপুরুষের পাশ দিয়ে অতিক্রম করবে, আর তারা তার থেকে উক্ত সুগন্ধ গ্রহণ 
করবে। 
ষষ্ঠত: পুরুষের পোষাকের সাথে সাদশৃ্য রাখবে না। 
সপ্তমত: অমসুলিম মহিলারা তাদের ধর্মীয় অনষু্ঠান অথবা ইবাদাতের ক্ষেত্রে ব্যবহার করে থাকে, এমন পোষাকের সাথে সাদশৃ্য রাখবে 
না। 
অষ্টমত: পোষাকটি খ্যাতির পোষাক হবে না। 
মমুিন ব্যক্তির গুণাবলী: 

 
- সে তার কথায় সত্যবাদী, সে মিথ্যা বলে না।﴿ مِنٌ وَهُوَ أُنْثَى أَوْ ذَكَرٍ مِنْ صَالحًِا عَمِلَ مَنْ هُ مُؤْ بَةً حَيَاةً فَلَنُحْيِيَنَّ هُمْ طَيِّ مَا بِأَحْسَنِ أَجْرَهُمْ وَلَنَجْزِيَنَّ  

يَعْمَلوُنَ كَانُوا ﴾- ওয়াদা ও চুক্তি পূর্ণ করে।﴿ اعِ دَعْوَةَ أُجِيبُ قَرِيبٌ فَإِنِّي عَنِّي عِبَادِي سَأَلَكَ وَإِذَا مِنُوا ليِ فَلْيَسْتَجِيبُوا دَعَانِ إِذَا الدَّ لَعَلَّهُمْ بِي وَلْيُؤْ  
كُمُ يَرْشُدُونَ﴾﴿وَقَالَ لَكُمْ أَسْتَجِبْ ادْعُونِي رَبُّ ﴾ 

- বিবাদের সময়ে পাপাচার করে না। 
- আমানত আদায় করে।﴿ ُ لمَُاتِ مِنَ يُخْرِجُهُمْ آمَنُوا الَّذِينَ وَليُِّ اللَّه النُّورِ إِلَى الظُّ ﴾ 
- সে তার মসুলিম ভাইয়ের জন্য সেটাই পছন্দ করে, যা সে তার নিজের জন্য পছন্দ করে। 
- দয়াশীল। 
- মানষুের প্রতি উত্তম আচরণকারী। 
- আত্মীয়তার সম্পর্ক  বজায় রাখে। 
- আল্লাহর তাকদীরে সন্তুষ্ট থাকে, আনন্দের সময়ে তাঁর শুকরিয়া আদায় করে আর বিপদে সবর করে।﴿ بِذِكْرِ قلُوُبُهُمْ وَتَطْمَئِنُّ آمَنُوا الَّذِينَ  

ِ ِ بِذِكْرِ أَلَا اللَّه الْقلُوُبُ تَطْمَئِنُّ اللَّه ﴾- লজ্জার গুণে ভূষিত।﴿ مِنٍ كَانَ وَمَا مِنَةٍ وَلَا لمُِؤْ ُ قَضَى إِذَا مُؤْ وَمَنْ أَمْرِهِمْ مِنْ الْخِيَرَةُ لَهُمُ يَكُونَ أَنْ أَمْرًا وَرَسُولهُُ اللَّه  
َ يَعْصِ لًا ضَلَّ فَقَدْ وَرَسُولَهُ اللَّه مُبِينًا ضَلَا ﴾ 

- সৃষ্টির প্রতি দয়াল।ু 
- হিংসা থেকে অন্তর পবিত্র এবং তার অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ অন্যের উপরে বাড়াবাড়ি করা থেকে পবিত্র। 
- মানষুকে ক্ষমা করে। 
- সুদ খায় না এবং এর কোন লেনদেনও করে না। 
- যিনা করে না। 
- মদ পান করে না। 
- প্রতিবেশীর সাথে উত্তম আচরণ করে। 
- সে জলুমুও করে না আবার ধোঁকাও দেয় না। 
- চুরি করে না আবার কূটকৌশলও অবলম্বন করে না। 
- তার পিতামাতার সাথে সদাচরণকারী; যদিও তারা অমসুলিম হোক না কেন, ভালোকাজে তাদের অনগুত হয়। 
- স্বীয় সন্তানদেরকে সম্মানের সাথে প্রতিপালন করে, তাদেরকে শরী‘আতের কর্ত ব্য সম্পর্কে  আদেশ করে এবং হারাম ও মন্দ কাজ থেকে 
তাদেরকে নিষেধ করে। 
- অমসুলিমদের সাথে সাদশৃ্য গ্রহণ করে না, তাদের ধর্মীয় বিশেষ বৈশিষ্ট্যের মধ্যে অথবা এমন অভ্যাসের মধ্যে, যা তাদের বৈশিষ্ট্য ও 
নির্দেশক হিসেবে গণ্য হয়েছে। 
- তার ইবাদতে কমতি ও পাপ থেকে আল্লাহর কাছে তাওবা করে এবং ক্ষমা চায়। 
মসুলিমের আকীদার ক্ষেত্রে কতিপয় গুরুত্বপূর্ণ মলূনীতি: 
১। আল্লাহ আমাদের রব, তিনি ছাড়া কোন প্রকৃত মাবদূ নেই। তিনি ছাড়া কোন প্রকৃত রব নেই, তিনি ছাড়া কোন প্রকৃত ইলাহ নেই, 
কোন বস্তুই তাঁর মত নয়, কোন বস্তু তাঁকে অক্ষম করতে পারে না। তিনিই সর্বশ্রোতা এবং সর্বদ্রস্টা। 
২। আল্লাহ সুবহানাহু ওয় তা‘আলা আসমানের উপরে সকল মাখলকু থেকে ঊর্ধ্বে, তাদের থেকে পৃথক অবস্থায় রয়েছেন। তাঁর ঊর্ধ্বে 
অবস্থান করা সবদিক থেকেই সার্বজনীন; সত্তাগতভাবে ঊর্ধ্বে থাকা, মর্যাদাগতভাবে ঊর্ধ্বে থাকা, শক্তির দিক থেকে ঊর্ধ্বে থাকা। 
আর আল্লাহ সুবহানাহু ওয়া তা‘আলা সকল বিষয় সম্পর্কে  সম্যক অবগত। 

  



  
৩। আল্লাহর নাম ও গুণাবলীর ক্ষেত্রে আমরা সেগুলো সাব্যস্ত করি, যা আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নিজের জন্য অথবা তাঁর নবী মহুাম্মাদ 
সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁর জন্য সাব্যস্ত করেছেন। আর আমরা সেগুলোকে নাকচ করি, যা আল্লাহ তাঁর নিজের ক্ষেত্রে এবং 
তাঁর নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁর ক্ষেত্রে নাকচ করেছেন। 
৪। আল্লাহ তা‘আলা বান্দার আহ্বানে সাড়া দেন, তাদের প্রয়োজনসমহূ পূরণ করেন এবং তিনিই উপকার ও ক্ষতি করতে পারেন। 
চোখের একটি পলকও বান্দা তাঁর থেকে অমখুাপেক্ষী হতে পারে না। কোন মসুলিমের জন্য বৈধ হবে না যে, সে তার কোন প্রকারের 
ইবাদত আল্লাহ ছাড়া অন্যের উদ্দেশ্যে করবে, যেমন: দ‘ুআ, সালাত, মানত, যবাই, ভয়, আশা, ভরসা ইত্যাদি ইবাদাতসমহূ, এসব 
ইবাদত হোক তা প্রকাশ্য অথবা অপ্রকাশ্য। আর যে আল্লাহ ছাড়া অন্যের জন্য কোন ইবাদাত করে, সে আল্লাহর সাথে শিরককারী 
(মশুরিক)। 
৫। সবচেয়ে ঘৃণিত ও সবচেয়ে বড় গুনাহ হচ্ছে আল্লাহর সাথে শিরক করা। যে ব্যক্তি শিরকের উপরে মারা যাবে, তার উপরে আল্লাহ 
জান্নাতকে হারাম করে দিবেন এবং তার আবাসস্থল হবে জাহান্নাম। শিরক এমন পাপ, যদি বান্দা এর উপরে থেকে মারা যায় এবং 
তাওবা না করে, তাহলে আল্লাহ তাকে ক্ষমা করবেন না। 
৬। কোন বান্দা যে ভুল করেছে, তা সঠিক হওয়ার ছিল না আবার যা সে সঠিক করেছে, তাও ভুল হওয়ার ছিল না। মসুলিমের উপরে 
ওয়াজিব হচ্ছে, সে আল্লাহর তাকদীর ও ফয়সালার উপরে সন্তুষ্ট থাকবে। আল্লাহ তা‘আলার ফয়সালার উপরে সন্তুষ্ট থাকবে, স্বীয় 
রবের প্রশংসা করবে এবং সকল অবস্থায় সে তাঁর শুকরিয়া জ্ঞাপন করবে। 
৭। মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আমাদের নবী, সর্বশ্রেষ্ঠ মানব, সর্বশেষ রাসূল। তিনি কিয়ামাতের দিন শাফা‘আতকারী 
এবং তার শাফা‘আত গ্রহণ করা হবে। আল্লাহ তাঁকে বনু্ধ হিসেবে গ্রহণ করেছিলেন, যেমন তিনি ইবরাহীম আলাইহিস সালামকে বনু্ধ 
হিসেবে গ্রহণ করেছিলেন। 

 

  



  
মসুলিমের উপকারী সংক্ষিপ্ত নির্দে শিকা​  
ভূমিকা:​  
​  
আল-ওয়াকীল (পরম নির্ভ রযোগ্য কর্ম-সম্পাদনকারী): স্বীয় মাখলকুের রিযিক সম্পাদনের দায়িত্বশীল। তাদের যাবতীয় কল্যাণের 
তত্ববধায়ক। আর যিনি তার ওলীদের অভিভাবক। ফলে সকল কর্মকে তাদের জন্য সহজ করে দেন এবং কঠিন থেকে তাদের দরূে 
সরান। আর তাদের যাবতীয় বিষয়ের জন্য তিনিই যথেষ্ট।​  
মহুাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আল্লাহ প্রদত্ত রহমত:​  
মানষুের জন্য ফরয হচ্ছে তিনি যার আদেশ করেছেন তার অনসুরণ করা, যার ব্যাপারে সংবাদ দিয়েছেন তা সত্য বলে বিশ্বাস করা, 
তিনি যা থেকে নিষেধ করেছেন অথবা সতর্ক  করেছেন তা থেকে বিরত থাকা এবং তিনি যা শরী‘আতবদ্ধ করেছেন তা ব্যতীত 
আল্লাহর ইবাদাত না করা।​  

الله إلا إله لا  বা আল্লাহ ব্যতীত কোনো প্রকৃত মাবদূ নেই, একথার অর্থ: আল্লাহ ছাড়া প্রকৃত কোন মা‘বদূ নেই।​  
ইনজিল: এটি আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নবী ঈসা আলাইহিস সালামের উপরে নাযিল করেছেন।​  
মখুমণ্ডলের সীমা:​  
চামড়া ও কাপড়ের দইু মোজার উপরে মাসেহ করা​  
কাপড়ের অথবা চামড়ার মোজাদ্বয়ের উপরে মাসেহের পদ্ধতি:​  
​  
সতর ঢেকে, পবিত্র স্থানে, পবিত্র জামা-কাপড় পরিধান করে মসুলিম ব্যক্তি সালাত আদায় করবে।​  
​  

 
 

  


	মুসলিমের উপকারী সংক্ষিপ্ত নির্দেশিকা 
	ভূমিকা: 
	 
	আল-ওয়াকীল (পরম নির্ভরযোগ্য কর্ম-সম্পাদনকারী): স্বীয় মাখলুকের রিযিক সম্পাদনের দায়িত্বশীল। তাদের যাবতীয় কল্যাণের তত্ববধায়ক। আর যিনি তার ওলীদের অভিভাবক। ফলে সকল কর্মকে তাদের জন্য সহজ করে দেন এবং কঠিন থেকে তাদের দূরে সরান। আর তাদের যাবতীয় বিষয়ের জন্য তিনিই যথেষ্ট। 
	মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আল্লাহ প্রদত্ত রহমত: 
	মানুষের জন্য ফরয হচ্ছে তিনি যার আদেশ করেছেন তার অনুসরণ করা, যার ব্যাপারে সংবাদ দিয়েছেন তা সত্য বলে বিশ্বাস করা, তিনি যা থেকে নিষেধ করেছেন অথবা সতর্ক করেছেন তা থেকে বিরত থাকা এবং তিনি যা শরী‘আতবদ্ধ করেছেন তা ব্যতীত আল্লাহর ইবাদাত না করা। 
	لا إله إلا الله বা আল্লাহ ব্যতীত কোনো প্রকৃত মাবূদ নেই, একথার অর্থ: আল্লাহ ছাড়া প্রকৃত কোন মা‘বূদ নেই। 
	ইনজিল: এটি আল্লাহ তা‘আলা তাঁর নবী ঈসা আলাইহিস সালামের উপরে নাযিল করেছেন। 
	মুখমণ্ডলের সীমা: 
	চামড়া ও কাপড়ের দুই মোজার উপরে মাসেহ করা 
	কাপড়ের অথবা চামড়ার মোজাদ্বয়ের উপরে মাসেহের পদ্ধতি: 
	 
	সতর ঢেকে, পবিত্র স্থানে, পবিত্র জামা-কাপড় পরিধান করে মুসলিম ব্যক্তি সালাত আদায় করবে। 
	 


