eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

\Y%
O caminho para o ser

Jodo atinge o puro Ser e ndo pode voltar para tras atras outra vez '.
S. Kierkegaard, Johannes Climacus

O “livro sobre Kant” disse-nos que - temos uma compreensao pré conceptual do
ser; mas o conceito de ser ¢ insuficiente. Vivemos entre coisas que existem, nos proprios
existimos, compreendemos estas coisas € nos proprios, e através dessa compreensao somos ¢
tornamo-nos em no6s mesmos, todavia o ser, através do qual todas estas coisas sdo e se
revelam, ilude-nos. Este é simultaneamente o nosso destino e o destino do ser, a historia
ocidental desde Parménides e a histdria do proprio ser, cujo carater oculto, até mesmo
insignificante nao-existente, faz parte da sua esséncia. E para conseguir penetrar nesse oculto,
para alcancar para além dessa insignificAncia ndo-existéncia que, diz Heidegger, nos
precisamos de retroceder, para além de Kant, para além de cristandade, para além de
Aristoteles, para além de Platao, - para Heraclito e Parménides que, longe de discordarem
2, partilhavam a compreensdo original grega sobre o ser, na sua solidariedade com o que
existe e com a nossa consciéncia disso; uma consciéncia em primeiro lugar distorcida por
Platao, destinada a reduzir-se, no nosso distraido tempo tecnologico, ao esquecimento
completo. Na nossa preocupagdo com coisas, com os objetos dificeis da ciéncia positiva e os
sucessos tangiveis do comércio, da engenharia e do bem estar,- ignoramos, no sentido
literal de falhar em no conhecer, a nossa propria tarefa, o nosso mais alto grupo humano
-: para sermos pastores € observadores do ser - esse ser em que e - fora do qual -
existimos, mas por quem, na nossa folia, at¢ nem sabemos como perguntar. Aprender a
procurar pelo ser é, portanto, para nos, filosofos - ndo, como homens (porque a filosofia ¢ a

vocagdo do homem) - a tarefa sagrada. O que € que esta procura significa?

' [Johannes kommer til den rene Vaeren, og kan ikke komme tilbage igen]

2 Einf., p. 74: [Heraklit, dem man im schroffen Gegensatz zu Parmenides die Lehre des Werdens
zuschreibt, sagt in Wahrheit dasselbe wie jener. Er ware sonst nicht einer der Grossten der grossen
Griechen. wenn er anderes sagte]



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Podemos encontrar a resposta mais extensiva e sistematica que Heidegger deu a esta
questao na sua Introdugdo a Metafisica, publicada em 1953, com base numa conferéncia de
1935. Como estd em harmonia completa com as suas publicagcdes mais recentes, pode-se
assumir com confianga que representa o seu pensamento tardio, apesar da data muito anterior
da conferéncia original. De facto, um certo nimero de publicagdes de Heidegger,
comparativamente tardias, datam do trabalho dos inicios dos anos trinta, € penso que ¢
razoavel dizer que podemos tomar quase qualquer um deles como representativo de todo o
periodo posterior a Ser e Tempo.

A inteng¢do da Introdugdo a Metafisica € guiar-nos na dire¢do de uma inquiri¢ao
verdadeira e séria da questdo: o que € o ser? Esta questao ¢ exigida pela nossa situacao
historica e € a nossa Uinica salvagao possivel nessa situacdo. Retratar esta crise
histérico-metafisica, encher-nos preencher-nos com um sentido deld, essa ¢ a finalidade de
Heidegger.

Comega, ndo historicamente, mas com a mais abstrata das questdes, a “questio basica
da metafisica”, formulando-a assim: “porque ¢ que existem algumas coisas e néo-o
nada?”’. A adicdo de “e ndo - 0 nada” ¢ essencial para a questdo, diz ele, pois sem isso
perder-nos-iamos a nés proprios entre as coisas que existem *. ParalJHGHal it para além
dessas coisas, para o seu ser, precisamos de “as reduzir @0 nada", sentir verdadeiramente a
alternativa ao nada. Ora isto ¢ uma tarefa impossivel para a ciéncia e insensata, segundo o
ponto de vista da fé; mas € precisamente essa insensatez que, segundo Heidegger, constitui a
filosofia.

No entanto, Heidegger descobre que a sua primeira questdo depende e pressupde uma
outra questdo: “Como € o ser?”™. E ¢ esta questdo que, por sua vez, tem raizes historicas: no
fenomeno do niilismo. Quando tentamos olhar de frente para o ser, considerar o que € aquilo
que existe, ndo conseguimos encontrar nada para dizer: Ser, como distinto de qualquer coisa
em particular, ¢, de facto, quase nada. Nietzsche, que exprimiu melhor que todos os outros a
crise do nosso tempo, chamou “uma neblina® ao ser, e a sua designacio, disse ele, € “apenas

997

o nome para um grande erro”’. Também Hegel, como Heidegger assinala no “livro sobre

3 [Warum ist iberhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?]
4 [das Seiende]

5 [wie steht es um das Sein?]

6 [einen Dunst]

" [nur der Name fiir einen grossen Irrtum]



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Kant”, equacionou o puro ser como o nada. Logo, talvez a nossa procura seja quixotesca,

uma procura pelo - nada. Assim pensava Nietzsche. Heidegger pergunta:

BEREE 0 ser uma mera palavra e o seu significado uma neblina ou ser4 que o que se

significa por na palavra ser contém o destino intelectual do ocidente? *

Heidegger defende a segunda alternativa. Acredita que Nietzsche estava errado:
tragica e profundamente enganado, uma “Gltima vitima de um longo erro e negligéncia", mas,
como*“vitima”, o [NGAMEntd portador do nosso destino, “a testemunha nio reconhecida de
uma nova necessidade™. Pode ser que este “nada” do ser resida em nds proprios, na nossa

propria historia:

E culpa do ser, que é seja tio confuso e que dependa da palavra que continua tdo
vazia, ou a culpa € nossa que, com toda a nossa azafama e procura das coisas que
existem, brigamos, no entanto, com o ser? E serd, ndo especialmente nossa culpa, hoje
em dia, nem dos nossos antepassados mais proximos € mais remotos, mas de um
acontecimento que ocorre desde o principio da historia ocidental, um acontecimento
para o qual todos os olhos dos historiadores nunca penetrardo e que, mesmo assim,
tem estado a acontecer, esta a acontecer e continuard a acontecer? E se fosse possivel
que esse homem, essas nagdes, nas suas atividades e projetos de poder mais
importantes, tivessem a ver com as coisas que sao e, contudo, tenham ha muito tempo
deixado de ser sem o saberem, e que isso possa ser a causa mais profunda e poderosa
do seu declinio?

Estas sdo questdes que pomos neste ponto, ndo entre parénteses, ou para
consolo das nossas almas, ou por causa de uma visdo do mundo, mas ([HESIOEH para
-as quais somos levados por aquela pré questdo que resultou necessariamente da

nossa questao principal “como € o ser?” - talvez uma questao sobria, mas também

8 Einf., p. 28: [1st das Sein ein bloRes Wort und seine Bedeutung ein Dunst oder birgt das mit dem
Wort ‘Sein’ Gemeinte das geistige Schicksal des Abendlandes?
® Joc. cit.



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

uma questdo muito inutil. - E, todavia, € uma questdo, a questdo: €0/ “ser” uma

mera palavra e o seu significado ¢ uma névoa, ou ¢é o destino espiritual do ocidente?'.

Em suma, a nossa histdria, o nosso peregrinar desde o a partir do ser, a nossa perda do
ser, ¢ para onde, finalmente, aponta a questdo basica da metafisica. E, ainda, historica e

metafisicamente, Heidegger continua:

Esta Europa, desgragadamente cega, sempre a beira da autodestruicao, esta hoje na
grande tenaz entre a Russia, por um lado, e a América, por outro - A Russiae a
América sao, de um ponto de vista metafisico, a mesma coisa: o mesmo frenezim
desolado de tecnologia a solta e de organizacdo sem raizes do homem médio. Quando
o canto mais remoto do globo tiver sido conquistado tecnologicamente e aberto a
exploracao econémica, quando qualquer acontecimento, seja ele qual for, em qualquer
lugar, seja ele qual for, em qualquer momento, seja ele qual for, quando pudermos
“experimentar” simultaneamente um atentado a vida de um rei em Franca e um
concerto sinfénico em Toquio, quando o tempo ndo for sendo velocidade,
momentaneidade e simultaneidade, e o tempo como historia tiver desaparecido de
toda a vida de todas as nagdes, quando o pugilista passar a ser o grande homem de
todo um povo, quando os milhdes contados nos encontros de massas . forem um
triunfo - entdo sim, entdo a questdo ainda nos agarra como um fantasma entre todas

estas apari¢Oes: para qué? para onde? e -0 queé, entdo? "'

1% [Liegt es am Sein, dass es so verworren ist und hangt es am Wort, dass es so leer bleibt, oder liegt
es an uns, dass wir bei allem Betreiben und Erjagen des Seienden doch aus dem Sein herausgefallen
sind? Und liegt dies gar nicht erst an uns, den Heutigen, auch nicht nur an den nachsten und
entferntesten Vorfahren, sondern an dem, was von Anfang an durch die abendlandische Geschichte
zieht, ein Geschehnis, zu dem alle Augen aller Historiker nie hinreichen werden und das doch

geschieht, vormals, heute und kiinftig? Wie, wenn Solches moglich ware, dass der Mensch, dass
Volker in den grossten Umtrieben und Gemach-ten zum Seienden Bezug haben und dennoch aus
dem Sein langst herausgefallen sind, ohne es zu wissen, und dass dieses der innerste und
machtigste Grund ihres Verfalls ware? . . . Das sind Fragen, die wir hier nicht beilaufig und gar firs
Gemiit und die Weltanschauung stellen, sondern Fragen, in die uns jene aus der Hauptfrage
notwendig entsprungene Vorfrage zwingt: Wie steht es um das Sein?—eine niichterne Frage
vielleicht, aber auch eine sehr nutzlose Frage. Aber doch eine Frage, die Frage: ist das ‘Sein’ ein
bloRes Wort und seine Be-deutung ein Dunst oder das geistige Schicksal des Abendlandes?

" Einf, p. 28-9: [Dieses Europa, in heilloser Verblendung immer auf dem Sprunge, sich selbst zu
erdolchen, liegt heute in der grossen Zange zwischen Russland auf der einen und Amerika auf der
anderen Seite. Russland und Amerika sind beide, meta-physisch gesehen, dasselbe; dieselbe
trostlose Raserei der entfesselten Technik und der boden-losen Organisation des Normalmenschen.
Wenn die hinterste Ecke des Erdballs technisch erobert und wirtschaftlich ausbeutbar geworden ist,



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Aqui Heidegger diz-nos, ao seu proprio povo, o povo do centro, que somo chamados

a intervir:

Estamos nas pingas de uma tenaz. O nosso povo, no centro, sente a pressao mais forte
das pingas; as pessoas mais ricas da vizinhanga e, portanto, as pessoas em maior
perigo e, sobretudo, o povo metafisico. Mas para além desta chamada, da qual
estamos seguros, este povo apenas sera capaz, por si mesmo, de atingir um destino, .
se, primeiro, formar em si proprio um eco, uma possibilidade do eco dessa chamada, e
compreender criativamente a sua propria heranga ...

Perguntar: o que € o ser? - isso significa nada menos do que recordar o
principio da nossa existéncia histdrica e espiritual, para a transformar num novo
principio. Isso é possivel. E, sem duvida, a forma decisiva da histéria porque tem
origem no acontecimento mais basico. Mas um principio ndo se repete retorcendo de
volta para aquilo que era uma vez foi, e que agora ¢ familiar, e que tem simplesmente
de ser imitado. Nao, o principio precisa de recomecar outra vez, mais radicalmente
com tudo o que um verdadeiro principio traz consigo - tudo isso € estranho e negro e

incerto 2.

wenn jedes beliebige Vorkommnis an jedem beliebigen Ort zu jeder beliebigen Zeit beliebig schnell
zuganglich geworden ist, wenn man ein Attentat auf einen Kdénig in Frankreich und ein
Symphoniekonzert in Tokio gleichzeitig ‘erleben’ kann, wenn Zeit nur noch Schnelligkeit,
Augenblicklichkeit und Gleichzeitigkeit ist und die Zeit als Geschichte aus allem Dasein aller Volker
geschwunden ist, wenn der Boxer als der grosse Mann eines Volkes gilt, wenn die Mil-lionenzahlen
von Massenversammlungen ein Triumph sind - dann, ja dann greift immer noch wie ein Gespenst
Uber all diesen Spuk hinweg die Frage: wozu? - wohin? - und was dann?

2 FEinf, p. 29: [Wir liegen in der Zange. Unser Volk erfahrt als in der Mitte stehend den schérfsten
Zan-gendruck, das nachbarreichste Volk und so das gefahrdetste Volk und in all dem das
meta-physische Volk. Aber aus dieser Bestimmung, deren wir gewiss sind, wird sich dieses Volk nur
dann ein Schicksal erwirken, wenn es in sich selbst erst einen Widerhall, eine Moglichkeit des
Widerhalls fur diese Bestimmung schafft und seine Uberlieferung schépferisch begreift . . .

Fragen: Wie steht es um das Sein?—das besagt nichts Geringeres als den Anfang unseres
geschichtlich-geistigen Daseins wieder-holen, um ihn in den anderen Anfang zu verwandeln. Solches
ist moglich. Es ist sogar die massgebende Form der Geschichte, weil es im Grund-geschehnis
ansetzt. Ein Anfang wird aber nicht wiederholt, indem man sich auf ihn als ein Vormaliges und
nunmehr Bekanntes und ledig-lich Nachzumachendes zuriickschraubt, son-dern indem der Anfang
urspringlicher wiederangefangen wird und zwar mit all dem Befremdlichen, Dunklen, Ungesicherten,
das ein wahrer Anfang bei sich fiihrt].



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Antes de continuar com a abordagem ao ser - o precursor do novo principio -

Heidegger esboga ainda o “escurecer do mundo”

, que constitui 0 nosso estado presente. De
facto, o niilismo, que ¢ o destino gémeo da humanidade, e o ser Isﬁo, aqui e em qualquer
sitio, a sua preocupacdo constante. A dominag¢do do nosso mundo pela ciéncia e pela
tecnologia, todo o quadro fixo das ciéncias naturais e sociais - tudo isto €, para ele, falando
metafisicamente, a expressao de uma tnica verdade: que nds vivemos na mentira: que
esquecemos o ser a favor dos seres, que o proprio ser se tornou “numa névoa e num erro”. Os
ensaios de Heidegger sobre “A questao de técnica”, “O tempo de um mundo novo”, “Afinal,
o que ¢ um poeta?”’, “O que € pensamento significa pensar?”, longas secc¢des da Introdugao,
todos reiteram este mesmo tema.

Consideremos uma tal concep¢do como uma “mundivisio”"

que Heidegger analisa
num dos seus ensaios, em Holzwege °(1950). O “mundo” pode ser um “ponto de vista”, diz
Heidegger, s6 apenas porque a ciéncia, com as suas no¢des uniformes e medicdes, nivelou e
rigidificou o contetido do mundo dentro das fronteiras estritamente limitantes que a
racionalizacdo permite. Dentro desses limites, por sua vez, tudo ¢ regulado, planeado e
tornado util. “Investigacao”, a coordenagao planeada e sistematica de tarefas, veio para
dominar a persecugdo e a organizacgdo da aprendizagem. O tipo de coisas que pode ser
planeado e coordenado, o fabrico de dispositivos '® torna-se no objetivo principal do esfor¢o
intelectual e os departamentos de investigagdo, de acordo com a procura por tarefas praticas,
realizéveis, acabam por ficar isolados uns dos outros - e do ser.

Para além disso, neste processo, a mente - o espirito humano, que deve ser o pastor do
ser - ¢ ele proprio desvalorizado; € este aspeto da situacdo que Heidegger realga no trabalho
agora a nossa frente. Primeiro, a mente ¢ confundida com “inteligéncia”, a faculdade da
logica. Assim concebida, acaba por ser considerada como puramente pratica, uma espécie de
mecanismo para fazer novos dispositivos. Como consequéncia, os seus produtos sao

organizados e “cultivados” a par com outros desses dispositivos:

Logo que esta confusdo entre a mente como uma ferramenta se instala, os poderes da

atividade intelectual e espiritual, da poesia e das belas artes, do sentido de Estado e da

'3 [Weltverdusterung]

" [Weltbild]

'% [caminhos de madeira] (nota do tradutor)
16 [das Herstellbare]



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

religido, movem-se para a esfera de uma possivel cultura e planeamento conscientes.
Ao mesmo tempo, dividem-se por areas. O mundo espiritual torna-se cultura, em cuja
criagdo e manutencao a pessoa individual tenta procurar, ao mesmo tempo, a sua
propria realizacdo. Estas areas tornam-se areas de atividade livre, que definem os seus
proprios padroes para tudo o que de significante possa acontecer. Estes padroes de
validade para a produgdo e uso sao chamados valores. Os valores culturais sdo
assegurados de significado no conjunto global de uma cultura, s6 sendo limitados na
sua validade por si proprios e para si proprios: poesia para os poetas, arte para os

artistas, ciéncia para os cientistas.'”

Mas isto ndo € a degradagdo final. O passo seguinte ¢ mostrar apologeticamente os
produtos “culturais” como “pedagos para decoragdo e ornamentacdo", o que demonstra que
ndo somos barbaros - como nas técnicas da propaganda comunista. As obras da mente
colapsam pelo seu isolamento artificial, em enfeites de um estado impiedosamente pratico,

metafisico e alienado.

Heidegger ndo estd, sem duvida, evidentemente, sozinho na sua critica . a0 nosso
“tempo carente”. O que distingue a sua visdo da sobre a decadéncia moderna ¢ a ideia
segundo a qual toda a historia estd, essencialmente, contada - na filosofia grega.
Pelo tempo de Aristételes, a degeneragao era completa, e a historia intelectual do ocidente
durante trinta e trés séculos foi simplesmente um rescaldo de um desenvolvimento ja ha
muito completo.

O que ¢ que aconteceu entre o tempo de Parménides e o de Platdo? Heidegger trata

esta questdo em numerosos pontos da /ntrodugdo a metafisica, na primeira parte na discussao

"7 Einf, p. 36: [Sobald diese werkzeugliche Missdeutung des Geistes einsetzt, rucken die Machte des
geistigen Geschehens, Dichtung und bildende Kunst, Staatsschaffung und Religion in den Umkreis
einer moglichen bewussten Pflege und Planung. Sie werden zugleich in Gebiete aufgeteilt. Die
geistige Welt wird zur Kultur, in deren Schaffung und Erhaltung zugleich der einzelne Mensch sich
selbst eine Vollendung zu erwirken sucht. Jene Gebiete werden Felder freier Betatigung, die sich
selbst in der Bedeutung, die sie gerade noch erreicht, ihre Mastabe setzt. Man nennt diese
MalRstabe einer Geltung fir das Her-98 stellen und Gebrauchen die Werte. Die Kulturwerte sichern
sich im Ganzen einer Kultur nur dadurch Bedeutung, dass sie sich auf ihre Selbst-geltung
einschranken: Dichtung um der Dichtung, Kunst um der Kunst, Wissenschaft um der Wissenschaft
willen.



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

do significado deffiisis, geralmente mal traduzido por “natureza”, segundo ele; e na segunda
parte, a proposito de sua exegese gramatical alargada ao infinitivo “ser”. E uma exposi¢do de
“ser” '® como sendo, para os gregos, “firmeza” '°: uma divagacdo estranha, que obriga a
equiparar fiisi§ como “regra” »° com J0gos como [EajUNIAMENION S reuniao”, assim como com
polemos de Heraclito, a luta que ¢ dita . comg pai e rei de todas as lutas - e introduzir, sem
qualquer justificagdo, a sua propria concepcao de fmundo” no meio disso tudo. Nao pude,
mesmo que quisesse, analisar com detalhe estas fantasias psicologicas, mas prefiro remeter o
leitor para as criticas do método historico de Heidegger por Gerhard Kruger e por Karl
Lowith, que podem ser consideradas como competentes®, na minha opinido. Sdo geralmente
de espirito aberto e eruditas, e tdo aplicaveis as publicacdes mais recentes de Heidegger como
as de alguns anos atras, com as quais lidam explicitamente. A analise do ensaio de Heidegger
sobre Platdo, por Kruger, ¢ particularmente relevante para o trabalho que estamos a
considerar, e pode ser tomada como uma amostra razoavel da rea¢ao académica, classica e
responsavel, a técnica filologica de Heidegger.

Mas. sem entrar neste tipo de detalhe, podemos ver qual ¢ a tese de Heidegger pelo
seu esquema principal, se olharmos para algumas passagens na sec¢ao do livro intitulada Ser
e Pensamento. Heidegger diz que esta ¢ uma dicotomia que ndo existia para os primeiros e
maiores pensadores ocidentais. Para Parménides, einai e noein,.ser e aquilo que Heidegger

» 2 _ que talvez se possa traduzir por “consciéncia de”, no sentido mais

designa por “ouvir
geral da palavra - eram sinénimos. De acordo com Heidegger, a existéncia humana, tinha
raizes nessa unicidade: o homem tinha profundidade era profundamente no ser, desenhou a
sua vida a partir da aparéncia manifestacdo do ser, que era verdadeira aparéncia e nao ilusdo;
desde o tornar-se . Ser que, uma vez mais, estava_ no ser, nao o mero fluxo que a
incompreensao de Heraclito nos levou a pensar que era. Mas, pelo tempo de Aristoteles, o
homem tinha-se soltado deste primeiro grande ancoradouro e - cavalgou a onda de

niilismo em que ainda hoje continuamos a deriva. Para o compreender, podemos pegar no

dito de Parménides, XXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXX fo gar auto noein estin te kai

18 [Sein]

19 [Standigkeit]

2 [Walten]

2! [Sammlung]

22 K. Lowith, op. cit., e C. Kruger, “M. Heidegger und der Humanismus”, Studia Philosophica, vol. IX
(1949), pp. 93-129.

3 [Vernehmen]



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

einai, que Heidegger argumenta revelar o ser humano imerso na revelacdo do ser, a par com a
definicdo aristotelica do homem como animal racional_.
Heidegger descobre que toda a historia € contada pelo contraste entre estas duas

concepgoes:

Podemos portanto ver como, logo no inicio da filosofia ocidental, a questio do ser
incluia inclui o fundamento do ser humano ...

Classifico como decisiva esta revelagdo original da esséncia do ser humano. Mas nao
foi preservada e sustentada como o grande principio. Teve um resultado bastante
diferente: a defini¢do do homem como um animal racional, - corrente no
ocidente, a partir dai, e . que, _ como opinido prevalecente ainda -
- nao foi abalada. Para mostrar a distancia entre esta defini¢do e a revelacdo
original da esséncia do ser humano, podemos comparar o principio e o fim, tal como
expressos na formula. O fim aparece na formula XXXXantroupos = XXXXXXXXX
xouon logon €zon, o organismo que tem razdo como um dom. Exprimimos o principio
numa féormula derivada livremente, que a0 mesmo tempo sumaria a nossa exposi¢ao
até aqui: XXXX fiisis— XXXXXXX logos antroupon ezoun; o ser, a aparéncia
irresistivel, necessita de _, reunido, - a qual possui e fundamenta o ser
do homem.

Ali, no final, ha sem divida uma lembranga da relagdo entre Logos e ser
humano, mas Logos foi h4d muito externalizado numa faculdade de -
entendimento ¢ razio. Esta faculdade baseia-se ela propria na ocorréncia factual de
organismos de um tipo especial, no XXXX XXXX xouon beltiston, o animal mais
bem sucedido (Xenofonte).

Agqui, no inicio, pelo contrério, o ser humano baseia-se na revelacdo do ser.*

24 Finf., p. 133-4: [So wird bereits am Anfang der abendlandischen Philosophie sichtbar, wie die Frage
nach dem Sein notwendig die Griindung des Daseins einschliel3t. . . .

Diese anfangliche Eroffnung des Wesens des Menschseins nennen wir entscheidend. Allein sie
wurde als der grosse Anfang nicht bewahrt und festgehalten. Sie hatte etwas ganz anderes zur Folge:
jene dem Abendland nachher gelaufige und auch heute in der herrschenden Meinung nicht
erschitterte Definition des Menschen als des verniinftigen Lebewesens. Um den Abstand dieser
Definition von der anfanglichen Eréffnung des Wesens des Menschseins sichtbar zu machen, kénnen
wir den Anfang und das Ende formelhaft gegeneinanderstellen. Das Ende zeigt sich in der Formel:
avdptoTros = £0>0y Aoyov zyoV'. der Mensch, das Lebewesen, das die Vernunft als Ausstattung hat.
Den Anfang fassen wir in eine frei gebildete Formel, die zugleich unsere bisherige Auslegung



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Isto completa a exposicao alargada de Heidegger no fragmento sobre Parménides, que
ele contrastou com a féormula tradicional. Heidegger tem bem consciéncia que a sua analise ¢,

no minimo, altamente heterodoxa:

Na perspetiva das defini¢des usuais e prevalecentes, na perspetiva moderna e
contemporanea da metafisica, epistemologia, antropologia e ética, que sdo
condicionadas pela cristandade, a nossa exposicao deve parecer uma inversao
arbitraria, uma leitura do texto que uma “interpretagdo exata” jamais podera
determinar. Isto Isso est4 correto. Para a opinido comum e contemporanea, aquilo que
dissemos ¢, de facto, apenas um resultado da ja proverbial arbitrariedade e
parcialidade do método exegético de Heidegger. Todavia pode-se e deve-se perguntar:
qual . eXposicao - ¢ alverdadeira: a que simplesmente assume a perspetiva para a
sua compreensdo, porque aconteceu nele e porque se oferece como a que € corrente e
assumida como garantidal ou essa a exposicao que questiona fundamentalmente a
perspetiva usual, porque podia ser e, de facto, € o caso, que, aponta, pelo menos, para
aquilo que ¢é nossa tarefa ver?

Certamente - a rentincia da posi¢ao corrente € o retorno - a uma posicao
que a questiona ¢ um salto. SO quem faz a corrida certa consegue saltar. Nesta corrida
tudo se decide; significa que nos proprios, por uma vez, fazemos realmente as
perguntas e criamos as perspetivas, nas e através dessas questdes. Mas isto acontece,
ndo num vaguear aleatorio, e pouco associado a um sistema declarado como sendo a

norma, mas da necessidade histérica, da necessidade de existéncia historica®.

zusammenfasst: $vais = Xoyos dvdpojTrov eytou: das Sein, das liberwaltigende Erscheinen, ernotigt
die Sammlung, die das Menschsein innehat und griindet.

Dort, am Ende, ist zwar ein Rest des Zusammenhangs von Logos und Menschsein, aber der Logos
ist Iangst in ein Vermogen des Verstandes und der Vernunft verausserlicht. Das Vermogen selbst ist
auf das Vorhandensein von Lebewesen besonderer Art gegriindet, auf das L,coov fte\r lotov das
bestgeratene Tier (Xenophon). Hier, am Anfang, ist umgekehrt das Menschsein in die Eroffnung des
Seins des Seienden gegrindet].

% Finf., p. 134: [Im Blickfeld der gewohnlichen und herrschenden Definitionen, im Blickfeld der
christlich bestimmten neuzeitlichen und heutigen Metaphysik, Erkenntnislehre, Anthropologie und
Ethik, muss unsere Auslegung des Spruches als eine willkiirliche Umdeutung erscheinen, als ein
Hineindeuten von solchem, was eine ‘exakte Interpretation’ nie feststellen kann. Das ist richtig. Fur
das Ubliche und heutige Meinen ist das Gesagte in der Tat nur ein Ergebnis jener bereits
sprichwortlich gewordenen Gewaltsamkeit und Einseitigkeit des Heideggerschen

10



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Temos aqui, nesta formula dupla e . suas implicagdes, o centro da tese ontoldgica e
historica de Heidegger. E isto que, como ontologista, tem a dizer, e todos os seus temas
favoritos andam a volta deste centro: o enraizamento da mente pré socratica no ser € a nossa
subsequente alienagdo dessa fonte estimulante e iluminada.

Por exemplo, a sua teoria da verdade, que ele introduz aqui e que também expds
noutros escritos *°, conta a mesma historia do grande inicio grego que foi perdido, ha longo
tempo, pelos proprios gregos. Heidegger acredita que, para os filosofos pré socraticos, a
verdade, XXXX a-leteida, o des-esquecimento era o des-ocultar do ser *’. Heraclito disse que
“a natureza gosta de se esconder ocultar-se” e @ verdade ¢ a revelacdo do que fica por tras
detras dessa ocultagdo. A verdade era uma propriedade do ser através da qual o homem
conhecia as suas proprias raizes no ser e, a0 mesmo tempo, a sua estranheza em ser. Para
Parménides, como vimos, XXXX noein ¢ XXXX ginai, a consciéncia e o seu “objeto”, eram
um s6, ndo separados pelas categorias da ci€ncia ou da religido.

E claro que todas estas palavras, “propriedade”, “objeto”, etc., que eu agora encontro
para usar sao poOs aristotélicas, no minimo, € muito longe do alvo do que Heidegger diz, ou da
forma gnostica daquilo que ele diz. O ponto ¢ que realmente fodas as nossas separagdes
tradicionais, como sujeito/objeto, substancia/acidente, propriedade/relagao, etc. - de facto,
todas as palavras que usamos para falar acerca de problemas filosoficos - sdo muitos véus
sobre o ser, muitos hiatos entre nds e o ser. Para compreender o verdadeiro entendimento pré
socratico precisamos de penetrar profundamente nas primeiras raizes da nossa propria

linguagem, eliminando impiedosamente todo o crescimento enganador de séculos.

Auslegungverfahrens. Es darf und muss hier jedoch gefragt werden: Welche Auslegung ist die wahre,
jene, die die Blickbahn ihres Verstehens einfach Gbernimmt, weil sie darein geraten ist und weil diese
sich als gelaufig und selbstverstandlich anbietet; oder aber jene Auslegung, die die gewohnte
Blickbahn von Grund aus in Frage stellt, weil es doch sein konnte und in der Tat so ist, dass diese
Blickbahn gar nicht zu dem hinweist, was es zu sehen gilt?

Allerdings — das Aufgeben des Gelaufigen und das Zurtickgehen in die fragende Auslegung ist ein
Sprung. Springen kann nur, wer den rechten Anlauf nimmt. An diesem Anlauf entscheidet sich alles;
denn er bedeutet, dass wir selbst die Fragen wieder wirklich fragen und in

diesen Fragen die Blickbahnen erst schaffen. Doch dieses geschieht nicht in schweifender
Beliebigkeit und ebensowenig im Anhalt an ein zur Norm erklartes System, sondern in and aus
geschichtlicher Notwendigkeit, aus der Not des geschichtlichen Daseins].

% Cf. especialmente Platons Lehre von der Wahrheit [a doutrina da verdade em Plat&o (nota do
tradutor]
2" [Unverborgenheit]

11



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Se, entdo, olharmos para os pré socraticos, declara Heidegger, vemos que para eles a
verdade era a desocultagcdo do ser. Encontramos na Republica, de Platdo, o principio de uma
concepg¢do menos profunda e enganadora, ao contrario daquele primeiro e grandioso
entendimento. Na analogia de cave com as suas sombras de imita¢do de coisas reais, na
“linha do _saber” com as suas hierarquias paralelas de conhecedores e
conhecidos, e ainda mais fundamentalmente, adverte Heidegger, mesmo na concepgao da
propria ‘ideia’, o aparente, a aparéncia (XXXXidein), que ¢ isolada do fluxo das nossas
percepgdes, temos o principio do ponto de vista posteriormente cristalizado por Aristoteles e
que, desde ai, se tornou tradicional: que verdade ¢ exatiddo. A verdade nao pertence agora ao
ser mas a proposicoes e consiste na sua “correspondéncia’ com “factos”. Este distanciamento
da verdade em relagdo ao ser, este isolamento do pensamento em relagdo ao ser, levou
diretamente, segundo Heidegger, a afirmagdo de Nietzsche segundo a qual a verdade ¢ - ndo
exatidao, muito menos uma qualidade do ser - mas simplesmente uma forma de erro. E assim,
com Nietzsche (em quem, para Heidegger, culminou toda a metafisica), o ser também se
torna, finalmente, numa névoa e num erro® - nada.

O apelo filosofico de Heidegger para a poesia tem as mesmas raizes. Uma vez mais, €
um dos seus temas constantes; no ensaio sobre Holderlin e Rilke, como também na
Introdugdo. Usada por Heidegger, a linguagem ¢ magica; dai a preponderancia dos jogos de

palavras no seu argumento. Mas a linguagem ¢ magica porque, como ele diz:

palavras e linguagem nao sdo conchas em que as coisas simplesmente se empacotam
para o comércio de falar e escrever. E s na palavra, na linguagem, que as coisas se

tornam e sdo. %’

Isto ndo se aplica, certamente, as nossas conversas triviais, a nossa terminologia
cientifica ou pseudocientifica, dificil e vazia. Essa conversa, tal como expressa pela “cultura”,
perdeu o seu fundamento no ser. Ndo tem raizes, tal como o homem das massas®’, cuja

mediocridade complacente transmite. Mas, na sua verdadeira linguagem original, ¢ diferente:

2 [ein Dunst und ein Irrtum]

2 Finf., p. 12: [die Worte und die Sprache sind keine Hiilsen, worin die Dinge nur fir den redenden
und schreibenden Verkehr verpackt werden. Im Wort, in der Sprache werden und sind erst die Dinge].
30 [Massenmensch]

12



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

A linguagem s6 pode ter comecado a partir do poderoso e do misterioso, na

importante descoberta do ser pelo homem afloramento do homem no ser. *'
Nesta fun¢do primeira e essencial, porém, a linguagem ¢ poesia:

Nesta importante descoberta afloramento/emergéncia da linguagem, como (Sl
verbalizacdo do ser, eral poesia. A linguagem € a poesia primitiva em que um povo

compde o ser. 2

E, por outro lado, sdo os grandes poetas que podem restaurar o poder primordial da
linguagem. Logo Heidegger baseia o seu proprio fundamento ontolégico da linguagem -
linguagem concebida como a casa do ser, o fundamento do ser - na interpretagao de
Holderlin, em versos como “dichterisch whonet der Mensch” ** ou “seit ein Gesprach wir
sind” *. O nosso destino niilista - e a esperanca da nossa redencao - estd associado com
“Wozu Dichter in diirftiger Zeit?” *°, de Holderlin. E o apela a poesia ¢ também um apelo a
profecia. “O poeta nomeia o sagrado. O poeta fala do ser” *°. O ensaio sobre Rilke, em
Holzwege, diz que sdo os poetas quem traz um sinal dos deuses desaparecidos na noite
cosmica *’. O homem, como tal, ¢ um risco *, como disse Nietzsche. Os poetas sdo os que
mais arriscam *°, s30 quem est4 “na pista do sagrado”, que é, a0 mesmo tempo, quem esta
“curado” e “completo” *. Através deles talvez se possa ter esperanga de recuperar a luz do
ser’ que ha muito [l perdemos™. E ¢, acima de tudo, BilaVGoIIOpORH através de Holderlin,

0 poeta que sentiu tdo profundamente a ligagdo com a antiguidade classica, que - podemos

3 Einf., p. 131: [Die Sprache kann nur aus dem Uberwéltigenden und Unheimlichen angefangen
haben, im Aufbruch des Menschen in das Sein]

%2 Joc. cit. : [In diesem Aufbruch war die Sprache als Wortwerden des Seins: Dichtung. Die Sprache ist
die Dichtung, in der ein Volk das Sein dichtet].

% [o homem vive poeticamente] (nota do tradutor)

% [somos, desde uma conversa] (nota do tradutor) [desde que somos um dialogo] (tradugéo de Paulo
Quintela)

% [porqué poetas - em tempo_ de indigéncia?] (nota do tradutor)

% Was ist Metaphysik?, 1943, Nachwort: [Der Dichter nennt das Heilige, der Dichter sagt das Sein].
Cf. Holzwege, p. 353: “Das Wort des Sangers halt noch die Spur des Heiligen”]

" Holzwege, “Wozu Dichter?”, p. 294: “Sie (i.e., os poetas) bringen den Sterblichen die Spur der
enflohenen Gétter in das Finsternis der Weltnacht].

% [ein Wagnis].

% [die Wagenderen]

0 Holzwege, “Wozu Dichter?”, p. 293-4: [auf der Spur zum Heilen]

41 [die Lichtung des Seins]

2 jbid, p. 41-3; Einf., p. 16

13



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

sentir alguma coisa do deus “que esta proximo, mas que € dificil de atingir”, um deus remoto
da teologia ou da piedade ou de qualquer das avenidas da tradi¢ao e do sentimento religioso,

” 4 anda a

mas que preside sobre o ser ha muito perdido de que do qual “a questao do ser
procura. Em suma, s6 através da poesia, so através da inspiragdo dos maiores poetas, € que
podemos ter esperanca de - regressar - ao entendimento perdido de Parménides e
Heraclito, Pindarg e Sofocles: para o esplendor do ser que uma vez iluminou o primeiro e

breve alvorecer do pensamento ocidental.

A explicagdo considera¢ao da verdade e da linguagem e .poesia . ¢ _,
aplicacao mais do que _ amplificagao, do ser. Ficamos ainda a perguntar o que ¢
o ser. Dizem-nos para nos voltarmos para o ser, o ser de que [l0§ somos pastores, cuja
proximidade e abrigo - procuramos. Mas o que - se significa realmente com esta
palavra pequena e quase vazia? Talvez, realmente, ndo o consigamos dizer. Heidegger
admitiu que _ 0 seu proposito nao era mais do que levar-nos na diregdo de
perguntar sobre “a questdo do ser” *, ou seja, preparar-nos para o esforco de tentar reviver,
verdadeira e seriamente, o primeiro e grandioso inicio do pensamento ocidental. E na nossa
alienacdo do ser, no vazio da nossa “cultura”, sempre cheia de pressa e inspirada pela
tecnologia, talvez ainda ndo estejamos preparados para recordar verdadeiramente as nossas
raizes ancestrais. Perguntar, . mesmo - perguntar, a “questdo do ser” significa, em

99 45

ultima analise, esperar, “-mesmo toda uma vida” ™, segundo Heidegger:
Para o Deus
que rumina 6dios

crescendo prematuramente *¢

43 [die Seinsfrage]

4 [die Seinsfrage]

“ FEinf, p. 157; [sogar ein Leben lang]

“6 [Denn es hasset / der sinnende Gott / unzeitges Wachstum]

14



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

Nesta situacdao ndo podemos pedir respostas, como poderiamos esperar para a questao
“0 que € um rato?” ou “o que ¢ um electrao?”. O ser esta para além de todos os “qués” e
“porqués”, todas as separagdes e distingdes. Nao € algo que exista, nada que se possa apontar
ou definir, mas ¢ aquilo que faz com que todas as coisas sejam.

Contudo, Heidegger ndo d4 muitas pistas sobre a perspetiva em que o proprio ser se
pode encontrar. Ha repeti¢des e elaboragdes da sugestdo ja anteriormente dada no “livro sobre

Kant”, onde se diz: “O ser € constincia na presenga” ¥/

, ou talvez na parafrase: o ser € o
ser-sempre-ali - embora isso certamente sugira presenca objetiva *, algo que certamente o ser
ndo é. Ndo esta ali, como estd uma cadeira ou uma mesa, mas §8 é o maior - como o devemos
chamar como devemos designa-lo? X? _ Um X que existe sempre,
constante, permanente em e por detras e para além de todas as coisas, dentro e fora do nosso
mundo.

Esta nocao de “constancia” e "permanéncia" ou “presenca” ¢ tratado em trés

99 49

contextos na Introdugdo. Primeiro, aparece “firmeza” * na discussdo da gramatica do “ser”,

ou antes do verbo ser, pois ¢ no infinitivo, de onde deriva o substantivo verbal *°, que

51 consiste numa analise do

Heidegger se concentra. De facto, todo o seu énfase no “ser
termo grego para “infinitivo”, em conjunto com a sua visdo da concepg¢ao grega do ser.
Heidegger diz que, para os gregos, o ser era “permanéncia” *2. Mas o adjetivo “fixo” ou

“permanente”™ deriva de “ficar™>*

. O ser ¢ o que fica, que assume uma posi¢ao toma um
lugar. Pelo contrério, a palavra para “humor”, na gramatica grega, ¢ XXXX egklisis, que,
etimologicamente, significa uma propensao; e o infinitivo ¢ o humor que nao tende para
qualquer direcdo em particular: XXXX XXXX XXXX egklisis aparenfaticos. Heidegger nao
explica porque ¢ que este significado do termo técnico no infinitivo deve ter alguma coisa a
que ver com o infinitivo do verbo “ser”, mais do que com “andar” ou “viver” ou qualquer

outro infinitivo. Em vez disso, trata do aspeto etimoldgico desta questdo e assinala que as

diferentes raizes > de “ser”*® derivam de trés verbos diferentes que significam

47 [Sein heisst ...
48 [Vorhandenheit]
49 [Standigkeit]

%0 [das Sein]

5 [sein]

%2 [Standigkeit]

%3 [standig]

% [stehen]

%% jst, bin, -wesen
% [Sein]

15



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

) ¢¢

aproximadamente “viver”, “crescer” e “habitar”. Nesta mistura, e na indefini¢do do infinitivo,

Heidegger encontra a explica¢do para a “magreza” do significado do “ser”. "Permanéncia"’
fica, para ja, em suspenso.

9959

A seguir, a sec¢do sobre “a questdo da esséncia do ser’™” volta a tocar brevemente na

mesma concepgdo. Apesar de magreza do significado de “ser”®

, acontece que temos um
sentido bem definido do que significamos pela terceira pessoa do singular, “¢” ®'. Isto é

especificado assim:

O sentido de o do*“ser” estd confinado dentro de uma numa circunferéncia de
contemporaneidade e presenca, de continuidade e estabilidade, permanéncia e

ocorréncia.®

Uma vez mais, no entanto, a pista criptica fica por elucidar, embora nos seja dito que

9963

revela a unido intima do ser com a “nossa historia secreta” e, a0 mesmo tempo, com a

historia do ser:

A questdo “o que € o ser?” precisa de se manter dentro de historia do ser para

descobrir e preservar, ao seu lado, o seu proprio Ambito historico®.

Finalmente, na tltima e mais densa parte da obra, considera quatro direcdes da

“limitacdo do ser”®: o ser como distinto de comegar a ser, aparéncia, pensamento e dever ® e

conclui com um retorno _ a0 mesmo tipo de nexo entre concepgoes:

57 [Standigkeit]

%8 Einf., pp. 46, 50 e parte Il, passim.

% [Die Frage nach dem Wesen des Seins]

0 [Sein]

&1 [ist]

62 jbid, p. 69: [Die Begrenzung des Sinnes von ‘Sein’ halt sich im Umkreis von Gegenwartigkeit und
Anwesenheit, von Bestehen und Bestand, Aufenthalt und VorKommen]

& [unserer verborgenen Geschichte]

¢ [Die Frage, Wie steht es um das Sein? muss sich selbst in der Geschichte des Seins halten, um
ihrerseits die eigene geschichtliche Tragweite zu entfalten und zu bewahren]

% [die Beschrankung des Seins]

% [Werden, Schein, Denken, Sollen]

16



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22

A determinagdo do ser foi trazida para a vista através da exposi¢do das quatro
divisdes:

O ser ¢, em equilibrio com o comegar a ser, permanéncia.

O ser ¢, em equilibrio com a aparéncia, o modelo permanente, o imutavel.

O ser ¢, em equilibrio com o pensamento, o fundamental, aquilo que realmente esta
ali.

O ser ¢, em equilibrio com o dever, o que ¢ apresentado como devendo ser e ja se
realizou ou ndo.

Permanéncia, imutabilidade, nada, “estar presente” - todos, no fundo, dizem a mesma

coisa: presenca constante, XXXX o .como XXXX ousia®’

Até aqui Heidegger leva-nos . pelo caminho do ser - ndo mais do que o “livro sobre
Kant” nos tinha levado - pela elaboragdo de um “sistema” ou “doutrina”. Todavia, nos
termos de Heidegger, ndo podemos protestar. Pois foi precisamente na procura de uma
doutrina ou de um sistema que a filosofia, e 0 homem como fildsofo, se foi perdendo. XXXX
XXXX, Zouon logon exon, o homem que chegou a formula e principio no ser, ja perdeu o seu
lar no ser. Esta ¢ a historia do ser, que perdemos porque formulamos e manipulamos e
controlamos, I e a nossa histéria, que aceleramos cega e aturdidamente sobre o globo, a
procura das coisas que sdo (existem), desatentos . a busca que nos beneficiaria: a busca pelo

proprio ser.

7 Einf., p. 157: [Die Bestimmtheit des Seins wurde durch die Erérterung der vier Scheidungen vor
Augen geflihrt:

Sein ist im Gegenhalt zum Werden das Bleiben.

Sein ist im Gegenhalt zum Schein das bleibende Vorbild, das Immergleiche.

Sein ist im Gegenhalt zum Denken das Zugrundeliegende, Vorhandene.

Sein ist im Gegenhalt zum Sollen das je Vorliegende als das noch nicht oder schon verwirklichte
Gesollte.

Bleiben, Immergleichheit, Vorhandenheit, Vorliegen—sagen im Grunde alle dasselbe: standige
Anwesenheit, ov als oven a].

17



