
eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

 
 
V 
O caminho para o ser 
 
João atinge o puro Ser e não pode voltar para trás atrás outra vez . 1

S. Kierkegaard, Johannes Climacus 
 
 

 

1. 

O “livro sobre Kant” disse-nos que nós temos uma compreensão pré conceptual do 

ser; mas o conceito de ser é insuficiente. Vivemos entre coisas que existem, nós próprios 

existimos, compreendemos estas coisas e nós próprios, e através dessa compreensão somos e 

tornamo-nos em nós mesmos, todavia o ser, através do qual todas estas coisas são e se 

revelam, ilude-nos.  Este é simultaneamente o nosso destino e o destino do ser, a história 

ocidental desde Parménides e a história do próprio ser, cujo caráter oculto, até mesmo 

insignificante não-existente, faz parte da sua essência. É para conseguir penetrar nesse oculto, 

para alcançar para além dessa insignificância não-existência que, diz Heidegger, nós 

precisamos de retroceder, para além de Kant, para além de cristandade, para além de 

Aristóteles, para além de Platão, mas para Heraclito e Parménides que, longe de discordarem 

, partilhavam a compreensão original grega sobre o ser, na sua solidariedade com o que 2

existe e com a nossa consciência disso; uma consciência em primeiro lugar distorcida por 

Platão, destinada a reduzir-se, no nosso distraído tempo tecnológico, ao esquecimento 

completo. Na nossa preocupação com coisas, com os objetos difíceis da ciência positiva e os 

sucessos tangíveis do comércio, da engenharia e do bem estar, nós ignoramos, no sentido 

literal de falhar em no conhecer, a nossa própria tarefa, o nosso mais alto grupo humano 

superior: para sermos pastores e observadores do ser - esse ser em que e para fora do qual nós 

existimos, mas por quem, na nossa folia, até nem sabemos como perguntar. Aprender a 

procurar pelo ser é, portanto, para nós, filósofos - não, como homens (porque a filosofia é a 

vocação do homem) - a tarefa sagrada. O que é que esta procura significa?    

2 Einf., p. 74: [Heraklit, dem man im schroffen Gegensatz zu Parmenides die Lehre des Werdens 
zuschreibt, sagt in Wahrheit dasselbe wie jener. Er wäre sonst nicht einer der Grössten der grossen 
Griechen. wenn er anderes sagte] 

1 [Johannes kommer til den rene Vaeren, og kan ikke komme tilbage igen] 

1 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

Podemos encontrar a resposta mais extensiva e sistemática que Heidegger deu a esta 

questão na sua Introdução à Metafísica, publicada em 1953, com base numa conferência de 

1935. Como está em harmonia completa com as suas publicações mais recentes, pode-se 

assumir com confiança que representa o seu pensamento tardio, apesar da data muito anterior 

da conferência original. De facto, um certo número de publicações de Heidegger, 

comparativamente tardias,  datam do trabalho dos inícios dos anos trinta, e penso que é 

razoável dizer que podemos tomar quase qualquer um deles como representativo de todo o 

período posterior a Ser e Tempo. 

A intenção da Introdução à Metafísica é guiar-nos na direção de uma inquirição 

verdadeira e séria da questão: o que é o ser? Esta questão é exigida pela nossa situação 

histórica e é a nossa única salvação possível nessa situação. Retratar esta crise 

histórico-metafísica, encher-nos preencher-nos com um sentido dela, essa é a finalidade de 

Heidegger. 

Começa, não historicamente, mas com a mais abstrata das questões, a “questão básica 

da metafísica”, formulando-a assim: “porque é que existem algumas coisas e não antes o 

nada?” . A adição de “e não antes o nada” é essencial para a questão, diz ele, pois sem isso 3

perder-nos-íamos a nós próprios entre as coisas que existem . Para penetrar ir para além 4

dessas coisas, para o seu ser, precisamos de “as reduzir ao nada'', sentir verdadeiramente a 

alternativa ao nada. Ora isto é uma tarefa impossível para a ciência e insensata, segundo o 

ponto de vista da fé; mas é precisamente essa insensatez que, segundo Heidegger, constitui a 

filosofia. 

No entanto, Heidegger descobre que a sua primeira questão depende e pressupõe uma 

outra questão: “Como é o ser?” . E é esta questão que, por sua vez, tem raízes históricas: no 5

fenómeno do niilismo. Quando tentamos olhar de frente para o ser, considerar o que é aquilo 

que existe, não conseguimos encontrar nada para dizer: Ser, como distinto de qualquer coisa 

em particular, é, de facto, quase nada. Nietzsche, que exprimiu melhor que todos os outros a 

crise do nosso tempo, chamou “uma neblina”  ao ser, e a sua designação, disse ele, é “apenas 6

o nome para um grande erro” . Também Hegel, como Heidegger assinala no “livro sobre 7

7 [nur der Name für einen grossen Irrtum] 
6 [einen Dunst] 
5 [wie steht es um das Sein?] 
4 [das Seiende] 
3 [Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?] 

2 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

Kant”, equacionou o puro ser como o nada. Logo, talvez a nossa procura seja quixotesca, 

uma procura pelo - nada. Assim pensava Nietzsche. Heidegger pergunta: 

 

Ser éÉ o ser uma mera palavra e o seu significado uma neblina ou será que o que se 

significa por na palavra ser contém o destino intelectual do ocidente?    8

 

Heidegger defende a segunda alternativa. Acredita que Nietzsche estava errado: 

trágica e profundamente enganado, uma “última vítima de um longo erro e negligência", mas, 

como“vítima”, o fundamento portador do nosso destino, “a testemunha não reconhecida de 

uma nova necessidade” .  Pode ser que este “nada” do ser resida em nós próprios, na nossa 9

própria história:  

 

É culpa do ser, que é  seja tão confuso e que dependa da palavra que continua tão 

vazia, ou a culpa é nossa que, com toda a nossa azáfama e procura das coisas que 

existem, brigamos, no entanto, com o ser? E será, não especialmente nossa culpa, hoje 

em dia, nem dos nossos antepassados mais próximos e mais remotos, mas de um 

acontecimento que ocorre desde o princípio da história ocidental, um acontecimento 

para o qual todos os olhos dos historiadores nunca penetrarão e que, mesmo assim, 

tem estado a acontecer, está a acontecer e continuará a acontecer? E se fosse possível 

que esse homem, essas nações, nas suas atividades e projetos de poder mais 

importantes, tivessem a ver com as coisas que são e, contudo, tenham há muito tempo 

deixado de ser sem o saberem, e que isso possa ser a causa mais profunda e poderosa 

do seu declínio?   

Estas são questões que pomos neste ponto, não entre parênteses, ou para 

consolo das nossas almas, ou por causa de uma visão do mundo, mas questões para 

que as quais somos levados por aquela pré questão que resultou necessariamente da 

nossa questão principal “como é o ser?” - talvez uma questão sóbria, mas também 

9 loc. cit.  

8 Einf., p. 28: [1st das Sein ein bloßes Wort und seine Bedeutung ein Dunst oder birgt das mit dem 
Wort ‘Sein’ Gemeinte das geistige Schicksal des Abendlandes? 

3 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

uma questão muito inútil. Mas, E, todavia, é uma questão, a questão: é o “ser” uma 

mera palavra e o seu significado é uma névoa, ou é o destino espiritual do ocidente? . 10

 

Em suma, a nossa história, o nosso peregrinar desde o a partir do ser, a nossa perda do 

ser, é para onde, finalmente, aponta a questão básica da metafísica. E, ainda, histórica e 

metafisicamente, Heidegger continua:  

 

Esta Europa, desgraçadamente cega, sempre à beira da autodestruição, está hoje na 

grande tenaz entre a Rússia, por um lado, e a América, por outro lado. A Rússia e a 

América são, de um ponto de vista metafísico, a mesma coisa: o mesmo frenezim 

desolado de tecnologia à solta e de organização sem raízes do homem médio. Quando 

o canto mais remoto do globo tiver sido conquistado tecnologicamente e aberto à 

exploração económica, quando qualquer acontecimento, seja ele qual for, em qualquer 

lugar, seja ele qual for, em qualquer momento, seja ele qual for, quando pudermos 

“experimentar” simultaneamente um atentado à vida de um rei em França e um 

concerto sinfónico em Tóquio, quando o tempo não for senão velocidade, 

momentaneidade e simultaneidade, e o tempo como história tiver desaparecido de 

toda a vida de todas as nações, quando o pugilista passar a ser o grande homem de 

todo um povo, quando os milhões contados nos encontros de massas são forem um 

triunfo - então sim, então a questão ainda nos agarra como um fantasma entre todas  

estas aparições: para quê? para onde? e quando o quê, então?    11

11 Einf, p. 28-9: [Dieses Europa, in heilloser Verblendung immer auf dem Sprunge, sich selbst zu 
erdolchen, liegt heute in der grossen Zange zwischen Russland auf der einen und Amerika auf der 
anderen Seite. Russland und Amerika sind beide, meta-physisch gesehen, dasselbe; dieselbe 
trostlose Raserei der entfesselten Technik und der boden-losen Organisation des Normalmenschen. 
Wenn die hinterste Ecke des Erdballs technisch erobert und wirtschaftlich ausbeutbar geworden ist, 

10 [Liegt es am Sein, dass es so verworren ist und hangt es am Wort, dass es so leer bleibt, oder liegt 
es an uns, dass wir bei allem Betreiben und Erjagen des Seienden doch aus dem Sein herausgefallen 
sind? Und liegt dies gar nicht erst an uns, den Heutigen, auch nicht nur an den nächsten und 
entferntesten Vorfahren, sondern an dem, was von Anfang an durch die abendländische Geschichte 
zieht, ein Geschehnis, zu dem alle Augen aller Historiker nie hinreichen werden und das doch 
geschieht, vormals, heute und künftig? Wie, wenn Solches möglich wäre, dass der Mensch, dass 
Volker in den grossten Umtrieben und Gemach-ten zum Seienden Bezug haben und dennoch aus 
dem Sein langst herausgefallen sind, ohne es zu wissen, und dass dieses der innerste und 
mächtigste Grund ihres Verfalls ware? . . . Das sind Fragen, die wir hier nicht beiläufig und gar fürs 
Gemüt und die Weltanschauung stellen, sondern Fragen, in die uns jene aus der Hauptfrage 
notwendig entsprungene Vorfrage zwingt: Wie steht es um das Sein?—eine nüchterne Frage 
vielleicht, aber auch eine sehr nutzlose Frage. Aber doch eine Frage, die Frage: ist das ‘Sein’ ein 
bloßes Wort und seine Be-deutung ein Dunst oder das geistige Schicksal des Abendlandes?  

4 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

 

Aqui Heidegger diz-nos, ao seu próprio povo, o povo do centro, que somo chamados 

a intervir: 

 

Estamos nas pinças de uma tenaz. O nosso povo, no centro, sente a pressão mais forte 

das pinças; as pessoas mais ricas da vizinhança e, portanto, as pessoas em maior 

perigo e, sobretudo, o povo metafísico. Mas para além desta chamada, da qual 

estamos seguros, este povo apenas será capaz, por si mesmo, de atingir um destino, só 

se, primeiro, formar em si próprio um eco, uma possibilidade do eco dessa chamada, e 

compreender criativamente a sua própria herança … 

Perguntar: o que é o ser? - isso significa nada menos do que recordar  o 

princípio da nossa existência histórica e espiritual, para a transformar num novo 

princípio. Isso é possível. É, sem dúvida, a forma decisiva da história porque tem 

origem no acontecimento mais básico. Mas um princípio não se repete retorcendo de 

volta para aquilo que era uma vez foi, e que agora é familiar, e que tem simplesmente 

de ser imitado. Não, o princípio precisa de recomeçar outra vez, mais radicalmente e 

com tudo o que um verdadeiro princípio traz consigo - tudo isso é estranho e negro e 

incerto .  12

 

12  Einf, p. 29: [Wir liegen in der Zange. Unser Volk erfährt als in der Mitte stehend den schärfsten 
Zan-gendruck, das nachbarreichste Volk und so das gefährdetste Volk und in all dem das 
meta-physische Volk. Aber aus dieser Bestimmung, deren wir gewiss sind, wird sich dieses Volk nur 
dann ein Schicksal erwirken, wenn es in sich selbst erst einen Widerhall, eine Möglichkeit des 
Widerhalls fur diese Bestimmung schafft und seine Überlieferung schöpferisch begreift . . . 
Fragen: Wie steht es um das Sein?—das besagt nichts Geringeres als den Anfang unseres 
geschichtlich-geistigen Daseins wieder-holen, um ihn in den anderen Anfang zu verwandeln. Solches 
ist möglich. Es ist sogar die massgebende Form der Geschichte, weil es im Grund-geschehnis 
ansetzt. Ein Anfang wird aber nicht wiederholt, indem man sich auf ihn als ein Vormaliges und 
nunmehr Bekanntes und ledig-lich Nachzumachendes zuriickschraubt, son-dern indem der Anfang 
ursprünglicher wiederangefangen wird und zwar mit all dem Befremdlichen, Dunklen, Ungesicherten, 
das ein wahrer Anfang bei sich führt]. 

wenn jedes beliebige Vorkommnis an jedem beliebigen Ort zu jeder beliebigen Zeit beliebig schnell 
zugänglich geworden ist, wenn man ein Attentat auf einen König in Frankreich und ein 
Symphoniekonzert in Tokio gleichzeitig ‘erleben’ kann, wenn Zeit nur noch Schnelligkeit, 
Augenblicklichkeit und Gleichzeitigkeit ist und die Zeit als Geschichte aus allem Dasein aller Volker 
geschwunden ist, wenn der Boxer als der grosse Mann eines Volkes gilt, wenn die Mil-lionenzahlen 
von Massenversammlungen ein Triumph sind - dann, ja dann greift immer noch wie ein Gespenst 
über all diesen Spuk hinweg die Frage: wozu? - wohin? - und was dann?  

5 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

Antes de continuar com a abordagem ao ser - o precursor do novo princípio - 

Heidegger esboça ainda o “escurecer do mundo” , que constitui o nosso estado presente. De 13

facto, o niilismo, que é o destino gémeo da humanidade, e o ser é são, aqui e em qualquer 

sítio, a sua preocupação constante. A dominação do nosso mundo pela ciência e pela 

tecnologia, todo o quadro fixo das ciências naturais e sociais - tudo isto é, para ele, falando 

metafisicamente, a expressão de uma única verdade: que nós vivemos na mentira: que 

esquecemos o ser a favor dos seres, que o próprio ser se tornou “numa névoa e num erro”. Os 

ensaios de Heidegger sobre “A questão de técnica”, “O tempo de um mundo novo”, “Afinal, 

o que é um poeta?”, “O que é pensamento significa pensar?”, longas secções da Introdução, 

todos reiteram este mesmo tema. 

Consideremos uma tal concepção como uma “mundivisão”  que Heidegger analisa 14

num dos seus ensaios, em Holzwege (1950). O “mundo” pode ser um “ponto de vista”, diz 15

Heidegger, só apenas porque a ciência, com as suas noções uniformes e medições, nivelou e 

rigidificou o conteúdo do mundo dentro das fronteiras estritamente limitantes que a 

racionalização permite. Dentro desses limites, por sua vez, tudo é regulado, planeado e 

tornado útil. “Investigação”, a coordenação planeada e sistemática de tarefas, veio para 

dominar a persecução e a organização da aprendizagem. O tipo de coisas que pode ser 

planeado e coordenado, o fabrico de dispositivos  torna-se no objetivo principal do esforço 16

intelectual e os departamentos de investigação, de acordo com a procura por tarefas práticas, 

realizáveis, acabam por ficar isolados uns dos outros - e do ser. 

Para além disso, neste processo, a mente - o espírito humano, que deve ser o pastor do 

ser - é ele próprio desvalorizado; é este aspeto da situação que Heidegger realça no trabalho 

agora à nossa frente. Primeiro, a mente é confundida com “inteligência”, a faculdade da 

lógica. Assim concebida, acaba por ser considerada como puramente prática, uma espécie de 

mecanismo para fazer novos dispositivos.  Como consequência, os seus produtos são 

organizados e “cultivados” a par com outros desses dispositivos:  

 

Logo que esta confusão entre a mente como uma ferramenta se instala, os poderes da 

atividade intelectual e espiritual, da poesia e das belas artes, do sentido de Estado e da 

16 [das Herstellbare] 
15 [caminhos de madeira] (nota do tradutor) 
14 [Weltbild] 
13 [Weltverdusterung] 

6 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

religião, movem-se para a esfera de uma possível cultura e planeamento conscientes. 

Ao mesmo tempo, dividem-se por áreas. O mundo espiritual torna-se cultura, em cuja 

criação e manutenção a pessoa individual tenta procurar, ao mesmo tempo, a sua 

própria realização. Estas áreas tornam-se áreas de atividade livre, que definem os seus 

próprios padrões para tudo o que de significante possa acontecer. Estes padrões de 

validade para a produção e uso são chamados valores. Os valores culturais são 

assegurados de significado no conjunto global de uma cultura, só sendo limitados  na 

sua validade por si próprios e para si próprios: poesia para os poetas, arte para os 

artistas, ciência para os cientistas.  17

 

Mas isto não é a degradação final. O passo seguinte é mostrar apologeticamente os 

produtos “culturais” como “pedaços para decoração e ornamentação", o que demonstra que 

não somos bárbaros - como nas técnicas da propaganda comunista. As obras da mente 

colapsam pelo seu isolamento artificial, em enfeites de um estado impiedosamente prático, 

metafísico e alienado.   

 

 

2.  

Heidegger não está, sem dúvida, evidentemente, sozinho na sua crítica do ao nosso 

“tempo carente”. O que distingue a sua visão da sobre a decadência moderna é a ideia 

segundo a qual toda a história está, essencialmente, contada segundo a na filosofia grega. 

Pelo tempo de Aristóteles, a degeneração era completa, e a história intelectual do ocidente 

durante trinta e três séculos foi simplesmente um rescaldo de um desenvolvimento já há 

muito completo. 

O que é que aconteceu entre o tempo de Parménides e o de Platão? Heidegger trata 

esta questão em numerosos pontos da Introdução à metafísica, na primeira parte na discussão 

17 Einf, p. 36: [Sobald diese werkzeugliche Missdeutung des Geistes einsetzt, rucken die Machte des 
geistigen Geschehens, Dichtung und bildende Kunst, Staatsschaffung und Religion in den Umkreis 
einer möglichen bewussten Pflege und Planung. Sie werden zugleich in Gebiete aufgeteilt. Die 
geistige Welt wird zur Kultur, in deren Schaffung und Erhaltung zugleich der einzelne Mensch sich 
selbst eine Vollendung zu erwirken sucht. Jene Gebiete werden Felder freier Betätigung, die sich 
selbst in der Bedeutung, die sie gerade noch erreicht, ihre Maßstäbe setzt. Man nennt diese 
Maßstäbe einer Geltung für das Her-98 stellen und Gebrauchen die Werte. Die Kulturwerte sichern 
sich im Ganzen einer Kultur nur dadurch Bedeutung, dass sie sich auf ihre Selbst-geltung 
einschränken: Dichtung um der Dichtung, Kunst um der Kunst, Wissenschaft um der Wissenschaft 
willen. 

7 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

do significado de füsis, geralmente mal traduzido por “natureza”, segundo ele; e na segunda 

parte, a propósito de sua exegese gramatical alargada ao infinitivo “ser”. É uma exposição de 

“ser”  como sendo, para os gregos, “firmeza” : uma divagação estranha, que obriga a 18 19

equiparar füsis como “regra”  com logos como “ajuntamento” ”reunião”, assim como com 20 21

polemos de Heraclito, a luta que é dita ser como pai e rei de todas as lutas - e introduzir, sem 

qualquer justificação, a sua própria concepção de “mundo” no meio disso tudo. Não pude, 

mesmo que quisesse, analisar com detalhe estas fantasias psicológicas, mas prefiro remeter o 

leitor para as críticas do método histórico de Heidegger por Gerhard Kruger e por Karl 

Lowith, que podem ser consideradas como competentes , na minha opinião. São geralmente 22

de espírito aberto e eruditas, e tão aplicáveis às publicações mais recentes de Heidegger como 

às de alguns anos atrás, com as quais lidam explicitamente. A análise do ensaio de Heidegger 

sobre Platão, por Kruger, é particularmente relevante para o trabalho que estamos a 

considerar, e pode ser tomada como uma amostra razoável da reação académica, clássica e 

responsável, à técnica filológica de Heidegger.  

Mas. sem entrar neste tipo de detalhe, podemos ver qual é a tese de Heidegger pelo 

seu esquema principal, se olharmos para algumas passagens na secção do livro intitulada Ser 

e Pensamento. Heidegger diz que esta é uma dicotomia que não existia para os primeiros e 

maiores pensadores ocidentais. Para Parménides, einai e noein, o ser e aquilo que Heidegger 

designa por “ouvir”  - que talvez se possa traduzir por “consciência de”, no sentido mais 23

geral da palavra - eram sinónimos. De acordo com Heidegger, a existência humana, tinha 

raízes nessa unicidade: o homem tinha profundidade era profundamente no ser, desenhou a 

sua vida a partir da aparência manifestação do ser,  que era verdadeira aparência e não ilusão; 

desde o tornar-se no ser que, uma vez mais, estava junto com o no ser, não o mero fluxo que a 

incompreensão de Heráclito nos levou a pensar que era. Mas, pelo tempo de Aristóteles, o 

homem tinha-se soltado deste primeiro grande ancoradouro e flutuou cavalgou a onda de 

niilismo em que ainda hoje continuamos à deriva. Para o compreender, podemos pegar no 

dito de Parménides, XXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXX to gar auto noein estin te kai 

23 [Vernehmen] 

22 K. Lowith, op. cit., e C. Kruger, “M. Heidegger und der Humanismus”, Studia Philosophica, vol. IX 
(1949), pp. 93-129. 

21 [Sammlung] 
20 [Walten] 
19 [Standigkeit] 
18 [Sein] 

8 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

einai, que Heidegger argumenta revelar o ser humano imerso na revelação do ser, a par com a 

definição aristotélica do homem como animal racional, por Aristóteles.  

Heidegger descobre que toda a história é contada pelo contraste entre estas duas 

concepções: 

 

Podemos portanto ver como, logo no início da filosofia ocidental, a questão do ser 

incluía inclui o fundamento do ser humano ... 

Classifico como decisiva esta revelação original da essência do ser humano. Mas não 

foi preservada e sustentada como o grande princípio. Teve um resultado bastante 

diferente: a definição do homem como um animal racional, que foi corrente no 

ocidente, a partir daí,  e em que, essa   continua como opinião prevalecente ainda hoje 

sem ser não foi abalada. Para mostrar a distância entre esta definição e a revelação 

original da essência do ser humano, podemos comparar o princípio e o fim, tal como 

expressos na fórmula. O fim aparece na formula  XXXX antroupos = XXXXXXXXX 

xouon logon ezon, o organismo que tem razão como um dom. Exprimimos o princípio 

numa fórmula derivada livremente, que ao mesmo tempo sumaria a nossa exposição 

até aqui: XXXX füsis= XXXXXXX logos antroupon ezoun; o ser, a aparência 

irresistível, necessita de ajuntamento, reunião, que a qual possui e fundamenta o ser 

do homem. 

Alí, no final, há sem dúvida uma lembrança da relação entre Logos e ser 

humano, mas Logos foi há muito externalizado numa faculdade de intelecto 

entendimento e razão. Esta faculdade baseia-se ela própria na ocorrência factual de 

organismos de um tipo especial, no XXXX XXXX xouon beltiston, o animal mais 

bem sucedido (Xenofonte).   

Aqui, no início, pelo contrário, o ser humano baseia-se na revelação do ser.  24

24 Einf., p. 133-4: [So wird bereits am Anfang der abendländischen Philosophie sichtbar, wie die Frage 
nach dem Sein notwendig die Gründung des Daseins einschließt. . . .  
Diese anfängliche Eröffnung des Wesens des Menschseins nennen wir entscheidend. Allein sie 
wurde als der grosse Anfang nicht bewahrt und festgehalten. Sie hatte etwas ganz anderes zur Folge: 
jene dem Abendland nachher geläufige und auch heute in der herrschenden Meinung nicht 
erschütterte Definition des Menschen als des vernünftigen Lebewesens. Um den Abstand dieser 
Definition von der anfänglichen Eröffnung des Wesens des Menschseins sichtbar zu machen, können 
wir den Anfang und das Ende formelhaft gegeneinanderstellen. Das Ende zeigt sich in der Formel: 
avdptoTros = £o>oy Aoyov zyov'. der Mensch, das Lebewesen, das die Vernunft als Ausstattung hat. 
Den Anfang fassen wir in eine frei gebildete Formel, die zugleich unsere bisherige Auslegung 

9 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

 

Isto completa a exposição alargada de Heidegger no fragmento sobre Parménides, que 

ele contrastou com a fórmula tradicional. Heidegger tem bem consciência que a sua análise é, 

no mínimo, altamente heterodoxa:  

 

Na perspetiva das definições usuais e prevalecentes, na perspetiva moderna e 

contemporânea da metafísica, epistemologia, antropologia e ética, que são 

condicionadas pela cristandade, a nossa exposição deve parecer uma inversão 

arbitrária, uma leitura do texto que uma “interpretação exata” jamais poderá 

determinar. Isto Isso está correto. Para a opinião comum e contemporânea, aquilo que 

dissemos é, de facto, apenas um resultado da já proverbial arbitrariedade e 

parcialidade do método exegético de Heidegger. Todavia pode-se e deve-se perguntar: 

qual é a exposição que é a verdadeira: a que simplesmente assume a perspetiva para a 

sua compreensão, porque aconteceu nele e porque se oferece como a que é corrente e 

assumida como garantida; ou essa a exposição que questiona fundamentalmente a 

perspetiva usual, porque podia ser e, de facto, é o caso, que,  aponta, pelo menos, para 

aquilo que é nossa tarefa ver? 

Certamente - a renúncia da posição corrente e o retorno para a uma posição 

que a questiona é um salto. Só quem faz a corrida certa consegue saltar. Nesta corrida 

tudo se decide; significa que nós próprios, por uma vez, fazemos realmente as 

perguntas e criamos as perspetivas, nas e através dessas questões. Mas isto acontece, 

não num vaguear aleatório, e pouco associado a um sistema declarado como sendo a 

norma, mas da necessidade histórica, da necessidade de existência histórica .    25

25 Einf., p. 134: [Im Blickfeld der gewöhnlichen und herrschenden Definitionen, im Blickfeld der 
christlich bestimmten neuzeitlichen und heutigen Metaphysik, Erkenntnislehre, Anthropologie und 
Ethik, muss unsere Auslegung des Spruches als eine willkürliche Umdeutung erscheinen, als ein 
Hineindeuten von solchem, was eine ‘exakte Interpretation’ nie feststellen kann. Das ist richtig. Für 
das übliche und heutige Meinen ist das Gesagte in der Tat nur ein Ergebnis jener bereits 
sprichwörtlich gewordenen Gewaltsamkeit und Einseitigkeit des Heideggerschen 

zusammenfasst: $vais = Xoyos dvdpojTrov eytou: das Sein, das überwältigende Erscheinen, ernotigt 
die Sammlung, die das Menschsein innehat und gründet.  
Dort, am Ende, ist zwar ein Rest des Zusammenhangs von Logos und Menschsein, aber der Logos 
ist längst in ein Vermogen des Verstandes und der Vernunft verausserlicht. Das Vermogen selbst ist 
auf das Vorhandensein von Lebewesen besonderer Art gegründet, auf das L,coov fte\r lotov das 
bestgeratene Tier (Xenophon). Hier, am Anfang, ist umgekehrt das Menschsein in die Eroffnung des 
Seins des Seienden gegründet]. 

10 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

 

Temos aqui, nesta fórmula dupla e nas suas implicações, o centro da tese ontológica e 

histórica de Heidegger. É isto que, como ontologista, tem a dizer, e todos os seus temas 

favoritos andam à volta deste centro: o enraizamento da mente pré socrática no ser e a nossa 

subsequente alienação dessa fonte estimulante e iluminada. 

Por exemplo, a sua teoria da verdade, que ele introduz aqui e que também expôs 

noutros escritos , conta a mesma história do grande início grego que foi perdido, há longo 26

tempo, pelos próprios gregos. Heidegger acredita que, para os filósofos pré socráticos, a 

verdade, XXXX a-leteia, o des-esquecimento era o des-ocultar do ser . Heraclito disse que 27

“a natureza gosta de se esconder ocultar-se” e a verdade é a revelação do que fica por trás 

detrás dessa ocultação. A verdade era uma propriedade do ser através da qual o homem 

conhecia as suas próprias raízes no ser e, ao mesmo tempo, a sua estranheza em ser. Para 

Parménides, como vimos, XXXX noein e XXXX einai, a consciência e o seu “objeto”, eram 

um só, não separados pelas categorias da ciência ou da religião.  

É claro que todas estas palavras, “propriedade”, “objeto”, etc., que eu agora encontro 

para usar são pós aristotélicas, no mínimo, e muito longe do alvo do que Heidegger diz, ou da 

forma gnóstica daquilo que ele diz. O ponto é que realmente todas as nossas separações 

tradicionais, como sujeito/objeto, substância/acidente, propriedade/relação, etc. - de facto, 

todas as palavras que usamos para falar acerca de problemas filosóficos - são muitos véus 

sobre o ser, muitos hiatos entre nós e o ser. Para compreender o verdadeiro entendimento pré 

socrático precisamos de penetrar profundamente nas primeiras raízes da nossa própria 

linguagem, eliminando impiedosamente todo o crescimento enganador de séculos.  

27 [Unverborgenheit] 

26 Cf. especialmente Platons Lehre von der Wahrheit [a doutrina da verdade em Platão (nota do 
tradutor] 

Auslegungverfahrens. Es darf und muss hier jedoch gefragt werden: Welche Auslegung ist die wahre, 
jene, die die Blickbahn ihres Verstehens einfach übernimmt, weil sie darein geraten ist und weil diese 
sich als geläufig und selbstverständlich anbietet; oder aber jene Auslegung, die die gewohnte 
Blickbahn von Grund aus in Frage stellt, weil es doch sein konnte und in der Tat so ist, dass diese 
Blickbahn gar nicht zu dem hinweist, was es zu sehen gilt? 
Allerdings — das Aufgeben des Geläufigen und das Zurückgehen in die fragende Auslegung ist ein 
Sprung. Springen kann nur, wer den rechten Anlauf nimmt. An diesem Anlauf entscheidet sich alles; 
denn er bedeutet, dass wir selbst die Fragen wieder wirklich fragen und in 
diesen Fragen die Blickbahnen erst schaffen. Doch dieses geschieht nicht in schweifender 
Beliebigkeit und ebensowenig im Anhalt an ein zur Norm erklärtes System, sondern in and aus 
geschichtlicher Notwendigkeit, aus der Not des geschichtlichen Daseins]. 

11 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

Se, então, olharmos para os pré socráticos, declara Heidegger, vemos que para eles a 

verdade era a desocultação do ser. Encontramos na República, de Platão, o princípio de uma 

concepção menos profunda e enganadora, ao contrário daquele primeiro e grandioso 

entendimento. Na analogia de cave com as suas sombras de imitação de coisas reais, na 

“linha do conhecimentosaber” com as suas hierarquias paralelas de conhecedores e 

conhecidos, e ainda mais fundamentalmente, adverte Heidegger, mesmo na concepção da 

própria ‘ideia’, o aparente, a aparência (XXXXidein), que é isolada do fluxo das nossas 

percepções, temos o princípio do ponto de vista posteriormente cristalizado por Aristóteles e 

que, desde aí, se tornou tradicional: que verdade é exatidão. A verdade não pertence agora ao 

ser mas a proposições e consiste na sua “correspondência” com “factos”. Este distanciamento 

da verdade em relação ao ser, este isolamento do pensamento em relação ao ser, levou 

diretamente, segundo Heidegger, à afirmação de Nietzsche segundo a qual a verdade é - não 

exatidão, muito menos uma qualidade do ser - mas simplesmente uma forma de erro. E assim, 

com Nietzsche (em quem, para Heidegger, culminou toda a metafísica), o ser também se 

torna, finalmente, numa névoa e num erro  - nada.  28

O apelo filosófico de Heidegger para a poesia tem as mesmas raízes. Uma vez mais, é 

um dos seus temas constantes; no ensaio sobre Holderlin e Rilke, como também na 

Introdução. Usada por Heidegger, a linguagem é mágica; daí a preponderância dos jogos de 

palavras no seu argumento. Mas a linguagem é mágica porque, como ele diz: 

 

palavras e linguagem não são conchas em que as coisas simplesmente se empacotam 

para o comércio de falar e escrever. É só na palavra, na linguagem, que as coisas se 

tornam e são.  29

 

Isto não se aplica, certamente, às nossas conversas triviais, à nossa terminologia 

científica ou pseudocientífica, difícil e vazia. Essa conversa, tal como expressa pela “cultura”, 

perdeu o seu fundamento no ser. Não tem raízes, tal como o homem das massas , cuja 30

mediocridade complacente transmite. Mas, na sua verdadeira linguagem original, é diferente: 

 

30 [Massenmensch] 

29 Einf., p. 12: [die Worte und die Sprache sind keine Hülsen, worin die Dinge nur für den redenden 
und schreibenden Verkehr verpackt werden. Im Wort, in der Sprache werden und sind erst die Dinge]. 

28 [ein Dunst und ein Irrtum] 

12 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

A linguagem só pode ter começado a partir do poderoso e do misterioso, na 

importante descoberta do ser pelo homem afloramento do homem no ser.  31

 

Nesta função primeira e essencial, porém, a linguagem é poesia: 

 

Nesta importante descoberta afloramento/emergência da linguagem, como era a 

verbalização do ser, era: poesia. A linguagem é a poesia primitiva em que um povo 

compõe o ser.  32

 

E, por outro lado, são os grandes poetas que podem restaurar o poder primordial da 

linguagem. Logo Heidegger baseia o seu próprio fundamento ontológico da linguagem - 

linguagem concebida como a casa do ser, o fundamento do ser - na interpretação de 

Holderlin, em versos como “dichterisch whonet der Mensch”  ou “seit ein Gesprach wir 33

sind” . O nosso destino niilista - e a esperança da nossa redenção - está associado com 34

“Wozu Dichter in dürftiger Zeit?” , de Holderlin. E o apela à poesia é também um apelo à 35

profecia. “O poeta nomeia o sagrado. O poeta fala do ser” . O ensaio sobre Rilke, em 36

Holzwege, diz que são os poetas quem traz um sinal dos deuses desaparecidos na noite 

cósmica . O homem, como tal, é um risco , como disse Nietzsche. Os poetas são os que 37 38

mais arriscam , são quem está “na pista do sagrado”, que é, ao mesmo tempo, quem está 39

“curado” e “completo” . Através deles talvez se possa ter esperança de recuperar a luz do 40

ser  que há muito nos perdemos . E é, acima de tudo, através do poeta através de Holderlin, 41 42

o poeta que sentiu tão profundamente a ligação com a antiguidade clássica, que nós podemos 

42 ibid, p. 41-3; Einf., p. 16 
41 [die Lichtung des Seins] 
40 Holzwege, “Wozu Dichter?”, p. 293-4: [auf der Spur zum Heilen] 
39 [die Wagenderen] 
38 [ein Wagnis]. 

37 Holzwege, “Wozu Dichter?”, p. 294: “Sie (i.e., os poetas) bringen den Sterblichen die Spur der 
enflohenen Götter in das Finsternis der Weltnacht]. 

36 Was ist Metaphysik?, 1943, Nachwort: [Der Dichter nennt das Heilige, der Dichter sagt das Sein]. 
Cf. Holzwege, p. 353: “Das Wort des Sängers halt noch die Spur des Heiligen”] 

35 [porquê poetas num em tempo terrível de indigência?] (nota do tradutor) 

34 [somos, desde uma conversa] (nota do tradutor) [desde que somos um diálogo] (tradução de Paulo 
Quintela) 

33 [o homem vive poeticamente] (nota do tradutor) 

32 loc. cit. : [In diesem Aufbruch war die Sprache als Wortwerden des Seins: Dichtung. Die Sprache ist 
die Dichtung, in der ein Volk das Sein dichtet]. 

31 Einf., p. 131: [Die Sprache kann nur aus dem Überwältigenden und Unheimlichen angefangen 
haben, im Aufbruch des Menschen in das Sein] 

13 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

sentir alguma coisa do deus “que está próximo, mas que é difícil de atingir”, um deus remoto 

da teologia ou da piedade ou de qualquer das avenidas da tradição e do sentimento religioso, 

mas que preside sobre o ser há muito perdido de que do qual “a questão do ser”  anda à 43

procura. Em suma, só através da poesia, só através da inspiração dos maiores poetas, é que 

podemos ter esperança de voltar regressar para o ao entendimento perdido de Parménides e 

Heraclito, Píndaro e Sófocles: para o esplendor do ser que uma vez iluminou o primeiro e 

breve alvorecer do pensamento ocidental.  

 

 

 

 

3. 

A explicação consideração da verdade e da linguagem e da poesia são é aplicações, 

aplicação mais do que amplificações amplificação, do ser. Ficamos ainda a perguntar o que é 

o ser. Dizem-nos para nos voltarmos para o ser, o ser de que nós somos pastores, cuja 

proximidade e abrigo nós procuramos. Mas o que é que se significa realmente com esta 

palavra pequena e quase vazia? Talvez, realmente, não o consigamos dizer. Heidegger 

admitiu que a sua finalidade o seu propósito não era mais do que levar-nos na direção de 

perguntar sobre “a questão do ser” , ou seja, preparar-nos para o esforço de tentar reviver, 44

verdadeira e seriamente, o primeiro e grandioso início do pensamento ocidental. E na nossa 

alienação do ser, no vazio da nossa “cultura”, sempre cheia de pressa e inspirada pela 

tecnologia, talvez ainda não estejamos preparados para recordar verdadeiramente as nossas 

raízes ancestrais. Perguntar, até mesmo para perguntar, a “questão do ser” significa, em 

última análise, esperar, “até mesmo toda uma vida” , segundo Heidegger: 45

 

Para o Deus 

que rumina ódios 

crescendo prematuramente   46

 

46 [Denn es hasset / der sinnende Gott / unzeitges Wachstum] 
45 Einf, p. 157; [sogar ein Leben lang] 
44 [die Seinsfrage] 
43 [die Seinsfrage] 

14 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

Nesta situação não podemos pedir respostas, como poderíamos esperar para a questão 

“o que é um rato?” ou “o que é um electrão?”. O ser está para além de todos os “quês” e 

“porquês”, todas as separações e distinções. Não é algo que exista, nada que se possa apontar 

ou definir, mas é aquilo que faz com que todas as coisas sejam.  

Contudo, Heidegger não dá muitas pistas sobre a perspetiva em que o próprio ser se 

pode encontrar. Há repetições e elaborações da sugestão já anteriormente dada no “livro sobre 

Kant”, onde se diz: “O ser é constância na presença” , ou talvez na paráfrase: o ser é o 47

ser-sempre-ali - embora isso certamente sugira presença objetiva , algo que certamente o ser 48

não é. Não está ali, como está uma cadeira ou uma mesa, mas se é o maior - como o devemos 

chamar como devemos designá-lo? X? Devemos chamar assim? Um X que existe sempre, 

constante, permanente em e por detrás e para além de todas as coisas, dentro e fora do nosso 

mundo.  

Esta noção de “constância” e "permanência" ou “presença” é tratado em três 

contextos na Introdução. Primeiro, aparece “firmeza”  na discussão da gramática do “ser”, 49

ou antes do verbo ser, pois é no infinitivo, de onde deriva o substantivo verbal , que 50

Heidegger se concentra. De facto, todo o seu ênfase no “ser”  consiste numa análise do 51

termo grego para “infinitivo”, em conjunto com a sua visão da concepção grega do ser. 

Heidegger diz que, para os gregos, o ser era “permanência” . Mas o adjetivo “fixo” ou 52

“permanente”  deriva de “ficar” . O ser é o que fica, que assume uma posição toma um 53 54

lugar. Pelo contrário, a palavra para “humor”, na gramática grega, é XXXX egklisis, que, 

etimologicamente, significa uma propensão; e o infinitivo é o humor que não tende para 

qualquer direção em particular: XXXX XXXX XXXX egklisis aparenfáticos. Heidegger não 

explica porque é que este significado do termo técnico no infinitivo deve ter alguma coisa a 

que ver com o infinitivo do verbo “ser”, mais do que com “andar” ou “viver” ou qualquer 

outro infinitivo. Em vez disso, trata do aspeto etimológico desta questão e assinala que as 

diferentes raízes  de “ser”  derivam de três verbos diferentes que significam 55 56

56 [Sein] 
55 ist, bin, -wesen 
54 [stehen] 
53 [standig] 
52 [Standigkeit] 
51 [sein] 
50 [das Sein] 
49 [Standigkeit] 
48 [Vorhandenheit] 
47 [Sein heisst ... 

15 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

aproximadamente “viver”, “crescer” e “habitar”. Nesta mistura, e na indefinição do infinitivo, 

Heidegger encontra a explicação para a “magreza” do significado do “ser”. "Permanência"  57

fica, para já, em suspenso . 58

A seguir, a secção sobre “a questão da essência do ser”  volta a tocar brevemente na 59

mesma concepção. Apesar de magreza do significado de “ser” , acontece que temos um 60

sentido bem definido do que significamos pela terceira pessoa do singular, “é” . Isto é 61

especificado assim: 

 

O sentido de o do“ser” está confinado dentro de uma numa circunferência de 

contemporaneidade e presença, de continuidade e estabilidade, permanência e 

ocorrência.  62

 

Uma vez mais, no entanto, a pista críptica fica por elucidar, embora nos seja dito que 

revela a união íntima do ser com a “nossa história secreta”  e, ao mesmo tempo, com a 63

história do ser: 

 

A questão “o que é o ser?” precisa de se manter dentro de história do ser para 

descobrir e preservar, ao seu lado, o seu próprio âmbito histórico .  64

 

Finalmente, na última e mais densa parte da obra, considera quatro direções da 

“limitação do ser” : o ser como distinto de começar a ser, aparência, pensamento e dever  e 65 66

conclui com um retorno para o mesmo ao mesmo tipo de nexo entre concepções: 

 

66 [Werden, Schein, Denken, Sollen] 
65 [die Beschränkung des Seins] 

64 [Die Frage, Wie steht es um das Sein? muss sich selbst in der Geschichte des Seins halten, um 
ihrerseits die eigene geschichtliche Tragweite zu entfalten und zu bewahren] 

63 [unserer verborgenen Geschichte] 

62 ibid, p. 69: [Die Begrenzung des Sinnes von ‘Sein’ halt sich im Umkreis von Gegenwartigkeit und 
Anwesenheit, von Bestehen und Bestand, Aufenthalt und VorKommen] 

61 [ist] 
60 [Sein] 
59 [Die Frage nach dem Wesen des Seins] 
58 Einf., pp. 46, 50 e parte II, passim. 
57 [Standigkeit] 

16 



eb 25jan19, 31.12.21, 6jan22 

A determinação do ser foi trazida para a vista através da exposição das quatro 

divisões: 

O ser é, em equilíbrio com o começar a ser, permanência.  

O ser é, em equilíbrio com a aparência, o modelo permanente, o imutável. 

O ser é, em equilíbrio com o pensamento, o fundamental, aquilo que realmente está 

ali. 

O ser é, em equilíbrio com o dever, o que é apresentado como devendo ser e já se 

realizou ou não. 

Permanência, imutabilidade, nada, “estar presente” - todos, no fundo, dizem a mesma 

coisa: presença constante, XXXX on como XXXX ousia  67

 

Até aqui Heidegger leva-nos no pelo caminho do ser - não mais do que o “livro sobre 

Kant” nos tinha levado para a pela elaboração de um “sistema” ou “doutrina”. Todavia, nos 

termos de Heidegger, não podemos protestar. Pois foi precisamente na procura de uma 

doutrina ou de um sistema que a filosofia, e o homem como filósofo, se foi perdendo. XXXX 

XXXX, Zouon logon exon, o homem que chegou à fórmula e princípio no ser, já perdeu o seu 

lar no ser. Esta é a história do ser, que perdemos porque formulamos e manipulamos e 

controlamos, - e a nossa história, que aceleramos cega e aturdidamente sobre o globo, à 

procura das coisas que são (existem), desatentos da à busca que nos beneficiaria: a busca pelo 

próprio ser. 

 

 

67 Einf., p. 157: [Die Bestimmtheit des Seins wurde durch die Erörterung der vier Scheidungen vor 
Augen geführt: 
Sein ist im Gegenhalt zum Werden das Bleiben. 
Sein ist im Gegenhalt zum Schein das bleibende Vorbild, das Immergleiche. 
Sein ist im Gegenhalt zum Denken das Zugrundeliegende, Vorhandene. 
Sein ist im Gegenhalt zum Sollen das je Vorliegende als das noch nicht oder schon verwirklichte 
Gesollte. 
Bleiben, Immergleichheit, Vorhandenheit, Vorliegen—sagen im Grunde alle dasselbe: ständige 
Anwesenheit, ov als oven a]. 

17 


