
1 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

ENRIQUECENDO-SE  COM  A  BÍBLIA 
 

A. W. Pink 
 

Original em inglês:  
PROFITING FROM THE WORD 
Copyright © I. C. Herendeen 

Primeira edição em português – 1979 
EDITORA FIEL LTDA. 

Caixa Postal, 210 12940 – Atibaia – SP. 
 
[Contracapa:]  
 

ENRIQUECENDO-SE COM A BÍBLIA 
 
De que maneira podemos ser beneficiados da Bíblia? 
 

A passagem de 2 Timóteo 3:16-17, nos 
fornece clara resposta a essa pergunta: "Toda 
a escritura é inspirada por Deus e útil para o 
ensino, para a repreensão, para a correção, 
para a educação na justiça, a fim de que o 
homem de Deus seja perfeito e perfeitamente 
habilitado para toda boa obra". Nos dez 
capítulos deste livro o autor examina o que a 
Bíblia nos ensina acerca de: PECADO, DEUS, 
CRISTO, ORAÇÃO, BOAS OBRAS, OBEDIÊNCIA, 
MUNDO, PROMESSAS, ALEGRIA, AMOR. 
 
 



2 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
ÍNDICE 

 
 
1 – As Escrituras e o Pecado . . . . . . . . . . . . . . 3  

2 – As Escrituras e Deus . . . . . . . . . . . . . . . .  14  

3 – As Escrituras e Cristo . . . . . . . . . . . . . . .   27  

4 – As Escrituras e a Oração . . . . . . . . . . . . .  39  

5 – As Escrituras e as Boas Obras . . . . . . . . . 52  

6 – As Escrituras e a Obediência . . . . . . . . . . 64  

7 – As Escrituras e o Mundo . . . . . . . . . . . . . . 

76  

8 – As Escrituras e as Promessas . . . . . . . . .  86  

9 – As Escrituras e a Alegria . . . . . . . . . . . . .  98  

10 – As Escrituras e o Amor . . . . . . . . . . . . . . 110  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  O  PECADO  
 
Há seriíssimas razões para crermos que grande parte da leitura e do 

estudo bíblicos, nestes últimos poucos anos, não tem sido de grande 
proveito para aqueles que disso se tem ocupado. E vamos mais longe; 
pois tememos grandemente que, em muitos casos, isso tem sido antes 
uma maldição do que uma bênção. Estamos perfeitamente cônscios de 
que esta é uma linguagem dura, mas não mais forte do que o caso exige. 
Os dons divinos podem ser sujeitados a uso errôneo, e as misericórdias 
divinas podem ser alvo de abusos. Que assim tem sido, naquilo que aqui 
salientamos, é evidente através dos frutos produzidos.  

Até mesmo o homem natural pode (e com freqüência o faz) atirar-se 
ao estudo das Escrituras com o mesmo entusiasmo e prazer que faria se 
estudasse as ciências. Quando assim faz, aumenta o seu cabedal de 
conhecimentos, mas também aumenta o seu orgulho. Tal como o 
químico atarefado em fazer experiências interessantes, o pesquisador 
intelectual da Palavra é invadido de satisfação ao fazer ali alguma 
descoberta; mas a alegria deste último não é mais espiritual do que a 
alegria daquele primeiro.  

Outrossim, tal como os sucessos de um químico geralmente 
acentuam o seu senso de importância própria, levando-o a olhar com 
desdém para outros, que sejam mais ignorantes que ele mesmo, assim 
também, desafortunadamente, dá-se no caso daqueles que investigam a 
numerologia, a tipologia, a profecia bíblica e outros temas dessa 
natureza.  

O estudo da Palavra de Deus pode ser levado a efeito com base em 
vários motivos. Alguns lêem-na a fim de satisfazerem seu orgulho 



4 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
literário. Em certos círculos tornou-se algo respeitável e popular a 
obtenção de um conhecimento geral do conteúdo da Bíblia, 
simplesmente por ser considerado como defeito de educação a 
ignorância dela. Outros lêem a Bíblia para satisfazer seu senso de 
curiosidade, como o fariam com qualquer outro livro famoso. Ainda 
outros lêem-na para satisfazer seu orgulho sectarista. Esses consideram 
um dever estar bem familiarizados com as crenças particulares de sua 
própria denominação, pelo que também buscam ansiosamente textos de 
prova que dão apoio ao que eles chamam de ''nossas doutrinas''. Ainda há 
aqueles que lêem a Bíblia com a finalidade de argumentar com êxito com 
aqueles que discordam de suas opiniões. Em toda essa atividade, 
entretanto, não há qualquer pensamento acerca de Deus, não há qualquer 
anelo pela edificação espiritual, e, portanto, não há qualquer beneficio 
real para a alma.  

Assim sendo, de que maneira nos podemos beneficiar da Bíblia? A 
passagem de II Timóteo 3:16,17 não nos fornece clara resposta para essa 
pergunta? Lemos ali: "Toda Escritura é inspirada por Deus e útil para o 
ensino, para a repreensão, para a correção, para a educação na justiça, a 
fim de que o homem de Deus seja perfeito e perfeitamente habilitado 
para toda boa obra." Observemos o que aqui é omitido: as Sagradas 
Escrituras não nos foram dadas a fim de satisfazer nossa curiosidade 
intelectual e nem nossas especulações carnais, e sim  para habilitar-nos 
para toda boa obra, e isso mediante o ensino, a reprovação e a correção. 
Envidaremos esforços por ampliar isso com a ajuda de outros trechos 
bíblicos.  

 
1. O indivíduo se beneficia espiritualmente quando a Palavra o 

convence de pecado.  
Este é o seu primeiro préstimo: revelar a nossa depravação, 

desmascarar a nossa vileza, tornar conhecida a nossa iniquidade. A vida 
moral de um homem pode ser irrepreensível, seu trato com os seus 



5 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
semelhantes pode ser sem faltas; mas quando o Espírito Santo aplica a 
Palavra ao seu coração e à sua consciência, abrindo os seus olhos 
fechados pelo pecado para que perceba a sua relação e a sua atitude para 
com Deus, então ele exclama: "Ai de mim! Estou perdido!" (Isaías 6:5). 
É desse modo que toda a alma verdadeiramente salva é levada a perceber 
a necessidade que tem de Cristo. "Os sãos não precisam de médicos, e, 
sim, os doentes" (Lucas 5:31). Contudo, somente quando o Espírito 
aplica a Palavra, com poder divino, é que qualquer indivíduo é levado a 
sentir-se enfermo, enfermo até à morte.  

Essa convicção, que impressiona o coração com o fato de que o 
pecado produziu tremenda devastação na constituição humana, não se 
restringe à experiência inicial, que precede de imediato à conversão. De 
cada vez que Deus bendiz a sua Palavra em meu coração, sou levado a 
sentir quão longe ando do padrão que Ele me apresenta, a saber: 
"...tornai-vos santos também vós mesmos em todo vosso procedimento" 
(I Pedro 1:15). Aqui, por conseguinte, temos o primeiro teste a ser 
aplicado: quando leio acerca dos tristes fracassos de diferentes 
personagens das Escrituras, isso me faz perceber quão infelizmente 
parecido com eles eu sou? E quando leio sabre a vida bem-aventurada e 
perfeita como a de Cristo, isso me faz reconhecer quão terrivelmente 
diferente sou eu dEle?  

 
2. O indivíduo se beneficia espiritualmente quando a Palavra o 

faz entristecer-se por causa do pecado.  
Com respeito ao ouvinte do solo rochoso foi dito que "...esse é o 

que ouve a palavra e a recebe logo, com alegria; mas não tem raiz em si 
mesmo, sendo antes de pouca duração..." (Mateus 13:20, 21). Porém, 
acerca daqueles que foram convencidos de pecado, sob a pregação de 
Pedro, está registrado que eles se sentiram compungidos em seus 
corações (ver Atos 2:37). O mesmo contraste se verifica hoje. Muitos 
ouvem um sermão floreado ou um discurso sobre a ''verdade 



6 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
dispensacional'', que exibe a capacidade de oratória ou mostra a 
habilidade intelectual do orador, mas que, usualmente, não contém 
qualquer aplicação à consciência. Aquela exposição é recebida com 
aprovação, mas ninguém é humilhado diante de Deus e nem é levado a 
andar mais perto dEle, por ela.  

Porém, deixe-se que um servo fiel do Senhor (o qual pela graça 
divina não busca adquirir reputação por ''brilhantismo'') faça os 
ensinamentos bíblicos exercerem pressão sabre o caráter e a conduta, 
desvendando os tristes fracassos até mesmo dos melhores entre o povo 
de Deus, e embora a multidão despreze o mensageiro, as pessoas 
realmente regeneradas sentir-se-ão gratas pela mensagem que as leva a 
se lamentarem diante de Deus e a clamarem: "Desventurado homem que 
sou!" (Romanos 7:24). Assim acontece quando lemos pessoalmente a 
Palavra. E assim sucede quando o Espírito Santo a aplica de tal maneira 
que sou levado a ver e a sentir minha corrupção íntima, para que eu seja 
verdadeiramente abençoado.  

Que palavra encontramos no trecho de Jeremias 31:19: "Na 
verdade, depois que me converti, arrependi-me; depois que fui instruído, 
bati no peito; fiquei envergonhado, confuso, porque levei o opróbrio da 
minha mocidade!"  

Meu prezado amigo, você conhece algo parecido com essa 
experiência? Os seus estudos da Palavra de Deus produzem um coração 
quebrantado e o levam a humilhar-se perante Deus? Fica você convicto 
de seus pecados, de tal modo que é levado a arrepender-se diariamente 
perante ele? O cordeiro pascal tinha de ser comido com ''ervas amargas'' 
(Êxodo 12:8). Por semelhante modo, quando realmente nos alimentamos 
da Palavra, o Espírito Santo a torna "amarga" para nós, antes de tornar-se 
doce ao nosso paladar. Notemos a ordem das coisas, no trecho de 
Apocalipse 10.9: "Fui pois, ao anjo, dizendo-lhe que me desse o livrinho. 
Ele então me fala: Toma-o, e devora-o; certamente ele será amargo ao 
teu estômago, mas na tua boca, doce coma mel". Essa será sempre a 



7 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
ordem da experiência: primeiramente deve vir a lamentação, e somente 
depois vem o consolo (Mateus 5:4); primeiro a humilhação, e depois a 
exaltação (I Pedro 5 :6).  

 
3. O indivíduo se beneficia espiritualmente quando a Palavra o 

conduz à confissão de pecado.  
As Escrituras são proveitosas para a "repreensão" (II Timóteo 3:16); 

e a alma honesta está pronta a reconhecer as suas próprias faltas. Mas 
acerca do indivíduo carnal é declarado: "Pois todo aquele que pratica o 
mal, aborrece a luz e não se  chega para a luz, a fim de não serem 
argüidas as suas obras" (João 3:20). "Deus tenha misericórdia de mim, 
um pecador", é o clamor dos corações renovados; e cada vez que somos 
revivificados pela Palavra (Salmo 119), recebemos nova revelação e 
renovada convicção de nossas transgressões aos olhos de Deus. "O que 
encobre as suas transgressões, jamais prosperará; mas o que as confessa 
e deixa, alcançará misericórdia" (Provérbios 28:13). Não pode haver 
prosperidade nem frutificação espirituais (Salmos 1:3), enquanto 
ocultarmos em nosso seio as nossas culpas secretas; somente quando são 
livremente reconhecidas perante Deus, e isso com detalhes, é que 
desfrutaremos de Sua misericórdia.  

Não há paz real para a consciência e nem descanso para o coração, 
enquanto sepultarmos a carga do pecado não confessado. O alívio só nos 
é outorgado se confessarmos o pecado a Deus. Notemos bem a 
experiência de Davi: "Enquanto calei os meus pecados, envelheceram os 
meus ossos, pelos meus constantes gemidos todo o dia. Porque a tua mão 
pesava dia e noite sobre mim; e o meu vigor se tornou em sequidão de 
estio." (Salmos 32:3,4).  

Essa linguagem figurada mas vigorosa lhe parece ininteligível? ou a 
sua própria história espiritual a explica? Há muitos versículos nas 
Escrituras que nenhum comentário pode interpretar satisfatoriamente, 
mas que a experiência pessoal pode fazê-lo. Verdadeiramente 



8 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
bem-aventuradas são as palavras seguintes: "Confessei-te o meu pecado 
e a minha iniqüidade não mais ocultei. Disse: Confessarei ao SENHOR 
as minhas transgressões; e tu perdoaste a iniqüidade do meu pecado." 
(Salmos 32:5)  

 
4. O indivíduo se beneficia da Palavra, espiritualmente falando, 

quando ele odeia o pecado com maior profundidade.  
"Vós, que amais o SENHOR, detestai o mal: ele guarda as almas 

dos seus santos, livra-os da mão dos ímpios" (Salmos 97:10). "Não 
podemos amar a Deus sem odiar aquilo que Ele odeia. Não somente 
devemos evitar o mal, recusando-nos a continuar nele, mas também 
devemos declarar guerra contra ele, voltando-nos contra ele com 
indignação no íntimo" (C.H. Spurgeon).  

Um dos testes mais seguros que se pode aplicar à professada 
conversão é a atitude do coração para com o pecado. Sempre que o 
princípio de santidade houver sido implantado, necessariamente haverá 
repulsa por tudo quanto é profano. E se nosso repúdio ao mal for 
genuíno, então seremos gratos quando a Palavra reprovar até mesmo o 
mal de que nem suspeitávamos.  

Essa foi também a experiência de Davi: "Por meio dos teus 
preceitos consigo entendimento; par isso detesto todo caminho de 
falsidade" (Salmos 119:104). Observemos atentamente que não devemos 
meramente "abster-nos do pecado", pois "detesto"; e não somente a 
"alguns" ou "muitos" pecados, mas antes, a "todo caminho de falsidade", 
e não apenas a "todo mal" mas a "todo caminho de falsidade". E continua 
o salmista: "Por isso tenho por em tudo retos os teus preceitos todos, e 
aborreço todo caminho de falsidade" (Salmos 119:128).  

No entanto, dá-se exatamente o contrário no caso do ímpio: "De que 
te serve repetires os meus preceitos e teres nos lábios a minha aliança, 
uma vez que aborreces a disciplina e rejeitas as minhas palavras? " 
(Salmos 50:16,17).  



9 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

E em Provérbios 8:13, lemos: "O temor do SENHOR consiste em 
aborrecer o mal; a soberba, a arrogância, o mau caminho, e a boca 
perversa, eu os aborreço". Ora, esse temor piedoso nos vem através da 
leitura da Palavra (ver a passagem de Deuteronômio 17:18,19). Com 
razão, pois, é que alguém declarou: "Enquanto não odiarmos ao pecado, 
não poderemos mortificá-lo, ninguém clamará contra o pecado, como os 
judeus clamaram contra o Cristo: ''Crucifica-O! Crucifica-O!'', enquanto 
realmente não abominar o pecado como Ele foi abominado" (Edward 
Reyner, 1635).  

 
5. O indivíduo se beneficia espiritualmente quando a Palavra o 

leva a abandonar o pecado.  
"Aparte-se da injustiça todo aquele que professa o nome do Senhor" 

(II Timóteo 2:19). Quanto mais lemos a Palavra com o objetivo definido 
de descobrir o que é agradável e o que é desagradável ao Senhor, mais a 
Sua vontade tornar-se-á conhecida por nós; e se os nossos corações 
forem corretos diante dEle, mais ainda os nossos caminhos se 
harmonizarão com a Sua vontade. Então é que andaremos "na verdade" 
(II João 4).  

No fim do sexto capítulo da segunda epístola aos Coríntios algumas 
promessas preciosas são dadas àqueles que se separarem dos incrédulos. 
Observemos, naquela passagem, a aplicação feita pelo Espírito Santo. 
Não diz o Senhor "Tendo, pois, ó amados, tais promessas, 
consolemo-nos e nos entreguemos à complacência...", e, sim: "Tendo, 
pois, ó amados, tais promessas, purifiquemo-nos de toda impureza, tanto 
da carne, como do espírito..." (II Coríntios 7:1).  

"Vós já estais limpos, pela palavra que vos tenho falado" (João 
I5:3). Eis aqui uma outra importante regra, par meio da qual nos 
deveríamos testar com freqüência: a leitura e o estudo da Palavra de 
Deus está produzindo a purgação de minha conduta? Desde os dias 
antigos vinha sendo feita a indagação: "De que maneira poderá o jovem 



10 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
guardar puro o seu caminho?" E a resposta do salmista inspirado declara: 
''Observando-o segundo a Tua Palavra" (Salmo119:9).  

Sim, não basta ler a Palavra, crer nela ou memorizá-la; mas é 
preciso haver a aplicação pessoal da Palavra ao nosso "caminho". É 
quando "damos ouvidos" a exortações como aquelas que estipulam: 
"Fugi da impureza!" (I Coríntios 6:18), "Fugi da idolatria" (I Coríntios 
10:14),  "... foge destas cousas..." – da cobiça apaixonada pelo dinheiro 
(1 Tim. 6:11) e "Foge, outrossim, das paixões da mocidade" (II Tim. 
2:22), é que o crente é levado a separar-se do mal, na prática; pois então 
o pecado não somente tem sido confessado, mas também tem sido 
"deixado" (ver Provérbios 28:13).  

 
6. O indivíduo se beneficia espiritualmente quando a Palavra o 

fortalece contra o pecado.  
As Sagradas Escrituras nos foram dadas não somente com o 

propósito de revelar-nos a nossa pecaminosidade inata, ou a fim de 
mostrar as muitas e muitas maneiras mediante as quais carecemos "da 
glória de Deus" (Romanos 3:23), mas igualmente para ensinar-nos como 
podemos obter livramento do pecado, como podemos ser livres de 
desagradar a Deus. "Guardo no coração as tuas palavras, para não pecar 
contra ti" (Salmos 119:11). E de cada um de nós é requerido o seguinte: 
"Aceita, pego-te, a instrução que profere, e põe as suas palavras no teu 
coração" (Jó 22:22).  

O de que precisamos é, particularmente, dos mandamentos, das 
advertências, das exortações da Bíblia, para que sejam como que nosso 
tesouro particular; devemos memorizá-los, meditar sobre os mesmos, 
orar a seu respeito e pô-los em prática. Eis a única maneira eficaz de se 
evitar que um terreno qualquer seja invadido por ervas daninhas: é 
semear ali a boa semente: "...vence o mal com o bem" (Romanos 12:21). 
Por conseguinte, quanto mais "ricamente" estiver habitando em nós a 



11 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Palavra de Cristo (ver Colossenses 3:16), menos espaço haverá para o 
exercício do pecado, em nossos corações e em nossas vidas.  

Não é suficiente apenas assentirmos à veracidade das Escrituras, 
mas é necessário que elas sejam recebidas em nossos afetos. É uma 
verdade soleníssima aquela em que o Espírito Santo especifica a base da 
apostasia, "...porque ao amor da verdade eles não receberam" (II 
Tessalonicenses 2:10, grego).  

"Se essa semente ficar apenas na língua ou na mente, para que seja 
apenas uma questão de palavras ou de especulação, não demorará muito 
para que desapareça. A semente que jaz à superfície será apanhada pelas 
aves do céu. Portanto, que cada qual a esconda no profundo do ser; que 
vá dos ouvidos para a mente, da mente para o coração; e que ela penetre 
cada vez mais profundamente. Somente ao exercer ela um domínio 
soberano sobre o coração,  é que a receberemos na força de seu amor – 
quando ela é mais cara para nós que nossas concupiscências mais 
queridas, então nos apegamos a ela". (Thomas Manton).  

Não há qualquer outra coisa que nos preserve das infecções deste 
mundo, que nos livre das tentações de Satanás, que se mostre 
preservativo tão eficaz contra o pecado, como a Palavra de Deus 
recebida em nossos afetos: "No coração tem ele a lei do seu Deus; os 
seus passos não vacilarão" (Salmos 37:31). Enquanto a verdade 
mostrar-se ativa em nosso íntimo, despertando-nos a consciência e sendo 
realmente amada par nós, seremos preservados da queda. Quando José 
foi tentado pela esposa de Potifar, respondeu ele: "... como, pois, 
cometeria eu tamanha maldade, e pecaria contra Deus?" (Gênesis 39:9). 
A Palavra de Deus se achava em seu coração, pelo que também 
prevaleceu sobre os seus desejos. Essa é a inefável santidade, o 
grandioso poder de Deus, o qual é poderoso tanto para salvar como para 
destruir.  

Nenhum de nós sabemos em que ocasião será sujeito às tentações; 
portanto, é mister estarmos preparados contra elas. "Quem há entre vós 



12 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
que ouça isto? que atenda e ouça o que há de ser depois?" (Isaías 42:23). 
Sim, compete-nos antecipar o futuro e nos fortalecermos intimamente 
para ele, entesourando a Palavra em nossos corações, para as 
emergências futuras.  

 
7. O indivíduo se beneficia espiritualmente quando a Palavra o 

leva a praticar o contrário do pecado.  
"... o pecado é a transgressão da lei" (I João 3 :4). Deus diz: 

"Farás...'', mas o pecado retruca: "Não quero". Deus diz: "Não farás...", e 
o pecado diz: "Farei". Assim, pois, o pecado é a rebeldia contra Deus, é a 
determinação do indivíduo seguir o seu próprio caminho (ver Isa. 53:6).  

Isso capacita-nos a entender que o pecado é uma espécie de 
anarquia no campo espiritual, o que pode ser comparado com o ato de 
sacudir uma bandeira vermelha no rosto de Deus. Ora, a atitude oposta 
ao pecado contra Deus é a submissão a Ele, da mesma maneira que o 
contrário da iniqüidade é a sujeição à lei. Portanto, praticar o contrário 
do pecado é andar na vereda da obediência.  

Esta é uma das outras grandes razões pelas quais as Escrituras nos 
foram dadas: tornar conhecida a senda pela qual devemos andar, o que 
agrada a Deus. As Escrituras são proveitosas não somente para 
repreensão e correção, mas também para a "instrução na justiça".  

Neste ponto, pois, encontramos outra importante regra mediante a 
qual devemos testar freqüentemente a nós mesmos: Os meus 
pensamentos estão sendo formados, o meu coração está sendo controlado 
e a minha conduta e as minhas obras estão sendo regulamentadas pela 
Palavra de Deus? Eis o que o Senhor exige: "Tornai-vos, pois, 
praticantes da palavra, e não somente ouvintes, enganando-vos a vós 
mesmos" (Tiago 1:22). E aqui temos a declaração de como devem ser 
expressos a nossa gratidão e os nossos afetos por Cristo: "Se Me amais, 
guardareis os Meus mandamentos" (João 14:15). Para tanto, é necessário 



13 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
a ajuda divina. Davi orava: "Guia-me pela vereda dos teus mandamentos, 
pois nela me comprazo" (Salmos I19:35).  

"Precisamos não somente de luz para reconhecermos o nosso 
caminho, mas também de um coração bem disposto para andar por esse 
caminho. A orientação é necessária por causa da cegueira das nossas 
mentes; e os impulsos eficazes da graça são necessários par causa da 
fraqueza dos nossos corações. Não cumpriremos o nosso dever mediante 
a mera noção das verdades, a menos que as abracemos e as sigamos". 
(Manton). Notemos que o salmista falava sabre a "... vereda dos Teus 
mandamentos..." Não aludia ele a algum caminho pessoal, 
auto-escolhido, e, sim, a um caminho bem demarcado; não se trata de 
uma estrada "pública", mas de uma vereda ''particular''.  

Que tanto o escritor como o leitor se aquilatem, honesta e 
diligentemente, como na presença de Deus, pelas sete coisas acima 
enumeradas. O estudo da Bíblia, prezado amigo, o tem tornado uma 
pessoa mais humilde, ou mais orgulhosa – orgulhosa com o 
conhecimento que assim adquiriu? Esse estudo o elevou na estima de 
seus semelhantes, ou o rebaixou a um lugar inferior, na presença de 
Deus? Tem isso produzido, em sua experiência, uma atitude de mais 
profunda repulsa e asco par si mesmo, ou tornou-o mais complacente? 
Isso tem feito com que aqueles que entram em contato consigo, aos quais 
talvez você ensine, digam: "Gostaria de ter o seu conhecimento sobre a 
Bíblia!"; ou isso os tem levado a orar: "Senhor, dá-me a fé, a graça e a 
santidade que tens conferido a meu amigo ou professor?'' "Medita estas 
cousas, e nelas sê diligente, para que o teu progresso a todos seja 
manifesto" (1 Timóteo 4:15).  

 
 
 
 
 



14 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  DEUS 
 

As Santas Escrituras são totalmente sobrenaturais. São uma 
revelação divina. "Toda Escritura é inspirada por Deus. . ." (II Timóteo 
3:16). Não ocorreu apenas que Deus elevou as mentes de certos homens, 
mas antes, que dirigiu os seus pensamentos. Não é simplesmente que Ele 
transmitiu a eles determinados conceitos, mas também ditou as próprias 
palavras que eles empregaram. "...porque nunca jamais qualquer profecia 
foi dada por vontade humana, entretanto homens (santos) falaram da 
parte de Deus, movidos pelo Espírito Santo" (II Pedro 1:21). Qualquer 
"teoria" humana que pretenda negar a inspiração verbal das Escrituras é 
um artifício de Satanás, um ataque contra a verdade divina. A imagem 
divina se acha estampada em cada uma de suas páginas. Escritos tão 



15 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
santos, tão celestiais, tão profundamente criadores de temor não 
poderiam ser produzidos pelos homens.  

As Escrituras dão a conhecer um Deus sobrenatural. Talvez essa 
seja uma observação perfeitamente óbvia; mas, hoje em dia, precisa ser 
feita. O "deus" no qual crêem muitos cristãos professes, está sendo por 
eles paganizado cada vez mais. O lugar proeminente que o "esporte" tem 
ocupado na vida da nação, o amor excessivo pelos prazeres, a abolição 
da vida doméstica, a descarada imodéstia das mulheres, são outros tantos 
sintomas da mesma enfermidade que causou a queda e o desaparecimento 
de impérios como os da Babilônia, da Pérsia, da Grécia e de Roma. E o 
conceito de Deus que se propaga neste nosso século XX pela maioria das 
pessoas de países nominalmente "cristãos" rapidamente se aproxima do 
caráter atribuído aos deuses da antigüidade. Em violento contraste com 
isso, o Deus das Santas Escrituras está revestido de tais perfeições e está 
revestido de tais atributos que nenhum mero intelecto humano poderia 
tê-los inventado.  

Deus só pode vir a ser conhecido por meio da revelação 
sobrenatural sobre a Sua própria pessoa. À parte das Escrituras, é 
totalmente impossível até mesmo a familiarização teórica com Deus. 
Continua sendo uma verdade que "... o mundo não O conheceu por sua 
própria sabedoria..." (I Coríntios 1:21). Em todos os lugares onde as 
Sagradas Escrituras são ignoradas, Deus é o "....DEUS DESCONHECIDO" 
(Atos 17 :23).  

Porém, algo mais do que apenas as Escrituras se requer, antes que a 
alma possa conhecer a Deus, antes que possa conhecê-Lo de forma real, 
pessoal e vital. Mas isso parece ser reconhecido por bem poucos, hoje 
em dia. A prática prevalecente dá a entender que se pode obter o 
conhecimento de Deus através do mero estudo da Bíblia, da mesma 
maneira que o conhecimento acerca da química pode ser obtido através 
do estudo de compêndios de química. O conhecimento intelectual de 



16 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Deus talvez possa ser obtido desta maneira; mas nunca o conhecimento 
espiritual.  

Pois o Deus sobrenatural só pode ser conhecido sobrenaturalmente 
(isto é, de um modo superior àquilo que a mera natureza humana pode 
adquirir), ou seja, mediante a revelação sobrenatural do próprio Deus ao 
coração humano. "Porque Deus que disse: De trevas resplandecerá luz –, 
ele mesmo resplandeceu em nossos corações, para iluminação do 
conhecimento da glória de Deus na face de Cristo" (II Coríntios 4:6). 
Aquele que já foi favorecido com essa experiência sobrenatural já 
aprendeu que "... na Tua luz vemos a luz" (Salmos 36:9).  

Deus só pode ser conhecido através da faculdade sobrenatural. Isso 
Cristo deixou bem claro, ao dizer: "Em verdade, em verdade te digo que 
se alguém não nascer de novo, não pode ver o reino de Deus" (João 3:3). 
Os indivíduos sem regeneração não têm qualquer conhecimento espiritual 
de Deus. "Ora, o homem natural não aceita as cousas do Espírito de 
Deus, porque lhe são loucura; e não pode entendê-las porque elas se 
discernem espiritualmente" (I Coríntios 2:14). A água, por si mesma, 
jamais se eleva acima de seu próprio nível. Assim também o homem 
natural é incapaz de perceber aquilo que transcende à mera natureza. No 
entanto, "... a vida eterna é esta: que te conhecem a Ti, o único Deus 
verdadeiro, e a Jesus Cristo, a quem enviaste" (João 17:3). A vida eterna 
precisa ser outorgada, antes que se possa conhecer o "verdadeiro Deus". 
Isso é afirmado claramente na passagem de I João 5:20: "Também 
sabemos que o Filho de Deus é vindo, e nos tem dada entendimento para 
reconhecermos o verdadeiro; e estamos no verdadeiro, em seu Filho 
Jesus Cristo.... " Sim, o "entendimento", um entendimento de natureza 
espiritual, par meio de uma nova criação, precisa ser-nos dada, antes que 
possamos conhecer a Deus de maneira espiritual.  

O conhecimento sobrenatural de Deus produz uma experiência 
sobrenatural, mas isso é algo para o que multidões de membros de 
igrejas são totalmente estranhos. A maior parte da "religiosidade" de 



17 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
nossa época é apenas um "velho Adão" retocado. É meramente o adornar 
de sepulcros cheios de corrupção. É apenas uma formalidade "externa". 
E até nos casos onde há um credo saudável, com exagerada freqüência 
tal ortodoxia é morta.  

E também não nos deveríamos admirar com tal estado de coisas. 
Sempre foi assim. Assim sucedia quando Cristo estava neste mundo. Os 
judeus eram muito ortodoxos. Naquela ocasião eles estavam isentos de 
idolatria. O templo permanecia de pé em Jerusalém, a lei mosaica era 
exposta e o Senhor era adorado. No entanto, Cristo disse a respeito deles: 
"... Aquele que me enviou é verdadeiro, aquele a quem vós não 
conheceis" (João 7:28). "Não Me conheceis a Mim nem a Meu Pai; se 
conhecêsseis a Mim, também conheceríeis a Meu Pai" (João 8:19). 
"...Quem Me glorifica é Meu Pai, o Qual vós dizeis que é vosso Deus, 
entretanto vós não O tendes conhecido; eu, porém, O conheço. Se disser 
que não O conheço, serei como vós, mentiroso; mas eu O conheço e 
guardo a Sua palavra" (Joio 8:54,55). E não nos olvidemos de que tudo 
isso foi dito a um povo que tinha as Escrituras e que as rebuscavam 
diligentemente, venerando-as como a Palavra de Deus! (João 5:39) 
Teoricamente, pelo menos, estavam bem familiarizados com a idéia de 
Deus, mas não possuíam o conhecimento espiritual a Seu respeito.  

Assim como ocorria no mundo do judaísmo, assim também sucede 
na cristandade. Multidões que "acreditam" no Espírito Santo são 
completamente despidas de conhecimento sobrenatural ou espiritual de 
Deus. E como podemos ter tanta certeza a esse respeito? Da seguinte 
maneira: o caráter do fruto revela o caráter da árvore que o produz; a 
natureza da água dá a conhecer a natureza do manancial de onde ela flui. 
O conhecimento sobrenatural de Deus produz uma experiência 
sobrenatural, e a experiência sobrenatural resulta em fruto espiritual.  

Isso eqüivale a dizer que quando Deus vem realmente residir em 
um coração, aquela vida é sujeita a uma revolução, é transformada. E 
então é produzido aquilo que a simples natureza não pode produzir, sim, 



18 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
aquilo que é diretamente contrário a essa natureza. Mas isso se faz 
notavelmente ausente nas vidas de talvez noventa e cinco entre cada cem 
pessoas que atualmente professam ser filhos de Deus. Na vida dos 
cristãos professos comuns nada existe que não possa ser explicado com 
base em questões naturais. No caso de um genuíno filho de Deus a 
questão é totalmente diferente. Tal filho de Deus é, na verdade, um 
milagre da graça divina – ele é "... nova criatura..." (II Coríntios 5:17). 
Tanto a sua experiência como a sua vida são sobrenaturais.  

A experiência sobrenatural do crente se vê em sua atitude para com 
Deus. Possuindo intimamente a própria vida de Deus, ele se torna 
participante da "natureza divina" (ver II Pedro 1:4), e necessariamente 
ama a Deus, ama aquilo que pertence a Deus, ama aquilo que Deus ama; 
e, por outro lado, abomina aquilo que Deus abomina.  

Essa experiência sobrenatural é efetuada no crente pelo Espírito de 
Deus, e isso por intermédio da Palavra de Deus. De fato, o Espírito 
nunca opera à parte da Palavra. É por meio dessa Palavra que Ele 
revivifica. É por meio dessa Palavra que Ele produz convicção de 
pecado. É por meio dessa Palavra que Ele santifica. É por meio dessa 
Palavra que Ele confere segurança. E é por meio dessa Palavra que Ele 
faz o santo se desenvolver espiritualmente.  

Desse modo, qualquer um de nós pode averiguar até que ponto está 
tirando proveito de sua leitura e de seu estudo das Escrituras, mediante 
os efeitos que elas estão produzindo em nós, através da aplicação que 
delas faz o Espírito. Entremos em seguida nos pormenores. Aquele que 
se beneficia das Escrituras verdadeira e espiritualmente:  

 
1. Recebe um mais claro reconhecimento das reivindicações de 

Deus.  
A grande controvérsia entre o Criador e a criatura tem girado em 

torno de se Ele ou ela deve ser Deus, se a sabedoria dEle ou a sabedoria 
dela deve ser o princípio orientador de suas ações, se a vontade divina ou 



19 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
a vontade da criatura deve ser suprema. O que produziu a queda de 
Lúcifer foi o seu ressentimento por estar em sujeição ao Senhor: "Tu 
dizias no teu coração: Eu subirei ao céu; acima das estrelas de Deus 
exaltarei o meu trono. . . subirei acima das mais altas nuvens, e serei 
semelhante ao Altíssimo" (Isaías 14:13,14). A mentira da serpente que 
encantou nossos primeiros pais e os levou à destruição, foi a seguinte: 
"...como Deus, sereis conhecedores do bem e do mal" (Gênesis 3:5). E 
desde essa ocasião, o sentimento do coração do homem natural tem sido: 
"Retira-te de nós! Não desejamos conhecer as teus caminhos. Que é o 
Todo-poderoso, para que nós o sirvamos? E que nos aproveitará que lhe 
façamos orações?" (Jó 21:14,15). "... pois dizem: Com a língua 
prevaleceremos, os lábios são nossos: quem é senhor sabre nós? " 
(Salmos 12:4). "Por que, pois, diz o Meu povo: Somos livres! Jamais 
tornaremos a ti?" (Jeremias 2:31).  

O pecado alienou o homem para longe de Deus (Efésios 4:18). O 
coração humano se tornou avesso a Deus, sua vontade oposta à Sua 
vontade, a sua mente em inimizade contra Deus. Em contraste com isso, 
a salvação significa ser alguém restaurado a Deus: "Pois também Cristo 
morreu, uma única vez, pelos pecados, o justo pelos injustos, para 
conduzir-vos a Deus. . . " (1 Pedro 3:18). Legalmente falando, isso já foi 
feito; experimentalmente, porém, acha-se no processo de realização.  

Ser salvo significa ter sido reconciliado com Deus; e isso envolve e 
inclui o fato de que o domínio do pecado sobre nós foi interrompido, que 
a inimizade foi descontinuada, e que o coração foi conquistado para 
Deus. Disso é que consiste a verdadeira conversão – da derrubada de 
todo ídolo, da renúncia das vaidades ocas de um mundo enganador, em 
que tomamos a Deus como a nossa porção, o nosso dirigente, o nosso 
tudo em tudo. A respeito dos coríntios lemos que "... deram-se a si 
mesmos primeiro ao Senhor" (II Coríntios 8:5). O desejo e a 
determinação daqueles que verdadeiramente se converteram é que "não 



20 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
viviam mais para si mesmos, mas para Aquele que por eles morreu e 
ressuscitou" (II Coríntios 5:15).  

Então as reivindicações de Deus passam a ser reconhecidas, e 
admitimos o Seu legítimo domínio sobre nós mesmos, porque Ele é 
reconhecido como Deus. Os convertidos se entregam a Deus como 
"ressurretos dentre os mortos", e os seus membros são entregues como 
"instrumentos de justiça" (Romanos 6:13). Essa é a exigência que o 
Senhor nos impõe: ser o nosso Deus, ser servido por nós como tal; e que 
nós sejamos e façamos, de forma absoluta e sem reservas, tudo quanto 
Ele nos ordenar, rendendo-nos totalmente a Ele (Lucas 14:26,27,33). A 
Deus cabe, porque é Deus, legislar, prescrever e determinar tudo o que 
nos concerne; e a nós compete, como dever obrigatório, sermos 
dirigidos, governados e sermos livremente usados por Ele, segundo o 
Seu beneplácito.  

Reconhecer que Deus é o nosso Deus eqüivale a dar-Lhe o trono 
dos nossos corações. É a mesma coisa dita na linguagem de Isaías 26:13: 
"Ó Senhor Deus nosso, outros senhores têm tido domínio sobre nós; mas 
graças a Ti somente é que louvamos o Teu nome". Também é declarar, 
juntamente com o salmista, sem hipocrisia, mas com sinceridade: "Ó 
Deus, tu és o meu Deus forte, eu te busco ansiosamente" (Salmos 63 :1). 
Ora, é na proporção em que isso se torna nossa experiência real que nos 
beneficiamos com as Escrituras. É nelas, e somente nelas, que as 
reivindicações de Deus são reveladas e postas em vigor; na medida exata 
em que estivermos obtendo um ponto de vista mais claro e mais 
completo sobre os direitos de Deus, em que nos estivermos submetendo 
a eles é que estaremos sendo realmente abençoados.  

2. Sente maior temor pela majestade de Deus.  
"Tema ao SENHOR toda a terra, temam-no todos as habitantes do 

mundo" (Salmos 33:8). Deus está tão acima de nós que o simples 
pensamento de Sua majestade nos deveria fazer estremecer. O Seu poder 
é tão grande que a percepção dele deveria aterrorizar-nos. E Ele é tão 



21 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
inefavelmente santo, e  Seu ódio ao pecado é tão infinito, que o próprio 
pensamento de atos errados nos deveria encher de horror. "Deus é 
sobremodo tremendo na assembléia dos santos, e temível sobre todos o 
que o rodeiam" (Salmos 89:7).  

"O temor do SENHOR é o princípio da sabedoria, e o 
conhecimento do Santo é prudência" (Provérbios 9:10). Ora, a 
"sabedoria" consiste do correto uso do "conhecimento". Até ao ponto 
onde Deus é verdadeiramente conhecido, até esse ponto será 
devidamente temido. Acerca dos ímpios, porém, está escrito: "Não há 
temor de Deus diante de seus olhos" (Romanos 3 :18). Esses homens não 
têm qualquer percepção acerca da majestade de Deus, não tem nenhuma 
preocupação com a Sua autoridade, não tem qualquer respeito pelos Seus 
mandamentos, não se alarmam ante o fato de que Ele os julgará. No 
entanto, no tocante ao povo que entrou em pacto com Deus, o Senhor 
prometeu: "Porei o meu temor no seu coração, para que nunca se 
apartem de mim" (Jeremias 32:40). Par essa razão é que os remidos 
tremem ante a Sua Palavra (Isaías 66:5), e andam cautelosamente diante 
dos Seus olhos.  

"O temor do SENHOR consiste em aborrecer o mal" (Provérbios 
8:13). E novamente: "... pelo temor do Senhor os homens evitam o mal" 
(Provérbios 16:6). O homem que vive no temor de Deus tem consciência 
que "os olhos do SENHOR estão em todo lugar, contemplando os maus e 
os bons" (Provérbios 15:3). Por isso mesmo, vive conscienciosamente 
tanto em sua conduta particular como em sua conduta em público.  

O homem que evita cometer determinados pecados, porque os olhos 
dos homens estão fixos sobre ele, mas que não hesita em cometê-los 
quando está sozinho, é destituído do temor de Deus. Por semelhante 
modo, o indivíduo que modera a sua linguagem quando há crentes ao seu 
redor, mas que não age assim noutras ocasiões, não tem temor a Deus. 
Não sente a consciência inspiradora de respeito de que Deus o vê e ouve 
a todos os momentos.  



22 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

A alma verdadeiramente regenerada teme desobedecer a Deus e 
desafiá-Lo. E nem mesmo deseja fazer tal. Não, porquanto seu real e 
mais profundo anelo consiste em agradar ao Senhor em todas as coisas, 
em todas as oportunidades e em todos os lugares. Sua oração intensa é: 
"Dispõe-me o coração para só temer o Teu nome" (Salmos 86:11).  

Ora, até mesmo aos santos é mister ensinar o temor de Deus, 
segundo se vê em Salmos 34:11. E nesse aspecto, como em tudo o mais, 
é através das Escrituras que esse ensinamento nos é conferido 
(Provérbios 2 :5).  

É por meio das Escrituras que aprendemos que os olhos do Senhor 
estão continuamente fixos sabre nós, assinalando as nossas ações e 
pesando os nossos motivos. Na medida em que o Espírito Santo vai 
aplicando as Escrituras ao nosso coração, assim também vamos 
obedecendo crescentemente aquele mandamento que diz: ''... no temor do 
SENHOR perseverarás todo dia" (Provérbios 23:17). Por conseguinte, na 
medida exata em que formos tomados pelo senso de respeito da 
tremenda majestade divina, nessa medida também teremos consciência 
de que "Tu és Deus que vês" (Gênesis 16:13), pondo em ação a nossa 
salvação com "temor e tremor" (Filipenses 2:12), e assim tiramos real 
proveito de nossos estudos bíblicos e da leitura das Escrituras.  

 
3. Tem mais profunda reverência pelos mandamentos de Deus.   
O pecado entrou no mundo através da desobediência de Adão 

contra a lei de Deus, e todos os seus filhos decaídos são gerados com 
similar depravação (Gênesis 5:3). "O pecado é a transgressão da lei" (I 
João 3:4). O pecado é uma forma de alta traição, de anarquia espiritual. É 
o repúdio ao domínio exercido por Deus, em que a Sua autoridade é 
repelida, em que o indivíduo se rebela contra a Sua vontade. O pecado 
consiste em seguirmos por nosso próprio caminho. Ora, a salvação 
consiste em sermos livrados do pecado, de sua culpa, de seu poder e até 
mesmo de sua penalidade. O mesmo Espírito que nos convence sobre a 



23 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
necessidade da graça de Deus também nos convence da necessidade que 
temos de ser dirigidos pelo governo de Deus. A promessa de Deus ao 
povo que com Ele entrou em pacto, é: "Nas suas mentes imprimirei as 
Minhas leis, também sobre os seus corações as inscreverei; e Eu serei o 
seu Deus, e eles serão o Meu povo" (Hebreus 8:10).  

O espírito de obediência é proporcionado a toda a alma regenerada. 
Cristo Jesus disse: "Se alguém Me ama, guardará a Minha palavra" 
(João 14:23). Portanto, esse é o grande teste: "Ora, sabemos que O temos 
conhecido por isto: se guardamos os Seus mandamentos" (I Joio 2:3). 
Nenhum de nós observa os mandamentos de Deus com perfeição; mas 
todo o verdadeiro crente tanto deseja fazê-lo como se esforça nesse 
sentido. O crente verdadeiro diz juntamente com Paulo: "Porque, no 
tocante ao homem interior, tenho prazer na lei de Deus" (Romanos 7:22). 
E também declara, juntamente com o salmista: "Escolhi o caminho da 
fidelidade; decidi-me pelos teus juízos. Os teus testemunhos recebi-os 
por legado perpétuo" (Salmo 119:30, 111).  

E todo e qualquer ensinamento que avilta a autoridade de Deus, que 
ignora as seus mandamentos, que afirma que o crente, em nenhum 
sentido, está sob a lei, vem da parte do diabo, sem importar quão suaves 
sejam as palavras do seu instrumento humano. Cristo redimiu o Seu 
povo da maldição da lei, e não dos mandamentos que ela contém; Cristo 
os salvou da ira de Deus, mas não para ficarem fora do Seu governo. 
Nunca foram e nunca serão revogadas as palavras que dizem: "Amarás o 
Senhor teu Deus de todo o teu coração" (Mateus 22:37).  

A passagem de I Coríntios 9:21 afirma expressamente que estamos 
''debaixo da lei de Cristo." E o trecho de I João 2:6 estipula: "Aquele que 
diz que permanece nele, esse deve também andar assim como Ele 
andou". Ora, como foi que Cristo "andou"? Na perfeita obediência a 
Deus Pai; em total sujeição às Suas leis, honrando-as e obedecendo-as 
em Seus pensamentos, em Suas palavras e em Seus atos. Cristo não veio 
a fim de destruir a lei, e, sim, a fim de cumpri-la (ver Mateus 5:17). E o 



24 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
nosso amor por Ele é expresso, não em emoções agradáveis ou em 
palavras bonitas, e, sim, na observância aos seus mandamentos (João 
14:15). E os mandamentos de Cristo são os mandamentos de Deus 
(conferir Êxodo 20:6).  

A oração intensa do crente autêntico é: "Guia-me pela vereda dos 
Teus mandamentos, pois nela me comprazo" (Salmos 119:35). Até ao 
ponto em que nossa leitura e nossos estudos da Bíblia, mediante a 
aplicação do Espírito Santo, vai gerando em nós um maior amor e um 
mais profundo respeito, além da observância mais exata dos 
mandamentos de Deus, nessa proporção vamos sendo realmente 
beneficiados.  

 
4. Uma confiança mais firme na suficiência de Deus.  
Aquilo ou aquele em quem um homem mais confia, esse é o seu 

"deus". Algumas pessoas confiam na saúde, e outros nas riquezas; alguns 
confiam em si mesmos, e outros confiam em seus amigos. E a atitude 
que caracteriza a todos os indivíduos sem regeneração é que dependem 
do braço da carne. Porém, a eleição da graça desvia os seus corações de 
todos os apoios dados pela criatura, para que se estribe no Deus vivo. O 
povo de Deus são os filhos da fé. A linguagem emitida pelos seus 
corações é: "Deus meu, em ti confio, não seja eu envergonhado" (Salmos 
25:2). E uma vez mais: "Eis que me matará, já não tenho esperança; 
contudo defenderei o meu procedimento" (Jó 13:15). Esses dependem de 
Deus, para que lhes proveja o necessário, para que os proteja e abençoe. 
Olham continuamente para um recurso invisível, ficam na dependência 
ao Deus invisível, apoiam-se em um Braço oculto.  

É verdade que há ocasiões em que a fé dos verdadeiros crentes 
hesita; mas, embora tropecem, não ficam inteiramente prostrados. 
Embora isso não reflita a experiência uniforme deles, contudo o Salmo 
56:11 expressa o estado geral de suas almas: "... neste Deus ponho a 
minha confiança e nada temerei. Que me pode fazer o homem? " (Lucas 



25 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
17.5). E a oração anelante deles é: "Senhor, aumenta a nossa fé!" 
Conforme diz a passagem de Romanos 10:17: "E assim, a fé vem pela 
pregação e a pregação pela palavra de Cristo". E dessa maneira, 
enquanto meditamos sobre as Escrituras, em que as suas promessas são 
acolhidas em nossa mente, a nossa fé é fortalecida, a nossa confiança em 
Deus aumenta, e a nossa segurança se aprofunda. Desse modo podemos 
descobrir que estamos tirando proveito ou não de nosso estudo da Bíblia.  

 
5. Deleita-se mais plenamente nas perfeições de Deus.  
Aquilo em que um homem mais se deleita é o seu "deus". O pobre 

indivíduo mundano procura satisfação em suas atividades, prazeres e 
possessões materiais. Ignorando a "substância", ele persegue inutilmente 
as sombras. O crente, entretanto, se deleita nas admiráveis perfeições de 
Deus. Realmente, reconhecermos a Deus como o nosso Deus consiste 
não somente em nos submetermos ao Seu cetro, mas em amá-Lo mais do 
que ao mundo, e valorizá-Lo acima de tudo e de todos. Consiste também 
em termos, paralelamente ao salmista, a percepção experimental de que 
". . .Todas as minhas fontes são em Ti" (Salmos 87:7). Os remidos não 
apenas receberam alegria da parte de Deus, tal alegria que este nosso 
pobre mundo jamais nos poderia outorgar, mas também se gloriam e 
regozijam em Deus (ver Romanos 5:11); e acerca disso o indivíduo 
mundano nada sabe. A linguagem dos remidos é aquela que afirma: "A 
minha porção é o SENHOR. . ." (Lamentações 3:24).  

Os exercícios espirituais são enfadonhos para a carne. Mas o crente 
autêntico diz: "Quanto a mim, bom é estar junto a Deus..." (Sal. 73:28). 
O homem carnal é arrastado por muitas paixões e ambições; porém, a 
alma regenerada assevera: "Uma cousa peço ao SENHOR, e a buscarei: 
que eu possa morar na casa do SENHOR todos os dias da minha vida, 
para contemplar a beleza do SENHOR, e meditar no seu tempo" (Salmos 
27:4). E, por que? Por que o verdadeiro sentimento de seu coração diz: 
"Quem mais tenho eu no céu? Não há outro em quem eu me compraza 



26 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
na terra" (Salmos 73:25). Ah, prezado leitor, se o seu coração não tem 
sido impelido a amar a Deus e a deleitar-se nEle, então é que ainda está 
morto para com Ele.  

A linguagem dos santos é a que diz: "Ainda que a figueira não 
floresce, nem há fruto na vide; o produto da oliveira mente, e os campos 
não produzem mantimento; as ovelhas foram arrebatadas do aprisco e 
nos currais não há gado, todavia eu me alegro no SENHOR, exulto no 
Deus da minha salvação" (Hab. 3:17,18). Ah! essa é verdadeiramente 
uma experiência sobrenatural! Sim, o crente pode regozijar-se quando 
todas as suas possessões materiais lhe são tiradas (ver Hebreus 10:34). 
Quando jaz em uma masmorra, com as costas a sangrar, ainda assim 
pode entoar louvores a Deus (Atos 16:25). Portanto, na proporção em 
que você estiver sendo desmamado dos prazeres ocos deste mundo, 
também estará aprendendo que não há bênção fora de Deus, estará 
descobrindo que Ele é a fonte e a súmula de toda a excelência, e o seu 
coração estará sendo atraído para o Senhor, a sua mente estará se 
apegando a Ele, a sua alma estará encontrando nEle a sua alegria e 
satisfação, e você estará realmente se beneficiando com as Escrituras.  

 
6. Maior submissão aos atos providenciais de Deus.  
É natural murmurarmos quando as coisas não nos correm bem, mas 

é sobrenatural conservar a tranqüilidade nessas ocasiões (Levítico 10:3). 
É natural sentirmo-nos desapontados quando nossos planos abortam, mas 
é sobrenatural inclinarmo-nos ante as determinações divinas. É natural 
querermos as coisas a nosso jeito, mas é sobrenatural poder dizer: "Não 
seja feita a minha vontade, mas a tua" (Lucas 21.42). É natural 
rebelarmo-nos quando algum ente querido nos é arrebatado pela morte; 
mas é sobrenatural poder dizer de todo o coração: ". . .o SENHOR o deu, 
e o SENHOR o tomou: bendito seja o nome do SENHOR!" (Jó 1:21). 
Quando Deus Se tem tornado verdadeiramente a nossa porção, então 



27 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
aprendemos a admirar a Sua sabedoria, e é então também que 
reconhecemos que Ele faz bem feitas todas as coisas.  

Dessa maneira, por igual modo, o coração é conservado "...em 
perfeita paz...", quando a mente se fixa no Senhor (Isaías 26:3). Neste 
particular, pois, encontramos um outro teste seguro: se a Bíblia que você 
estuda está lhe ensinando que o caminho de Deus é o melhor, se isso o 
está levando a submeter-se sem queixumes a todas as Suas dispensações, 
se você se sente capaz de dar graças a Deus por todas as coisas (Efésios 
5:20), então você realmente está se beneficiando das Escrituras.  

 
7. Mais fervorosos louvores devido à bondade de Deus.  
O louvor é o extravasamento de um coração que encontra satisfação 

em Deus. A linguagem de tal pessoa é: "Bendirei ao Senhor em todo o 
tempo, o Seu louvor estará sempre nos meus lábios" (Salmos 34:1). 
Quão Abundantes são os motivos que tem o povo de Deus para 
louvá-Lo! Amados com um amor eterno, feitos filhos e herdeiros, todas 
as coisas cooperam para o bem deles, cada uma de suas necessidades é 
suprida, uma eternidade de bem-aventurança lhes é assegurada – suas 
harpas de alegria jamais deveriam ficar silentes. De fato, não se 
silenciarão enquanto desfrutarem de companheirismo com o Senhor, o 
qual é "...totalmente desejável..." (Cantares 5:16).  

Quanto mais crescemos no "conhecimento de Deus" (Col. 1:10), 
mais haveremos de adorá-Lo. Porém, é somente na medida em que a 
Palavra vier habitar ricamente em nós que ficaremos invadidos de 
cânticos espirituais (Col. 3:16), pois então poderemos entoar melodias ao 
Senhor, em nossos corações. Quanto mais as nossas almas são 
impulsionadas a uma verdadeira adoração, tanto mais nos sentiremos 
impelidos a agradecer e a louvar ao nosso grande Deus, o que é 
evidência claríssima de que nossos estudos na Palavra de Deus nos estão 
beneficiando.  

 



28 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  CRISTO 
 

A ordem que seguimos nesta série é a ordem da experiência comum 
a todos. Não é senão quando o homem vem a ficar inteiramente 
insatisfeito consigo mesmo que começa a aspirar a Deus. A criatura 
decaída, iludida por Satanás, sente-se satisfeita consigo mesma até que 
os seus olhos, cegados pelo pecado, sejam abertos para que possa 
contemplar a si mesma. O Espírito Santo primeiramente insufla em nós o 
senso de nossa própria ignorância, vaidade, pobreza espiritual e 
depravação, antes que nos leve a perceber e a reconhecer que somente 
em Deus podem ser encontradas a verdadeira sabedoria, a bênção real, a 
bondade perfeita e a justiça imaculada. Nossa consciência precisa ser 
despertada para as nossas próprias imperfeições, antes que possamos 
apreciar de fato as perfeições divinas. E, quando as perfeições de Deus 
são contempladas, então é que o homem se torna ainda mais cônscio da 
infinita distância que o separa do Deus Altíssimo. Quando aprende algo 
sobre as prementes reivindicações de Deus sabre ele, e também sobre sua 
total incapacidade de satisfazer a essas reivindicações, é que fica 
capacitado para ouvir e para dar acolhida às boas novas de que Outro 
satisfez plenamente essas reivindicações, para todos quantos forem 
levados a depositar confiança nEle.  

"Examinais as Escrituras", declarou o Senhor Jesus; e acrescentou: 
"... e são elas mesmas que testificam de Mim" (João 5:39). Sim, as 
Escrituras testificam acerca de Cristo como o Único Salvador dos 
pecadores que perecem, como o Único Mediador entre Deus e os 
homens, como o Único por intermédio de quem nos podemos aproximar 
de Deus Pai. Elas testificam, igualmente, acerca das admiráveis 
perfeições de Sua pessoa, das glórias variegadas de Seus ofícios, da 



29 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
suficiência de Sua Obra terminada. À parte das Escrituras, Cristo não 
pode ser conhecido. Somente por meio delas é que Ele é revelado.  

Quando o Espírito Santo toma aquilo que pertence a Cristo e as 
mostra a Seu povo, dessa maneira tornando essas coisas conhecidas às 
almas remidas, não usa Ele outra coisa além daquilo que está escrito. E 
apesar de ser verdade que Cristo é a chave para a compreensão das 
Escrituras Sagradas, é igualmente verdadeiro que somente nas Escrituras 
nos é desvendado o "mistério de Cristo", sobre o qual se lê em Efésios 
3:4.  

Ora, a medida em que tiramos proveito de nossa leitura e estudo das 
Escrituras pode ser verificada pela extensão em que Cristo Se está 
tornando mais real e mais precioso para os nossos corações. O 
"crescimento na graça" é definido como um desenvolvimento "...na graça 
e no conhecimento de nosso Senhor e Salvador Jesus Cristo" (II Pedro 
3:18). E na segunda cláusula não é acrescentado algo à primeira; antes, 
há uma explicação sabre a primeira cláusula. "Conhecer" a Cristo 
(Filipenses 3:10) era o supremo anseio e o grande alvo do apóstolo 
Paulo, um anelo e um alvo ao que ele subordinava todos os demais 
interesses. Mas, convém que prestemos toda a atenção, que o 
"conhecimento" referido nesses versículos não é o conhecimento 
intelectual, mas o espiritual, não é o teórico, mas o experimental, não é 
de natureza geral, e, sim, pessoal. Trata-se de um conhecimento 
sobrenatural, propiciado ao coração regenerado devido às operações do 
Espírito Santo, conforme Ele vai interpretando e aplicando em nós as 
passagens bíblicas concernentes a Cristo.  

Ora, o conhecimento de Cristo que o bendito Espírito Santo outorga 
ao crente, por intermédio das Sagradas Escrituras, lhe é proveitoso de 
diferentes maneiras, de acordo com suas variadas situações, 
circunstâncias e necessidades. No tocante ao pão que Deus deu aos filhos 
de Israel, durante suas peregrinações pelo deserto, está registrado que 
eles "...colheram, uns mais, outros menos" (Êxodo 16:17). Outro tanto se 



30 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
dá no caso de nosso recebimento dAquele de quem o maná era um tipo 
simbólico. Existe algo, na admirável pessoa de Cristo, que se adapta 
exatamente a todas as nossas condições, a todas as nossas circunstâncias 
e a todas as nossas necessidades, tanto para o tempo como para a 
eternidade; no entanto, mostramo-nos lentos para perceber tal verdade, e 
mais lentos ainda para agir de conformidade com essa verdade.  

Existe uma plenitude na pessoa de Cristo (João 1:16), e que é posta 
em disponibilidade para dela tirarmos proveito. E o princípio que regula 
a profundidade com que nos tornaremos fortes na "... graça que está em 
Cristo Jesus" (II Timóteo 2:1), é "Faça-se-vos conforme a vossa fé" 
(Mateus 9:29).  

 
1. O indivíduo se beneficia do estudo das Escrituras quando elas 

lhe revelam a sua necessidade de Cristo.  
O homem, em seu estado natural, se considera auto-suficiente. 

Naturalmente que ele tem uma apagada percepção de que nem tudo está 
perfeitamente certo entre ele mesmo e Deus; no entanto, não tem 
dificuldade alguma para persuadir a si próprio de que é capaz de fazer 
aquilo que propicie a Deus. Isso faz parte do fundamento mesmo da 
religião de todo o homem, e que teve início em Caim, e em cujo 
"caminho" (Judas 11) as multidões continuam andando. Basta que se 
diga ao homem religioso comum que "... os que estão na carne não 
podem agradar a Deus" (Romanos 8:8), para que esse homem se sinta 
imediatamente ofendido. E basta que se pressione sabre ele o fato de que 
"... todas as nossas justiças (são) como trapo de imundícia" (Isaías 64:6), 
para que sua urbanidade hipócrita imediatamente dê lugar à ira. Assim 
acontecia nos dias em que Cristo estava na terra. O povo mais religioso 
de todos, os judeus, não tinha qualquer senso de que eles estavam 
"perdidos", como também da urgente necessidade de um Salvador 
Todo-poderoso.  



31 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

"Os sãos não precisam de médico, e, sim, os doentes" (Mateus 
9:12). Faz parte do oficio específico do Espírito Santo, mediante a Sua 
aplicação das verdades bíblicas, o convencer os pecadores de sua 
desesperadora situação, para que assim possam perceber que o seu 
estado é tal que "Desde a planta do pé até à cabeça não há nele cousa sã, 
senão feridas, contusões e chagas inflamadas, umas e outras não 
espremidas, nem atadas, nem amolecidas com óleo" (Isaías 1:6). Mas, na 
proporção em que o Espírito nos convence de nossos pecados – de 
nossas ingratidões contra Deus, de nossas murmurações contra Ele, de 
nosso afastamento para longe dEle – e à medida em que nos impressiona 
com as reivindicações de Deus – os direitos que Ele tem ao nosso amor, 
à nossa obediência e à nossa adoração bem como de nossas tristes e 
fracassadas tentativas de prestar-Lhe aquilo que Lhe devemos, então 
somos levados a reconhecer que Cristo é a nossa Única esperança, e que, 
a menos que nos abriguemos nEle, qual refúgio, a justa indignação de 
Deus mui certamente haverá de cair sobre nós.  

Entretanto, não devemos limitar isso à experiência inicial da 
conversão. Quanto mais o Espírito Santo aprofunda a Sua obra graciosa 
na alma regenerada, tanto mais o indivíduo se torna cônscio de sua 
própria corrupção, de sua pecaminosidade e de sua vileza; e percebe 
ainda mais a sua necessidade de dar valor àquele precioso sangue que o 
purifica de todo pecado. O Espírito Santo está aqui a fim de glorificar a 
Cristo; e uma das principais maneiras pela qual Ele faz isso é abrindo 
mais e mais os olhos daqueles em favor de quem Cristo morreu, para que 
percebam quão apropriado é Ele para criaturas tão miseráveis, tão 
imundas, tão merecedoras do inferno. Sim, quanto mais verdadeiramente 
tiramos proveito de nossa leitura das Escrituras, tanto mais sentimos que 
precisamos de Cristo.  

 
2. O indivíduo se beneficia das Escrituras quando elas tornam 

Cristo mais real para ele.  



32 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

A grande massa da nação israelita nada mais via senão a casca 
externa, nos ritos e cerimônias que Deus lhes deu para que os 
observassem; mas um remanescente regenerado teve o privilégio de 
contemplar o próprio Cristo. "Vosso pai Abraão alegrou-se por ver o meu 
dia, viu-o e regozijou-se... ", declarou o Senhor Jesus, em João 8: 56. 
Moisés "... considerou o opróbrio de Cristo por maiores riquezas do que 
os tesouros do Egito... " (Hebreus 11:26).  

Outro tanto ocorre na cristandade. Para as multidões, Cristo é 
apenas um nome, ou, quando muito, um caráter histórico. Esses não têm 
contatos pessoais com Ele, não desfrutaram de qualquer companheirismo 
espiritual com Ele. Se porventura ouvirem alguém falar, arrebatado, 
sobre as excelências de Sua pessoa, haverão de considerá-lo um 
entusiasta ou um fanático. Para tais indivíduos, Cristo é irreal, vago, 
intangível. No caso do crente autêntico, todavia, a atitude é inteiramente 
outra. A linguagem de seu coração é:  

Tenho ouvido a voz de Jesus.  
Para mim, só Ele é perfeito.  
Tenho visto a face de Jesus,  
Minha alma ficou satisfeita.  

Contudo, essa visão bem-aventurada não é a experiência constante e 
invariável dos santos. Assim como as nuvens se interpõem entre o sol e a 
terra, assim também as falhas, em nosso andar diário, interrompem a 
nossa comunhão com Cristo e servem para ocultar de nós o resplendor de 
Sua face. "Aquele que tem os Meus mandamentos e os guarda, esse é o 
que me ama; e aquele que me ama, será amado por Meu Pai, e Eu 
também o amarei e Me manifestarei a ele" (João 14:21). Sim, é aquele 
que, pela graça, palmilha pela senda da obediência, que recebe as 
manifestações conferidas pelo próprio Senhor Jesus. E quanto mais 
freqüentes e prolongadas forem essas manifestações, mais real Ele se 
torna para a alma, até sermos capazes de dizer juntamente com Jó: "Eu te 
conhecia só de ouvir, mas agora os meus olhos Te vêem" (Jó 42:5). 



33 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Assim, pois, quanto mais Cristo for Se tornando uma realidade viva para 
mim, mais tirarei proveito da Palavra.  

 
3. O indivíduo se beneficia das Escrituras quando se ocupa das 

perfeições de Cristo.  
É o senso de necessidade que lança a alma aos braços de Cristo, no 

princípio; mas é a percepção de Suas excelências que nos faz 
achegarmo-nos a Ele, desde então. Quanto mais real Cristo Se torna para 
nós, tanto mais vamos sendo atraídos pelas Suas perfeições. No começo 
Ele é visto apenas como Salvador; mas, na proporção em que o Espírito 
Santo continua a destacar diante de nossos olhos aquilo que pertence a 
Cristo, descobrimos que sobre a Sua cabeça há "... muitos diademas... " 
(Apocalipse 19:12). Desde a antigüidade que foi dito: "... e o seu nome 
será: Maravilhoso... " (Isaías 9:6). E o nome de Cristo significa tudo 
quanto dEle as Escrituras dão a conhecer. "Maravilhosos" são os Seus 
ofícios, quanto ao seu número, quanto à sua variedade e quanto à Sua 
suficiência. Ele é o Amigo que nos é mais chegado do que um irmão, que 
nos ajuda em cada momento de necessidade. Ele é o grande Sumo 
Sacerdote, que Se deixa comover diante das nossas debilidades. Ele é o 
nosso Advogado junto a Deus Pai, o qual nos faz a defesa quando 
Satanás nos acusa.  

Nossa grande necessidade é ocuparmo-nos com Cristo, 
assentarmo-nos a Seus pés, conforme fez Maria, recebendo assim de Sua 
plenitude. Nosso principal deleite deve ser considerar ". . . atentamente o 
Apóstolo e Sumo Sacerdote da nossa confissão, Jesus" (Hebreus 3:1); 
deve ser contemplar as várias relações que Ele mantém para conosco, 
meditar acerca das muitas promessas que Ele nos tem feito, 
demorarmo-nos na contemplação de Seu admirável e imutável amor por 
nós. Ao fazermos assim, haveremos de deleitar-nos no Senhor de tal 
modo que as vozes de sereia deste mundo perderão todo o seu 
encantamento em nosso caso.  



34 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Ah, prezado amigo, você conhece experiência assim, em sua vida 
diária? Cristo é, para a sua alma, o principal entre dez milhares? 
Conquistou Ele o seu coração? Sua principal alegria é ficar sozinho com 
Ele, a conversar com o Senhor? Caso contrário, a sua leitura e o seu 
estudo da Bíblia bem pouco lhe tem aproveitado.  

 
4. O indivíduo se beneficia das Escrituras quando Cristo se 

torna mais precioso para ele.  
Cristo é precioso na estima de todos os crentes  (I Pedro 2:7). Esses 

consideram todas as coisas como perda, em face da excelência do 
conhecimento de Cristo Jesus, seu Senhor (Filipenses 3:8). O nome dEle, 
para eles, é um ungüento derramado (Cantares 1:3). Assim como a glória 
de Deus, que aparecia em beleza indescritível, no templo, bem como na 
sabedoria e no resplendor da corte de Salomão, atraía adoradores desde 
as regiões mais distantes da terra, assim também a excelência sem 
paralelos de Cristo – ali prefigurada – atrai ainda mais poderosamente os 
corações de Seu povo. O diabo sabe disso perfeitamente bem, pelo que 
ele também procura enegrecer as mentes daqueles que não crêem, 
colocando entre eles e Cristo as atrações deste mundo. E Deus permite 
ao diabo assediar igualmente ao crente. Entretanto, está escrito: "...resisti 
ao diabo, e ele fugirá de vós" (Tiago 4:7). Devemos resistir-lhe mediante 
oração definida e sincera, rogando ao Espírito Santo que incline as 
nossas afeições para Cristo.  

Quanto mais nos ocuparmos com as perfeições de Cristo, mais 
haveremos de amá-Lo e de adorá-Lo. É a falta de familiaridade 
experimental com Ele que faz nossos corações se tornarem tão frios para 
com Ele. Mas, sempre que uma comunhão real e diária é cultivada, o 
crente será capacitado a dizer junto com o salmista: "Quem mais tenho 
eu no Céu? Não há outro em quem eu me compraza na terra" (Salmo 
73:25). Essa é a própria essência e a natureza distinta do verdadeiro 
cristianismo. Os zelotes legalistas talvez se ocupem atarefadamente em 



35 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
dizimar a hortelã, o endro e o cominho, e talvez percorram mares e terras 
para fazer um prosélito, e contudo não têm amor a Deus, em Cristo. Deus 
olha para o coração: "Dá-me, filho meu, o teu coração... " (Provérbios 
23:26) é a Sua exigência. E quanto mais precioso Cristo é para nós, tanto 
maior é o deleite que Ele tem em nós.  

 
5. O indivíduo que tira proveito das Escrituras tem uma 

confiança crescente em Cristo.  
Há "pequena fé" (Mateus 14:31) e também há "grande fé" (Mateus 

8:10). Há também a "plena certeza de fé", segundo se lê em Hebreus 
10:22, como há também o confiar no Senhor de todo o "coração", 
conforme se vê em Provérbios 3:5. Assim como há o crescimento que 
vai "... de força em força... " (Salmo 84:7), assim também lemos em 
subir "... de fé em fé... " (Romanos 1:17). Quanto mais forte e mais 
constante for a nossa fé, tanto mais o Senhor Jesus será honrado. Até 
mesmo a leitura apressada dos quatro evangelhos revela o fato de que 
coisa alguma agradava tanto ao Salvador como a firme dependência que 
aqueles que permaneceram em Sua companhia demonstraram ter dEle. O 
próprio Cristo viveu e andou pela fé, e quanto mais o fizermos, mais 
estaremos sendo transformados em Sua imagem, como os membros para 
com a Sua cabeça. Acima de tudo há uma coisa que deve ser nosso alvo, 
e que devemos buscar diligentemente, através de oração intensa: que a 
nossa fé aumente. Paulo foi capaz de dizer: "... a vossa fé cresce 
sobremaneira... " (II Tessalonicenses 1:3).  

Ora, ninguém pode confiar em Cristo, a menos que seja Ele 
conhecido; e quanto melhor for Ele conhecido, tanto mais confiaremos 
nEle: "Em Ti, pois, confiam os que conhecem o teu nome, porque Tu, 
SENHOR, não desamparas os que te buscam" (Salmos 9:10). Na 
proporção em que Cristo Se vai tornando mais real para nossos corações, 
e na medida em que nós vamos crescentemente nos ocupando com Suas 
multiformes perfeições e Ele se torna mais e mais precioso para nós, a 



36 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
confiança em Sua pessoa se vai acentuando de tal maneira que chega a 
ser natural confiarmos nEle, como natural é o respirar. A vida cristã é um 
"andar" de fé (II Coríntios 5:7), e essa própria expressão denota um 
progresso contínuo, o livramento crescente de todas as dúvidas e 
temores, a mais ampla certeza de que tudo quanto Ele prometeu haverá 
de cumprir.  

Abraão é o pai de todos aqueles que crêem, pelo que também o 
registro de sua vida terrena fornece-nos a indicação do que significa ter 
uma confiança dependente no Senhor. Primeiramente, ante a simples 
palavra divina Abraão voltou as costas para tudo quanto lhe era caro na 
carne. Em segundo lugar, ele partiu dependendo simplesmente de Deus, 
e habitou como estrangeiro e forasteiro na Terra da Promessa, onde 
jamais possuiu um simples acre de área. Em terceiro lugar, quando foi 
feita a promessa de que geraria um filho em sua idade avançada, ele não 
levou em conta os obstáculos que pareciam impedir a concretização 
dessa promessa. Finalmente, quando lhe foi ordenado que oferecesse a 
Isaque em sacrifício, par meio de quem aquelas promessas deveriam 
concretizar-se, ele considerou que Deus era capaz de até mesmo 
"ressuscitá-lo dentre os mortos''  (Hebreus 11:19).  

Na história de Abraão nos é demonstrado como a graça é capaz de 
subjugar um maldoso coração cheio de incredulidade, como o espírito 
pode ser vitorioso sabre a carne, como os frutos sobrenaturais de uma fé 
dada e sustentada por Deus podem ser produzidos por um homem de 
paixões semelhantes às nossas. Tudo isso foi registrado visando ao nosso 
encorajamento, para que oremos a fim de que o Senhor Se agrade por 
operar em nós aquilo que Ele operou no pai dos fiéis e através dele. Não 
há outra coisa que tanto agrade, honre e glorifique a Cristo do que a 
confiança nEle, do que a confiança que espera, do que a fé similar à de 
uma criança, da parte daqueles para quem Ele deu todos os motivos para 
nEle confiarem de todo o coração. E não existe outra coisa que tanto 



37 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
evidencie o fato de que estamos sendo beneficiados pelas Escrituras do 
que a nossa fé crescente em Cristo.  

 
6. O indivíduo se beneficia das Escrituras quando estas geram 

nele o profundo desejo de agradar a Cristo.  
"Acaso não sabeis que o vosso corpo é santuário do Espírito Santo 

que está em vós, o qual tendes da parte de Deus, e que não sois de vós 
mesmos? Porque fostes comprados por preço. Agora, pois, glorificai a 
Deus no vosso corpo" (I Coríntios 6:19,10). Esse é o primeiro grande 
fato que os crentes precisam aprender. Desse ponto em diante é mister 
que os crentes "... não vivam mais para si mesmos, mas para aquele que 
por eles morreu e ressuscitou" (II Coríntios 5:15). O amor se deleita por 
agradar a seu objeto, e quanto mais os nossos afetos se voltam para 
Cristo, mais haveremos de desejar honrá-Lo mediante uma vida de 
obediência à Sua vontade conhecida. "Se alguém me ama, guardará a 
Minha palavra. . ." (João 14:23). Não é com emoções felizes e nem em 
profissões ou devoções verbais, e, sim, na aceitação real do jugo de  
Cristo, quando nos submetemos de maneira prática a Seus preceitos, que 
o Senhor Jesus é verdadeiramente honrado.  

É particularmente neste ponto que a genuinidade de nossa profissão 
cristã pode ser testada e provada. Temos nós real fé em Cristo se 
porventura não fazemos qualquer esforço para aprender a Sua vontade? 
Que desprezo para um rei se os seus súditos se recusassem a ler as suas 
proclamações! Sempre que houver fé em Cristo haverá também o deleite 
em Seus mandamentos, bem como a tristeza quando qualquer um deles é 
desobedecido por nós. Quando desagradamos a Cristo, cumpre-nos 
lamentar tão grande falha. É impossível crer seriamente que foram os 
meus pecados que levaram o Filho de Deus a derramar o seu precioso 
sangue, se eu mesmo não odiar esses pecados. Se Cristo gemeu sob o 
peso do pecado, igualmente nós devemos gemer. E quanto mais sinceros 
forem esses gemidos, mais intensamente deveremos buscar a graça para 



38 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
ser libertos de tudo quanto desagrada a nosso bendito Redentor, e para 
ser fortalecidos e capacitados a fazer o que Lhe agrada.  

 
7. O indivíduo se beneficia das Escrituras quando estas 

fazem-no ansiar pelo retorno de Cristo.  
O amor não pode satisfazer-se com qualquer coisa menos que a 

vista do objeto amado. É verdade que até mesmo agora contemplamos a 
Cristo pela fé, contudo, fazemo-lo "como em espelho, obscuramente." 
Porém, por ocasião de Sua vinda, haveremos de contemplá-Lo "... face a 
face... " (I Coríntios 13:12). Naquela oportunidade é que se cumprirão as 
palavras de Cristo: "Pai, a minha vontade é que onde eu estou, estejam 
também comigo os que me deste, para que vejam a minha glória que me 
conferiste, porque me amaste antes da fundação do mundo" (João 17:24). 
Somente isso cumprirá perfeitamente os anelos de Seu coração, e 
somente isso satisfará os anseios daqueles que foram remidos por Ele. E 
somente então é que Ele "... verá o fruto do penoso trabalho da sua alma, 
e ficará satisfeito... " (Isa. 53:11). "Eu, porém, na justiça contemplarei a 
tua face; quando acordar eu me satisfarei com a Tua semelhança" (Sal. 
17:15).  

Por ocasião da volta de Cristo liquidaremos a conta com o pecado 
para todo o sempre. Os eleitos foram predestinados a serem conformados 
segundo a imagem do Filho de Deus, e esse propósito divino só será 
concretizado quando Cristo receber para Si mesmo o Seu povo.  

"Sabemos que, quando Ele Se manifestar, seremos semelhantes a 
Ele, porque havemos de vê-Lo como Ele é" (I João 3:2). Nunca mais se 
interromperá a nossa comunhão com Ele, nunca mais gemeremos e nos 
lamentaremos por causa de nossa corrupção no íntimo: nunca mais 
seremos assaltados pela incredulidade. Mas Ele apresentará a Si mesmo 
a Sua igreja, como "... igreja gloriosa, sem mácula, nem ruga, nem cousa 
semelhante, porém santa e sem defeito" (Efésios 5:27). Estamos 
aguardando ansiosamente par aquela hora. Esperamos amorosamente 



39 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
pelo nosso Redentor. E quanto mais anelarmos por Aquele que vem, 
mais haveremos de preparar as nossas lâmpadas, em ardente expectação 
pela Sua vinda, e mais daremos evidências de que estamos nos 
beneficiando espiritualmente de nosso conhecimento da Palavra.  

Que tanto os ouvintes como o orador se perscrutem honestamente, 
na presença mesma de Deus. Busquemos as respostas verazes para as 
perguntas seguintes: Temos um senso mais profundo de nossa 
necessidade de Cristo? Para nós, Cristo está Se tornando uma realidade 
viva cada vez mais resplendente? Estamos encontrando um crescente 
deleite em nos ocuparmos na contemplação de suas perfeições? O 
próprio Cristo está Se tornando mais e mais precioso para nós, a cada 
dia? A nossa fé em Sua pessoa está crescendo de tal modo que 
confiamos nEle quanto a tudo? Estamos realmente procurando 
agradá-Lo, em todos os detalhes de nossa vida? Estamos anelando tão 
ardorosamente por Ele que ficaríamos invadidos de júbilo se 
soubéssemos com certeza que Ele voltaria dentro das próximas vinte e 
quatro horas?  

Que o Espírito Santo sonde os nossos corações com essas incisivas 
perguntas!  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



40 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  A  ORAÇÃO 
 

Um crente que não ora é uma contradição de termos. Tal como um 
aborto é uma criança morta, assim também o crente professo que não ora 
está destituído de vida espiritual. A oração é como que a respiração da 
nova vida dos santos, do mesmo modo que a Palavra de Deus é o seu 
alimento. Quando o Senhor quis assegurar ao Seu discípulo de Damasco 
que Saulo de Tarso verdadeiramente se convertera, disse-lhe: "... pois ele 
está orando" (Atos 9:11). Em muitas ocasiões anteriores aquele fariseu, 
tão justo a seus próprios olhos, tinha dobrado os joelhos diante de Deus 
em suas "devoções"; mas aquela era a primeira vez em que ele realmente 
orava. Essa importantíssima distinção precisa ser frisada nesta nossa 
época de formalidades externas mas sem poder (II Timóteo 3:5). Aqueles 
que se contentam em dirigir-se formalmente a Deus, na realidade não o 
conhecem; e isso porque "o espírito de graça e de súplicas" (Zacarias 



41 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
12:10) jamais poderão ser separados. Deus não possui filhos mudos em 
Sua família de regenerados: "Não fará Deus justiça aos seus escolhidos, 
que a Ele clamam dia e noite, embora pareça demorado em defendê-los?'' 
(Lucas 18:7). Sim, os escolhidos "clamam" ao Senhor, e não meramente 
"rezam".  

Mas, ficará o prezado ouvinte surpreendido se este pregador lhe 
disser que a sua profunda convicção é que o povo do Senhor, com toda a 
probabilidade, peca mais em seus esforços para orar do que em conexão 
com qualquer outra coisa que costumam fazer? Quanta hipocrisia existe, 
onde deveria haver sinceridade! Quantas exigências presunçosas, onde 
deveria haver submissão! Quanta formalidade, onde deveria haver 
quebrantamento de coração! Quão pouco realmente sentimos os pecados 
que confessamos, e quão superficial é nosso senso de necessidade das 
misericórdias que buscamos! E até mesmo nos casos em que Deus nos 
confere certa medida de livramento desses tremendos pecados, quanta 
frieza de coração, quanta incredulidade, quanta atitude voluntariosa e 
quanto desejo de agradar a nós mesmos deveríamos lamentar! Aqueles 
que não têm consciência dessas coisas são inteiramente estranhos para o 
espírito de santidade.  

Ora, a Palavra de Deus deveria ser o nosso manual de orações. 
Infelizmente, porém, com quanta freqüência as nossas próprias 
inclinações carnais servem de regra para as nossas petições. As Sagradas 
Escrituras nos foram outorgadas a fim de que "... o homem de Deus seja 
perfeito e perfeitamente habilitado para toda boa obra" (II Timóteo 3:17). 
Visto que de nos é requerido orar "... no Espírito Santo... " (Judas 20), 
segue-se que as nossas orações deveriam seguir o padrão das Escrituras, 
pasto que Ele é o Seu autor do princípio ao fim. E disso se conclui, por 
semelhante modo, que segundo a medida em que estiver habitando em 
nós ''ricamente" (Colossenses 3:16) a Palavra de Deus – ou então com 
pobreza – as nossas orações estarão mais ou menos em harmonia com a 
mente do Espírito, porquanto "... a boca fala do que está cheio o coração" 



42 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
(Mateus 12:34). Na proporção em que entesourarmos a Palavra, em 
nossos corações, e na medida em que ela limpar, amoldar e regulamentar 
nosso homem interior, assim também as nossas orações serão aceitáveis 
aos olhos de Deus. E então seremos capazes de dizer, conforme fez Davi 
em outra conexão: "Porque tudo vem de ti, e das tuas mãos to damos" (1 
Crônicas 29:14).  

Por conseguinte, a pureza e a potência de nossa vida de oração 
servem de um outro índice mediante o qual podemos determinar até que 
ponto nos estamos beneficiando de nossa leitura e pesquisa bíblicas. Se, 
debaixo da bênção do Espírito Santo, nossos estudos da Bíblia não nos 
estão convencendo de que não orar é pecado, e nem nos estão revelando 
o papel que a oração deveria ocupar em nossas vidas diárias, para que 
dediquemos mais tempo real a nos abrigarmos no lugar secreto do 
Altíssimo; a menos que isso nos esteja ensinando como orar de maneira 
mais aceitável a Deus, como nos apossarmos de Suas promessas e como 
fazer-lhe os nossos rogos, como nos apropriarmos de Seus preceitos para 
que os transformemos em petições, então não somente o tempo que 
gastamos com a Bíblia em pouco ou nada tem contribuído para o 
enriquecimento da alma, mas também o próprio conhecimento que 
tivermos adquirido com a letra das Escrituras contribuirá para a nossa 
condenação, naquele dia vindouro. "Tornai-vos, pois, praticantes da 
palavra, e não somente ouvintes, enganando-vos a vós mesmos" (Tiago 
1:22). Essa declaração se aplica às admoestações da Bíblia relativas à 
oração, como a todas as demais instruções que nela há. Desejamos, em 
seguida, salientar sete critérios a respeito.  

 
1.Tiramos proveito das Escrituras quando somos levados a 

perceber a importância profunda da oração.  
É de temer-se que, de fato, muitos dos ouvintes (e até mesmo 

estudiosos) da Bíblia não tenham qualquer convicção formada de que 
uma definida vida de oração é absolutamente essencial para andarmos e 



43 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
comungarmos diariamente com Deus, tal como é essencial para que 
sejamos libertados do poder do pecado no íntimo, das seduções do 
mundo e dos assédios de Satanás. Se tal convicção realmente se tivesse 
apossado de seus corações, não passariam muito mais tempo de rosto em 
terra, perante Deus? É mais do que em vão dizer: "Uma multidão de 
deveres impedem que eu me entregue à oração, embora isso seja contra 
os meus desejos". Porém, permanece de pé o fato de que cada um de nós 
dedica tempo para qualquer coisa que consideramos imperativo. Quem 
jamais viveu uma vida tão atarefada como o nosso Salvador? No entanto, 
quem encontrava mais tempo do que Ele para orar? Se verdadeiramente 
anelamos por ser súplices e intercessores perante Deus, e usamos todo o 
tempo disponível, Ele porá as coisas em tal ordem que nos sobrará mais 
tempo.  

A falta de convicção positiva sabre a profunda importância da 
oração se evidencia claramente na vida coletiva dos crentes professos. 
Deus declarou com toda a clareza: "A Minha casa será chamada casa de 
oração" (Mateus 21:13). Notemos que não se trata de uma casa para 
"pregar" ou para "cantar", e, sim, uma casa de oração. No entanto, na 
maioria até mesmo das chamadas igrejas ortodoxas, o ministério da 
oração se tem reduzido a um ponto desprezível. Continua havendo 
campanhas evangelísticas e conferências bíblicas, mas quão raramente se 
ouve falar na dedicação de duas semanas a orações especiais! E quanto 
bem podem fazer essas "conferências bíblicas", se a vida de oração das 
igrejas não for fortalecida?  

Porém, quando o Espírito Santo aplica poderosamente aos nossos 
corações palavras como "Vigiai e orai, para que não entreis em tentação" 
(Marcos 14:38), ". . . em tudo, porém, sejam conhecidas diante de Deus 
as vossas petições, pela oração e pela súplica, com ações de graça" 
(Filipenses 4:6), e "Perseverai na oração, vigiando com ações de graça" 
(Colossenses 4:2), então é que estamos nos beneficiando de nossos 
estudos das Escrituras.  



44 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
2. Tiramos proveito das Escrituras quando somos levados a 

refletir que não sabemos como orar.  
". . .não sabemos orar como convém... " (Romanos 8:26). Quão 

poucos crentes professos realmente acreditam nisso! A idéia mais 
generalizada entre os homens é que eles sabem bem acerca do que 
devem orar, mas que por serem descuidados e ímpios, não oram em 
favor daquilo que sabem com certeza ser o seu dever. Esse conceito, 
entretanto, está em total desarmonia com a inspirada declaração de 
Romanos 8:26. Devemos também observar que essa afirmação, tão 
humilhante para a carne, não diz respeito aos homens em geral, 
tão-somente, mas dirige-se particularmente aos santos de Deus, entre os 
quais o apóstolo não hesitou em incluir a si próprio: "... não sabemos 
orar como convém.... ''  

Ora, se essa é a condição que prevalece entre os regenerados, 
quanto mais no caso dos não regenerados! Contudo, uma coisa é lermos 
e assentirmos mentalmente ao que este versículo assevera; mas é coisa 
inteiramente diversa perceber experimentalmente a sua verdade, pois, 
para que o coração seja levado a sentir aquilo que Deus requer de nós, é 
necessário que Ele mesmo opere em nós e por nosso intermédio.  

Com freqüência digo minhas orações,  
Mas, realmente chego a orar?  
E harmonizo os desejos do coração  
Com as palavras que profiro? 
Eqüivaleria a ajoelhar-me  
E a adorar deuses de pedra,  
Se apenas ofereço ao Deus vivo  
Orações que são somente palavras.  

Faz muitos anos que essas linhas foram ensinadas a um teólogo pela 
sua mãe – que já é falecida – mas a sua perscrutadora mensagem ainda o 
impressiona muitíssimo. O crente não pode orar sem a aptidão dada 
diretamente pelo Espírito Santo, como também não pode criar um 



45 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
mundo. Assim realmente deve ser, pois a oração verdadeira é uma 
necessidade sentida e despertada em nós pelo Espírito, porquanto 
pedimos a Deus, em nome de Cristo, aquilo que está de conformidade 
com a Sua santa vontade. "E esta  é a confiança que temos para com ele, 
que, se pedirmos alguma cousa segundo a sua vontade, ele nos ouve" (I 
Joio 5:14). Por outro lado, pedir qualquer coisa que não esteja de acordo 
com a vontade de Deus não é oração, é presunção.  

É verdade que a vontade revelada de Deus se faz conhecida em sua 
Palavra; mas não da mesma maneira que um livro de receitas de cozinha 
contém receitas para o preparo de vários pratos. As Escrituras 
freqüentemente enumeram princípios que exigem um contínuo exercício 
do coração, bem como a ajuda divina, para que nos seja mostrada a sua 
aplicação a diferentes casos e circunstâncias.  

Portanto, estamos realmente tirando proveito das Escrituras quando 
nos é ensinada a nossa profunda necessidade de clamar: "Senhor, 
ensina-nos a orar" (Lucas 11:1). Porque então é que realmente somos 
constrangidos a pedir dEle o espírito de oração.  

3. Beneficiamo-nos de nossos estudos bíblicos quando ficamos 
conscientes da necessidade que temos da ajuda do Espírito Santo.   

Em primeiro lugar, para que Ele nos torne conhecidas as nossas 
autênticas necessidades. Tomemos, par exemplo, as nossas necessidades 
temporais. Com quanta freqüência achamo-nos em alguma situação 
aflitiva; externamente falando, as coisas nos pressionam fortemente, e 
desejamos muito ser libertos desses testes e dessas dificuldades. 
Certamente que, nesse caso, sabemos, por nós mesmos, acerca do que 
nos convém orar.  

Mas não! De fato, as coisas são bem diferentes disso! Pois a 
verdade é que, a despeito de nosso desejo natural de alívio, tão 
ignorantes somos nós e tão embotado é o nosso discernimento, que (até 
mesmo quando nossa consciência está desperta) não sabemos em que 
ponto Deus quer que nos submetamos à Sua vontade, ou de que modo 



46 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
poderemos ser santificados nessas aflições, fazendo-as redundar em 
nosso bem interno. Por conseguinte, Deus designa as petições da maioria 
daqueles que buscam alívio, devido a aflições externas, de "uivos", e não 
"clamores de coração" (Oséias 7:14). "Pois quem sabe o que é bom para 
o homem, durante os poucos dias da sua vida de vaidade os quais gasta 
como sombra?" (Eclesiastes 6:12). Ah, a sabedoria celestial se torna 
necessária, para ensinar-nos a orar acerca das nossas "necessidades" 
temporais, de conformidade com a mente de Deus.  

Talvez algumas poucas palavras precisem ser acrescentadas àquilo 
que acabamos de dizer. Podemos orar, com sanção bíblica, pelas coisas 
temporais (Mateus 6:11ss.); mas isso com a seguinte tríplice limitação: 
Incidentalmente, mas não primariamente, podemos orar par elas, pois 
não são essas as coisas que mais preocupam o crente (Mateus 6:33). As 
realidades celestiais e eternas (Colossenses 3:1) é que devem ser 
procuradas primeira e principalmente, por serem de muito maior 
importância do que as coisas de valor meramente temporal.  

Também podemos orar subordinadamente, como um meio para 
obtenção de um fim qualquer. Ao pedirmos as coisas materiais da parte 
de Deus, não devemos fazê-lo a fim de obter satisfação própria, e, sim, 
como ajuda que nos permita agradar melhor ao Senhor. Por fim, 
podemos orar de maneira submissa, e não como ditadores, porquanto 
isso importaria no pecado de presunção. Outrossim, não sabemos dizer 
com certeza se qualquer misericórdia temporal realmente contribuiria 
para nosso maior bem (Salmo 106:18), pelo que também devemos 
permitir que Deus decida a questão.  

Temos desejos internos; tanto quanta desejos externos. Alguns 
desses desejos podem ser discernidos à luz da consciência, tal como a 
culpa e a contaminação do pecado, como os pecados contra a luz e contra 
a natureza de acordo com a clara letra da lei. Não obstante, o 
conhecimento que temos de nós mesmos, através da consciência, é tão 
obscuro e confuso que, à parte do auxílio do Espírito Santo, de forma 



47 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
alguma seremos capazes de descobrir a verdadeira fonte da purificação. 
As coisas a respeito das quais os crentes devem tratar primariamente 
com Deus, e geralmente o fazem, em suas súplicas, são as atitudes 
intimas e as disposições espirituais de suas almas.  

Assim é que Davi não se satisfez somente em confessar todas as 
transgressões conhecidas e o seu pecado original (Salmo 51:1-5), nem 
ainda em reconhecer que ninguém poderia compreender os seus erros 
próprios, em razão de que almejava ser purgado de suas ''faltas ocultas" 
(Salmo 19:12); mas também implorou a Deus que levasse a efeito a 
sondagem profunda de seu coração, para que desvendasse o que havia de 
errado ali (Salmo 139:23,24), porque sabia que Deus, antes de tudo, 
requer a "... verdade no íntimo... " (Salmos 51:6).  

Portanto, em face do trecho de I Coríntios 2:10-12, devemos buscar, 
de maneira bem definida, a ajuda do Espírito Santo, a fim de podermos 
orar de modo aceitável a Deus.  

 
4. Extraímos benefícios das Escrituras quando o Espírito Santo 

nos ensina a correta finalidade da oração.  
Deus determinou a ordenança da oração com, pelo menos, um 

designo tríplice. Primeiro, para que o grande Deus triuno seja honrado, já 
que a oração é um ato de adoração, a prestação de uma homenagem – a 
Deus Pai, como o Doador, em nome do Filho, o Único por intermédio de 
quem nos aproximamos dEle, devido ao poder impulsionador e 
orientador do Espírito Santo. Segundo, para humilhar os nossos 
corações, já que a oração foi determinada para levar-nos a uma posição 
de dependência, para que em nós se desenvolva o senso de incapacidade 
reconhecendo que sem o Senhor nada podemos fazer, porquanto também 
dependemos da Sua caridade por tudo quanto somos e temos. Porém, 
quão debilmente isso é percebido (se é que é percebido) por qualquer de 
nós, até que o Espírito Santo nos tome em Sua mão, remova de nós o 
orgulho e dê a Deus o lugar que a Ele compete, em nossos corações e em 



48 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
nossos pensamentos. Terceiro, como meio pelo que obtenhamos para nós 
mesmos as coisas boas que pedimos.  

É de temer-se grandemente que uma das principais razões pelas 
quais tantas de nossas orações ficam sem resposta é que temos alguma 
finalidade errônea e indigna em mira. Nosso Salvador disse: "Pedi, e 
dar-se-vos-á" (Mateus 7 :7). No entanto, Tiago ensina a respeito de 
certos homens: ". . . pedis, e não recebeis, porque pedis mal, para 
esbanjardes em vossos prazeres" (Tiago 4:3). Orar em prol de qualquer 
coisa, mas não expressamente para a finalidade designada por Deus, é 
"pedir mal", e, portanto, é pedir sem propósito algum. Qualquer que seja 
a confiança que podemos ter em nossa própria sabedoria e integridade, se 
formos abandonados aos nossos próprios recursos, nossos alvos jamais 
se harmonizarão com a vontade de Deus. A menos que o Espírito Santo 
refreie a natureza carnal que há em nós, nossos próprios afetos naturais e 
insubmissos se imiscuirão em nossas súplicas, e estas se tomarão vãs. 
"Quer comais, quer bebais, ou façais outra coisa qualquer, fazei tudo 
para a glória de Deus" (I Coríntios 10:31). Contudo, somente o Espírito 
pode capacitar-nos a subordinar todos os nossos desejos à glória divina.  

 
5. Tiramos proveito das Escrituras quando ali somos ensinados 

sobre como devemos pleitear as promessas de Deus.  
Toda a oração deve ser feita na atmosfera da fé (Romanos 10:14), 

pois, do contrário, Deus não a ouvirá. Ora, a fé diz respeito às promessas 
de Deus (Hebreus 4:1; Rom. 4:21); por conseguinte, se não entendermos 
o que Deus Se comprometeu a dar-nos, não poderemos nem ao menos 
orar. As promessas de Deus contêm a matéria da oração e definem as 
suas dimensões. Aquilo que Deus tem prometido, tudo quanto Ele tem 
prometido, e nada mais, sobre isso podemos orar. "As cousas encobertas 
pertencem ao SENHOR nosso Deus. . ." (Deut. 29:29), mas aquilo que 
Ele tem mostrado ser de Sua vontade, como revelação de Sua igreja, 
pertence a nós; e isso nos serve de regra.  



49 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Não há nada de que tenhamos necessidade que Deus não tenha 
prometido suprir; mas o faz de tal maneira e sob tais limitações que 
sejam boas e úteis para nós. Por semelhante modo, nada há que Deus 
tenha prometido, e de que não tenhamos necessidade, ou que, de um 
modo ou de outro, não se refira a nós, na qualidade de membros do corpo 
místico de Cristo. Portanto, quanto melhor estivermos familiarizados 
com as promessas divinas, e quanto mais formos capazes de 
compreender a bondade, a graça e a misericórdia preparadas e propostas 
naquelas promessas, tanto melhor equipados estaremos para fazer 
orações aceitáveis ao Senhor.  

Algumas das promessas de Deus são gerais, e não específicas; 
algumas delas são condicionais, ao passo que outras são incondicionais; 
algumas se cumprem ainda nesta vida, mas outras, somente no mundo 
vindouro. Por nós mesmos não somos capazes de discernir qual 
promessa se adapta melhor para nosso caso específico e para nossa 
presente urgência e necessidade, para que dela nos apropriemos pela fé e 
façamos um apelo correto perante Deus. É por isso que nos é 
expressamente dito: "Porque qual dos homens sabe as cousas do homem, 
senão o seu próprio espírito que nele está? Assim também as cousas de 
Deus ninguém as conhece, senão o Espírito de Deus. Ora, nós não temos 
recebido o espírito do mundo, e, sim, o Espírito que vem de Deus, para 
que conheçamos o que por Deus nos foi dada gratuitamente" (I Coríntios 
2:11,12).  

Se porventura alguém replicar: "Se tanta coisa é exigida para que se 
façam orações aceitáveis, e se não se podem fazer súplicas corretas a 
Deus sem tanta dificuldade como aqui é indicado, poucos se dedicarão 
por muito tempo a este mister", então a resposta é que a pessoa que assim 
objeta não sabe o que é orar, e nem está disposta a aprender a fazê-lo.  

 
6. Tiramos real proveito das Escrituras quando somos levados a 

uma completa submissão a Deus.  



50 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Conforme foi declarado acima, uma das finalidades divinas, ao 
determinar a ordenança da oração, é que assim fôssemos humilhados. 
Isso é externamente denotado quando nos prostramos de joelhos perante 
o Senhor. A oração é o reconhecimento de nossa incapacidade e 
impotência, em que olhamos para Aquele de onde chega toda a nossa 
ajuda. Isso reconhece a Sua suficiência para suprir cada uma das nossas 
necessidades. Orar é tornar conhecidas as nossas "petições" (Filipenses 
4:6) a Deus; mas petições são bem diferentes de exigências. "O trono da 
graça não foi erigido para que ali cheguemos e descarreguemos nossos 
sentimentos indignados perante Deus" (Wm. Gurnall). Compete-nos 
expor o nosso caso na presença de Deus, mas permitir que a Sua 
sabedoria superior prescreva como a questão deve ser solucionada. Não 
podemos ditar a Deus, e nem podemos "reivindicar" qualquer coisa da 
parte de Deus, porquanto somos esmoleiros que dependem de Sua pura 
misericórdia. Em todas as orações devemos acrescentar: "No entanto, 
não seja feita a minha vontade, e, sim, a Tua".  

Porém, não pode a fé pleitear as promessas de Deus e esperar a 
resposta? Certamente, mas deve ser a resposta de Deus. O apóstolo Paulo 
rogou ao Senhor, por três vezes, que lhe removesse certo espinho na 
carne; ao invés de fazê-lo, o Senhor lhe conferiu a graça para suportar tal 
espinho (II Coríntios 12:7-9). Muitas das promessas de Deus são 
coletivas, e não pessoais. Ele prometeu dar à Sua Igreja pastores, mestres 
e evangelistas; no entanto, muitas das comunidades de Seus santos tem 
definhado por longo tempo sem esses ministérios. Outras promessas 
divinas são indefinidas e gerais, ao invés de serem absolutas e universais. 
Isso se verifica, por exemplo, no trecho de Efésios 6:2,3. Deus jamais Se 
comprometeu a dar-nos bens definidos em espécie ou tipo, a conferir-nos 
aquela coisa específica que pedimos, embora a peçamos com fé.  

Outrossim, Ele reserva para Si mesmo o direito de determinar o 
tempo próprio, a ocasião certa, para derramar sabre nós a Sua mercê. 
"Buscai o SENHOR, vós todos os mansos da terra... porventura lograreis 



51 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
esconder-vos no dia da ira do SENHOR" (Sofonias 2:3). Justamente 
porque "pode" fazer parte da vontade de Deus proporcionar-me 
determinada bênção temporal, é meu dever lançar-me aos Seus cuidados 
e pleitear essa bênção; mas sempre com inteira submissão ao Seu 
beneplácito, para que isso se realize.  

 
7. Beneficiamo-nos das Escrituras quando a oração se torna 

uma alegria real e profunda.  
Meramente "dizer as orações" a cada manhã e tarde é uma tarefa 

enfadonha, um dever que produz um suspiro de alívio ao ser realizado. 
Porém, realmente chegar à presença consciente de Deus, contemplar a 
luz gloriosa de Sua face, ter comunhão com Ele diante do propiciatório, é 
prelibação da bem-aventurança eterna que nos espera nos Céus. Aquele 
que é abençoado com essa experiência pode dizer juntamente com o 
salmista: "Quanto a mim, bom é estar junto a Deus... " (Salmo 73:28). 
Sim, é bom para o coração, porque esse é aquietado; é bom para a fé, 
pois essa é fortalecida; é bom para a alma, pois ela é abençoada. A 
ausência dessa comunhão de alma com Deus é a raiz que impede a 
resposta às nossas orações: "Agrada-te do SENHOR, e Ele satisfará aos 
desejos do teu coração" (Salmo 37:4).  

Qual é o fator que, sob a bênção do Espírito Santo, produz e 
promove essa alegria na oração? Em primeiro lugar, é o deleite do 
próprio coração em Deus, como o grande Objeto da oração; e, mais 
particularmente, o reconhecimento e a percepção de Deus como nosso 
Pai. Por essa razão é que quando os discípulos pediram ao Senhor Jesus 
que lhes ensinasse a orar, Ele respondeu: "... vós orareis assim: Pai nosso 
que estás nos Céus..." (Mateus 6:9). E também se lê : "E, porque vós sois 
filhos, enviou Deus aos nossos corações o Espírito de seu Filho, que 
clama: Aba (termo hebraico que significa "Pai") Gálatas 4:6. E isso 
inclui um deleite filial e santo em Deus, tal como as crianças têm em 
seus progenitores, quando se dirigem de maneira mais amorosa a eles. 



52 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Por essa razão, por semelhante modo, é que nos é dito, em Efésios 2:18, 
para fortalecimento da fé e para consolo de nossos corações que "...por 
Ele (ou seja, Cristo), ambos temos acesso ao Pai em um Espírito". Que 
paz, que certeza e que liberdade isso nos confere à alma – sabermos que 
nos aproximamos de nosso Pai!  

Em segundo lugar, a alegria na oração é promovida pelo fato de que 
o coração aprende e a alma vê a Deus, como Alguém assentado no trono 
da graça – uma visão de expectação, conferida, não pela imaginação 
carnal, e, sim, pela iluminação espiritual, já que é pela fé que vemos 
"...aquele que é invisível" (Hebreus 11:27), porque também a fé é "... a 
convicção de fatos que se não vêem" (Hebreus 11:1), o que faz com que 
o seu objeto se torne evidente e presente para aqueles que crêem. Tal 
vista de Deus sobre um "trono" não pode deixar de arrebatar a alma. Por 
isso mesmo, somos exortados: "Acheguemo-nos, portanto, 
confiadamente, junto ao trono da graça, a fim de recebermos 
misericórdia e acharmos graça para socorro em ocasião oportuna" 
(Hebreus 4:16).  

Em terceiro lugar, e isso com base no último trecho bíblico citado, a 
liberdade e o deleite na oração são estimulados polo consciência de que 
Deus, por intermédio de Jesus Cristo, está disposto e pronto a dispensar 
graça e misericórdia aos pecadores súplices. Não há nEle qualquer 
relutância que precisamos vencer. Por esse motivo é que ele é 
representado, em Isaías 30:18, do seguinte modo: "Por isso o SENHOR 
espera, para ter misericórdia de vós, e se detém para se compadecer de 
vós, porque o SENHOR é Deus de justiça; bem-aventurados todos os 
que nele esperam".  

Sim, Deus espera ser solicitado por nós; Ele espera que 
depositemos fé em Sua pronta disposição para abençoar-nos. Seus 
ouvidos estão perenemente abertos para os clamores dos justos. Assim 
sendo, "... aproximemo-nos, com sincero coração, em plena certeza de 
fé... " (Hebreus 10:22). E também se lê em Filipenses 4:6,7 : "... em tudo, 



53 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
porém, sejam conhecidas diante de Deus as vossas petições, pela oração 
e pela súplica, com ações de graça. E a paz de Deus, que excede todo o 
entendimento, guardará os vossos corações e as vossas mentes em Cristo 
Jesus".  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  AS  BOAS  OBRAS 
 



54 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

A verdade de Deus bem poderia ser assemelhada a uma vereda 
estreita, a cada margem ladeada por um precipício perigoso e destruidor: 
em outras palavras, fica entre dois golfos de erro. Essa figura simbólica, 
como se pode perceber, é apropriada devido à nossa tendência de passar 
de um ponto extremo para outro. Somente a aptidão outorgada pelo 
Espírito Santo pode permitir-nos preservar o equilíbrio, pois a falta de tal 
equilíbrio inevitavelmente nos levaria a cair no erro; pois o erro não é 
tanto a negação da verdade, mas antes, é a perversão da verdade, em que 
lançamos uma parte dela contra a outra.  

A história da teologia ilustra vigorosa e solenemente esse fato. Uma 
geração de homens tem contendido correta e sinceramente por aquele 
aspecto da verdade que era mais urgentemente necessário em seus dias. 
A geração seguinte, ao invés de palmilhar pela mesma senda e seguir 
avante, fica a guerrear intelectualmente por ela, como se fora o sinal 
distintivo do partido deles, e usualmente, na defesa do que passa a ser 
alvo de assédios externos, recusa-se a dar ouvidos à verdade que é o 
extremo oposto acerca do qual seus oponentes tanto insistiam e que 
poderia dar-lhes equilíbrio. O resultado é que perde seu senso de 
perspectiva, frisando aquilo que acreditam de maneira alheia às 
proporções bíblicas. Consequentemente, na geração seguinte, os 
verdadeiros servos de Deus são forçados quase a ignorar o que era tão 
valioso aos olhos da geração anterior, preferindo salientar aquilo que os 
primeiros, se não negaram, pelo menos desconsideraram quase 
completamente.  

Alguém disse que "Os raios de luz, sem importar se procedem do 
sol, das estrelas ou de uma lâmpada, movem-se em linhas perfeitamente 
retas; contudo, tão inferiores são as nossas obras, em contraste com as 
obras de Deus, que a mão mais firme não sabe traçar uma linha 
perfeitamente reta; e a despeito de todas as suas habilidades, o homem 
nunca foi capaz de inventar um instrumento capaz de fazer uma coisa 
aparentemente tão simples" (T. Guthrie, 1867). Seja assim ou não, o fato 



55 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
é que os homens, deixados a depender de seus próprios recursos, têm 
achado impossível manter a linha certa da verdade que fica entre o que 
parecem estar em conflito. Entre esses casos poderíamos citar as 
doutrinas da soberania de Deus e da responsabilidade do homem; da 
eleição pela graça e da proclamação universal do evangelho; da fé 
justificadora, ensinada par Paulo, e das obras justificadoras, ensinadas 
por Tiago.  

Com grande freqüência, sempre que se tem insistido acerca da 
soberania absoluta de Deus, isso é feito ignorando-se a necessidade que 
os homens têm de prestar contas ao Senhor; e sempre que a eleição 
incondicional tem sido ressaltada, a pregação generalizada do evangelho, 
entre os perdidos, tem sido esquecida. Por outro lado, sempre que a 
responsabilidade humana tem sido destacada e que o ministério 
evangelizador tem sido frisado, a soberania de Deus e a verdade da 
eleição geralmente têm sido olvidados ou mesmo completamente 
ignorados.  

Muitos de nossos eleitores têm testemunhado exemplos que 
ilustram a verdade do que dissemos acima; mas poucos parecem 
perceber que exatamente a mesma dificuldade é experimentada quando 
se faz a tentativa de demonstrar as relações exatas entre a fé e as boas 
obras. Se, por um lado, alguns têm errado par atribuir às boas obras um 
lugar que as Escrituras não ensinam, o que é certo também é que, por 
outro lado, outros têm deixado de atribuir às boas obras a província que 
as Escrituras lhes dão. E assim também, se por um lado, é erro sério 
atribuirmos a nossa justificação perante Deus a qualquer realização 
pessoal, por outro lado, tornam-se igualmente culpados de erro aqueles 
que negam que as boas obras são necessárias para chegarmos ao Céu, 
nada mais admitindo senão que são meras evidências ou frutos de nossa 
justificação.  

E temos perfeita consciência de que a esta altura, (por assim dizer) 
pisamos sobre cascas de ovos, correndo o sério risco de sermos por nossa 



56 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
vez acusados de heresia. Não obstante, consideramos expediente buscar 
a ajuda divina para manusearmos essa dificuldade, entregando a questão 
e seus resultados ao próprio Deus.  

Em alguns segmentos da cristandade as reivindicações da fé, 
embora não tenham sido inteiramente negadas, têm sido desprezadas, 
devido ao zelo que ali têm pelas obras boas. Em outros círculos, 
reputados como ortodoxos (e esses é que temos agora principalmente em 
foco), somente com grande raridade as boas obras recebem o seu devido 
lugar, e apenas uma vez ou outra os cristãos professes são exortados, 
com zelo apostólico, a se dedicarem às boas obras. Não há que duvidar 
que, em certos casos, essa atitude é tomada por receio de não dar o 
devido valor à fé, como se tal exortação encorajasse os pecadores a 
caírem no erro fatal de confiarem em suas próprias realizações, e não na 
justiça de Cristo. Nenhuma apreensão dessa natureza, porém, deveria 
impedir o pregador de declarar "todo o conselho de Deus" (Atos 20:27). 
Se o tema do pregador é a fé em Jesus Cristo, como Salvador dos 
perdidos, que ele exponha perfeitamente aquela verdade sem quaisquer 
modificações, proporcionando à graça divina o lugar que o apóstolo lhe 
deu, na resposta ao carcereiro de Filipos (Atos 16:31).  

Entretanto, se o seu tema é as boas obras, que ele seja igualmente 
fiel, nada retendo de tudo quanto as Escrituras ensinam a respeito; e que 
não se esqueça daquele mandamento divino, que diz: "... quero que, no 
tocante a estas cousas, faças afirmação, confiadamente, para que os que 
têm crido em Deus sejam solícitos na prática de boas obras..." (Tito 3:8).  

A passagem citada em último lugar é o trecho bíblico mais 
pertinente para estes dias de lassidão e frouxidão, de profissões de fé sem 
valor, de jactâncias vazias. A expressão "boas obras" encontra-se, no 
singular ou no plural, nas páginas do Novo Testamento, por não menos 
de trinta vezes; contudo, a julgar pela raridade com que muitos 
pregadores – que são considerados ortodoxos a usam, salientam e a 



57 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
explanam, muitos de seus ouvintes haverão de concluir que essas 
palavras figuram apenas por uma ou duas vezes na Bíblia inteira.  

Falando aos judeus e abordando um outro assunto, disse o Senhor: 
"...o que Deus ajuntou não o separe o homem" (Marcos 10:19). Ora, em 
Efésios 2:8-10, Deus reúne duas das mais vitais e benditas realidades, às 
quais jamais deveriam ser separadas em nossas mentes e em nossos 
corações, embora assim suceda com freqüência, nos púlpitos modernos. 
Quão grande é o número de sermões alicerçados sabre os dois primeiros 
desses versículos, os quais declaram enfaticamente que a salvação vem 
pela graça, mediante a fé, e não através das obras. No entanto, quão 
raramente somos relembrados de que a declaração que começa a falar 
sabre a graça e a fé só se completa no décimo versículo, onde somos 
informados: "Pois somos feitura dele, criados em Cristo Jesus para boas 
obras, as quais Deus de antemão preparou para que andássemos nelas".   

Esta série foi iniciada ficando ressaltado o fato de que a Palavra de 
Deus pode ser estudada com base em diversos motivos ou lida com 
diferentes desígnios, mas que o trecho de II Timóteo 3:16,17 esclarece 
para o que as Escrituras Sagradas são realmente "proveitosas", a saber, 
para ensinar, para repreender, para corrigir e para instruir na justiça; e 
tudo isso para que o homem de Deus "... seja perfeito e perfeitamente 
habilitado para toda boa obra". Tendo-nos demorado em torno dos 
ensinamentos bíblicos acerca de Deus, de Cristo, de reprimendas e 
correções do pecado, de instruções relativas à oração, consideremos 
agora como esses ensinamentos nos prepararam para "toda boa obra".  

Temos nesse ponto um outro critério vital mediante o qual toda a 
alma honesta, com a ajuda do Espírito Santo, pode verificar se seu estudo 
e sua leitura da Palavra realmente lhe estão sendo benéficos ou não.  

 
1.Tiramos proveito da Palavra quando aprendemos ali qual é o         

verdadeiro lugar das boas obras.  



58 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

"Muitas pessoas, em seu afã de dar apoio à ortodoxia como um 
sistema, falam sobre a salvação mediante a graça e a fé de tal maneira 
que subestimam a santidade e a vida consagrada a Deus. Mas as próprias 
Sagradas Escrituras não dão margem a isso. O mesmo evangelho que 
declara que a salvação vem pela gratuita graça de Deus, através da fé no 
sangue de Cristo, e que nos termos mais fortes possíveis assevera que os 
pecadores são justificados pela justiça do Salvador, lançada na conta 
daqueles que nEle confiam, independentemente das obras, também nos 
asseguram que, sem a santificação nenhum homem jamais verá a Deus.  

"Também ensinam que os crentes são purificados pelo sangue 
expiatório de Cristo; que os seus corações são limpos pela fé, a qual 
opera por intermédio do amor, a qual também vence o mundo; e que a 
graça divina que oferece a salvação a todos os homens também ensina 
que aqueles que a recebem devem negar a impiedade e as paixões 
mundanas, a fim de que vivam sóbria, justa e piedosamente neste 
mundo.  

"E qualquer temor de que a doutrina da graça sofrerá alguma perda, 
devido a saliência dada às boas obras, com base bíblica, deixa 
transparecer o conhecimento inadequado e grandemente defeituoso da 
verdade divina; e qualquer manuseio das verdades bíblicas, a fim de 
silenciar o testemunho das Escrituras em favor dos frutos da justiça, 
como algo absolutamente necessário para o crente, é tão-somente uma 
perversão e uma idéia forjada no tocante à Palavra de Deus" (Alexander 
Carson).  

Mas alguns indagam: "Que força tem essa ordenação ou 
mandamento de Deus, que nos recomenda as boas obras, se, apesar de 
não aplicarmos diligentemente nossos esforços para obedecer-lhe, ainda 
assim formos justificados devido à imputação da justiça de Cristo, e 
desse modo sermos salvos?" Uma objeção tão sem sentido procede da 
total ignorância sobre o presente estado e das presentes relações do 
crente para com Deus. Supor que os corações dos homens regenerados 



59 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
não são tão profunda e eficazmente influenciados pela autoridade e pelos 
mandamentos divinos, para que se inclinem à obediência, tanto quanto 
tivessem sido dados para sua justificação, é ignorar a verdadeira natureza 
da fé, bem como os argumentos e os motivos que afetam e constrangem 
principalmente aos crentes. Além disso, fazer tal objeção é perder de 
vista a conexão inseparável que Deus estabeleceu entre a nossa 
justificação e a nossa santificação. Supor que uma dessas duas verdades 
pode existir sem a outra é desfazer o evangelho inteiro. O apóstolo Paulo 
trata exatamente dessa objeção, em Romanos 6:1-3.  

 
2. Tiramos proveito da Palavra quando ali aprendemos a 

absoluta necessidade das boas obras.  
Se por um lado está escrito que "... sem derramamento de sangue 

não há remissão" (Hebreus 9:22), e que "... sem fé é impossível agradar a 
Deus... " (Hebreus I1:6), por outro lado a Escritura da Verdade também 
declara: "Segui a paz com todos, e a santificação, sem a qual ninguém 
verá o Senhor" (Hebreus 12:14). A vida que os santos desfrutarão nos 
lugares celestiais será tão-somente o término e a consumação daquela 
vida que, após terem sido regenerados, viveram nesta terra. A diferença 
entre essas duas fases não é de tipo, e, sim, apenas uma diferença de 
grau. "Mas a vereda dos justos é como a luz da aurora que vai brilhando 
mais e mais até ser dia perfeito (Provérbios 4:18).  

Se porventura alguém não tiver andado com Deus neste nível 
terreno, também não poderá habitar com Deus, lá nas alturas. Se não 
tiver havido real comunhão com Deus, dentro do tempo, não haverá 
comunhão com Deus na eternidade. A morte física não produz qualquer 
transformação vital no coração. É verdade que, no caso dos santos, por 
ocasião da morte física, os remanescentes do pecado ficarão para sempre 
deixados para trás, mas nenhuma natureza nova lhes é conferida naquela 
ocasião. Portanto, se alguém não odiou ao pecado e não amou à 
santidade, antes da morte, certamente não o fará depois.  



60 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Ninguém deseja realmente ir para o inferno, embora poucos sejam 
verdadeiramente aqueles que estão dispostos a abandonar aquela estrada 
larga que inevitavelmente termina ali. Todos os homens gostariam de ir 
para o céu; mas quem, dentre as multidões de cristãos professos, está 
realmente disposto e resolvido a palmilhar por aquele caminho estreito 
que é o único que conduz até ali? É neste ponto que podemos discernir o 
lugar preciso que tem as boas obras, em conexão com a salvação. As 
boas obras não merecem a salvação; mas estão inseparavelmente ligadas 
a ela. Não ganham um título de posse dos céus, mas se encontram entre 
os meios que Deus determinou para que Seu povo chegasse nos lugares 
celestiais.  

Em sentido algum as boas obras são a causa eficiente da vida 
eterna; mas fazem parte dos meios (tal como são meios a operação do 
Espírito em nosso interior, o que nos confere o arrependimento, a fé e a 
atitude de obediência) que levam à vida eterna. Deus determinou o 
caminho pelo qual devemos andar, a fim de chegarmos à herança que 
Cristo adquiriu para nós. A vida de obediência diária a Deus é a única 
forma de vida diária que nos dá real admissão à fruição daquilo que 
Cristo comprou para o Seu povo – tanto a admissão agora, pela fé, como 
a admissão por ocasião da morte física, ou como a admissão quando de 
Sua Vinda, em sua total amplitude.  

 
3. Beneficiamo-nos da Palavra quando ali aprendemos qual é o 

desígnio das boas obras.  
Isso fica perfeitamente esclarecido no trecho de Mateus 5:16: 

"Assim brilhe também a vossa luz diante dos homens, para que vejam as 
vossas boas obras e glorifiquem a vosso Pai que está nos céus." É digno 
de nossa atenção o fato de que essa é a primeira ocorrência dessa 
expressão, e, conforme geralmente é o caso, a primeira menção de 
qualquer verdade, nas Escrituras, dá a entender seu escopo e seu uso 
subsequentes. Nesta altura aprendemos que os discípulos de Cristo 



61 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
precisam autenticar a sua profissão cristã pelo silencioso mas 
impressionante testemunho de suas vidas (pois a "luz" não faz nenhum 
ruído ao "iluminar"), a fim de que os homens possam ver (e não ouvir as 
jactâncias) as boas obras dos crentes; pois é assim que nosso Pai 
celestial, que está nos céus, pode ser glorificado. Aqui, pois, temos o seu 
desígnio fundamental – a honra de Deus.  

Posto que o conteúdo do trecho de Mateus 5:16 é tão geralmente 
mal entendido e pervertido, acrescentamos aqui um outro pensamento. 
Com exagerada freqüência as "boas obras" são confundidas com a 
própria "luz". Entretanto, são perfeitamente distintas, posto que estejam 
inseparavelmente vinculadas entre si. A "luz" é o nosso testemunho em 
favor de Cristo; mas, que valor teria esse testemunho, se a própria vida 
não o exemplificasse? As "boas obras" não visam a chamar a atenção dos 
homens para nós mesmos, mas antes, para Aquele (Deus) que as lavrou 
em nós. E essas boas obras devem revestir-se de tal qualidade e caráter 
que até mesmo os ímpios reconheçam que elas procedem de alguma 
fonte superior à natureza humana decaída. Um fruto sobrenatural requer 
uma raiz sobrenatural; e quando isso é reconhecido, o divino Viticultor é 
devidamente glorificado.  

Igualmente significativa é a última referência às boas obras, 
existente nas Escrituras: "... mantendo exemplar o vosso procedimento 
no meio dos gentios, para que, naquilo que falam contra vós outros como 
de malfeitores, observando-vos em vossas boas obras, glorifiquem a 
Deus no da visitação" (I Pedro 2:12). Por conseguinte, a primeira e a 
última menção às "boas obras" frisam o seu desígnio: glorificar a Deus, 
devido às Suas obras, realizadas por meio de Seu povo, neste mundo.  

 
4. Tiramos proveito da Palavra quando ali aprendemos a 

verdadeira natureza das boas obras.  
Eis alguma coisa sobre o que os indivíduos não regenerados são 

totalmente ignorantes. A julgar meramente pelas coisas externas, a 



62 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
aquilatar as coisas apenas pelos padrões humanos, aquelas e estes são 
totalmente incompetentes para determinar quais obras são boas, segundo 
o pensamento divino, e quais não são boas. Supondo que aquilo que os 
homens reputam como boas obras também seja aprovado pelo Senhor, 
ainda assim os homens permanecem nas trevas de seu entendimento 
embotado pelo pecado; e ninguém pode convencê-los sabre seu erro, 
enquanto o Espírito Santo não os vivifica para que recebam novidade de 
vida, arrebatando-os das trevas e trazendo-os para a maravilhosa luz de 
Deus. Então transparecerá claramente que boas obras são somente 
aquelas que são realizadas em obediência à vontade de Deus (Romanos 
6:16), com base no princípio de amor a Ele (Hebreus 10:24), em nome 
de Cristo (Colossenses 3:17), visando sempre à glória de Deus por 
intermédio dEle (I Coríntios 10:31).  

A natureza autêntica das "boas obras" foi perfeitamente 
exemplificada pelo Senhor Jesus. Tudo quanto Ele praticou, fê-lo em 
obediência a Seu Pai. Cristo "... não Se agradou a Si mesmo..." (Rom. 
15:3), mas sempre obedeceu Àquele que O enviara (João 6:38). Por isso 
mesmo, Cristo pôde dizer: "...Eu faço sempre o que Lhe agrada" (João 
8:29). Não havia limites à sujeição de Cristo à vontade do Pai. Ele 
tornou-Se "... obediente até à morte, e morte de cruz" (Filipenses 2:8).  

Por semelhante modo, tudo quanto Cristo fez procedia de Seu amor 
ao Pai, bem como do amor a Seus semelhantes humanos. De fato, o amor 
é o cumprimento da lei; sem amor, a anuência à lei nada é senão uma 
sujeição servil, e isso não pode ser aceito par Aquele que é o próprio 
Amor. A prova que a obediência de Cristo, em todos os seus aspectos, 
fluía do amor, se encontra em Suas próprias palavras: "...agrada-me fazer 
a tua vontade, ó Deus meu..." (Salmo 40:8). E, por igual modo, tudo 
quanto Cristo fez tinha em vista a glória do Pai. Disse Ele: "Pai, glorifica 
o teu nome..." (João 12:28). E essas palavras revelam-nos o objetivo que 
Ele tinha constantemente em mira.  

 



63 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

5. Tiramos proveito da Palavra quando ali aprendemos qual é a 
verdadeira fonte das boas obras.  

Os homens não regenerados são capazes de realizar obras que são 
boas, em sentido natural e civil, embora não em sentido espiritual.  

Esses homens podem fazer aquelas coisas que, externamente, no 
que diz respeito à sua matéria e substância, são boas, como a leitura da 
Bíblia, o recebimento de instruções bíblicas, a dádiva de esmolas para os 
pobres, etc.; contudo, o manancial dessas ações, bem com a ausência de 
motivos realmente piedosos, torna tais obras como trapos de imundícia 
aos olhos do Deus três vezes santo. Os homens não regenerados não têm 
a capacidade de realizar obras de forma espiritual, razão por que está 
escrito: "... não há quem faça o bem, não há nem um sequer..." (Romanos 
3:12). De fato, para tais homens isso é simplesmente impossível – eles 
têm uma natureza que "...não está sujeita à lei de Deus, nem mesmo pode 
estar" (Romanos 8:7). Por conseguinte, as boas obras dos ímpios são 
inaceitáveis para Deus. E os próprios crentes não são capazes de ter um 
bom pensamento ou fazer qualquer boa obra par si mesmos (ver II 
Coríntios 3:5); porquanto é Deus quem opera neles "...tanto o querer 
como o realizar, segundo a sua boa vontade" (Filipenses 2:13).  

Quando um etíope puder mudar a cor de sua pele, ou o leopardo 
puder trocar as manchas de seu couro, então também poderão fazer o 
bem aqueles que estão acostumados a fazer o mal (Jeremias 13:23). É 
mais fácil os homens esperarem poder colher uvas dos espinheiros ou 
figos dos abrolhos do que poderem os não regenerados dar bom fruto ou 
produzir boas obras. É mister que primeiramente sejamos "...criados em 
Cristo Jesus..." (Efésios 2:10), que o Seu Santo Espírito nos seja 
outorgado (Gálatas 4:6) e também que a Sua graça seja implantada em 
nossos corações, (Efésios 4:7 e I Coríntios 15:10), para que tenhamos 
qualquer capacidade para praticar as boas obras. E mesmo depois dessa 
experiência, nada poderemos fazer à parte de Cristo (João 15:5). Com 
grande freqüência, nós, os crentes, temos vontade de fazer coisas boas; 



64 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
mas não sabemos como realizá-las (Romanos 7:18). Isso nos leva a cair 
de joelhos, implorando para que Deus nos faça "perfeitos para toda boa 
obra, operando em nós "...o que é agradável diante dEle..." (Hebreus 
13:21). Dessa maneira é que somos libertados de nosso senso de 
auto-suficiência, sendo levados a perceber que todas as nossas fontes se 
encontram em Deus (Salmos 87:7); e dessa maneira também 
descobrimos que tudo podemos, mediante Cristo, que nos fortalece         
(Filipenses 4:13).  

 
6. Tiramos proveito da Palavra quando ali aprendemos qual é a 

grande importância das boas obras.  
Condensando a questão o mais possível, diremos que as "boas 

obras" se revestem de capital importância porque, por meio delas Deus é 
glorificado (Mateus 5:16), por meio delas são caladas as bocas daqueles 
que falam contra nós (I Pedro 2:12), e por meio delas evidenciamos a 
genuinidade de nossa profissão de fé (Tiago 2:13-17).  

É altamente desejável e válido que ornemos "... em todas as coisas a 
doutrina de Deus, nosso Salvador" (Tito 2 :10). Nada redunda em maior 
honra para Cristo do que o fato de que aqueles que receberam o Seu 
nome são encontrados a viver constantemente (devido à força 
capacitadora dada por Ele) de maneira cristã, no espírito cristão.  

Não foi sem razão que o mesmo Espírito que levou o apóstolo a 
prefaciar sua declaração concernente à vida de Cristo a este mundo, para 
salvar aos pecadores, com as palavras "Fiel é a palavra...", também o 
impulsionou para que escrevesse: "Fiel é a palavra...que os que tem crido 
em Deus sejam solícitos na prática de boas obras" (Tito 3:8). Que todos 
nós verdadeiramente sejamos zelosos "...de boas obras" (Tito 2:14).  

 
7. Tiramos proveito da Palavra quando ali aprendemos qual é o 

verdadeiro escopo das boas obras.  



65 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Isso é tão amplo que inclui a realização de nossos deveres, em todas 
as relações em que Deus nos colocou. É deveras interessante e instrutivo 
observarmos que a primeira "boa obra" (assim descrita nas Santas 
Escrituras) foi a unção do Salvador por parte de Maria de Betânia 
(Mateus 26:10 e Marcos 14:6).  

Indiferente tanto para com as acusações como para com as aplausos 
dos homens, tendo olhos somente para o "mais distinguido entre dez mil" 
(Cantares 5:10), ela derramou abundantemente sobre Ele o seu precioso 
ungüento. E uma outra mulher, de nome Dorcas (Atos 9:36), também é 
mencionada como mulher "...notável pelas boas obras... ''  

Sim, após a adoração vem o serviço, em que glorificamos a Deus 
entre os homens e nos tornamos beneficentes para com o próximo.  

"... A fim de viverdes de modo digno do Senhor, para o seu inteiro 
agrado, frutificando em toda boa obra..." (Colossenses 1:10). A criação 
dos filhos (em que não é preciso arrastá-los à força!), a hospitalidade 
para com os estrangeiros (espirituais), a lavagem dos pés dos santos (que 
também indica a ministração a seus confortos temporais) e o alívio dado 
aos aflitos (I Timóteo 5:10), tudo é considerado como "boas obras".  

A menos que nossa leitura e estudo das Escrituras estejam 
contribuindo para nos tornarmos melhores soldados de Jesus Cristo, 
melhores cidadãos do país onde vivemos como forasteiro, e melhores 
membros de nossos lares terrenos (mais gentis, mais bondosos, mais 
altruístas), ficando assim preparados para "toda boa obra", aquilo de 
pouco ou nada nos está aproveitando.  

 
 
 
 
 
 
 



66 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  A  OBEDIÊNCIA 
 

Todos os crentes professos estão acordes, pelo menos quanto à 
teoria em que é dever obrigatório daqueles que trazem o nome de Cristo 
honrá-Lo e glorificá-Lo neste mundo. Todavia, acerca de como isso deve 
ser feito, acerca do que Deus exige de nós quanto a essa finalidade, há 
imensa gama de opiniões. Muitos supõem que honrar a Cristo 
meramente significa unir-se a alguma "igreja", tomando parte de suas 
várias atividades e dando-lhes apoio. Outros imaginam que honrar a 
Cristo significa falar a Seu respeito a outros, ocupando-se diligentemente 
no "trabalho pessoal de evangelização". Outros parecem sentir que 
honrar a Cristo significa pouco mais do que fazer contribuições 
financeiras liberais em benefício de Sua causa.  

Poucos, realmente, são os que percebem que Cristo só é honrado 
quando vivemos santamente para Ele, e isso se andarmos em sujeição à 
Sua vontade revelada. Poucos são os que verdadeiramente acreditam 
naquela palavra que diz: "Eis que o obedecer é melhor do que o 
sacrificar, e o atender melhor do que a gordura de carneiros" (I Samuel 
15 :22).  



67 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Não seremos crentes, sob hipótese alguma, a menos que nos 
tenhamos rendido totalmente a Cristo e que tenhamos recebido a Cristo, 
"... o Senhor... " (Col. 2:6). Queremos instar com o prezado leitor para 
que pondere diligentemente sobre essa declaração acima. Satanás anda 
enganando a muitos, hoje em dia, levando-os a suporem que estão 
confiando na "obra consumada" de Cristo, para salvação de suas almas, 
ao mesmo tempo que seus corações permanecem inalterados e que o 
"ego" continua a governar as suas vidas. Ouçamos o que diz a Palavra de 
Deus: "A salvação está longe dos ímpios, pois não procuram os teus 
decretos" (Salmos 119:155).  

O prezado leitor realmente busca os decretos de Deus? Você 
pesquisa com diligência a Sua Palavra, para descobrir o que Ele 
ordenou? "Aquele que diz: Eu o conheço, e não guarda os seus 
mandamentos, é mentiroso, e nele não está a verdade" (I João 2:4). O 
que poderia ser mais claro do que isso?  

"Por que me chamais, Senhor, Senhor, e não fazeis o que vos 
mando? " (Lucas 6:46). A obediência ao Senhor na vida diária, e não 
apenas na forma de palavras ribombantes nos lábios, é o que Cristo 
exige. Que mensagem perscrutadora e solene é aquela que se acha em 
Tiago 1:22: "Tornai-vos, pois, praticantes da palavra, e não somente 
ouvintes, enganando-vos a vós mesmos!" Existem muitos "ouvintes" da 
Palavra, ouvintes regulares, ouvintes reverentes, ouvintes interessados; 
mas, infelizmente, aquilo que ouvem não incorporam em suas vidas – a 
Palavra não guia o seu caminho. E Deus é quem diz que aqueles que não 
são praticantes da Palavra meramente enganam a si mesmos!   

Desafortunadamente, quantos existem assim na Cristandade, nesta 
nossa época! Não são hipócritas desavergonhados, mas apenas estão 
iludidos. Supõem os tais que em face de serem tão claros seus conceitos 
sobre a salvação só pela graça, que eles estão salvos. Supõem, 
igualmente, que por estarem sob o ministério de um homem que "fez da 
Bíblia um livro novo" para eles, que já cresceram na graça. Supõem que 



68 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
por terem aumentado o cabedal de seus conhecimentos bíblicos, 
aumentou também a sua espiritualidade. Supõem que o mero ouvir a um 
servo de Deus, ou que a mera leitura de seus escritos os alimenta com a 
Palavra. Nada disso! "Alimentamo-nos" com a Palavra de Deus somente 
quando nos apropriamos dela pessoalmente, quando mastigamos e 
assimilamos em nossas vidas aquilo que ouvimos ou lemos: Sempre que 
a vida não se amolda mais perfeitamente à Palavra de Deus, desde o 
coração, o conhecimento acrescido somente servirá para agravar a 
condenação da alma. "Aquele servo, porém, que conheceu a vontade de 
seu senhor e não se aprontou, nem fez segundo a sua vontade, será 
punido com muitos açoites" (Lucas 12 :47).  

". . .que aprendem sempre e jamais podem chegar ao conhecimento 
da verdade" (II Timóteo 3:7). Essa é uma das mais proeminentes 
características dos "tempos perigosos" que atualmente atravessamos. As 
pessoas ouvem um pregador após outro, vão a esta e aquela conferência, 
lêem livros e mais livros sobre temas bíblicos, e, no entanto, jamais 
chegam a ter um conhecimento vital e prático da verdade, de tal modo 
que o seu poder e eficácia fiquem impressos sobre suas almas. Existe 
aquilo que poderíamos chamar de hidropisia espiritual, e multidões estão 
sofrendo desse mal. Quanto mais ouvem, tanto mais desejam ouvir: 
bebem sermões e discursos com avidez, mas suas vidas em nada se 
modificam para melhor. Antes, sentem-se orgulhosos de seu 
conhecimento, e não se humilham no pó diante de Deus. Mas a fé dos 
eleitos de Deus consiste no "... pleno conhecimento da verdade segundo 
a piedade.... " (Tito 1:1), ainda que isso seja ignorado pela vasta maioria.  

Deus nos deu a Sua Palavra não apenas com o intuito de 
instruir-nos, mas também com o propósito de orientar-nos – para que 
soubéssemos o que Ele requer que façamos. A primeira coisa de que 
precisamos, pois, é do claro e distinto conhecimento de nosso dever; e a 
primeira coisa que Deus requer de nós é a prática conscienciosa do 
dever, que corresponda ao nosso conhecimento. "E que é o que o Senhor 



69 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
pede de ti, senão que pratiques a justiça e ames a misericórdia, e andes 
humildemente com o teu Deus? " (Miquéias 6:8). "De tudo o que se tem 
ouvido, a suma é: Teme a Deus, e guarda os seus mandamentos; porque 
isto é o dever de todo homem" (Eclesiastes 12:13). O Senhor Jesus 
salientou a mesma particularidade, quando disse: "Vós sois meus 
amigos, se fazeis o que eu vos mando" (João 15:14).   

Assim sendo:  
 
1. O indivíduo se beneficia da Palavra ao descobrir quais são as 

exigências que Deus lhe impõe.  
Esses são os Seus mandamentos inalteráveis, pois Deus não sofre 

sombra de variação. É grave e grande erro supormos que, nesta presente 
Dispensação Deus rebaixou as Suas exigências, porquanto isso 
necessariamente implicaria em que Suas exigências anteriores eram 
severas demais e injustas.  

Mas, não é assim! "Por conseguinte, a Lei é santa; e o mandamento, 
santo e justo e bom" (Romanos 7 :12). A súmula das exigências de Deus 
é a seguinte : "Amarás, pois, o SENHOR teu Deus de todo o teu coração, 
de toda a tua alma, e de toda a tua força" (Deuteronômio 6:5 ). E o 
Senhor Jesus reiterou esse conceito no trecho de Mateus 22:37. O 
apóstolo Paulo, por sua vez, reforçou o ponto, quando escreveu: "Se 
alguém não ama ao Senhor, seja anátema!" (I Coríntios 16:22).  

 
2. O homem tira proveito da Palavra quando descobre quão total 

e pecaminosamente tem deixado de satisfazer às exigências de Deus.  
E apressamo-nos por salientar, para benefício de qualquer pessoa 

que ponha em dúvida a veracidade daquele último parágrafo, que 
ninguém pode perceber quão profundamente pecador ele é, quão 
infinitamente aquém da medida dos padrões de Deus vive ele, enquanto 
não houver recebido a clara visão das exaltadas exigências que Deus lhe 
impõe! Na proporção exata em que os pregadores rebaixam os padrões 



70 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
divinos, sobre aquilo que o Senhor requer de todos os seres humanos, 
nessa mesma proporção os seus ouvintes obterão a idéia inadequada e 
distorcida de sua própria pecaminosidade, e menos perceberão eles a 
necessidade que têm do Salvador Todo-poderoso.  

Porém, uma vez que uma alma realmente perceba quais são as 
exigências que Deus lhe faz, e também chegue a perceber que tem 
deixado completa e constantemente de fazer o que lhe compete, então é 
que ela reconhece quão desesperadora é a situação em que se encontra. A 
lei precisa ser ressaltada, antes que alguém esteja pronto para ouvir com 
proveito o evangelho.  

 
3. Um homem se beneficia da Palavra quando ali aprende que 

Deus, em Sua infinita graça, providenciou plenamente para que Seu 
povo cumpra as Suas exigências.  

Quanto a esse particular, igualmente, grande parte da pregação de 
nossos dias envolve defeitos sérios. Atualmente se anuncia aquilo que 
poderia ser chamado de "meio-evangelho", mas que, na realidade, 
virtualmente nega o verdadeiro evangelho. Cristo é incluído, mas 
tão-somente como um contrapeso. Que Cristo satisfez vicariamente a 
cada exigência que Deus impõe àqueles que crêem é uma bendita 
verdade; mas isso é apenas metade da verdade. O Senhor Jesus não 
apenas satisfez, em favor de Seu povo, os requisitos da justiça divina, 
mas igualmente assegurou que Seus discípulos os satisfariam 
pessoalmente. Cristo garantiu-nos o Espírito Santo, o qual opera em nós 
aquilo que o Redentor fez por nós.  

O grandioso e glorioso milagre da salvação consiste do fato de que 
os salvos são regenerados. Há um trabalho de transformação operado 
neles. Seu entendimento é iluminado, seus corações são modificados e 
sua vontade é renovada. São feitos "novas criaturas", conforme se 
aprende em II Coríntios 5:17. Deus tece comentários sobre esse milagre 
da graça sob os seguintes termos: "Nas suas mentes imprimirei as minhas 



71 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
leis, também sobre os seus corações as inscreverei; e Eu serei o Seu Deus 
e eles serão o Meu povo" (Hebreus 8:10). A partir daí o coração se 
inclina para a lei de Deus: certa disposição foi transmitida ao coração 
que corresponde às exigências da lei; há um desejo sincero de 
executá-la. Por essa razão também é que a alma vivificada pode dizer: 
"Ao meu coração me ocorre: Buscai a Minha presença; buscarei, pois, 
SENHOR, a Tua presença" (Salmo 27:8).  

Cristo não apenas prestou obediência perfeita à lei, visando à 
justificação de Seu povo, que nEle confia, mas também mereceu para 
eles aqueles suprimentos de Seu Santo Espírito que são essenciais para a 
santificação deles, e que é a única coisa que pode transformar criaturas 
carnais, capacitando-as a prestar obediência aceitável a Deus. Embora 
Cristo tenha morrido a seu tempo pelos "ímpios" (Romanos 5:6), e 
embora Ele os ache ímpios (Romanos 4:5), contudo, quando os justifica, 
não os abandona nesse estado abominável. Pelo contrário, ensina-lhes 
com eficácia, pelo Seu Espírito, a negarem a impiedade e as paixões 
mundanas (ver Tito 2:12). Assim como não se pode separar uma pedra 
de seu próprio peso, e nem o fogo ser separado de seu calor, assim 
também não se pode separar a justificação da santificação.  

Quando Deus realmente perdoa a um pecador, no tribunal de sua 
consciência, e sob o senso daquela graça admirável, o coração é 
purificado, a vida é retificada e o indivíduo inteiro é santificado. 
"...Cristo Jesus ... a Si mesmo se deu por nós, a fim de remir-nos de toda 
iniqüidade, e purificar para si mesmo um povo exclusivamente Seu, (não 
descuidado e indiferente, mas) zeloso de boas obras" (Tito 2:14). Tal 
como uma substância é inseparável de suas propriedades, ou como as 
causas e seus efeitos necessários não se podem separar, assim também a 
fé salvadora e a obediência consciente a Deus são inseparáveis. Por isso 
mesmo é que lemos acerca da "...obediência por fé...", em Romanos 
16:26.  



72 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

O Senhor Jesus disse de certa feita: "Aquele que tem os Meus 
mandamentos e os guarda, esse é o que me ama..." (João 14:21). Nem no 
Antigo Testamento, nem nos Evangelhos e nem nas Epístolas Deus 
reconhece que alguém O ama, exceto aqueles que observa as Suas 
ordens. Pois o amor inclui algo mais que meros sentimentos e emoções; 
antes, é um princípio em ação, que se expressa em algo mais do que 
melosas expressões de afeto, já que se manifesta por meio de atos que 
agradam ao objeto amado. "Porque este é o amor de Deus, que 
guardemos os seus mandamentos..." (I João 5:3).  

Oh, meu prezado amigo, você estará se enganando a si mesmo se 
pensa que ama a Deus, mas, no entanto, não tem o profundo desejo de 
obedecer ao Senhor e nem faz qualquer esforço real de andar 
obedientemente perante Ele!  

Porém, do que consiste a obediência a Deus? Consiste em muito 
mais do que na realização mecânica de certos deveres. Talvez eu tenha 
sido criado por pais crentes, e sob a educação dada por eles tenha 
adquirido certos hábitos morais; no entanto, minha abstenção de não 
tomar o nome do Senhor em vão e de não furtar, pode não ser devido à 
minha obediência consciente ao terceiro e ao oitavo mandamentos. Pois, 
uma vez mais dizemos que a obediência a Deus consiste de muito mais 
do que nos amoldarmos à conduta normal de Seu povo.  

Talvez eu esteja em um lar onde o descanso semanal é estritamente 
observado; e então, por motivo de respeito aos demais, ou então porque 
eu penso que é bom e sábio descansar nesse dia, talvez eu me refreie de 
todo o labor desnecessário naquele dia; mas nem por isso estarei 
observando o quarto mandamento, de modo algum! Pois a obediência 
não consiste apenas da sujeição a algum preceito externo, mas consiste 
em render eu a minha vontade à autoridade de outrem.  

Por conseguinte, a obediência a Deus depende do reconhecimento, 
vindo do coração, de que Deus é o Senhor, de que Ele tem o direito de 
determinar, e de que o meu dever é anuir. Obedecer é sujeitar totalmente 



73 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
a alma ao jugo bendito de Cristo. Aquela forma de obediência que Deus 
requer só pode proceder de um coração que O ama. "Tudo quanto 
fizerdes, fazei-o de todo o coração, como para o Senhor, e não para 
homens..." (Colossenses 3 :23).  

A obediência que se origina do temor do castigo é uma obediência 
servil. Aquela obediência prestada a fim de obter favores da parte de 
Deus é egoísta e carnal. Mas a obediência espiritual e aceitável é 
prestada com alegria: trata-se da livre reação favorável do coração 
agradecido pela consideração e pelo amor desmerecidos de Deus por nós.  

 
4. Tiramos proveito da Palavra quando percebemos que não 

somente temos o dever obrigatório de obedecer a Deus, mas também 
quando em nós se cria o amor pelos Seus mandamentos.  

O homem "bem-aventurado" é aquele cujo prazer "...está na lei do 
SENHOR..." (Salmo 1:2). E noutra passagem lemos: "Bem-aventurado o 
homem que teme ao SENHOR, e se compraz nos seus mandamentos" 
(Salmo 112:1). Nossos corações são verdadeiramente provados quando 
enfrentamos com honestidade a seguinte pergunta: Dou realmente valor 
aos "mandamentos" de Deus, tanto quanto dou valor às Suas promessas? 
E não deve ser essa a minha atitude? Não há o que duvidar de que assim 
deva ser, pois tanto uma coisa como a outra verdadeiramente procedem 
do Seu amor. A anuência do coração, ante a voz de Cristo é o 
fundamento de toda a santidade prática.  

Neste ponto desejamos também rogar intensa e amorosamente ao 
prezado leitor que dê toda a atenção a este detalhe. Todo o indivíduo que 
se considera salvo, mas que não tem amor genuíno pelos mandamentos 
de Deus, na realidade está se iludindo a si mesmo. Declarou o salmista: 
"Quanto amo a tua Lei!" (Sal. 119:97). E novamente: "Amo os teus 
mandamentos mais do que o ouro, mais do que o ouro refinado" (Sal. 
119:127).  



74 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

E se porventura alguém objetar que assim acontecia durante o 
tempo do Antigo Testamento, então lhe perguntamos: ''Supõe o amigo 
que o Espírito de Jesus produz uma transformação inferior, nos corações 
daqueles que Ele agora regenera, à que fazia nos corações dos antigos 
crentes?" Na verdade, um santo do Novo Testamento registrou: "...no 
tocante ao homem interior, tenho prazer na lei de Deus" (Romanos 7:22). 
Ora, meu prezado leitor, a menos que o seu coração se deleite na "lei de 
Deus", algo de radicalmente errado estará ocorrendo consigo; sim, é 
realmente de temer-se que você esteja espiritualmente morto.  

 
5. Um homem tira proveito da Palavra quando o seu coração e a 

sua vontade cedem diante de todos os mandamentos de Deus.  
A obediência parcial nem pode ser reputada como obediência. A 

mente santa declina do tudo aquilo que é proibido por Deus, e prefere 
praticar o que Ele requer, sem fazer qualquer exceção. Se as nossas 
mentes não se submetem a Deus, em todos os Seus mandamentos, então 
é que não nos submetemos à Sua autoridade em qualquer coisa que Ele 
nos determina. Se não aprovamos a totalidade de nossos deveres cristãos, 
de todo o coração, então estaremos grandemente equivocados se 
imaginarmos que temos qualquer prazer com qualquer porção dos 
mesmos. O indivíduo que não possui em si mesmo qualquer princípio de 
santidade, ainda assim pode sentir repulsa por muitos vícios e ser 
praticante de muitas virtudes, pois percebe que os primeiros não são atos 
apropriados e que estas últimas, por si mesmas, são ações convenientes; 
todavia, a sua desaprovação aos vícios e a sua aprovação às virtudes não 
se originarão de qualquer disposição de submeter-se à vontade de Deus.  

A verdadeira obediência espiritual é imparcial. O coração renovado 
não seleciona e nem escolhe entre os mandamentos de Deus: o indivíduo 
que age dessa maneira não procura cumprir a vontade de Deus, mas a sua 
própria. Não nos equivoquemos quanto a esse particular – se não 



75 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
desejamos sinceramente agradar a Deus em todas as coisas, então na 
realidade não desejamos agradá-Lo em qualquer coisa.  

Precisamos renegar ao próprio "eu"; não renegar meramente 
algumas das coisas que antes desejáramos, mas ao próprio "eu"! Se 
permitirmos voluntariamente a presença de qualquer pecado conhecido, 
isso quebrará a lei inteira, conforme nos define a passagem de Tiago 
2:10,11. "Então não terei de que me envergonhar, quando considerar em 
todos os teus mandamentos" (Salmo 119:6). Declarou o Senhor Jesus: 
"Vós sois meus amigos, se fazeis o que Eu vos mando" (João 15:14). 
Ora, se porventura eu não for amigo de Cristo, então terei de ser Seu 
inimigo, porquanto não há uma terceira alternativa  (ver Lucas 19:27).  

 
6. Tiramos proveito da Palavra quando nossa alma é impelida a 

orar intensamente pedindo a graça capacitadora.  
Quando da regeneração, o Espírito Santo nos transmite uma 

tendência que se inclina para a obediência de acordo com a Palavra de 
Deus. O coração ó conquistado por Deus. Há um novo e profundo desejo 
de agradar ao Senhor. Mas a nova inclinação não possui qualquer poder 
inerente a si mesma, e a velha natureza, também chamada de "carne", se 
esforça contra ela, sem falarmos nas oposições do diabo. Por isso é que o 
crente pode exclamar: "...o querer o bem está em mim; não, porém o 
efetuá-lo" (Romanos 7:18).  

Isso não significa que o crente seja escravo do pecado, conforme 
era antes de sua conversão, mas significa que agora ele não sabe como 
cumprir plenamente as suas aspirações espirituais. Por essa razão é que 
ora: "Guia-me pela vereda dos Teus mandamentos, pois nela me 
comprazo" (Salmos 119:35). E novamente: "Firma os meus passos na tua 
Palavra; e não me domine iniqüidade alguma" (Salmo 119:133).  

Nesta altura, poderíamos replicar a uma objeção que as declarações 
feitas acima mui provavelmente levantaram em muitas mentes: O 
pregador está afirmando que Deus requer perfeita obediência de nossa 



76 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
parte, nesta vida? E a nossa resposta é: Sim! Deus nunca Se satisfará 
com qualquer padrão inferior a esse (I Pedro 1:15). Nesse caso, o 
verdadeiro crente está à altura desse elevadíssimo padrão? Sim e não! 
Sim, em meu coração; e é para o coração que Deus olha (I Samuel 16:7). 
No seu coração, cada pessoa regenerada tem verdadeiro amor pelos 
mandamentos de Deus, e deseja genuinamente observar a todos eles, 
completamente. É nesse sentido, mas somente nesse, que o crente é 
experimentalmente "perfeito''. A palavra "perfeito", tanto no Antigo 
Testamento (Jó 1:1 e Salmos 37:37) como no Novo Testamento 
(Filipenses 3:15), quer dizer "reto", "sincero", em contraste com 
"hipócrita".  

"Tens ouvido, SENHOR, o desejo dos humildes; tu lhes fortalecerás 
o coração e lhes acudirás" (Salmos 10:17). Os "desejos" dos santos são a 
linguagem de sua alma; e a promessa divina, feita a eles, é a seguinte: 
"Ele acode à vontade dos que o temem; atende-lhes ao clamor e os salva" 
(Salmos 145:19). O desejo do crente é obedecer a Deus em todas as 
coisas, conformar-se inteiramente à imagem de Cristo. Mas isso só se 
concretizará quando por ocasião da ressurreição. Entrementes, por amor 
a Cristo, Deus aceita graciosamente a vontade dos crentes, em lugar de 
seus feitos não realizados (I Pedro 2:5). Deus conhece os nossos 
corações e vê nos Seus filhos um amor genuíno e o desejo sincero de 
observar todos os Seus mandamentos; e aceita os anelos fervorosos e o 
esforço cordial, em lugar de uma realização exata (II Coríntios 8:12).   

Porém, que todo aquele que vive em desobediência voluntária não 
extraia desse fato uma paz falsa e perversa, porquanto isso contribuiria 
somente para a sua própria destruição, ao passo que serve para o consolo 
daqueles que, de todo o coração, desejam cumprir a vontade de Deus, 
agradando-O em todos os detalhes de suas vidas.  

E se alguém indagar: "Como é que saberei que os meus desejos 
realmente são os desejos de uma alma regenerada?", nossa resposta será: 
A graça da salvação transmite ao coração uma disposição habitual na 



77 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
direção de atos santos. Os "desejos" do leitor devem ser testados como 
segue: São eles constantes e contínuos, ou obedecem a impulsos e 
interrupções? São eles intensos e sérios, de tal modo, que têm fome e 
sede de justiça (Mateus 5:6) e "suspira" pelo Deus vivo (Salmo 42:1)? 
Esses desejos são operantes e eficazes? Muitos desejam escapar do 
inferno; mas seus desejos não são suficientemente fortes para que 
abominem aos seus pecados, abandonando-os, os quais, inevitavelmente, 
os conduzirão ao inferno, a saber, os pecados voluntários contra Deus.  

Muitos desejam escapar do inferno; mas seus desejos não são 
suficientemente fortes para que abominem aos seus pecados, 
abandonando-os, os quais, inevitavelmente, os conduzirão ao inferno, a 
saber, os pecados voluntários contra Deus. Muitos outros desejam ir para 
os céus, mas não intensamente que entrem naquele "caminho estreito" e 
por ele sigam, sendo esse o único caminho que conduz aos lugares 
celestiais. Os autênticos "desejos" espirituais usam os meios da graça e 
não poupam esforços por obter a concretização deles, mas pressionam 
continuamente, sob oração, na direção do alvo proposto.  

 
7. Tiramos proveito da Palavra quando, desde agora, já 

desfrutamos da recompensa da obediência.  
"A piedade para tudo é proveitosa..." (I Timóteo 4:8). É por 

intermédio da obediência à Palavra que purificamos as nossas próprias 
almas (I Pedro 1:21). É por meio da obediência que obtemos a atenção 
dos ouvidos de Deus (I João 3:22). Por outro lado, a desobediência é 
uma barreira para as nossas orações (Isaías 59:2 e Jeremias 5:25). 
Através da obediência obtemos preciosas e íntimas manifestações de 
Cristo para a nossa alma (João 14:21). Se estivermos palmilhando a 
senda da sabedoria (em completa sujeição a Deus), então descobriremos 
que "Os seus caminhos são caminhos deliciosos, e todas as suas veredas 
paz" (Provérbios 3:17). "...os Seus mandamentos não são penosos" (I 



78 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
João 5 :3). ''Muita paz tem os que guardam a  Tua lei'' (Salmo 119:165) e 
"...em os guardar há grande recompensa" (Salmos 19:11).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  O  MUNDO 
 



79 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Não é pouco o que está escrito no Novo Testamento, ao crente, 
acerca do "mundo" e da atitude que os crentes devem ter para com o 
mundo. Sua natureza real é claramente definida; e o crente é solenemente 
advertido a seu respeito. A santa Palavra de Deus é qual lâmpada descida 
dos céus, que brilha em "... lugar tenebroso..." (II Pedro 1:19). Os seus 
raios divinos exibem as coisas segundo as suas verdadeiras cores, 
penetrando profundamente e desmascarando o falso verniz e encanto de 
que muitas coisas estão envoltas. Aquele mundo, em favor do qual tanto 
labor é dedicado e tanto dinheiro é gasto, e que é tão altamente exaltado 
e admirado por seus ingênuos e fascinados habitantes, declaradamente se 
encontra em "inimizade contra Deus". Por esse motivo, os filhos de Deus 
são proibidos de se deixarem "amoldar" a este mundo, ou mesmo de 
fixarem nele os seus afetos.  

A presente fase de nosso tema de forma alguma é o aspecto menos 
importante dentre aqueles que nos temos proposto a considerar; e o leitor 
sério fará bem se buscar a graça divina para poder aquilatar-se por meio 
desse critério. Uma das exortações que Deus dirige a Seus filhos diz 
como segue: "... desejai ardentemente, como crianças recém-nascidas, o 
genuíno leite espiritual, para que por ele vos seja dado crescimento para 
salvação" (II Pedro 2:2). E convém que cada um deles se examine, 
honesta e diligentemente, a fim de descobrir se isso ocorre em Seu caso 
ou não.  

Por semelhante modo, não nos devemos contentar com o mero 
aumento do conhecimento intelectual sobre as Escrituras – pois aquilo 
que mais necessitamos buscar é o nosso desenvolvimento prático, a 
nossa conformação experimental com a imagem de Cristo. E um dos 
pontos onde nos podemos submeter a teste é o seguinte: A leitura e o 
estudo que faço da Bíblia me estão tornando menos mundano?  

 
1. Estamos tirando proveito da Palavra quando os nossos olhos 

são abertos para discernir o verdadeiro caráter do mundo.  



80 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Certo poeta escreveu: "Deus está nos céus – tudo vai bem com o 
mundo". De certo ângulo, isso é uma bendita verdade; mas, de outro 
ponto de vista, é um conceito que peca pela base, porquanto "o mundo 
inteiro jaz no maligno" (I João 5 :19). Porém, somente quando o coração 
humano é sobrenaturalmente iluminado, pelo Espírito Santo, que se vê 
capacitado a perceber que aquilo que é altamente considerado entre os 
homens, na realidade é "abominação diante de Deus" (Lucas 16:15). 
Muito agradecidos devemos sentir-nos quando nossa própria alma é 
capaz de ver que o "mundo" é uma fraude gigantesca, uma ninhada oca, 
uma coisa vil, que algum dia será consumida nas chamas.  

Antes de prosseguirmos, convém que definamos o "mundo" que ao 
crente é vedado amar. Existem poucas palavras, encontradas nas páginas 
das Santas Escrituras, usadas com mais ampla variedade de sentidos do 
que esta. No entanto, a atenção cuidadosa ao contexto usualmente basta 
para determinar o seu escopo. O "mundo" é um sistema ou ordem de 
coisas, completo em si mesmo. Nenhum elemento estranho pode ali 
intrometer-se; e ainda que o faça, não demora a ser assimilado ou tem de 
sofrer certa acomodação. O "mundo" consiste da natureza decaída, que 
se manifesta no seio da família humana, amoldando o arcabouço da 
sociedade humana de conformidade com as suas próprias tendências. É o 
reino organizado da "mente carnal" que se encontra em "inimizade 
contra Deus", e essa mente, ou seu pendor "... não está sujeito à lei de 
Deus, nem mesmo pode estar" (Romanos 8:7). Onde quer que se 
manifeste a "mente carnal", aí está igualmente o "mundo". Portanto, o 
mundanismo é o mundo sem Deus.  

 
2. Tiramos proveito da Palavra quando aprendemos que o 

mundo é um inimigo ao qual devemos resistir e vencer.  
Ao crente é ordenado combater o "...bom combate da fé..." (I 

Timóteo 6:12), o que subentende que há adversários a ser enfrentados e 
derrotados. Tal como existe a Santa Trindade – o Pai, o Filho e o Espírito 



81 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Santo – assim também há uma maléfica trindade a carne, o mundo e o 
diabo. O filho de Deus é chamado a entrar em combate mortal contra 
essa trindade maléfica; e dizemos "mortal" porque ou o crente obtém a 
vitória sobre esses três adversários, ou é destruído por eles. Portanto, 
meu prezado leitor, ponha na sua mente que o mundo é um inimigo 
mortífero; e, se você não o vencer no seu coração, então é que não é filho 
de Deus, porquanto está escrito: "...tudo o que é nascido de Deus vence o 
mundo.'' (l João 5:4).  

Dentre muitas outras razões, poderíamos apresentar as seguintes, 
que mostram por que o mundo deve ser "vencido". Em primeiro lugar, 
todos os seus objetos tendem a desviar a nossa atenção, alienando da de 
Deus as afeições da alma. Assim é necessário que seja, porquanto a 
tendência das coisas visíveis é desviar-nos o coração das realidades 
invisíveis. Em segundo lugar, o espírito do mundo é diametralmente 
contrário ao Espírito de Cristo; por isso mesmo é que o apóstolo 
escreveu: "Ora, nós não temos recebido o espírito do mundo, e, sim, o 
Espírito que vem de Deus..." (I Coríntios 2:12). O Filho de Deus veio a 
este mundo, mas "...o mundo não O conheceu..." (João 1:10). E, por esse 
motivo, os seus "poderosos" e governantes O crucificaram (I Coríntios 
2:8). Em terceiro lugar, as preocupações e cuidados do mundo são hostis 
para com uma vida devota e celestial. Os crentes, tal como o resto da 
humanidade, têm por dever trabalhar seis dias na semana; porém, 
estando assim atarefados, precisam estar constantemente de sobreaviso, a 
fim de que interesses cobiçosos não venham governá-los, ao invés de 
serem dirigidos pelo senso do cumprimento do dever.  

"E esta é a vitória que vence o mundo, a nossa fé" (1 João 5:4). 
Nada, senão a fé conferida por Deus, pode vencer ao mundo. Porém, 
assim como o coração se ocupa com realidades invisíveis e eternas, 
assim também vai sendo libertado da influência corruptora dos objetos 
mundanos. Os olhos da fé discernem aquilo que fere os sentidos físicos 
em suas verdadeiras cores, percebendo que as coisas terrenas são vazias 



82 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
e vãs, que não são dignas de comparação com os grandes e gloriosos 
objetivos da eternidade. O senso das perfeições e da presença de Deus 
faz o mundo parecer menos do que nada. Quando o crente vê que o 
divino Redentor morreu pelos seus pecados, vivendo para interceder pela 
sua perseverança, bem como para manobrar os acontecimentos, com 
vistas à sua salvação final, exclama: "Ninguém há na terra que eu deseje 
além de ti, ó Senhor!"  

E como se dá no seu caso, prezado leitor, enquanto ouve essas 
considerações? Talvez você concorde cordialmente com o que acabamos 
de dizer. Mas, na realidade, como as coisas correm em sua experiência? 
Você pratica as coisas que os homens não regenerados tanto apreciam, 
qual pessoa enfeitiçada? Basta que se tire do indivíduo mundano aquilo 
em que ele se deleita, para que se sinta um miserável. E isso também 
sucede no seu caso? Ou a sua alegria e satisfação presentes se encontram 
em objetos que jamais poderão ser-lhe arrebatados?  

E não cuide o prezado leitor que essas coisas são destituídas de 
importância, rogamos-lhe; antes, que pondere seriamente sobre elas, na 
presença de Deus. A resposta honesta, apresentada a essas perguntas, 
servirá de índice para que perceba se está sendo enganado ou não ao 
pensar que é uma "nova criatura" em Cristo Jesus.  

 
3. Tiramos proveito da Palavra quando aprendemos que Cristo 

morreu a fim de livrar-nos "deste mundo perverso" (Gálatas 1:4).  
O Filho de Deus veio a este mundo não somente com o fito de 

"cumprir" os requisitos da lei mosaica (Mateus 5:17), de "destruir as 
obras do diabo" (I João 3:8), de livrar-nos "da ira vindoura" (I 
Tessalonicenses 1:10) e de salvar-nos dos nossos pecados (Mateus 1:21), 
mas também veio a fim de livrar-nos da servidão a este mundo, 
liberando-nos a alma de suas influências enfeitiçadoras.  

Isso foi prefigurado na antigüidade, quando das relações entre Deus 
e o povo de Israel. Os israelitas tinham sido escravos no Egito; e o 



83 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
"Egito" é um dos símbolos deste mundo. Ali se encontravam em 
servidão cruel, passando todo o tempo a fazer tijolos para Faraó. Eram 
incapazes de libertar-se. Mas o Senhor, em seu grande poder, os 
emancipou e os tirou da "fornalha de ferro". Outro tanto faz Cristo em 
favor dos que Lhe pertencem. Também interrompe o poder que o mundo 
tem de atrair seus corações. Torna-os independentes do mundo, de tal 
maneira que nem cortejam os seus favores e nem temem as suas 
ameaças.  

Cristo deu-Se como sacrifício pelos pecados de Seu povo a fim de 
que, em conseqüência disso, sejam eles libertados do poder condenatório 
e das influências dominadoras de todos os males que existem neste 
mundo: de Satanás, que é o seu príncipe; das concupiscências que ali 
predominam; das conversas tolas dos mundanos. E o Espírito Santo, por 
habitar nos santos, coopera com Cristo nessa obra bendita. Ele desvia 
seus pensamentos e afetos para longe das coisas terrenas, para que se 
fixem nas realidades celestiais. Devido à operação de Seu poder, Ele os 
livra da influência desmoralizadora que os circunda, amoldando-os aos 
padrões celestiais.  

E à medida que o crente vai crescendo na graça, vai reconhecendo 
esse fato mais e mais, agindo de conformidade com esse reconhecimento. 
E assim o crente busca libertação ainda mais completa deste "presente 
mundo mau", implorando a Deus que o livre totalmente do mesmo. E 
assim, aquilo que antes o atraía, agora lhe causa náuseas. Anela pelo 
momento em que será tirado deste palco terrestre, onde o seu bendito 
Senhor foi tão vilmente desonrado.  

 
4. Somos beneficiados com o uso da Palavra quando nossos 

corações são desligados do mundo.  
"Não ameis o mundo nem as cousas que há no mundo." (I João 

2:15). "O que a pedra de tropeço é para o pedestre, no caminho, o que a 
carga é para o fundista e os ramos de folhas para o pássaro em seu vôo, 



84 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
assim também é o amor ao mundo para o crente, em seu curso – ou 
desviando-lhe completamente a atenção desse curso, porque o fascina, 
ou forçando-o a desviar-se do mesmo" (Nathaniel Hardy, 1660). A 
verdade é que enquanto o coração não for expurgado de suas corrupções, 
o ouvido será surdo para com as instruções divinas. Enquanto não 
formos elevados acima das coisas pertencentes ao tempo e aos sentidos 
físicos, também não seremos levados a obedecer a Deus. As verdades 
celestiais escapam da mente carnal como a água escorre de qualquer 
corpo esférico sobre o qual caia.  

O mundo voltou as costas para Cristo; e embora o Seu nome seja 
professado em muitíssimos lugares, nada quer ter a ver com Ele. Todos 
os desejos e desígnios dos indivíduos mundanos visam à satisfação do 
próprio "eu". Que esses alvos e inquirições sejam tão variados quanto o 
queiram tais homens, o fato é que o próprio "eu" reina supremamente, e 
tudo tem por escopo agradar ao próprio "eu". Ora, os crentes se 
encontram no mundo, não podendo sair dele; precisam viver o tempo que 
o Senhor lhes determinou. E, estando aqui, têm de ganhar o próprio 
sustento e de cuidar de seus familiares, além de darem a devida atenção 
às suas atividades profissionais. No entanto, aos crentes é proibido 
amarem ao mundo, porquanto este não pode torná-los felizes. Seu 
"tesouro" e sua "porção" se encontram algures.  

O mundo mostra-se atraente para cada instinto do homem decaído. 
Contém mil e um objetos que o encantam – esses objetos atraem a sua 
atenção, a atenção cria o desejo e o amor por esses objetos, e, de maneira 
insensível mas segura, vão fazendo impressões cada vez mais profundas 
em seu coração. O mundo exerce a mesma influência fatal sobre todas as 
classes de homens. Porém, por mais sedutores e atraentes que sejam seus 
variados objetos, todos os interesses e prazeres do mundo têm por intuito 
promover a felicidade somente nesta vida, para isso estando adaptados – 
pelo que também foi feita a indagação: "Pois, que aproveitará o homem 
se ganhar o mundo inteiro e perder a sua alma? " (Mateus 16:26).  



85 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Os crentes são ensinados pelo Espírito Santo, e através da 
apresentação que Ele nos faz de Cristo, à nossa alma, os nossos 
pensamentos se desviam para longe do mundo. Tal como uma criancinha 
abandona um objeto sujo qualquer, quando algo mais agradável lhe é 
oferecido, assim também o coração que se acha em comunhão com 
Deus, dirá: "Considero tudo como perda, por causa da sublimidade do 
conhecimento de Cristo Jesus meu Senhor... e as considero como refugo, 
para ganhar a Cristo" (Filipenses 3:8).  

 
5. Beneficiamo-nos da Palavra quando andamos separados do 

mundo.  
"Não compreendeis que a amizade do mundo é inimiga de Deus? 

Aquele, pois, que quiser ser amigo do mundo constitui-se inimigo de 
Deus" (Tiago 4:4). Um versículo como esse deveria ser capaz de 
sondar-nos de um lado a outro, fazendo-nos estremecer. Como posso 
confraternizar com aquilo ou buscar o meu prazer naquilo que condenou 
o Filho de Deus? Se porventura eu vier a assim fazê-lo, de imediato serei 
identificado como um dos seus inimigos. Oh, meu prezado leitor, não se 
equivoque quanto a esse particular. Está escrito: "Se alguém amar o 
mundo, o amor do Pai não está nele" (I João 2:15).  

Desde os dias antigos foi dito acerca do povo de Deus que eles 
seriam um "...povo que habita só..." (Números 23:9). Não há que duvidar 
que a disparidade de caráter e de conduta, de desejos e de alvos, que 
distingue os regenerados dos não regenerados deve ser um fator que os 
conserva separados uns dos outros. Nós, que professamos ser cidadãos 
de um outro mundo, que nos reputamos orientados por outro Espírito, 
que nos consideramos dirigidos por outra regra, que nos imaginamos 
como quem viaja para outro país, não podemos andar de braços dados 
com aqueles que desprezam essas realidades!  

Por conseguinte, que todas as coisas, em nós e ao nosso derredor, 
exibam o caráter de peregrinos crentes. Sempre seremos: "...homens de 



86 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
presságio...", ou seja, de significância (Zacarias 3:8); e isso porque não 
nos amoldamos a este mundo (Romanos 12:2).  

 
6. Tiramos proveito da Palavra quando despertamos contra nós 

o ódio do mundo.  
Quanto esforço este mundo envida para salvar as aparências e para 

conservar um estado bom e decente! Suas convenções e civilidades, suas 
cortesias e caridades, são outros tantos artifícios que lhe emprestam certo 
ar de respeitabilidade. Por semelhante modo, seus templos e catedrais, 
seus sacerdotes e prelados são necessários para encobrir as corrupções 
que fervilham logo abaixo da superfície. E, como contrapeso, o 
"cristianismo" é acrescentado, ao passo que o nome de Cristo é proferido 
com os lábios por milhares e milhares de pessoas que nunca aceitaram o 
seu "jugo". A respeito dessas pessoas, declara o Senhor Deus: "Este povo 
honra-me com os lábios, mas o seu coração está longe de mim"  
(Mat.15:8).  

E qual deve ser a atitude de todos os verdadeiros crentes em relação 
a isso? A resposta, dada pelas Sagradas Escrituras, é perfeitamente clara: 
"Foge também destes" (II Timóteo 3:5). "...retirai-vos do meio deles, 
separai-vos, diz o Senhor..." (II Coríntios 6:17). E qual será o resultado, 
quando essas ordens bíblicas são atendidas? Ora, é então que provaremos 
o sabor da veracidade daquelas palavras de Cristo: "Se vós fôsseis do 
mundo, o mundo amaria o que era seu; como, todavia, não sois do 
mundo, pelo contrário dele vos escolhi, por isso o mundo vos odeia" 
(João 15:19). Qual "mundo" está especificamente em foco aqui? Que o 
versículo prévio o responda: "Se o mundo vos odeia, sabei que, primeiro 
do que a vós outros, Me odiou a mim" (João 15:18). Ora, qual foi o 
"mundo" que odiou a Cristo e o condenou à morte? Foi o mundo 
religioso, aqueles que fingiam ser os elementos mais zelosos em prol da 
glória de Deus. Assim também acontece até hoje. Que o crente volte as 
costas para a cristandade que desonra a Cristo, e os seus adversários mais 



87 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
ferozes e mais incansáveis e inescrupulosos serão aqueles que se 
afirmam cristãos! Porém, "Bem-aventurados sois quando, por Minha 
causa, vos injuriarem e vos perseguirem... Regozijai-vos e exultai, 
porque é grande o vosso galardão nos céus..." (Mateus 5:11,12).  

Ah, meu prezado irmão, é um bom e claro sinal, é marca segura de 
que você está tirando proveito da Palavra de Deus, quando o mundo dos 
religiosos passa a odiá-lo. Mas, por outro lado, se você ainda goza de boa 
reputação nas "igrejas" ou "assembléias", isso é motivo grave para temer 
que continua amando mais o louvor dos homens do que a aprovação 
divina!  

 
7. Tiramos proveito da Palavra quando somos elevados acima 

do mundo.  
Antes de tudo, acima de seus costumes e de suas modas. Os 

indivíduos mundanos são verdadeiros escravos dos hábitos e estilos que 
prevalecem em seus dias. Mas isso não acontece com aquele que anda 
com Deus – pois a sua principal preocupação é "conformar-se com a 
imagem do Filho de Deus".  

Em segundo lugar, somos elevados acima dos cuidados e das 
tristezas do mundo. Foi dito acerca dos antigos santos que eles 
aceitavam de bom grado o espólio de seus bens, sabendo que nos céus, 
tinham "...patrimônio superior e durável" (Hebreus 10:34).  

Em terceiro lugar, quando somos elevados acima das tentações 
exercidas pelo mundo – que atração têm o brilho e o resplendor do 
mundo para aqueles que se deleitam no Senhor? Nenhuma!  

Em quarto lugar, quando somos elevados acima de suas opiniões e 
aprovações. Você já aprendeu a ser independente e a desafiar o mundo? 
Se todo o seu coração está resolvido a agradar a Deus, então nunca se 
preocupará com a desaprovação dos ímpios.  

 



88 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Ora, meu prezado leitor, você deseja verdadeiramente aquilatar-se 
de acordo com o conteúdo desta mensagem? Então procure dar respostas 
honestas às seguintes perguntas:  

Primeiramente, quais são os seus objetivos, na mente, em períodos 
de recreação? Sobre o que se ocupam os seus pensamentos, antes de 
tudo?  

Em segundo lugar, quais são os objetos de sua preferência? Quando 
você resolve como passar uma tarde ou um domingo à tarde, o que 
seleciona?  

Em terceiro lugar, quais destas duas coisas você mais lamenta: a 
perda de bens materiais, ou a falta de comunhão com Deus? O que lhe 
causa maior pesar (ou enfado), a derrocada dos seus planos ou a frieza de 
seu coração para com Cristo?  

Em quarto lugar, qual é o seu tópico favorito de conversação? Você 
fica debatendo sobre as novidades do dia, ou prefere encontrar-se com 
aqueles que falam sobre Aquele que é "inteiramente amável"?  

Em quinto lugar, as suas "boas intenções" passam a ser cumpridas, 
ou elas são apenas sonhos vazios de determinação? Você está gastando 
mais tempo ou menos tempo do que antes, de joelhos? A Palavra de 
Deus parece mais doce ao seu paladar, ou sua alma perdeu o gosto para 
ela?  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



89 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  AS  PROMESSAS 
 

As promessas divinas tornam conhecido o beneplácito da vontade 
de Deus relativamente a Seu povo, de que queria derramar sobre eles as 
riquezas de Sua graça. Essas promessas são os testemunhos externos do 
seu coração, o qual, desde toda a eternidade os ama e determinou 
previamente todas as coisas em favor deles e acerca deles. Na pessoa e 
na obra realizada por Seu Filho, Deus estabeleceu uma provisão 
toda-suficiente para a completa salvação deles, tanto quanto ao tempo 
como quanto à eternidade. Com a finalidade de que Seus remidos 
tivessem um conhecimento autêntico, claro e espiritual, dessa provisão, 
pareceu bem ao Senhor apresentá-la dentro das grandes e preciosíssimas 
promessas que se encontram dispersas por todas as Escrituras Sagradas, 
como outras tantas estrelas, no glorioso firmamento da graça divina. E, 
através delas, podem eles ficar certos da vontade de Deus, em Cristo 
Jesus, a respeito deles, abrigando-se em Cristo qual seu santuário, para 
que, por esse intermédio, gozem de real comunhão com Deus, em Sua 
graça e misericórdia, a todo o tempo, sem importar quais sejam o seu 
caso e as suas circunstâncias.  

As promessas divinas são outras tantas declarações de que Deus nos 
propiciará algum bem ou removerá algum mal. Nesse sentido, elas 
tornam conhecido e manifestam o amor de Deus a Seu povo, da maneira 
mais abençoada possível. Há três passos vinculados ao amor de Deus: 
Primeiro, há o Seu propósito íntimo de exercê-lo; por fim, há a real 



90 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
execução desse propósito; mas, entre uma e outra coisa há o 
desvendamento gracioso desse propósito aos Seus beneficiários.  

Enquanto o amor conservar-se oculto, não poderemos ser 
consolados pelo mesmo. Ora, Deus, que é "amor", não somente ama aos 
que Lhe pertencem, e não somente mostrará plenamente o Seu amor a 
eles, no tempo devido, mas também, nesse ínterim, conserva-os 
informados acerca dos Seus benévolos desígnios, a fim de que possam 
descansar docemente em Seu amor, dependendo confortavelmente de 
Suas firmes promessas. Por esse motivo é que somos capacitados a dizer: 
"Que preciosos para mim, SENHOR, são os teus pensamentos! E como é 
grande a soma deles!" (Salmo 139:17).  

Na passagem de II Pedro 1:4, as promessas divinas são referidas 
como "...preciosas e mui grandes..." Conforme Spurgeon salientou, "...a 
grandiosidade e a preciosidade dificilmente andam juntas; mas, no 
presente caso, acham-se unidas de forma admirável". Quando o Senhor 
acha por bem abrir a Sua boca, revelando Seu coração, fá-lo de maneira 
digna de Si mesmo, com palavras de poder e riqueza superlativos. 
Citando novamente aquele amado pastor londrino: "Procedem de um 
grande Deus, dirigem-se a grandes pecadores, operam em nosso favor 
grandes resultados, e abordam grandes questões". E apesar de que o 
intelecto natural é capaz de perceber muito dessa grandeza, somente o 
coração renovado pode sentir o gosto de suas inefáveis promessas, 
dizendo, juntamente com Davi: "Quão doces são as tuas palavras ao meu 
paladar! mais do que o mel à minha boca" (Salmo 119:103).  

 
1. Tiramos real proveito da Palavra quando percebemos a quem   

pertencem as promessas.  
Essas promessas foram postas à disposição exclusivamente 

daqueles que estão em Cristo. "Porque quantas são as promessas de Deus 
tantas têm nele (em Cristo Jesus) o sim; porquanto também por ele é o 
amém para glória de Deus, por nosso intermédio" (II Coríntios 1:20). 



91 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Não pode haver qualquer relacionamento entre o Deus três vezes santo e 
as criaturas pecaminosas, a não ser através de um Mediador que tenha 
satisfeito a Deus em nosso favor. Por essa mesma razão, esse Mediador 
deve receber, da parte de Deus, todas as bênçãos para Seu povo, 
recebendo-as este das mãos desse Mediador. Um pecador, se despreza e 
rejeita a Cristo, poderia implorar misericórdia de uma árvore, tanto 
quanto a implora de Deus – e nada receberia.  

Tanto as promessas como as bênçãos prometidas são entregues ao 
Senhor Jesus e são transmitidas aos santos por intermédio dEle. "E esta é 
a (principal e maior) promessa que ele mesmo nos fez, a vida eterna" (I 
João 2:25). E conforme somos informados, nessa mesma epístola: "esta 
vida está no seu Filho" (I João 5:11).  

Sendo as coisas assim, qual é o benefício que podem ter aqueles 
que não estão em Cristo, com base nessas promessas? Nenhum 
benefício. O indivíduo fora de Cristo também não desfruta do favor 
divino; de fato, está debaixo de Sua justa indignação. Sua porção são as 
ameaças divinas, e não as promessas de Deus. Solene, soleníssima 
consideração é aquela que diz que aqueles que estão "sem Cristo" são 
"...separados da comunidade de Israel, e estranhos às alianças da 
promessa, não tendo esperança, e sem Deus no mundo" (Efésios 2:12). 
Somente os filhos de Deus são igualmente "filhos da promessa" (Rom. 
9:8). Certifique-se, meu prezado leitor, de que você é um deles também.  

Quão terrível, pois, é a cegueira, e quão profundo é o pecado 
daqueles pregadores que aplicam indiscriminadamente as promessas 
divinas a salvos e perdidos igualmente! Esses não somente tomam o "pão 
dos filhos" e os lançam aos "cães", mas também adulteram "...a palavra 
de Deus..." (II Coríntios 4:2), além de enganarem a almas mortais. E 
aqueles que lhes dão ouvidos são pouco menos culpados, porquanto 
Deus reputa a todos responsáveis por examinarem as Escrituras por si 
mesmos, submetendo a teste tudo quanto lêem ou escutam, através desse 
padrão insofismável. Se porventura alguém é por demais preguiçoso para 



92 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
fazer tal exame, preferindo seguir cegamente os seus guias cegos, então 
que o seu sangue recaia sobre suas próprias cabeças. A verdade tem de 
ser "comprada" (Provérbios 23:23), e aqueles que não estão dispostos a 
pagar o preço pela sua possessão, devem fatalmente ficar sem ela.  

 
2. Tiramos proveito da Palavra quando nos esforçamos por 

tornar nossas as promessas de Deus.  
Para tanto devemos, antes de tudo, estar dispostos ao trabalho de 

nos familiarizarmos verdadeiramente com essas promessas. É 
surpreendente o grande número de promessas existentes nas Escrituras, 
acerca das quais os santos nada sabem, sobretudo quando levamos em 
conta que essas promessas são o tesouro peculiar dos remidos, já que a 
substância da herança da fé depende delas. É verdade que os crentes já 
são os beneficiários de bênçãos admiráveis; no entanto o capital de suas 
riquezas, a parte principal de suas propriedades encontra-se ainda em 
estado latente. Já receberam o "penhor" das promessas; mas a porção 
melhor daquilo que Cristo adquiriu para eles, jaz ainda nas promessas 
divinas. Quão diligentes, portanto, deveriam mostrar-se os crentes, no 
estudo de seu testamento, familiarizando-se com aquelas coisas boas que 
o Espírito nos "...revelou..." (I Coríntios 2:10), pois assim procurariam 
fazer o inventário de seus tesouros espirituais!  

Não somente convém que eu pesquise as páginas da Bíblia para 
descobrir o que já me foi entregue, devido ao pacto eterno; mas também 
preciso meditar sobre as promessas, revolvendo-as sempre na minha 
mente e clamando ao Senhor para que me seja conferido entendimento 
espiritual delas. Uma abelha não extrai mel da flor, enquanto fica 
somente a contemplá-la. Por igual modo, o crente não deriva qualquer 
consolo real e nem qualquer força espiritual das promessas divinas, 
enquanto a sua fé não se apossa delas, e enquanto elas não penetram em 
seu coração. Deus não deixou qualquer promessa de que os 
desinteressados serão espiritualmente alimentados, mas declarou: "...a 



93 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
alma dos diligentes se farta" (Provérbios 13:4). Por essa mesma razão é 
que Cristo ensinou: "Trabalhai, não pela comida que perece, mas pela 
que subsiste para a vida eterna" (João 6:27). Somente quando as 
promessas divinas são entesouradas em nossas mentes é que o Espírito as 
traz à nossa memória, naquelas ocasiões de desânimo quando delas mais 
necessitarmos.  

3. Tiramos real proveito da Palavra quando reconhecemos o 
bendito escopo das promessas de Deus.  

"Há certa forma de afetação que impede alguns crentes de 
inquirirem pelas realidades religiosas, como se a sua esfera estivesse 
entre as trivialidades da vida diária. Para eles, essas promessas parecem 
transcendentais, sonhadoras; mais uma criação da ficção pia do que uma 
realidade palpável. Crêem em Deus de certo modo, como também assim 
acreditam nas coisas espirituais e na vida vindoura; mas andam 
totalmente esquecidos de que a verdadeira piedade tem a promessa da 
vida que agora é, e daquela que haverá no futuro. Para esses, a oração 
acerca das pequenas questões diárias de que se compõe a vida, seria 
quase uma profanação. Talvez ficassem boquiabertos se eu me aventurasse 
a sugerir que isso deveria levá-los a pôr em dúvida a realidade de sua fé. 
Se esta não pode ajudá-los nas pequenas dificuldades da vida, porventura 
poderá sustentá-los nas tribulações maiores da morte?  

"A piedade para tudo é proveitosa, porque tem a promessa da vida 
que agora é e da que há de ser" (I Timóteo 4:8). Prezado leitor, você 
realmente crê que as promessas de Deus envolvem cada aspecto e 
particularidade de sua vida diária? Ou os "dispensacionalistas" 
conseguiram iludi-lo, levando-o a supor que o Antigo Testamento 
pertence exclusivamente aos judeus carnais, e que as "nossas promessas" 
dizem respeito a bênçãos espirituais, mas não materiais?  

Quantos e quantos crentes têm derivado consolo das palavras que 
dizem: "De maneira alguma te deixarei, nunca jamais te abandonarei" 
(Heb. 13:5). Pois bem, essa é uma citação extraída do trecho de Josué 1:5! 



94 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Por semelhante modo, a passagem de II Coríntios 7:1 fala em termos de 
"...tais promessas..." Mas uma delas, citada em II Coríntios 6:18, foi 
tirada do livro de Levítico!  

Mas alguém poderia indagar: "Onde devo traçar a linha divisória? 
Quais das promessas do Antigo Testamento realmente me pertencem?" 
Respondemos com a declaração do trecho de Salmos 84:11: "O Senhor 
dá graça e glória; nenhum bem sonega aos que andam retamente". Se 
você realmente está andando em "retidão", então tem o direito de 
apropriar-se dessa bendita promessa, dependendo do Senhor, o qual lhe 
conferirá qualquer "coisa boa" de que você realmente precisar. "E o meu 
Deus, segundo a Sua riqueza em glória, há de suprir em Cristo Jesus, 
cada uma de vossas necessidades" (Filipenses 4:19). Por conseguinte, se 
em qualquer segmento da Bíblia há alguma promessa que se encaixa à 
situação e às circunstâncias presentes do prezado leitor, que se aposse 
dela pela fé, segundo a sua "necessidade". E que o prezado leitor resista 
firmemente a qualquer tentativa de Satanás de furtar-lhe qualquer porção 
da Palavra do Pai.  

 
4. Beneficiamo-nos realmente da Palavra quando discriminamos 

acertadamente entre as promessas de Deus.  
Muitos, dentre o povo de Deus, tornam-se culpados do pecado de 

furto espiritual. Ao assim dizermos, referimo-nos ao fato de que esses se 
apropriam de coisas a que não têm direito, porquanto pertencem a outrem.  

"Alguns termos do pacto, estabelecidos entre o Senhor Jesus Cristo 
e Seus eleitos remidos, são inteiramente incondicionais naquilo que 
concerne a estes últimos; mas existem muitas outras ricas declarações do 
Senhor que contêm estipulações que devem ser ciosamente resguardadas, 
pois, de outro modo, não obteremos as bênçãos ali prometidas. Uma 
parte das pesquisas diligentes que você faz deve visar a esse 
importantíssimo ponto. Deus haverá de cumprir no seu caso as 
promessas que fez; tão-somente você deve observar zelosamente as 



95 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
condições estipuladas no pacto. Pois somente quando cumprimos as 
exigências de uma promessa condicional é que podemos esperar que 
aquela promessa seja concretizada para nós". (C. H. Spurgeon).  

Muitas das promessas divinas se dirigem a caracteres particulares, 
ou, usando de uma linguagem mais correta, visam ao derramamento de 
graças particulares. Por exemplo, em Salmos 25:9, o Senhor declara que 
ele "Guia os humildes na justiça, e ensina aos mansos o seu caminho". 
Porém, se por acaso eu estiver fora de comunhão com Ele, e estiver 
palmilhando uma vereda de minha própria escolha teimosa, se meu 
coração for altivo, então não estarei com a razão ao pensar que esse 
citado versículo pode consolar-me.  

Novamente, na passagem de João 15:7, o Senhor nos ensina como 
segue: "Se permanecerdes em mim e as minhas palavras permanecerem 
em vós, pedireis o que quiserdes, e vos será feito". Porém, se eu não 
gozo de comunhão experimental com o Senhor, e se os Seus preceitos 
não estão regulamentando a minha conduta, então minhas orações 
ficarão sem resposta. Pois, apesar do fato de que as promessas de Deus 
se derivam de Sua pura graça, contudo, nunca nos deveríamos olvidar 
que a graça reina "...pela justiça...", segundo se lê em Romanos 5:21, 
jamais ficando eliminada a faceta da responsabilidade humana.  

Se porventura eu ignorar as leis da saúde, não poderei ficar 
surpreendido se as enfermidades me impedirem de desfrutar de muitas 
das misericórdias temporais de Deus; e, por semelhante modo, se eu 
estiver negligenciando aos preceitos divinos, terei de culpar somente a 
mim mesmo, se porventura não receber o cumprimento de muitas das 
promessas do Senhor.  

Que ninguém suponha que, devido às Suas promessas, Deus se 
obrigou a ignorar as exigências de sua santidade, porquanto Ele jamais 
exerceu qualquer de Suas perfeições às expensas de outra. E que 
ninguém imagine, por semelhante modo, que Deus haveria de magnificar 
a obra expiatória do Calvário se porventura proporcionasse de seus frutos 



96 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
a almas impenitentes e descuidadas. Neste ponto, há certo equilíbrio da 
verdade que precisa ser preservado; infelizmente, esse equilíbrio, nestes 
nossos dias, com freqüência é olvidado, e isso sob a pretensão de exaltar 
a graça divina, que assim os homens, na realidade, tornam em "lascívia".  

Com quanta freqüência se ouve a seguinte citação: "Invoca-me no 
dia da angústia: eu te livrarei, e tu me glorificarás" (Salmos 50:15). Mas 
esse versículo começa somente depois das palavras antecedentes. 
"Cumpre os teus votos para com o Altíssimo." Assim também, com 
grande freqüência se ouve repetir: "Sob as minhas vistas, te darei 
conselho" (Salmos 32:8). Mas isso é dito por pessoas que não dão a 
mínima atenção ao contexto dessa passagem! Contudo, temos aqui a 
promessa de Deus para aqueles que tiverem confessado a sua 
"iniqüidade" (ver Salmos 32:5).  

Assim sendo, se você tiver deixado de confessar algum pecado que 
lhe pesa sobre a consciência, dependendo do braço da carne ou buscando 
ajuda da parte de seus semelhantes, ao invés de esperar somente em 
Deus (Salmo 62:5), então não terá qualquer direito de esperar pela 
orientação sob as vistas de Deus. Esta orientação divina necessariamente 
pressupõe que você estará andando em comunhão com Ele, já que não 
posso estar sob a vigilância de alguém se estou distante desse alguém.  

 
5. Tiramos proveito da Palavra quando somos capacitados de 

fazer das promessas de Deus nosso apoio e arrimo.  
Essa é uma das razões que explicam por que Deus nos deu as Suas 

promessas – não somente a fim de manifestar o Seu amor, tornando-nos 
conhecidos os Seus benévolos desígnios, mas também a fim de consolar 
nossos corações e desenvolver a nossa fé. Se Deus assim tivesse querido, 
poderia proporcionar-nos as Suas bênçãos sem avisar-nos de antemão 
acerca dos Seus propósitos. O Senhor poderia conferir-nos todas as 
misericórdias de que necessitamos, sem comprometer-Se de forma 
alguma a fazê-lo. Nesse caso, entretanto, não poderíamos ser crentes; 



97 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
pois a fé sem qualquer promessa seria como um pé sem chão onde pisar. 
Nosso terno Pai celestial planejou que desfrutássemos por duas vezes em 
seguida de Suas bênçãos – primeiramente, através da fé; e então pelo 
recebimento concretizado das promessas feitas. Por esses meios Ele, mui 
sabiamente, desliga os nossos corações daquelas coisas que vemos e que 
perecem, convocando-nos para olhar para a frente e para o alto, isto é, 
para aquelas realidades espirituais e eternas.  

Além disso, se não houvesse nenhuma promessa, não somente seria 
inexistente a fé, mas também não haveria esperança. Pois, do que 
consiste a esperança senão da expectação daquelas coisas que Deus 
declarou que nos daria? A fé olha para a Palavra que faz a promessa; e a 
esperança espera a concretização da promessa. Assim também sucedeu 
no caso de Abraão: ''...esperando contra a esperança, creu... E, sem 
enfraquecer na fé, embora levasse em conta o seu próprio corpo 
amortecido, sendo já de cem anos, e a idade avançada de Sara, não 
duvidou da promessa de Deus." (Romanos 4:18-20).  

Outro tanto aconteceu na vida de Moisés: "...porquanto considerou 
o opróbrio de Cristo por maiores riquezas do que os tesouros do Egito, 
porque contemplava o galardão" (Hebreus 11:26). E a mesma atitude 
sustentou o apóstolo Paulo: "...pois eu confio em Deus, que sucederá do 
modo por que me foi dito" (Atos 27:25).  

Assim também acontece em seu caso, prezado leitor? As promessas 
dAquele que não pode mentir são o lugar de descanso de seu pobre coração?  

 
6. Tiramos real proveito da Palavra quando esperamos com 

paciência pelo cumprimento das promessas de Deus.  
Deus prometeu à Abraão um filho; mas Abraão teve de esperar por 

muitos anos, até que essa promessa tivesse cumprimento. Simeão 
recebeu a promessa de que não provaria a morte física enquanto não 
visse ao Ungido do Senhor (Lucas 2:26). Contudo, essa promessa só se 
cumpriu quando ele já estava praticamente com um dos pés no sepulcro. 



98 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Geralmente ocorre um longo e difícil inverno entre o tempo da 
semeadura da oração e a colheita da resposta. O próprio Senhor Jesus 
ainda não recebeu plena resposta para a oração que fez, e que se acha 
registrada no 17o capítulo do evangelho de João, embora a tenha feito há 
quase 2000 anos.  

Muitas das melhores promessas divinas para o Seu povo não 
receberão Sua mais rica realização enquanto não Se acharem os remidos 
já na glória. Aquele que tem a eternidade inteira à Sua disposição, não 
precisa de pressa. Com freqüência Deus nos faz esperar, a fim de que a 
paciência seja "aperfeiçoada"; não devemos, pois, desconfiar dEle. 
"Porque a visão ainda está para cumprir-se no tempo determinado, mas 
se apressa para o fim, e não falhará; se tardar, espera-o, porque 
certamente virá, não tardará" (Habacuque 2:3).  

"Todos estes morreram na fé, sem ter obtido as promessas, vendo-as 
porém, de longe, e saudando-as, e confessando que eram estrangeiros e 
peregrinos sobre a terra" (Hebreus 11:13). Neste versículo podemos 
perceber o escopo inteiro da fé – conhecimento, confiança e aderência 
amorosa. As palavras "...de longe..." se referem às realidades prometidas; 
essas os santos antigos "viram" com a mente, discernindo a substância 
existente por detrás da sombra simbólica, descobrindo nesta última a 
sabedoria e a bondade de Deus. E também "saudaram" às promessas 
porque estavam "persuadidos" a seu respeito. Não duvidaram, mas antes, 
ficaram convictos de que haveriam de participar daquelas promessas, 
sabendo que não ficariam desapontados. Essa palavra também expressa o 
deleite e a veneração que tiveram, em que seus corações se aferraram às 
promessas com amor, saudando cordialmente às mesmas. As promessas 
foram o consolo e o arrimo daquelas almas crentes, em suas 
peregrinações, tentações e sofrimentos.  

Várias finalidades são alcançadas por Deus quando Se demora na 
execução de Suas promessas. Não somente a nossa fé é submetida a 
grande teste, de forma que assim transparece mais claramente o seu 



99 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
caráter genuíno; não somente a paciência ou constância se desenvolve e 
à esperança é conferida a oportunidade de exercitar-se; mas também a 
submissão à vontade divina é fomentada.  

"O processo de desligamento ainda não se cumpriu por essa altura: 
ainda almejamos pelos consolos que o Senhor deseja que ultrapassemos. 
Abraão muito festejou quando Isaque, seu filho, foi desmamado; e talvez 
nosso Pai celestial faz outro tanto conosco. Deita-te, coração orgulhoso. 
Abandona os teus ídolos; esquece-te dos teus feitos queridos; e a paz 
prometida te será conferida". (C. H. Spurgeon).  

 
7. Tiramos real proveito da Palavra quando nos utilizamos 

corretamente de suas promessas.  
Em primeiro lugar, em nosso relacionamento com o próprio Deus. 

Quando nos avizinhamos de Seu trono, isso deveria ser feito para 
pleitearmos alguma de Suas promessas. Elas formam não apenas o 
alicerce de nossa fé, mas também a substância dos nossos pedidos.  

Precisamos fazer nossas petições de conformidade com a vontade 
de Deus, se quisermos ser ouvidos; e a vontade do Senhor acha-se 
revelada naquelas boas coisas que Ele declarou que há de nos dar. 
Portanto, compete-nos tomar posse das certezas que Ele nos confere, 
expondo-as perante Ele e dizendo: "Faze como falaste" (II Samuel 7:25). 
Observamos como Jacó pleiteou certa promessa, no trecho de Gênesis 
32:12; como Moisés, o fez, na narrativa bíblica de Êxodo 32:13; como 
Davi agiu, segundo se lê em Salmo 119:58; e como fez Salomão, 
conforme se aprende em I Reis 8:25. Quanto a você, prezado leitor, aja 
por semelhante modo.  

Em segundo lugar, utilizamo-nos corretamente das promessas de 
Deus segundo a forma de vida que vivermos neste mundo. Na passagem 
de Hebreus 11:13, lemos que os patriarcas não somente discerniram as 
promessas divinas, confiando nelas e saudando-as de longe, mas também 
somos informados acerca dos efeitos que essas promessas produziram 



100 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
sobre eles: "...confessando que eram estrangeiros e peregrinos sobre a 
terra", o que significa que se manifestaram publicamente acerca de sua 
fé. Reconheceram eles (e demonstraram-no através de sua conduta) que 
os seus interesses não estavam fixados nas coisas deste mundo; antes, 
sua porção satisfatória eram as promessas de que se tinham apropriado 
pela fé. Seus corações se voltavam para as realidades celestes; pois, onde 
estiver firmado o coração de um homem, aí estará igualmente o seu 
tesouro.  

"Tendo, pois, ó amados, tais promessas, purifiquemo-nos de toda 
impureza, tanto da carne, como do espírito, aperfeiçoando a nossa 
santidade no temor do Senhor.'' (II Coríntios 7:1). Esse é o efeito que 
essas promessas devem produzir em nós; e assim sucederá, de fato, se 
nossa fé apossar-se delas. "...pelas quais nos têm sido doadas as suas 
preciosas e mui grandes promessas para que por elas vos tomeis 
co-participantes da natureza divina, livrando-vos da corrupção das 
paixões que há no mundo" (II Pedro 1:4). Ora, quando o evangelho e 
suas preciosas promessas são graciosamente conferidos e poderosamente 
aplicados, exercem profunda influência sobre a conduta e sobre a pureza 
de coração, ensinando os homens a negarem a impiedade e as 
concupiscências mundanas, a fim de que vivam sóbria, justa e 
piedosamente.  

Estes são os poderosíssimos efeitos das promessas contidas no 
evangelho, debaixo da influência divina, o que leva os remidos a se 
tomarem participantes, no íntimo, da própria natureza divina, e para que, 
externamente, se abstenham das corrupções prevalecentes e evitem os 
vícios que caracterizam os homens em seus dias.  

 
 
 
 
 



101 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  A  ALEGRIA 
 

Os ímpios vivem na busca incessante da alegria, mas sem nunca a 
encontrarem: ocupam-se e exaurem-se em sua procura, mas tudo em vão. 
Visto que os seus corações se afastaram decididamente do Senhor, olham 
para este mundo em busca de alegria, ainda que aqui ela não exista; 
rejeitando a substância, correm diligentemente após as suas sombras, 
somente para serem escarnecidos por elas.  

Faz parte dos decretos soberanos dos céus que coisa alguma pode 
tornar felizes aos pecadores, senão Deus, na pessoa de Jesus Cristo. Mas 
é exatamente nisso que os incrédulos não crêem, pelo que também vão 
de criatura a criatura, de uma cisterna rota para outra, perguntando onde 
se pode encontrar a melhor alegria. Cada coisa terrena que os atrai, 
promete-lhes: "A alegria só pode ser achada em mim". Mas logo ficam 
desapontados. Não obstante, não cessam de procurar a alegria, hoje, 



102 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
naquilo que ontem os tinha enganado. Se, após muitas tentativas eles 
descobrem a futilidade de um conforto promissor, voltam-se para outro 
qualquer, dando-se com eles o que disse o Senhor Jesus: "Quem beber 
desta água tornará a ter sede" (João 4:13).  

Voltando-nos agora para o outro extremo: Há certos crentes que 
imaginam que regozijar-se é um pecado. Não duvido que muitos de 
vocês se surpreenderão ao ouvir o que diremos agora; mas que esses se 
mostrem gratos ao Senhor por terem sido espiritualmente criados em um 
ambiente mais ensolarado, suportando tolerantemente aqueles que foram 
menos favorecidos. Alguns crentes têm sido ensinados – principalmente 
pela força do exemplo, ou como um subentendido, e não por 
ensinamento direto – que o seu dever é viverem na melancolia. Esses 
imaginam que os sentimentos de alegria são produzidos pelo diabo, que 
se disfarçada em anjo de luz. Concluem eles que a felicidade, em um 
mundo de pecado, como aquele em que vivemos, é praticamente uma 
espécie de iniqüidade. Julgam ser uma presunção se regozijarem no 
conhecimento do fato de que os seus pecados foram perdoados; e se 
porventura vêem novos convertidos se regozijando no Senhor, não se 
demoram a dizer-lhes que em breve estarão flutuando no Poço do 
Desânimo. A todos quantos concebem tais pensamentos, exortamos, sob 
oração, que ponderem sobre o assunto durante os minutos seguintes.  

"Regozijai-vos sempre" (I Tessalonicenses 5:16). Sem dúvida não 
pode ser inseguro fazer aquilo que Deus nos ordenou. O Senhor nunca 
estabeleceu qualquer embargo contra a alegria. Não, mas é Satanás quem 
se esforça por fazer-nos dependurar as nossas harpas. Não existe 
qualquer preceito nas Escrituras que nos ordene: "Entristecei-vos no 
Senhor sempre: uma vez mais o digo, entristecei-vos". Pelo contrário, há 
uma exortação vazada nos seguintes termos: "Exultai, ó justos, no 
SENHOR! Aos retos fica bem louvá-Lo" (Salmos 33:1).  

Prezado leitor, se você é um crente verdadeiro (e já é tempo de você 
submeter-se ao teste das Escrituras, certificando-se sobre esse particular), 



103 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
então Cristo lhe pertence, e tudo quanto se acha nEle também é seu. Ele 
lhe ordena: "Comei e bebei, amigos; bebei fartamente, ó amados" 
(Cantares 5:1). O único pecado que alguém pode cometer contra o 
banquete de amor do Senhor é ficar encolhido a um canto. "Ouvi-me 
atentamente, comei o que é bom, e vos deleitareis com finos manjares" 
(Isaías 55:2). E essas palavras não foram ditas para aqueles que já se 
encontram nos céus, e, sim, para os santos que ainda vivem à face da 
terra. E isso permite-nos dizer que:  

1. Tiramos proveito real da Palavra quando percebemos que a 
alegria é um dever.  

"Alegrai-vos sempre no Senhor; outra vez digo, alegrai-vos" 
(Filipenses 4:4). O Espírito Santo, neste ponto, fala acerca da alegria 
como um dever pessoal, presente e permanente, para todos quantos 
fazem parte do povo de Deus. O Senhor não deixou a nosso bel-prazer 
estar alegres ou estar tristes, mas antes, estabeleceu que a felicidade é um 
dever para nós. Não regozijar-se é um pecado de omissão. Da próxima 
vez que você se encontrar com um crente que transborda de alegria, não 
o repreenda; ao invés de pôr em dúvida a fonte divina de seu júbilo, 
julgue a si mesmo devido ao seu estado de desânimo.  

Naturalmente que não devemos pensar aqui em alguma alegria 
carnal, isto é, uma alegria que tem origem em questões carnais. É inútil 
alguém buscar a alegria nas riquezas terrenas, porquanto, com 
freqüência, adquirem asas e se vão embora. Outros procuram desfrutar 
alegria em seu círculo familiar; mas este permanece completo apenas por 
alguns anos, quando muito. Por isso mesmo, se nos devemos alegrar 
"sempre", nossa alegria deverá estar firmada em objetos que perduram 
para sempre.  

Por semelhante modo, não devemos pensar aqui em alguma alegria 
fanática. Existem certas pessoas, dotadas de natureza muito emotiva, que 
só se sentem felizes quando estão meio desvairadas; mas terrível é a 
reação. Não, aludimos aqui a um deleite inteligente, constante, 



104 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
proveniente do coração, firmado no próprio Deus. Cada atributo divino, 
quando é contemplado pelos olhos da fé, faz o coração remido entoar 
louvores. Cada doutrina do evangelho, quando é verdadeiramente 
apreendida, provoca satisfação e louvor.  

A alegria é mesmo um dever cristão. Talvez você, por esta altura, 
esteja prestes a exclamar: "Mas minhas emoções de alegria e de tristeza 
não estão sob o meu controle; não posso evitar de ficar triste ou alegre, 
conforme o ditarem as circunstâncias". Porém, repetimos: Alegrar-se no 
Senhor é um mandamento divino; e a obediência a Ele depende em 
grande parte de nós mesmos. Tenho a responsabilidade de controlar as 
minhas próprias emoções. Naturalmente que não poderei evitar ficar 
triste na presença de pensamentos entristecedores, mas poderei 
recusar-me a permitir que minha mente se demore nos mesmos. Poderei 
derramar meu coração diante do Senhor, pedindo alívio, lançando sobre 
Ele os meus fardos. Posso buscar a graça para meditar acerca da Sua 
bondade, de Suas promessas e do glorioso futuro que me aguarda.  

Preciso decidir se prosseguirei e me postarei de pé sob a luz, ou se 
me ocultarei entre as sombras. Não regozijar-se no Senhor é muito mais 
do que um infortúnio; é um pecado que precisa ser confessado e 
abandonado.  

 
2. Tiramos proveito real da Palavra quando aprendemos o 

segredo da verdadeira alegria.  
Esse segredo nos é revelado em 1 João 1:3,4; "Ora, a nossa 

comunhão é com o Pai e com seu Filho Jesus Cristo. Estas cousas, pois, 
vos escrevemos para que a vossa alegria seja completa". Quando 
consideramos quão pequena (ínfima) é a nossa comunhão com Deus, 
quão superficial é ela, não é para admirar que tantos crentes se sintam 
comparativamente destituídos de alegria. Algumas vezes cantamos: "Oh! 
Dia alegre, eu abracei Jesus e nEle a salvação; O gozo deste coração eu 
mais e mais publicarei". Sim, mas se porventura essa felicidade tiver de 



105 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
ser mantida continuamente, que a mente e o coração se ocupem de 
Cristo. Somente onde impera a fé, e o amor conseqüente, é que pode 
transbordar a alegria.  

"Alegrai-vos sempre no Senhor" (Filipenses 4.4). Não há outro 
objeto no qual nos possamos regozijar "sempre". Tudo o mais varia e é 
inconstante. Aquilo que nos agrada no dia de hoje pode provocar-nos 
asco amanhã. Mas o Senhor é sempre o mesmo, podendo Ele ser motivo 
da nossa alegria nos períodos de adversidade, tanto quanto nos períodos 
de prosperidade. Como reforço desse pensamento, declara o versículo 
imediato: "Seja a vossa moderação conhecida de todos os homens. Perto 
está o Senhor" (Filipenses 4:5).  

Que sejamos equilibrados em todas as coisas externas; não nos 
deixemos envolver arrebatadamente por elas, quando forem muito 
agradáveis, e nem nos perturbemos quando elas nos derem motivo de 
desgosto. Não nos deixemos exaltar quando o mundo nos sorri, e nem 
fiquemos descoroçoados quando parece que o mundo ralha conosco. 
Mantenhamos uma estóica indiferença para com os confortos externos – 
por que razão ficaríamos tão ocupados com essas coisas, quando o 
próprio Senhor está "próximo"?  

Se porventura somos violentamente perseguidos, se as nossas 
perdas temporais são pesadas, consideremos que o Senhor é "socorro 
bem presente nas tribulações" (Salmos 46:1) – sempre pronto a dar-nos 
Seu apoio e socorro, contanto que nos abriguemos em Seus braços. Ele 
cuidará de nós de modo que não nos permitirá andar "ansiosos de cousa 
alguma" (Filipenses 4:6). Os indivíduos mundanos vivem sobrecarregados 
de cuidados os mais exigentes; mas essa não deveria ser jamais a atitude 
dos crentes.  

"Tenho-vos dito estas cousas para que o meu gozo esteja em vós, e 
o vosso gozo seja completo" (João 15:11). Quando ponderamos sobre 
essas preciosas palavras de Cristo com a mente, e as entesouramos no 
coração, é impossível que não produzam em nós a alegria. O coração 



106 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
alegre se firma no conhecimento crescente da verdade e em amá-la, 
conforme a verdade se acha em Jesus. "Achadas as tuas palavras, logo as 
comi; as tuas palavras me foram gozo e alegria para o coração" (Jeremias 
15:16). Sim, é quando nos alimentamos e banqueteamos com as palavras 
do Senhor que nossa alma se fortalece, e então somos impelidos a cantar 
e a fazer melodia em nossos corações, louvando ao Senhor.  

"Então irei ao altar de Deus, de Deus que é a minha grande alegria" 
(Salmos 43:4). Conforme Spurgeon disse com grande aptidão: "Com que 
exultação os crentes devem aproximar-se de Cristo, o qual é o antítipo do 
altar! Uma luz mais clara deveria intensificar-nos o desejo. O salmista 
não se importava com o altar como tal, porquanto não cria no paganismo 
dos rituais – mas a sua alma desejava comunhão espiritual, comunhão 
com o próprio Deus, na verdade. De que valeriam todos os ritos de 
adoração, se Deus não estivesse neles? O que seriam, realmente, senão 
conchas vazias e ressequidas cascas? Notemos o santo arrebatamento 
com que Davi considera o seu Senhor! Deus não era apenas a sua alegria, 
mas também a sua grande alegria: não era apenas a fonte da alegria, o 
doador da alegria ou o mantenedor da alegria, mas antes, era a própria 
alegria. A margem das traduções inglesas diz: "o regozijo de minha 
alegria", isto é, a alma, a essência, as próprias entranhas da minha 
alegria.   

"Ainda que a figueira não floresce, nem há fruto na vide; o produto 
da oliveira mente, e os campos não produzem mantimento; as ovelhas 
foram arrebatadas do aprisco e nos currais não há gado, todavia eu me 
alegro no SENHOR, exulto no Deus da minha salvação" (Habacuque 
3:17,18). Ora, isso é algo acerca do que os indivíduos mundanos nada 
conhecem, em absoluto; mas, infelizmente, também é uma experiência 
desconhecida para muitos crentes professos! É em Deus que se origina a 
fonte da alegria espiritual e eterna; pois dEle é que tudo flui. Isso foi 
reconhecido pela antiga congregação judaica, quando foi dito: "Todas as 
minhas fontes são em Ti" (Salmos 87:7).  



107 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

 
3. Tiramos real proveito da Palavra quando ali nos é ensinado 

qual o grande valor da alegria.  
Para a alma, a alegria é o que as asas são para um passarinho, 

capacitando-nos a subir bem acima das coisas deste mundo. Isso fica 
claramente destacado em Neemias 8:10, onde se lê: "A alegria do Senhor 
é a vossa força". Os dias de Neemias assinalaram um ponto crucial na 
história do povo de Israel. Da Babilônia retornara um remanescente 
judeu para a Palestina. A lei, que desde há muito vinha sendo ignorada 
pelos cativos, agora estava sendo novamente estabelecida como a norma 
da comunidade recentemente fundada. Eles tinham se lembrado dos 
muitíssimos pecados cometidos no passado, e as lágrimas muito 
naturalmente se tinham misturado com as ações de graças, devido ao fato 
de que agora eles eram novamente uma nação, dotados da adoração 
divina e da lei divina entre eles. E o líder da nova nação, conhecendo 
perfeitamente bem que se o espírito do povo começasse a hesitar não 
poderia enfrentar e dominar as dificuldades de sua posição, disse-lhe: 
"Este dia é consagrado ao nosso Senhor; portanto não vos entristeçais, 
porque a alegria do Senhor é a vossa força" (Neemias 8: l0).  

A confissão de pecado e a lamentação por ele têm o seu devido 
lugar; e a comunhão com Deus não pode ser mantida sem esses 
elementos. Não obstante, quando o verdadeiro arrependimento é 
exercido e as coisas são corrigidas defronte de Deus, precisamos olvidar 
as coisas que para trás ficam, "avançando para as que diante de mim 
estão" (Filipenses 3:13). E só podemos avançar com alacridade quando 
os nossos corações estão cheios de alegria. Quão pesados os passos 
daquele que se aproxima do lugar onde jaz, frio na morte, um ente 
amado! Quão enérgicos os seus movimentos, porém, quando ele vai ao 
encontro de sua noiva! A lamentação não basta para as batalhas desta 
vida. Sempre que surge o desespero, não há mais o poder da obediência. 
Sc não houver alegria, também não poderá haver adoração.  



108 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Meu prezado leitor, há tarefas que precisam ser realizadas, serviços 
ao próximo que precisam ser cumpridos, tentações a ser vencidas, 
batalhas a ser combatidas; e só estamos experimentalmente aptos para 
essas coisas quando os nossos corações se regozijam no Senhor. Se 
nossas almas estiverem descansando em Cristo, se nossos corações 
estiverem repletos de tranqüila alegria, então o nosso trabalho será fácil, 
nossos deveres nos parecerão agradáveis, as tristezas nos parecerão 
suportáveis e a constância será possível. Nem a memória contrita dos 
fracassos do passado e nem resoluções veementes nos farão avançar. Se 
o braço tiver de ferir com vigor, é preciso que fira sob as ordens de um 
coração leve. Acerca do próprio Salvador ficou registrado: "O qual, em 
troca da alegria que lhe estava proposta, suportou a cruz, não fazendo 
caso da ignomínia." (Hebreus 12:2).  

 
4. Tiramos benefício da Palavra quando damos atenção à raiz 

da alegria.  
O manancial da alegria é a fé: "E o Deus da esperança vos encha de 

todo o gozo e paz no vosso crer." (Romanos 15:13). Há uma admirável 
provisão no evangelho, tanto naquilo que exige de nós como naquilo que 
nos confere, outorgando aos corações crentes uma aura de calma e de 
tranqüilidade. O evangelho tira a carga da culpa falando de paz às 
consciências pesadas. Remove o temor de Deus e o terror da morte que 
calcam a alma, enquanto ela está sob a condenação. Confere-nos o 
próprio Deus como porção dos nossos corações, como o grande objeto 
de nossa comunhão. O evangelho outorga alegria, porque a alma 
descansa em Deus.  

Porém, essas bênçãos se tornam nossas somente quando delas nos 
apropriarmos pessoalmente. É mister que a fé as receba; e quando isso 
ocorre, o coração é invadido de paz e alegria. E o segredo da alegria 
constante consiste de mantermos aberto o canal, continuando tal como 
começáramos. É a incredulidade que entope o canal. Se houver apenas 



109 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
ínfimo calor em torno da ponta de um termômetro, não nos poderemos 
admirar que o mercúrio assinale um grau tão baixo. Assim também, se 
houver uma fé fraca, a alegria não poderá ser intensa. Por isso, 
precisamos orar diariamente para recebermos nova percepção sobre a 
preciosidade do evangelho, nova apropriação de seu bendito conteúdo – 
e então haverá a renovação do nosso regozijo.  

 
5. Beneficiamo-nos realmente da Palavra quando temos o cuidado 

de conservar a nossa alegria.  
A "alegria no Espírito Santo" é algo inteiramente diferente da 

leveza natural de espírito. É produto do fato de que o Consolador habita 
em nossos corações e em nossos corpos, revelando-nos a Pessoa de 
Cristo, respondendo a todas as nossas necessidades de perdão e de 
purificação, assim fazendo-nos gozar de paz com Deus; e formando em 
nós a Pessoa de Cristo, para que Ele reine em nossas almas, 
subjugando-nos ao Seu controle. Não existe circunstância de prova ou de 
tentação que nos obrigue a interromper a nossa alegria, porquanto a nós 
foi determinado: "Regozijai-vos sempre" (I Tessalonicenses 5:16). 
Aquele que baixou essa ordem conhece tudo sobre o lado negro de 
nossas vidas, os pecados e as tristezas que nos cercam, a "muita 
tribulação" mediante a qual nos convém entrar no reino de Deus.  

A hilaridade natural não leva em conta os "ais" de nossa sorte 
terrena. Logo se afrouxa, na presença das durezas próprias da vida: não 
pode sobreviver à perda de parentes, amigos ou da saúde. Porém, a 
alegria à qual somos exortados, não se limita a quaisquer séries de 
circunstâncias ou tipos de temperamento; e nem flutua de acordo com 
nossos sentimentos e com nossa sorte.  

A natureza poderá impor-se aos que estão sujeitos a ela, conforme o 
próprio Jesus chorou diante do sepulcro de Lázaro. No entanto, os 
crentes podem exclamar juntamente com Paulo: "... entristecidos, mas 
sempre alegres..." (II Coríntios 6:10). O crente pode ser sobrecarregado 



110 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
de responsabilidades e a sua vida pode sofrer uma série de reveses; seus 
planos podem ser frustrados e suas esperanças podem ser arruinadas; o 
sepulcro pode fechar-se sobre entes amados que emprestaram ânimo e 
doçura à sua vida, e contudo, a despeito de todos os seus 
desapontamentos e tristezas, o seu Senhor lhe ordena: "Regozija-te!"  

Eis os apóstolos, no cárcere de Filipos, na masmorra interior, com 
os pés atados ao tronco, com as costas sangrando e ardendo devido aos 
terríveis açoites que tinham recebido. E em que estavam ocupados? Em 
queixumes e ais? Indagando o que tinham feito para merecer tal 
tratamento? Não! À meia-noite, Paulo e Silas oravam e entoavam 
louvores a Deus (Atos 16:25). Não havia qualquer pecado em suas vidas, 
porque estavam andando na obediência, pelo que também o Espírito 
Santo sentia-se em liberdade para tomar aquilo que era de Cristo, 
mostrando-o aos seus corações, de tal modo que transbordavam de 
alegria. Sim, se tivermos de conservar nosso regozijo, precisamos evitar 
entristecer ao Espírito Santo.  

Quando Cristo ocupa posição suprema, no nosso coração, a alegria 
o domina. Quando Ele é o Senhor de cada desejo, a fonte de cada 
motivo, o subjugador de cada paixão, então é que a alegria toma conta 
dos nossos corações e o louvor nos ascende dos lábios. A possessão de 
tal alegria envolve a necessidade de tomarmos a cruz a cada hora do dia; 
Deus ordenou as coisas de tal modo que não podemos ter uma coisa sem 
a outra. O auto-sacrifício, o decepar da mão direita (espiritualmente 
falando), o arrancar do olho direito, são as avenidas através das quais o 
Espírito de Deus entra em nossas almas, trazendo juntamente com Ele a 
alegria do sorriso aprovador de Deus e a certeza de Seu amor e de Sua 
presença.  

Também muito depende da atitude com que iniciamos cada dia, em 
nossa vida neste mundo. Se esperamos que as pessoas nos agradem ou 
nos elogiem, os desapontamentos nos deixarão aborrecidos. Se queremos 
que os outros nos alimentem o orgulho, nos sentiremos desprezados 



111 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
quando assim não acontecer. O segredo da felicidade consiste em nos 
esquecermos de nós mesmos e em buscarmos a felicidade alheia. Assim 
como "Mais bem-aventurado é dar que receber" (Atos 20:25), assim 
também sentimos maior felicidade em servir aos outros do que em 
sermos servidos.  

 
6. Tiramos real proveito da Palavra quando nos mostramos 

constantes em evitar os empecilhos que entravam a alegria.  
Por que razão um tão grande número de crentes goza de tão pouca 

alegria? Porventura não nasceram todos eles filhos da luz e filhos do dia? 
Esse termo, "luz", que é tão freqüentemente utilizado nas Escrituras para 
descrever-nos a natureza de Deus e as nossas relações com Ele, e nosso 
destino futuro, é extremamente sugestivo acerca da alegria e do regozijo. 
Que outra coisa, existente na natureza, seria tão benéfico e belo como a 
luz? "Deus é luz, e não há nEle treva nenhuma" (I João 1:5).  

É somente quando andamos com Deus, na luz, que nossos corações 
podem ser realmente jubilosos. É quando permitimos deliberadamente a 
intervenção de coisas que atrapalham nossa comunhão com Ele que a 
nossa alma se torna gélida e obscurecida. É a indulgência da carne, a 
fraternização com o mundo e o enveredar por sendas proibidas que 
arruinam a nossa vida espiritual, tirando-nos toda a alegria.  

Davi precisou clamar: "Restitui-me a alegria da tua salvação, e 
sustenta-me com um espírito voluntário" (Salmo 51:12). Davi se tornara 
lascivo e auto-indulgente. Quando as tentações o assaltavam, ele não 
tinha qualquer poder para resistir. Por isso ele cedia às tentações, e um 
pecado o conduzia a outro. Estava desviado, fora do contato com Deus. 
O pecado não confessado pesava sobre a sua consciência.  

Oh, meu irmão e minha irmã em Cristo, se tivermos de ser 
resguardados de tal queda, se não quisermos perder nossa alegria 
espiritual, então precisamos negar ao próprio "eu", precisamos crucificar 
os afetos e as concupiscências da carne. Precisamos estar perenemente 



112 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
vigilantes contra a tentação. Devemos passar muito tempo de joelhos. 
Precisamos beber com freqüência da Fonte de águas vivas. Precisamos 
estar cem por cento dedicados ao Senhor.  

 
7. Beneficiamo-nos da Palavra quando preservamos 

diligentemente o equilíbrio entre a tristeza e a alegria.  
Se a fé cristã se adapta admiravelmente bem à produção da alegria, 

também tem uma tendência e um desígnio quase idênticos para produzir 
a tristeza – uma tristeza que é solene, máscula e nobre: "Entristecidos, 
mas sempre alegres..." (II Coríntios 6:10). Essa é a grande regra da vida 
cristã. Se a fé lançar a sua luz sobre as nossas condições, sobre a nossa 
natureza, sobre os nossos pecados, então a tristeza será um dos efeitos 
desse fato. Não existe algo mais desprezível em si mesmo, nem sinal 
mais certo de um caráter superficial e de ocupações triviais do que uma 
alegria sem variação, que não repouse nos alicerces profundos de uma 
tristeza calma e paciente – tristeza, porque sei o que sou e o que deveria 
ser; tristeza, porque contemplo o mundo e vejo as chamas do inferno a 
rebrilhar por detrás do júbilo e das gargalhadas, sabendo bem na direção 
do que os homens se precipitam rapidamente.  

Aquele que foi ungido com o óleo da alegria, mais do que os seus 
companheiros (Salmos 45:7), também era "Homem de dores e que sabe o 
que é padecer." (Isaías 53:3). E ambos esses itens (até certo ponto) se 
repetem nas operações do Seu evangelho, em cada coração daqueles que 
verdadeiramente O acolhem.  

Por um lado, pois – devido aos temores que assim são removidos de 
nós e às esperanças que são insufladas em nós, e ao companheirismo a 
que assim somos introduzidos, somos ungidos com o óleo da alegria. Por 
outro lado – devido ao senso de nossa própria vileza, que o evangelho 
nos ensina, devido ao conflito entre a carne e o Espírito, também nos 
assoberba uma tristeza que encontra expressão na exclamação: 
"Desventurado homem que sou!" (Romanos 7:24). Esses dois aspectos 



113 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
não se contradizem um ao outro, mas se complementam. O Cordeiro 
precisava ser consumido juntamente com "ervas amargas" (Êxodo 12:8). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS  ESCRITURAS  E  O  AMOR 
 

Nos primeiros capítulos, procuramos salientar alguns dos meios 
pelos quais podemos verificar se a nossa leitura e pesquisa das Escrituras 
realmente estão servindo de bênção para as nossas almas. Muitas pessoas 
andam equivocadas quanto a esse particular, confundindo o desejo 



114 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
intenso de adquirir conhecimento com o amor espiritual à verdade (II 
Tessalonicenses 2:10), na suposição de que a adição a seu cabedal de 
conhecimentos é a mesma coisa que o desenvolvimento na graça. 
Entretanto, muito depende da finalidade ou alvo que temos, quando 
examinamos a Palavra de Deus. Se se trata da simples questão de nos 
familiarizarmos com o seu conteúdo, de nos tornarmos melhor versados 
quanto a seus detalhes, é bem provável que o canteiro de nossas almas 
permanecerá na esterilidade; porém, se com desejo regado por oração a 
examinamos para ser corrigidos, para sermos sondados pelo Espírito 
Santo, para amoldarmos os nossos corações a Seus santos requisitos, 
então podemos esperar a bênção divina.  

Nos capítulos precedentes temo-nos esforçado por salientar os itens 
vitais por meio dos quais podemos aquilatar o progresso que estamos 
fazendo no campo da piedade pessoal. Vários critérios foram ventilados, 
mediante os quais tanto o pregador como o ouvinte podem medir-se 
honestamente. Temos frisado testes tais como: Estou adquirindo ódio 
maior contra o pecado, e estou sendo praticamente libertado de seu poder 
e de sua poluição? Estou obtendo maior intimidade com Deus e com o 
Seu Cristo? Minha vida de oração está se tornando mais saudável? 
Minhas boas obras se têm tornado mais abundantes? Minha obediência é 
mais completa e mais jubilosa? Tenho-me separado mais do mundo, em 
meus afetos e em minha conduta? Estou aprendendo a fazer uso correto e 
proveitoso das promessas de Deus, deleitando-me dessa maneira em Sua 
pessoa, para que a sua alegria seja a minha força diária?  

A menos que eu possa dizer, verdadeiramente, que essas coisas 
correspondem à minha experiência (pelo menos até certo ponto), então é 
de temer grandemente que os meus estudos bíblicos de pouco ou nada 
me estão aproveitando.  

Mas, dificilmente poderíamos julgar próprio que estes capítulos 
chegassem à sua conclusão sem nos devotarmos à consideração do amor 
cristão. A extensão em que essa graça espiritual está sendo cultivada e 



115 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
regulada ou não, fornece outro índice para a medida em que minhas 
buscas, na Palavra de Deus, me estão ajudando espiritualmente. 
Ninguém poderá ler as Escrituras, com qualquer medida de atenção, sem 
descobrir o quanto elas têm a dizer sobre o amor; portanto, compete, a 
cada um de nós, averiguar, cuidadosamente e sob oração, se essa virtude 
se encontra em nós em estado rígido e se está sendo corretamente 
exercida.  

O tema do amor cristão é amplo demais para considerarmos todas 
as suas variadas facetas dentro dos limites de um único capítulo. Na 
realidade, deveríamos começar o exame contemplando o exercício do 
amor que temos para com Deus e para com o seu Cristo; porém, visto 
que isso já foi abordado pelo menos superficialmente nos capítulos 
anteriores, deixaremos esse aspecto de lado. Por igual modo, muito 
poderia ser dito acerca do amor natural que devemos ter para com os 
nossos semelhantes, os quais pertencem à mesma família que nós; 
porém, há menor necessidade de escrevermos sobre esse tema do que 
sobre aquele que no momento sobe à nossa mente. Neste ponto 
propomo-nos a focalizar a nossa atenção sobre o amor espiritual aos 
irmãos, aos nossos irmãos em Cristo.  

 
1. Estamos tirando proveito das Escrituras quando percebemos 

a grande importância do amor cristão.  
Em parte alguma isso é ressaltado mais enfaticamente do que na 

epístola de I Coríntios 13. Ali, o Espírito Santo diz-nos que embora um 
crente professo possa falar fluente e eloqüentemente sobre as realidades 
divinas, se não tiver amor, será como o metal, o qual, embora faça ruído 
ao ser tangido, não tem vida alguma. Que embora um crente profetize e 
compreenda todos os mistérios e possua todo o conhecimento, e ainda 
que a sua fé seja tão potente ao ponto de realizar milagres, contudo, se 
lhe faltar o amor, espiritualmente será sem valor. Sim, que embora um 
crente seja benévolo e dê todas as suas possessões materiais para 



116 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
sustento dos pobres, e ainda que entregue seu corpo ao martírio, todavia, 
se lhe faltar o amor, isso não lhe será de qualquer proveito. Quão imenso 
é o valor aqui conferido ao amor; e quão essencial para mim é 
certificar-me de que o possuo!  

Disse nosso Senhor: "Nisto conhecerão todos que sois meus 
discípulos, se tiverdes amor uns aos outros" (João 13:35). Visto que 
Cristo fez do amor o grande sinal do discipulado cristão, isso nos permite 
ver, uma vez mais, a grande importância do amor. Trata-se de um teste 
essencial acerca da genuinidade de nossa profissão cristã: não podemos 
amar a Cristo a menos que amemos a Seus irmãos, porquanto estão todos 
ligados no mesmo "feixe dos que vivem com o SENHOR" (I Samuel 
25:29). O amor por aqueles a quem o Senhor remiu é uma evidência 
segura de que possuímos o amor espiritual e sobrenatural do próprio 
Senhor Jesus. Sempre que o Espírito Santo realiza um nascimento 
sobrenatural, fará igualmente que essa nova vida entre em exercício, e 
também produzirá nos corações, nas vidas e na conduta dos santos as 
suas graças sobrenaturais, uma das quais consiste em amarmos a todos 
quantos pertencem a Cristo, por amor a Cristo.  

 
2. Estamos nos beneficiando com a Palavra quando aprendemos 

a perceber as lamentáveis perversões do amor cristão.  
Assim como a água não se eleva acima do seu próprio nível, assim 

também o homem natural é incapaz de compreender, e, menos ainda, de 
apreciar, qualquer realidade espiritual (I Coríntios 2:14). Portanto, não 
nos deveríamos surpreender quando cristãos professos, não regenerados, 
confundem o sentimentalismo humano e aquilo que agrada à carne com 
o amor espiritual. O mais entristecedor ainda é ver alguns, dentre o 
próprio povo de Deus, que vivem em plano tão inferior que confundem a 
amabilidade e a afabilidade humanas com a rainha de todas as graças 
cristãs. Pois, apesar de ser verdade que o amor se caracteriza pela 



117 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
mansidão e pela gentileza, contudo, é algo muito diferente das cortesias e 
gentilezas carnais, e muito superior a elas.  

Quantos pais hesitantes têm evitado usar a vara com seus filhos, 
presas à errônea noção de que o real afeto por eles e o castigo são 
incompatíveis! Quantas mães insensatas se jactam de que o "amor" reina 
em seus lares, ao mesmo tempo que desdenham de toda a disciplina 
corporal! Uma das experiências mais tristes, é passar algum tempo 
hospedado em lares onde as crianças são completamente estragadas 
pelos mimos. Isso é uma ímpia perversão do vocábulo "amor" – aplicá-lo 
à frouxidão moral e à negligência dos deveres paternos. Porém, essa 
mesma idéia perniciosa governa as mentes de muitas pessoas, em outras 
conexões e relações.  

Se um servo de Deus repreende os métodos carnais e mundanos 
dessas pessoas, se ele faz pressão sobre a necessidade de atendermos às 
reivindicações intransigentes de Deus, imediatamente é acusado de ser 
alguém a quem "falta o amor". Oh, quão terrivelmente as multidões 
andam enganadas por Satanás, quanto a esse mui importante assunto!  

 
3. Tiramos real proveito da Palavra quando aprendemos a 

verdadeira natureza do amor cristão.  
O amor cristão é uma graça espiritual que permanece nas almas dos 

santos, juntamente com a fé e a esperança (I Coríntios 13:13). Trata-se 
de santa disposição, insuflada neles, quando são regenerados (I João 
5:1). Não é menos que o amor de Deus derramado em seus corações pelo 
Espírito Santo (Romanos 5:5). O amor é um princípio justo, que busca o 
mais alto bem do próximo. É o reverso mesmo do princípio do egoísmo 
e do interesse próprio, que se encontra em nós por natureza. Consiste não 
apenas de consideração afetuosa por todos quantos trazem a imagem de 
Cristo, mas também envolve o poderoso desejo de promover o bem estar 
dos mesmos.  



118 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

E não é nenhum sentimento passageiro, que facilmente se sente 
ofendido, porque é antes uma força dinâmica permanente, que as "muitas 
águas" da fria indiferença ou que os "dilúvios" da desaprovação não 
podem apagar e nem afogar (Cantares 8:7). E embora fiquemos muito 
aquém do grande exemplo de amor, tem idêntica essência ao amor 
daquele sobre quem foi dito: "...tendo amado os seus que estavam no 
mundo, amou-os até ao fim" (João 13:1).  

Não há meio mais seguro e mais certo de obtermos a correta 
concepção da natureza do amor cristão do que fazermos um estudo 
completo dele, em sua perfeita exemplificação, que é o Senhor Jesus. E 
quando falamos em "estudo completo", indicamos a realização de uma 
pesquisa ampla de tudo quanto está registrado a seu respeito, nos quatro 
evangelhos, não nos limitando a algumas poucas passagens ou incidentes 
favoritos. Quando assim fazemos, então descobrimos que o amor de 
Cristo não somente era benévolo e magnânimo, refletido e gentil, 
altruísta e inclinado à abnegação, paciente e imutável, mas que também 
havia muitos outros elementos componentes. Assim é que o amor foi 
capaz de negar um pedido urgente (João 11:6), de repreender Sua mãe 
(João 2:4), de usar um açoite de cordas (João 2:15), de repreender 
severamente Seus discípulos que duvidavam (Lucas 24:25), e de 
denunciar a indivíduos hipócritas (Mateus 23:13-33).  

Sim, o amor pode ser ríspido (Mateus 16:23), indignado (Marcos 
3:5). O amor espiritual é uma realidade santa: é fiel a Deus, e não 
transige perante qualquer coisa má.  

 
4. Tiramos verdadeiro proveito da Palavra quando descobrimos 

que o amor cristão é divinamente transmitido.  
"Nós sabemos que já passamos da morte para a vida, porque 

amamos os irmãos; aquele que não ama permanece na morte" (I João 3: 
14). "O amor aos irmãos é o fruto e o efeito de um novo e sobrenatural 
nascimento, operado em nossas almas pelo Espírito Santo, sendo uma 



119 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
bendita evidência do fato de que fomos escolhidos em Cristo pelo Pai 
divino, antes de haver mundo. Amar a Cristo e àqueles que Lhe 
pertencem, faz parte congênita da natureza divina de que Ele nos tornou 
participantes através do Seu Santo Espírito... Esse amor aos irmãos deve 
ser um amor peculiar, de modo que ninguém, senão os regenerados, pode 
possuir, e como ninguém, além deles, pode exercer; doutro modo, o 
apóstolo não o teria mencionado tão particularmente: é de sorte tal que 
aqueles que não o possuem também não são regenerados; por isso 
mesmo está escrito: 'aquele que não ama permanece na morte' ". (S. E. 
Pierce).  

O amor aos irmãos envolve muito, muito mais do que 
simpatizarmos com a companhia daqueles cujo temperamento é 
semelhante ao nosso, daqueles cujos pontos de vista concordam com os 
nossos. Não é algo que pertença apenas à natureza humana, mas é antes 
algo espiritual e sobrenatural. O amor nos liga de coração àqueles em 
quem percebemos algo de Cristo. Portanto, trata-se de muito mais do 
que de espírito fraterno: abrange a todos em quem podemos ver a 
imagem do Filho de Deus. Por conseguinte trata-se de amarmos aos 
homens por amor a Cristo, devido aquilo que vejo de Cristo na pessoa 
deles. E é o Espírito Santo quem me atrai e conquista para o Cristo que 
habita em meus irmãos e irmãs na fé.  

Assim sendo, o verdadeiro amor cristão não é apenas um dom 
divino, mas é algo que depende inteiramente de Deus, para seu 
fortalecimento e exercício. Precisamos orar diariamente para que o 
Espírito Santo ponha o amor em ação e o manifeste, dirigindo-o tanto a 
Deus como ao Seu povo aquele amor que o Senhor derramou em nossos 
corações.  

 
5. Tiramos proveito da Palavra quando exercemos corretamente o 

amor cristão.  



120 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 

Isso é feito não quando buscamos agradar aos nossos irmãos ou nos 
tornarmos simpáticos segundo a estima deles, mas quando buscamos 
verdadeiramente o bem deles. "Nisto conhecemos que amamos os filhos 
de Deus, quando amamos a Deus e praticamos os seus mandamentos" (I 
João 5:2). E qual será o teste que verifica o grau de meu amor pessoal ao 
próprio Deus? Esse teste é a minha observância dos Seus mandamentos 
(ver João 14:15, 21, 24; 15:10, 14). O caráter genuíno e a intensidade de 
meu amor a Deus não podem ser aquilatados pelas minhas palavras, nem 
pela beleza com que entôo os Seus louvores, e, sim, pela minha 
obediência à Sua Palavra. E o mesmo princípio opera no caso de minhas 
relações com os meus irmãos na fé.  

Sim, "nisto conhecemos que amamos os filhos de Deus quando 
amamos a Deus e praticamos os Seus mandamentos". Se porventura 
exploro demoradamente as falhas de meus irmãos e irmãs, se estou 
andando em companhia deles mas procurando sempre a minha vontade 
própria e o que me agrada, então é que não os "amo". "Não aborrecerás a 
teu irmão no teu íntimo; mas repreenderás o teu próximo, e por causa 
dele não levarás sobre ti pecado" (Levítico l0:17). O amor deve ser 
exercido segundo os moldes divinos, e nunca às custas de deixar eu de 
amar a Deus; de fato, é somente quando Deus recebe o lugar que Lhe 
convém, em meu coração, é que o amor espiritual pode ser exercido por 
mim para com meus irmãos. O verdadeiro amor espiritual não consiste 
em procurar satisfazê-los, e, sim, de agradar a Deus e de ajudá-los. Mas 
só poderei ajudá-los na vereda ordenada por Deus.  

Mimar e afagar uns aos outros não é demonstração de amor 
fraternal; exortarmo-nos uns aos outros, para que prossigamos avante na 
carreira que nos está proposta, proferindo palavras (reforçadas pelo 
exemplo do nossa vida diária) que encorajem a outros a "olhar fixamente 
para Jesus", é atitude muito mais útil do que aquela outra. O amor 
fraternal é algo santo, e não algum sentimento carnal ou alguma 
indiferença frouxa acerca da senda que nos convém palmilhar. Os 



121 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
"mandamentos" de Deus são expressões do seu amor, bem como de sua 
autoridade; por isso mesmo, se os ignoramos, apesar de buscarmos ser 
gentilmente afeiçoados uns aos outros, isso não será "amar", sob hipótese 
alguma. O exercício do amor deve estar em perfeita conformidade com a 
verdade revelada de Deus. Cumpre-nos amar "na verdade" (III João 1).  

 
6. Beneficiamo-nos realmente da Palavra quando aprendemos 

sobre as variadas manifestações do amor cristão.  
Amar aos irmãos e manifestar o amor de todas as maneiras 

possíveis é nosso dever inequívoco. Porém, em ponto algum podemos 
fazer isso mais verdadeira e eficazmente, e com menos afetação e 
ostentação, do que em termos comunhão com os irmãos na fé, diante do 
trono da graça. Existem irmãos e irmãs em Cristo, nos quatro cantos da 
terra, acerca de quem nada sei, no tocante aos detalhes de suas provações 
e conflitos, de suas tentações e tristezas; a despeito disso, posso 
mostrar-lhes o meu amor, derramando o meu coração diante de Deus em 
favor deles, mediante a súplica e a intercessão intensas. Não há outra 
maneira do crente manifestar melhor sua afetuosa consideração para com 
seus companheiros de peregrinação senão utilizar-se de toda a sua 
participação no Senhor Jesus em favor deles, implorando-lhe a 
misericórdia e a graça em prol dos mesmos.  

"Ora, aquele que possuir recursos deste mundo e vir a seu irmão 
padecer necessidade e fechar-lhe o seu coração, como pode permanecer 
nele o amor de Deus? Filhinhos, não amemos de palavra, nem de língua, 
mas de fato e de verdade" (I João 1:17,18). Muitos dentre o povo de 
Deus são extremamente pobres quanto a bens deste mundo. E chegam a 
indagar por que as coisas lhes correm assim; é tudo uma grande provação 
por que passam.  

Uma das razões pelas quais o Senhor permite isso é dar 
oportunidade, a outros de Seus santos, para que se compadeçam daqueles 
e ministrem às suas necessidades temporais, dentre a abundância que 



122 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
Deus lhes propiciou. O verdadeiro amor é intensamente prático: não 
considera por demais vil a qualquer empreendimento, nem por demais 
humilhante a qualquer tarefa, sempre que os sofrimentos de algum irmão 
em Cristo possam ser aliviados. Quando o Senhor do amor Se 
encontrava na face da terra, os Seus pensamentos se voltaram para a 
fome física das multidões e para o conforto dos pés de Seus discípulos!   

Mas existem alguns, dentre o povo do Senhor, que são tão pobres 
que pouquíssimos bens possuem para distribuí-los a outros. Nesse caso, 
que poderão fazer? Ora, que tornem suas as preocupações espirituais de 
todos os santos; que se interessem em favor deles diante do trono da 
graça! Com base em nossas próprias circunstâncias e em nossas vidas, 
sabemos quais devem ser os sentimentos, as tristezas e as queixas de 
outros santos. Com base em nossa triste experiência, sabemos quão fácil 
é nos deixarmos invadir pelo espírito de descontentamento e de 
murmuração. Mas também sabemos que, sempre que clamamos ao 
Senhor, para que a Sua mão aquietadora seja imposta em nós, ou quando 
Ele nos traz à memória alguma promessa preciosa, grande paz e consolo 
nos enche o coração.  

Assim, pois, roguemos a Deus para que seja igualmente gracioso 
para com todas as aflições dos santos. Procuremos sentir e tornar nossas 
as cargas alheias, chorando com aqueles que choram, regozijando-nos 
com aqueles que se regozijam. Desse modo haveremos de expressar 
verdadeiro amor em Cristo, pelas suas pessoas, interessando o Senhor 
deles e nosso, para que use de sua bondade eterna para com eles.  

É dessa maneira que o Senhor Jesus atualmente manifesta o Seu 
amor pelos Seus santos: "Por isso também pode salvar totalmente os que 
por eles se chegam a Deus, vivendo sempre para interceder por eles" 
(Hebreus 7:25). Cristo torna Suas a causas e as preocupações deles. Vive 
rogando em favor deles diante de Deus Pai. Ninguém é esquecido por 
Ele – cada ovelha solitária o Bom Pastor a leva no coração. Por 
conseguinte, quando expressamos nosso amor aos irmãos, em orações 



123 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
diárias, para que sejam supridas Suas variadas necessidades, somos 
levados a desfrutar de comunhão com o nosso grande Sumo Sacerdote.  

E não somente isso, mas os santos, nesse processo, se nos tornarão 
mais caros – nossas próprias orações em favor daqueles que são amados 
por Deus, aumentará o nosso amor e a nossa estima por eles, como tais. 
Não poderíamos mesmo trazê-los no coração, até ao trono da graça, se 
em nossos corações não tivéssemos um verdadeiro afeto por eles. A 
melhor maneira de dominarmos qualquer sentimento de amargura contra 
algum irmão em Cristo que nos tenha ofendido, é dedicarmo-nos à 
oração em favor dele.  

 
7. Derivamos proveito autêntico da Palavra quando ali somos 

ensinados como se deve cultivar apropriadamente o amor cristão.  
Sugerimos aqui duas ou três regras a respeito da questão.  
Em primeiro lugar, reconhecendo desde o começo que há muito no 

prezado leitor (como em mim também) que serve para testar severamente 
o amor dos irmãos, também muito haverá neles que sirva de teste  ao 
nosso amor "suportando-nos uns aos outros em amor..." (Efésios 4:3). 
Essa é uma grande admoestação acerca desse problema, e que todos nós 
precisarmos entesourar no coração. Sem dúvida é impressionante o fato 
de que a primeira qualidade do amor espiritual é que "O amor é 
paciente" (I Cor. 13:4).  

Em segundo lugar, a melhor maneira de cultivar qualquer virtude ou 
graça cristã consiste em exercê-la. Falar e traçar teorias a respeito de 
alguma virtude de nada vale, a não ser que a ponhamos em ação. Muitas 
são as queixas que se ouvem, em nossos dias, acerca das parcas 
manifestações do amor em tantos lugares – e isso é um motivo a mais 
pelo qual devo procurar dar melhor exemplo! Não permitamos que a 
frieza e a falta de gentileza dos outros venham a abafar o nosso amor, 
mas antes, façamos o que se lê em Romanos 12:12: "Vence o mal com o 



124 
Enriquecendo-se  com  a  Bíblia 
bem". Que você pondere, sob oração, pelo menos uma vez por semana, 
acerca do que se diz em I Coríntios 13.  

Em terceiro lugar, que você verifique se o seu coração está se 
aquecendo na luz e no calor do amor de Deus. Cada ser gera o que lhe é 
semelhante. Quando mais nos ocuparmos, em verdade, com o amor 
invariável, infalível e insondável de Cristo para conosco, tanto mais o 
nosso coração se voltará amorosamente para com aqueles que lhe 
pertencem.  

Uma belíssima ilustração a esse respeito se acha no fato de que o 
apóstolo que mais escreveu sobre o amor fraternal foi exatamente aquele 
que se recostou ao peito do Senhor Jesus.  

Que o Senhor outorgue toda a graça necessária, tanto a você como a 
mim (que acima de todos precisa dar ouvidos à Palavra), para que 
possam observar essas regras, visando ao louvor da glória da graça 
divina e o bem de Seu povo amado.  

 


