
 

第四十二课 
思考题 

1、圣天论师在《中观四百论》中说：“先遮
遣非福，中应遣除我，后遮一切见，知此为智
者。”请解释此教证。这个教证在说明什么问
题？ 

2、请分析愚者和智者对待罪业的态度。我
们应当如何对待罪业？ 

3、请详细解释什么是杀生。 
4、解释极重、中等、下等三种杀生罪业。 
5、如果从有境的角度而言，根据所依身

份（即相续中受持的戒律）的不同，杀生的罪业也
有轻重之别。请对此具体分析。 

6、按照《俱舍论》的观点，从作、积的角
度，可以将业分为四种，请以杀生为例对此说
明。 

 
顶礼本师释迦牟尼佛！ 
顶礼文殊智慧勇识！ 
顶礼传承大恩上师！ 

无上甚深微妙法，百千万劫难遭遇， 
我今见闻得受持，愿解如来真实义。 

为度化一切众生，请大家发无上殊胜的菩提
心！ 

 



下面我们继续学习藏传净土法，现在正在
讲往生极乐世界四因中的积资净障，前面已经
讲了供养支，今天开始讲忏悔支。 

道友们应当知道，学修佛法的次第非常重
要，初学佛者首先要通过闻思认识罪业的体性
，进而修习忏悔罪业之法，在清净罪业的基础
上再渐次进修，这样才有修行成功的希望。本
师释迦牟尼佛和诸传承上师们一再强调，欲修
佛法者首先必须打下稳固的基础，如果背离了
学修佛法的次第，即使修再高深的法也不可能
成就。可是现在许多人的次第都颠倒了——一
上来就直奔最高的法，直接观修远离一切戏论
的大中观，或者直接修持无上密法的光明心性
，这样的好高骛远之举必定会失败。 

圣天论师在《中观四百论》中说：“先遮遣
非福，中应遣除我，后遮一切见，知此为智
者。”“非福”指应当忏悔的恶业，主要是身语意
的十种不善业。按圣天论师的观点，在修持解
脱道时，首先应遮遣非福德的罪业，通过忏悔
令自相续得以清净，然后遣除对人我的执著，
最后遣除一切边执戏论而达到最究竟的境界，
了知这样的修道次第者方为智者。 

当然，我们并不否认有个别人是利根，他
们不依照上面的次第，能以顿超的方式迅速获
得成就。就像有些禀赋优异的学生可以跳级，
不需要像一般的学生那样，从一年级慢慢往上
升。但这样的利根者毕竟为数不多。道友们应
当观察自己的相续，看自己到底是什么根机，
如果是普通的中下根机，就不能按照顿超的方



 
式，而应当按次第来修持，这才是适合自己的
道路。 

戊三（对治愚痴之忏悔支）分四：一、以现
行对治力忏罪；二、以厌患对治力忏罪；三、以
返回对治力忏罪；四、以所依对治力忏罪。 

从根本上讲，罪业来源于愚痴，不知道忏
悔罪业也是一种愚痴，因此愚痴的对治法——
忏悔罪业极为重要。 

愚者和智者对待罪业的态度不同。《弥勒
狮吼请问经》中云：“愚者造恶业，不知忏悔罪
，智者忏悔罪，不与业同住。”虽然愚者与智者
都会造罪业，但愚者造罪后不知道忏悔，而智
者造罪后知道忏悔，他们不会与罪业同住。《地
藏十轮经》中也讲到两种智者：一种是从来不
造罪业；第二种虽然造了罪业，但能够发露忏
悔。现在有些愚者成天杀生、偷盗，造了不可
思议的罪业，可是他们从来不反省，还认为自
己非常清净。与这些愚者相反，很多高僧大德
本来非常清净，前世今生并没有造多少恶业，
可是他们一直精进地忏悔罪业。大家可以看
出，愚者和智者的差别有多大。我们要随学智
者的行为，要在上师三宝面前精进忏悔罪业，
对修持净土法门者来说，要观想自他一切众生
在阿弥陀佛及其眷属前作忏悔。 

当然，如果想真正清净罪业，不能仅仅在
口头上念几句忏悔文，要从内心深处猛厉忏
悔。有人问我：“从小到大，我为了生活造下很
多罪业，不知道这些罪业能不能忏悔清净？”
 



其实，即使是再严重的罪业，只要不是表面上
泛泛悠悠，而是从心坎深处勇猛忏悔，都能得
以清净。《业分辨经》中有一个教证：“造极难
忍业，谴责己可轻，猛忏与戒犯，可除罪根
本。”所以，即使造了弥天大罪，只要能认识到
自己的过失，通过严厉谴责自己，就能使罪业
减轻，如果能以勇猛的心来发露忏悔，则罪业
从根本上可以清净。前一段时间，学院开金刚
萨埵法会，许多道友都在精进地念修金刚萨埵
，从许多人的表情和态度上看，他们的内心应
该是很勇猛的，我觉得这样应该能够清净相续
中的许多罪业。 

在忏悔罪业时，除了要有勇猛的心，还要
发誓今后再也不造罪业，《佛为首迦长者说业
报差别经》中云：“若人造重罪，作已深自责，
忏悔更不造，能拔根本业。”因此，如果有人造
了严重的罪业，后来能认识到自己的过失，在
诸佛菩萨面前深自忏悔，并发誓今后再也不造
这样的罪业，就能将罪业从根本上拔除。 
总的来说，不管什么罪业，只要忏悔则没

有不能清净的。古大德曾经这样说过：“本来罪
业无功德，然忏可净为其德。”所以罪业再重，
通过忏悔也能得以清净。在我们这些人当中，
可以说没有未曾造过罪业的人，许多人在有意
无意之中造了许多自性罪和佛制罪，所以大家
都需要忏悔罪业。在今后的几堂课中，我们会
详细宣讲各种自性罪和佛制罪，在学习的过程
中，道友们应当以这些道理对照自己，认清自
己的过失后，再通过念诵咒语、顶礼等方法努



 
力忏悔。 

在忏悔法方面，藏地的许多高僧大德都一
致强调四力忏悔，即通过现行对治力、厌患对
治力、返回对治力、所依对治力来忏悔。四力
忏悔法是一种非常殊胜的忏悔法，如果具足这
四种对治力，则作已积集的一切罪障会无余得
以清净，如《宣说四法经》中云：“若具足四法，
作已积集障，无余得清净。”可见四力是忏悔
的关键，能从根本上净除罪障，所以大家一定
要通达这四法，在忏悔时必须具足四种对治
力。 
现在汉地有些人认为，四种对治力的忏悔

法是藏传佛教的发明。其实这种想法是不对的
，因为这四法是佛陀在《宣说四法经》等佛经
中宣说的，实际上，不仅藏传佛教有这样的忏
悔法，汉传佛教也有这样的忏悔法。如白云禅
师曾宣说过三种忏悔法和七种发心忏悔法。三
种忏悔法是作法、取相、无生，作法是观想诸
佛菩萨，并在他们面前诚心发露忏悔罪业，这
和所依对治力是相同的；取相是认识到自己所
犯的罪业，并对罪业产生后悔心，这和厌患对
治力是相同的；无生是发誓今后再也不造罪业
，这和返回对治力是相同的。七种发心是惭愧
心、恐怖心、厌离心、菩提心、报恩心、平等
心、罪性心，要以这些心来进行忏悔。在三法
和七心中，间接包含了现行对治力1。因此，四
种对治力是本师释迦牟尼佛亲口宣说的窍诀，

1 按藏传佛教的观点，现行对治力具体包括修菩提心、观修空性、念诵佛
号和密咒、读诵大乘经典等。 
 



它并不是藏传佛教独有的忏悔法，只不过在汉
地没有着重弘扬罢了。今后无论哪个宗派的人
，都要学习这样的忏悔法门，并且应经常以此
来忏悔罪业。 

下面依次宣说四种对治力，首先讲现行对
治力。 

己一（以现行对治力忏罪）分四：一、忏悔
自性罪；二、忏悔佛制罪；三、忏悔未认识之自
性罪；四、忏悔未知就犯之佛制罪。 

庚一分二：一、忏悔一般身语意之恶业；
二、忏悔身语意严重之恶业。 

辛一分三：一、忏悔三种身恶业；二、忏悔
四种语恶业；三、忏悔三种意恶业。 

通过这次学习，希望道友们能全面了解十
种不善业，这对大家今后的修行非常重要。有
些人可能认为：我早就知道十不善业了，用不
着再听了。当然，如果是大概的了解，许多人
都知道，也能说出十种不善业是什么；但如果
要详细抉择十不善业的体相、分类等道理，不
要说一般的初学者，甚至多年闻思修行的人也
是不容易的。 
仅仅肤浅的了解是远远不够的，由于没有

对十不善业产生深刻的认识，许多人在生活中
经常造这十种不善业，所以我们很有必要反复
学习这些道理。最近我在重新看十不善业方面
的教言时，对因果有了新的认识，自己感觉有
很大收获。因此佛友们应该以欢喜心来听受
这些法要，要想到：佛教的根本就是业因果，现



 
在有缘听闻这方面的教言，自己确实很有福
报。虽然作为一个讲者，我本人是非常差劲的
，但老师虽然不好，只要他讲的是真理，学生
就应该接受，这才能得到利益，所以大家应当
认真听受。 

壬一、忏悔三种身恶业： 
父母为主吾等众，从无始时至今生， 
杀生偷盗非梵行，发露忏悔身三罪。 

以现世父母为主的我等三界一切众生，不
只是今生今世，而是从无始以来一直漂泊于轮
回中，在流转的过程中造了形形色色的罪业。
在怙主阿弥陀佛面前发露忏悔杀生、偷盗、非
梵行这三种身体的罪业。 

下面依次介绍身体所造的三种罪业。 
什么是杀生呢？以兵器、毒药、恶咒等手

段故意断绝有情的命根，之后也没有丝毫后悔
之心。 

《毗奈耶经》和一些论典中说，所谓的杀
生，必须具足基、意乐、加行和究竟四种圆满
，只有这四个条件都圆满，才会造下圆满的杀
业。“基”是其他具有生命的众生。“意乐”分为
两点：一是无误认定所杀的众生，如果本来想
杀人，而错杀了牦牛，这样不犯圆满的杀罪；二
是故意发起不间断的杀心（如果在对方命根断绝之

前生起后悔心，则不会犯下圆满的杀罪）。“加行”是自
己做或教他人做，使用器杖、毒药或者恶咒等
任何方法杀害有情。“究竟”是断绝对方的命
根。 
 



在造下杀生罪业后，如果有后悔之心，罪
业也有清净的机会。佛经中说：一个人在乘船
渡越大海时，如果船筏毁坏了，本来这个人是
会丧命的，但如果他能抱住船筏的木板，也可
以顺利抵达彼岸；同样的道理，如果有人犯了
戒律，按理来讲必定会堕入恶趣，但是如果他
能忏悔，也有清净罪业而获得解脱的机会。所
以，以前曾经造过杀业的人要好好忏悔。 

按照严重的程度，杀生罪业分为极重、中
等、下等三种。 
杀害父母、上师、阿罗汉等为极重杀罪，

这在杀生当中是最严重的，这属于五无间罪2，
它的果报非常可怕。在末法时代，这些极为严
重的杀业时有耳闻，尤其是杀害父母的现象非
常多，新闻中也经常报导这些事件。2005年8
月，天津市有一个十九岁的年轻人，因为母亲
没有给他零花钱，他一气之下用刀子刺入母亲
的心脏，就这样残忍地杀了自己的亲生母亲。 
杀害入道者、破戒者以及其他的人为中等

杀罪。入道者是指除了阿罗汉以外的圣者，杀
这些圣者虽然没有杀上师和阿罗汉的罪业严
重，但它的过失也是相当大的。破戒者毕竟是
佛陀的随学者，他的身份与一般众生不同，杀
他们的过失也很大。此外，杀人的罪业也相当
重。藏地一般认为，杀人一定会堕入恶趣，所
以有些藏族人杀人之后非常害怕，会特别重视
忏悔。 

2 五无间罪：杀亲生父亲、杀亲生母亲、杀阿罗汉、破和合僧以及出佛身
血。 



 
屠杀旁生为下等杀罪。 
以上是从对境的角度安立杀业的轻重，如

果从有境的角度而言，根据所依身份（即相续中

受持的戒律）的不同，杀生的罪业也有轻重之
别。堪布阿琼说，对于杀死一只虱子，一般的
在家人只犯一个杀生的罪业；菩萨犯下的不仅
是杀生罪，也会犯下杀母亲的罪业3；而密宗行
者在杀生和杀母的基础上，还有杀本尊的罪
业。可见，与前前相比，后后的罪业越来越
重。 

因果是非常深奥的，唯有如来的智慧才能
彻底照见，凡夫人以肉眼或者分别念再怎么观
察，也无法完全揭开其中的奥秘。今后大家在
宣讲因果方面的道理时，一定要特别注意，如
果自己真有甚深的智慧，能够现量照见深细的
因果，那你可以按照自己的境界来直接宣讲，
如果没有这样的境界，就不能像有些人那样信
口开河——“我想这是如何如何的……”要依照
佛经和堪为量士夫的高僧大德的教言来宣讲
因果，这才是稳妥的做法。 
总的来说，一切罪业都是在三毒烦恼的推

动下造作的，如《普贤行愿品》中云：“我昔所造
诸恶业，皆由无始贪嗔痴，从身语意之所生，
一切我今皆忏悔。”杀生也是这样。 
为了获取肉、皮、麝香等而杀生是以贪心

杀生。现在的人们非常可怕，他们特别贪执众
生的皮、肉、毛、骨等，为了满足自己的贪心而

3 如果有人想：既然有杀母之过，那岂不成了无间罪吗？回答是，这并不
会成为无间罪，因为所杀的对境并不是今生的生身母亲。 
 



大肆杀害其他的众生。现在世界上以贪心而杀
害的众生非常多，我看过一部叫《地球公民》的
纪录片，里面说美国一年要杀害六十多亿只动
物，相当于地球上人类的数量。我想这个数据
还只是不完全统计，如果考虑那些无法统计的
动物，比如饭店中杀的小鱼、小虾、昆虫等，
数量可能远远超过六十亿。 
诸如杀死敌人是以嗔心杀生。人类历史上

的许多战争都是在嗔恨心的推动下发动的，由
此造成了成千上万人丧失生命。就20世纪发生
的两次规模空前的世界大战而言，第一次世界
大战中，有三十八个国家参战，经过四年的交
战，共有一千多万人死亡。在第二次世界大战
中，有六十多个国家参战，经过六年交战，共
有五千多万人死亡。从第二次世界大战结束到
21世纪初，根据联合国的统计，世界上又发生
了一百七十多次战争，一共造成二千多万人死
亡。在战争中死亡的众生，基本上都是在嗔恨
心中死去的，在这样的心态中死亡是很可怕
的。前一段时间，藏地发生了一起打架事件，
有一个人被对方打死了，死后他还是一脸的愤
怒，眼睛瞪得大大的，手里紧紧地握着刀子，
人们想取下刀子，但他的手指根本掰不开。 
诸如为了作血肉供养，或者为了塑佛像、

建佛塔、供养上师而杀生，以及声称“杀猛兽无
罪”等，这些都是以痴心杀生。这些具体如下： 

在血肉供养方面，许多外道有以血肉供养
天尊的传统，有些民间也有以血肉供养鬼神的



 
恶习。 

在佛教内部，有些人为了塑佛像、造佛塔
，也有以杀生来筹集钱财的。听说藏地有一个
活佛，他为了造一座大佛塔到处化缘，有个地
方的信众供养了他一百多头牦牛，结果他把这
些牛都卖到屠宰场了，用这笔钱造了佛塔。大
家想一想：用这样的钱来造佛塔，到底功德大
还是过失大？ 
还有些人以杀生得来的钱财供养上师，或

者请上师享用专门杀害的众生（包括自己亲自杀

和在饭店中点杀），这样作供养的罪过也非常
大。以前藏地这样的情况比较严重，但依靠上
师三宝的加持，再加上我们学院大力倡导吃素
，现在情况有所好转。但还是有少数人请上师
们享用众生的血肉。有些人觉得：供养上师有
很大的功德，所以杀害一些旁生没什么过失，
而且我的上师很了不起，这些被杀的旁生是很
有福报的。其实这是非常愚痴的想法，这会导
致许多众生丧失宝贵的生命，并且上师和弟子
都会染上严重的过患。 

此外，世间有一种说法：凡是对人类有害
的动物，如害虫、毒蛇、猛兽等，这些都应该杀
掉。甚至有些法师也公然宣称：对环境卫生有
害以及对农作物有害的昆虫都可以杀。在放
生时，有些人说毒蛇不能放，因为它们会伤害
人类。其实这些说法都是不对的，再恶劣的旁
生也不能故意杀害，如果因为它们对其他众生
有害就该杀，那现在有些人特别恶劣，成天杀
生、偷盗，这些人也应该杀掉，但是谁敢这样

 



承认。 
不过有些更为愚痴的人认为，杀害恶人也

是没有罪过的。上个世纪五十年代，许多军人
来到藏地破坏寺院，当时有些出家人说：“杀了
这些军人不会有任何过失，因为他们是毁坏佛
教的。”受这些说法的影响，许多藏族人拿着刀
枪棍棒开始杀害这些军人。其实这也是不懂因
果的愚痴说法。不管是干坏事还是干好事的人
，毕竟他们具有宝贵的生命，如果我们夺取了
他们的生命，自己以后必定会感受报应的。 
总之，许多人由于不懂因果，在无明愚痴

的推动下，考虑问题、说话做事都是颠倒的，
导致自他造了许多杀业。所以每个人一定要
学好因果法，这是非常重要的。 

按照《俱舍论》的观点，从作、积的角度，
可以将业分为四种：作已积集业、作已不积
业、积而未作业、未积未作业。杀生也有这
四种情况。下面我们次第分析。 

一、作已积集罪。这是指亲自动手故意杀
生。这种情况比较简单，大家都应该清楚。 

二、积而未作罪。即策划、协商、唆使别人
杀生以及随喜他人杀生。与前面的作已积集罪
相比，这种情况非常不值得——明明自己没有
去杀，结果相续中却积累了杀业，犯下了与亲
自杀生同等的罪过。 

我们应当避免策划、协商、唆使他人杀
生。因为如果自己和他人共同协商以后，其中
一个人去杀生，其他人虽然没有亲自去杀，但
所有的人都将犯杀罪。如《俱舍论》云：“军兵



 
等为同一事，一切人均如作者。”意思是，若军
兵等为同一件事策划并实行，则所有的人都会
获得如同作者一样的业。具体而言，一支军队
的所有人为了同一个目标作战，如果其中一个
人杀了人，就像这个作者一样，其他的人都会
获得同样的杀业，因为他们共同发心为一个目
标的缘故。 

比如一千个人协商后杀一头牦牛，虽然真
正动手的只是一两个人，但是因为这一千个人
的目标是一个，所以每个人都会造下杀一头牦
牛的罪业。又比如有一亿人共同参战，在战争
中共杀死了五千万敌人，本来一个人不可能杀
死五千万人，但因为这一亿人共同发心作战，
所以每个人都会得到杀五千万人的罪业，这个
罪业是非常可怕的。如果许多人共同造一个善
业，则所有的人都会获得这件善业的功德。如
果一千个人集合起来，共同商议之后派一个人
去放生，虽然只放了一头牛，但每个人最终都
得到了放一头牛的功德。现在我们每天上课都
要念《普贤行愿品》，如果有一千个人上课，那
每人念一遍《普贤行愿品》，最后每个人都会得
到念一千遍《普贤行愿品》的功德，这个功德是
非常大的。以前法王如意宝再三讲过：“现在我
实在舍不得中断每天的传法，因为这么多僧人
每天共同念一遍《普贤行愿品》的功德太大
了。” 
总而言之，只要众人发心共同造业，最终

每个人都会得到全部的业，这就是无欺的因果
 



规律，所有的佛经、论典和传承上师都是这样
讲的。我经常这样想，造罪业时人越少越好，
造善业时人越多越好。因此，只要自己的身
体、时间等条件允许，我们要尽量参加大众共
修善法，如果实在不能参加，也要尽量随喜、
赞叹，或者劝别人参加。现在学院的道友每天
在法师的带领下共修善法，外面菩提学会的居
士们也要尽量参加共修，这样即使上一堂课，
每个人都会得到共同念诵、讲闻、回向的功
德。 

在大众行持善法时，如果我们能参与，即
使自己没有做什么事，这也有很大的功德。有
个人曾对我说：“这次放生我没交钱，我去了也
是放这么多生命，我不去还是放这么多生命，
所以我干脆不去参加这次的放生了。”我说：“参
不参加完全是不同的。假设今天要放三千块钱
的鱼，也许不管你去不去，放生的数量并没有
变化，但如果你去参加放生，就可以得到放三
千块钱生命的功德，如果你不去参加，就得不
到这个功德。” 

我们也应避免随喜杀生，否则也会在不知
不觉中积下杀生的罪过。比如，张三有一个怨
敌，后来这个怨敌被别人杀死了，本来张三没
有任何罪过，但如果张三对此非常开心，他就
会积下杀人的罪过，这就太不值得了。2001年
9月11日，美国发生了恐怖袭击事件，中国内
地有一群年轻人特别高兴，当天他们特意聚餐
以示庆贺。其实这些人的行为特别可怜，我记



 

得在9·11事件中，有三千多人遇难，这本来是
恐怖分子杀的，但因为这些年轻人对此随喜、
赞叹，结果他们每个人都获得了杀害三千多人
的罪过，想想这个罪业有多可怕。 
这些道理非常深奥，希望道友们认真思

考。现在很多人对世间法非常精通，可是由于
缺乏佛教的教育，对出世间的佛法一窍不通，
尤其是对业因果的道理搞不明白，导致在生活
和修行中经常出现各种问题。 

三、作已不积罪。即本来无有杀生之心，
但无意中误杀众生。全知麦彭仁波切在《中观
庄严论释》中说：有些外道认为只要脚下踩死
生灵就有罪业。而佛教认为，如果没有杀生之
心，无意中踩死生灵没有罪业。当然，这并不
是没有任何过失，还是有一些微小的过失，正
因为这个缘故，佛陀在戒律中要求比丘在夏天
必须安居，不能随便出游。 

《正法念处经》中说，有五种因缘，虽然杀
死了众生，但是没有杀生的罪业：一、在走路时
，无意当中踩死一些蠕虫、蚂蚁等；二、无意当
中扔石头、铁器等，结果砸死了其他众生；三、
医生在治病的过程中，为了利益病人给病人开
药，病人因为这个药而断命；四、父母出于好心
，在教育孩子的过程中，不小心打到孩子的要
害之处，结果孩子因此而断命；五、自己没有杀
虫的心，但在生火的时候，有些虫飞到火中而
死去。在这五种情况下，因为自己没有杀生的
心，所以虽然断了众生的命，但是不会得杀

 



罪。 
虽说在无有杀心的情况下不得杀罪，但从

有些佛教的公案来看，即使无心杀生也有罪
报。佛经中有这样一则公案：以前有一个守卫
，他每天晚上都要在野外巡逻。有一天晚上，
他一边巡逻，一边挥舞宝剑随意砍路边的茅
草。当天恰好有一个商人路过这里，因为他身
上带了许多钱财，不愿意被别人发现，便藏在
路边的草丛里。守卫在砍茅草时，无意中用宝
剑刺入商人的喉咙，商人当场气绝身亡。发现
自己杀人后，守卫起初非常害怕，后来他发现
商人身上有许多金银财宝，心中又非常欢喜，
便悄悄地将商人的尸体掩埋了，把钱财据为己
有。从此以后，这个守卫过上了富裕的生活，
后来他娶了妻子，又生了一个女儿。 
这个人有每天睡午觉的习惯，有一天他在

睡午觉时做了一个梦，见到自己杀的商人来了
，并要走进自己的家门，他拼命阻挡，不让商
人进门，于是商人就进了邻居家。从梦中醒过
来后，他心中非常不安，就到邻居家去看，发
现邻居家刚生下一个男孩，他心里清楚：自己
以前杀的商人来投胎了。从此他经常把自己的
钱财分给邻居，还像对待亲儿子一样对待邻居
的孩子。有一天他在睡午觉时，因为天气非常
炎热，邻居家的男孩为他扇扇子，他身上出了
许多汗，男孩便拿了一把刀给他刮汗，正刮到
喉咙时，这个人醒过来了，他的身体一动，刀
尖就刺入了喉咙。在临死之前，他对家人说了
事情的前因后果，并叮嘱家人不要为他报仇，



 
还把自己的财产都送给了那个男孩。 
这个守卫本来没有杀心，在无意当中杀了

人，却要以生命来偿债，而且感受果报的方式
也非常奇特——以前自己无意中用剑刺入别
人的喉咙，以后别人也无意中用刀刺入自己的
喉咙。所以因果报应实在是非常微妙。 

其实，许多人感受果报的方式都和从前造
业的方式相同。2009年6月5日，成都市一辆公
交车燃烧，车上有二十七个人被活活烧死。我
认为这些人以这种方式死去，也许就和他们以
前的杀业有关，因为现在很多人没有一点悲心
，为了满足口腹之欲，或者把鱼虾放在锅里活
煮，或者把动物架在火上活活烤熟……很有可
能是这些恶业现前了，所以这些人以这样的方
式死去。在去年的汶川大地震中，许多人在巨
大的恐惧中惨死，这也许就是令众生感受巨大
恐惧而死的果报。如果经常看这方面的资料，
相信会对因果不虚的道理生起信心。 

四、未积未作。如在梦中杀生。这种情况
也没有大的罪过4。 

以上我们介绍了杀业的四种情况。最后再
次向大家强调：即使自己没有亲自动手杀生，
但如果最初是一手策划者、中间是主要协商
者、最后是唆使杀生者，无论口中言说，还是
以眼神、手势等暗示杀生，自己都会同样犯杀
罪。不少人就是这样积下杀业的，比如有些军

4 并不是完全没有罪，因为这会在阿赖耶中熏入杀生的习气；但因为没有
真实杀害众生，所以没有大的罪业。 
 



队的首领，他们没有其他的事情，成天就是想
如何杀害敌人；世间某些部门专门杀害众生，
这些部门领导的工作唯一就是策划、协商、组
织杀生。这些人的语言和行为都在积累杀业，
虽然他们没有亲自动手杀生，但从得到的罪业
来看，与亲自动手杀生没有什么区别。因此大
家要特别注意，不要以这种方式积累杀业！ 

如果真正观察起来，和上面讲的军事首
领、杀生部门的领导一样，许多人从事的工作
都与杀生有关。我遇到过许多人，像妇产科的
医生（堕胎其实就是杀人）、畜牧局的员工、办饲
养场的人等，这些人在工作中，或者直接杀生
，或者间接杀生，造了许多罪业，实在是很可
怜。杀生的果报非常可怕,莲池大师曾说：生前
杀生之人，一旦无常到来，就会立即堕入地狱
，在地狱中感受镬汤、炉炭、刀山、剑树等种
种痛苦，等到地狱的罪苦受完后，还要投生为
畜生，以偿还从前杀生的命债，还完了命债再
转生为人，那时也是多病而且短命。想想这些
可怕的果报，我觉得这些人能改行就尽量改行
，如果实在不能改行，一定要好好忏悔，否则
不知道以后会感受多少大劫的痛苦！ 

今天我们讲了许多杀业的道理，这些道理
非常重要，大家一定要通达。从表面上看，这
些道理似乎很简单，没有中观和般若那样复杂
，看一遍、听一遍就基本上知道是怎么回事，
但是真正在行持的时候，绝对没有想象的那么
简单。因果取舍是非常复杂的问题，不要说一
般的凡夫，甚至连圣者都不一定完全通达。法



 
王如意宝在世时，凡是遇到因果取舍的问题，
老人家显现上都非常谨慎，一定要让僧众抉择
，从来不自己直接作决定。但现在有些佛教徒
把因果想得过于简单，在行持善法的过程中，
稍微遇到一点挫折和不幸，就怨天尤人：为什
么我做了那么多善事，现在还要感受这种果
报？这就是不懂因果的表现。 

每个人回顾过去的生活，都应该扪心自问
：以前我有没有造过杀业？现在应该如何忏
悔？今后应该如何断除杀生？实际上，每个人
都或多或少地杀过生，有些人没有故意杀过生
，但无意中肯定杀过——夏天在草地上走时会
踩死小虫，开车时也会碾死、撞死许多小虫
……。虽然《正法念处经》中说：只要没有杀心
，即使杀了众生也不得杀罪，但从刚才那个守
卫的公案来看，即使无意杀生也要感受果报，
而且这种果报非常可怕——要以自己的生命
来偿还。所以大家今后一定要慎重对待杀生
这个问题，即使不敢在诸佛菩萨面前发誓：从
此之后绝不杀任何众生（因为对凡夫来说，无意中

杀生是在所难免的），但也要发愿不故意杀生，而
且要努力忏悔以前的杀生罪业。 

 
 
回向偈： 
所南德义檀嘉热巴涅   此福已得一切智 
托内尼波札南潘协将   摧伏一切过患敌 
杰嘎纳齐瓦隆彻巴耶   生老病死犹波涛 

 



哲波措利卓瓦卓瓦效   愿度有海诸有情 
 

 


