
CADERNOS DE NEGAÇÃO Nº 15​
NOTAS SOBRE SEXO E GÊNERO 

 

Link: https://cuadernosdenegacion.blogspot.com/2021/08/nro15-notas-sobre-sexo-y-genero.html  
 

APRESENTAÇÃO​ 2 
Aviso: esta não é uma caixa de ferramentas.​ 7 

INTERSEXUALIDADE E QUANTIFICAÇÃO SEXUAL​ 11 
Ciência e sociedade​ 16 
Padronização e reprodução​ 18 

SEXO E GÊNERO​ 20 
O fetiche por gênero​ 22 
Sobre diferença e igualdade​ 24 
Natureza e cultura​ 25 
Imagem: Abstração do ser humano​ 29 
Dissociação entre corpo e mente​ 30 
Retornando ao sexo, gênero e sexualidade​ 32 
Gênero e tecnociência​ 35 

"O PESSOAL É POLÍTICO​ 38 
O pessoal...​ 40 
... e política​ 42 

CONSTRUÇÃO?​ 44 
Origens do conceito​ 46 
O capitalismo não é um texto​ 47 
Ideologia​ 48 
Dados posteriores​ 49 

CRÍTICA DO FEMINISMO COMO IDEOLOGIA​ 51 
O perigo de criticar o feminismo​ 56 
Pós-feminismo / Queer​ 57 

NOTAS FINAIS​ 59 
Divisão sexual e força de trabalho​ 59 
Cidadania​ 63 
Interclasismo​ 64 
Contra o sexismo, o Estado e o capital!​ 68 

1 

https://cuadernosdenegacion.blogspot.com/2021/08/nro15-notas-sobre-sexo-y-genero.html


APRESENTAÇÃO 
A "ideologia de gênero" é o que os setores reacionários chamam de forma errônea, desdenhosa e 
inquisitorial de crítica e atualização das tradições, usos e costumes em relação à sexualidade. Com 
essa definição, eles tentam atacar o movimento de mulheres, aqueles que não se conformam com a 
heterossexualidade, a educação sexual nas escolas e fora delas, bem como qualquer expressão, seja 
reformista ou revolucionária, que vá contra seu terrorismo antissexual, normalizador, familiar e 
heterossexista. 

Ironicamente, são justamente aqueles que a apontam como um perigo que defendem algo que 
poderia ser chamado mais precisamente de "ideologia de gênero"... Aqueles que fazem campanha 
"não mexa com meus filhos", aqueles que distribuem balões rosa ou azul claro nas ruas e outros 
personagens intimamente relacionados ao cristianismo, tanto católicos quanto evangélicos, cada vez 
mais poderosos. 

A definição dada por uma autoridade católica pode ser muito ilustrativa dos debates atuais: "A 
teoria de gênero é uma ideia que sustenta que não há diferença biológica entre homens e mulheres 
determinada por fatores inerentes ao corpo, mas que homens e mulheres são iguais em todos os 
aspectos; que existe essa diferença morfológica, mas ela não conta. Assim, a diferença 
homem/mulher é uma diferença exclusivamente cultural, ou seja, os homens são homens porque são 
educados como homens, as mulheres são mulheres porque são educadas como mulheres. Se não 
fosse por essas construções culturais, não haveria diferença entre homens e mulheres e a raça 
humana seria formada por pessoas iguais. Dessa forma, a sexualidade é dissociada da 
personalidade, não está ligada à construção de uma pessoa". (Girolamo Furio, L'ideologia del 
"gender": se la conosci la eviti) 

Bem, existem diferenças biológicas, morfológicas e hormonais. Mas isso não implica, como 
afirmam os setores conservadores ou mesmo as correntes do feminismo, que em todas as sociedades 
elas signifiquem ou representem a mesma coisa. Ser homem ou mulher não é a mesma coisa em 
todas as sociedades, porque são categorias históricas e sociais. 

Ao longo desta edição dos CUADERNOS DE NEGACIÓN, abordaremos as noções de sexo e gênero e 
tentaremos relacioná-las à divisão sexual no capitalismo, buscando aprofundar ainda mais nossa 
compreensão das maneiras pelas quais o capital articula e intervém nas diferenças sexuais para a 
produção e reprodução dessa sociedade.1 Os dois números anteriores desta publicação foram 
dedicados à análise histórica e atual do sexismo, do patriarcado, da família, da sexualidade, da 
reprodução da força de trabalho e do trabalho doméstico, bem como de outras questões 
relacionadas, abrangendo muitos aspectos da divisão sexual do trabalho, da opressão e da 
exploração específicas das mulheres no capitalismo. Em outras palavras, refletimos bastante sobre a 
opressão específica dos sexos, incluindo a dissidência, nesta sociedade. E fizemos isso sem que 
fosse essencial nos aprofundarmos nas definições de gênero e em sua implementação. Isso não 
significa que não demos atenção aos estudos de gênero e às diferentes abordagens dessa categoria, 
mas sim que consideramos que, em termos gerais, eles trazem consigo uma forma de conceber e, 
portanto, de transformar a realidade que questionamos. É por essa razão que não propomos aqui 
uma definição acabada ou uma contribuição para esses estudos, mas sim uma abordagem crítica. 
Entendendo as teorizações de gênero principalmente em relação às transformações na 

1 Referimo-nos ao nº 13: Notas sobre o patriarcado e ao nº 14: Notas sobre o trabalho doméstico. Esse bloco 
de CUADERNOS está em desenvolvimento e continuará com pelo menos mais duas edições. 

2 



produção e reprodução da sociedade capitalista nas últimas décadas. Embora nas duas edições 
anteriores tenhamos nos concentrado na compreensão dessas questões a partir de uma perspectiva 
radical, nesta edição também daremos maior ênfase à crítica das abordagens predominantes a essas 
questões e sua influência nas lutas atuais. 

Fica claro, então, que abordamos a categoria relativamente nova e difundida de gênero com 
desconfiança. Muitas das questões que mencionamos foram abordadas antes do surgimento desse 
"grande avanço nas ciências sociais" na década de 1970. E não apenas em pesquisas e 
desenvolvimentos teóricos, mas também em lutas sociais que não eram inferiores ou uma 
prefiguração dos estudos de gênero. O que esses estudos tentam tornar visível como ponto de 
partida já era conhecido antes de a categoria ser cunhada: não existe uma natureza intrinsecamente 
feminina ou masculina. O que, acrescentamos, não é o mesmo que desconsiderar as diferenças. 

Quando uma determinada perspectiva é repetida e celebrada em escritórios estatais, bancos e 
empresas, deve ser porque ela não é muito perigosa. Tampouco se trata de uma recuperação que a 
tenha despojado de seus aspectos radicais. Como se sabe, os estudos de gênero surgiram 
principalmente e indiscutivelmente nas universidades de prestígio onde são produzidos os 
intelectuais da sociedade burguesa. 

Devemos ressaltar que muitos desses intelectuais nem sequer se preocupavam com essas questões 
até poucas décadas atrás. Hoje, muitos deles, homens, culpados por seu atraso nos estudos culturais 
e de "gênero", encontram um nicho em seu trabalho: a possibilidade de obter benefícios na forma de 
cargos políticos ou universitários, fama, prestígio ou simplesmente salário. É paradoxal, para dizer 
o mínimo, que aqueles que se dedicam a apontar dogmas, tradições, micropoderes e "dispositivos de 
poder" o façam reforçando os bastiões institucionais a partir dos quais eles são exercidos: 
escritórios estatais, universidades, laboratórios e vários setores da indústria cultural. 

"Opor a identidade social sexuada ("gênero") à diferença biológica ("sexo") quase se tornou um 
hábito, se não uma obrigação, no discurso dominante, na política, na mídia, na universidade e na 
escola, quase até na rua e, cada vez mais, nos círculos radicais. O consenso e a crítica social 
raramente andam bem juntos".2 (Gilles Dauvé, Conversa com Constance... ) 

Estrategicamente, o igualitarismo forçado ignora cada vez mais o conceito de sexo, que vem de 
sexare (diferenciar), e o substitui pelo de gênero, que se refere ao genérico (o supostamente 
igual). Fala-se de uma igualdade meramente formal, democrática e, portanto, mercantil. A forte 
ligação atual entre o feminismo, as teorias de gênero e o igualitarismo não é acidental. Ela é 
inseparável das transformações nas relações de produção, na crescente participação das mulheres no 
trabalho assalariado, bem como na crescente indiferenciação dos trabalhos a serem realizados como 
resultado do desenvolvimento tecnológico. Se não prestarmos atenção aos fatores condicionantes 
biológicos e culturais e à sua inter-relação, cairemos na ilusão de que cada indivíduo é homem ou 
mulher porque quer, assim como tentamos nos impor que todos são trabalhadores ou empresários 
por opção. 

De nossa parte, não procuramos as causas da violência e da opressão sexista simplesmente nas 
diferenças, mas na instrumentalização capitalista dessas diferenças. As diferenças óbvias por si só 
não dizem nada sobre a brutalidade, a dominação ou as hierarquias que produzem e sobre as quais a 
ordem social se apóia. Na sociedade capitalista, uma sociedade global e totalitária, é precisamente o 

2 Quarenta anos depois... Conversa com Constance é o título dado a uma entrevista incluída no livro El 
feminismo ilustrado o el complejo de Diana, Lazo Ediciones, 2018, que recomendamos para ampliar as 
questões discutidas aqui. 

3 



Capital que organiza a divisão sexual que a precede, mas não a excede, porque não existe fora do 
capitalismo. 

Começamos com a intersexualidade para refletir sobre um exemplo extremo do bisturi da 
divisão sexual sendo aplicado àqueles que não se encaixam na norma. Uma norma que tem 
muito a ver com a divisão sexual do trabalho discutida na edição anterior. O capital encontra no ser 
humano seu desenvolvimento, mas ao mesmo tempo um obstáculo. A classificação sexual 
estabelecida em nossa sociedade é mantida à custa da intervenção e do controle dos corpos que 
estão fora da norma, aqueles cuja própria existência enfraquece e demonstra a arbitrariedade da 
divisão sexual considerada um fato natural. 

Como dissemos, abordaremos diferentes aspectos e conceituações de gênero tomando várias 
referências como ponto de partida. Compreendendo a amplitude do tema e as dificuldades de 
abordá-lo, colocamos alguns eixos que consideramos necessários colocar em tensão a partir de uma 
perspectiva emancipatória: sexo e gênero, a dicotomia natureza/cultura, a divisão corpo/mente, os 
debates feministas sobre igualdade e diferença e a sexualidade. 

Outro ponto que encontramos quando começamos a analisar o que está por trás da noção de 
gênero é a relação íntima que ela tem com a tecnociência como condição de possibilidade de 
uma indeterminação de gênero. Isso parece deixar de lado a possibilidade de colocá-la sob crítica. 
Não há suspeita nem das consequências mais ou menos imediatas que isso possa trazer nem do 
aumento do poder conferido à mega-máquina, ou seja, a convergência de tecnologia, ciência, 
economia e política. 

De acordo com a crescente individualização dos seres humanos, o conflito social é abordado como 
pessoal e é automaticamente traduzido como político. Apontar que o pessoal é político, a fim de 
tornar visível como essa sociedade opera nos aspectos mais íntimos da vida, não se traduz 
necessariamente em uma intervenção ainda maior do Estado na intimidade das pessoas. Entretanto, 
essa é a proposta do feminismo institucional, e necessariamente institucionalizante. 

Tomando como ponto de partida que "o pessoal é o político" e "o gênero é uma construção social", 
nos últimos anos o conceito de desconstrução tem sido usado como um procedimento específico 
para aqueles que se identificam com o feminismo, queer ou alguma variante do movimento 
LGBTTIQ+. Mas não é uma novidade atribuível a essas correntes, nem é uma originalidade do 
pensamento pós-moderno propor que, a partir da consciência individual ou grupal, modificando o 
próprio comportamento, as construções sociais podem ser derrubadas. Algo semelhante foi proposto 
por aqueles que, reconhecendo-se como consumidores, modificam seu comportamento como tal na 
tentativa de combater uma injustiça, justamente transformando seus hábitos de consumo, como no 
exemplo dos produtos regionais, agroecológicos, cooperativos, veganos etc. Há algum tempo, as 
mudanças ocorridas na classe proletária e na forma como ela se reproduz contribuíram para que 
muitos deles se percebessem simplesmente como consumidores. 

Se tentamos entender essas e outras questões e colocar em prática maneiras diferentes de nos 
vincularmos, é porque não nos recusamos a nos questionar e a modificar o que está ao nosso 
alcance. Entretanto, acreditamos que a emancipação social não é uma soma de "desconstruções" 
individuais. E é importante ressaltar que criticamos a noção de desconstrução em relação à 
emancipação social. Fora dessa perspectiva, nossa crítica não tem sentido. O mesmo se aplica à 
crítica do feminismo como uma ideologia, à qual chegamos no final de nossa jornada. Sua crítica 
não faria sentido se não pensássemos que ela é necessária para revolucionar este mundo. Se 
criticamos o feminismo como tal, é porque consideramos que há um denominador comum entre 

4 



todos os "feminismos": não apenas a exaltação do feminino, mas também uma resposta parcial a um 
problema social concebido como um problema particular. E também porque consideramos que as 
rupturas já estão se desenvolvendo dentro do próprio movimento feminista, e estas páginas são 
alimentadas por essas rupturas e buscam se relacionar com elas.3 

Aqueles que omitem a exploração capitalista como estruturante dessa sociedade consideram o 
machismo, assim como o racismo, uma questão moral, e os moralistas sempre trazem consigo uma 
estratégia pedagógica e/ou de culpabilização que se esquiva e condena a abolição da sociedade 
capitalista. Seu otimismo pedagógico reside no fato de que consideram o racismo ou o machismo 
como um sistema de crenças e uma série de comportamentos aprendidos na escola, na televisão e 
nas redes sociais e, portanto, presumem que podem ser revertidos a partir daí. Esquecem-se de que 
eles também existem lá, mas que são principalmente "aprendidos" no modo de produção capitalista, 
não de forma consciente e discursiva, mas com base nos atos cotidianos que constituem a rotina 
capitalista. Ou seja, na forma como a espécie vive e se relaciona, como produz e reproduz sua vida 
na sociedade atual. 

A esse otimismo pedagógico, devemos acrescentar o otimismo informacional. A circulação em 
massa de informações pela Internet aprofundou a perda da centralidade da escola como provedora 
de doutrinação, que já havia começado com a televisão e os produtos culturais de massa. 

Supõe-se que a falta de informação signifique ignorância e sofrimento, portanto, propõe-se 
acumular informações e gerenciá-las de cima para baixo por meio de escolas e do Estado, 
multimídia e "redes sociais".4 É verdade que muitos problemas podem ser resolvidos com as 
informações corretas, mas isso não significa que as informações em si, em maior volume e 
circulação mais rápida, sejam uma solução. 

O direito de acesso à informação não nos diz muito sobre a saturação da informação e o quanto 
estamos desamparados diante dela, nem nos diz muito sobre sua principal fonte: a informação como 
mercadoria e propaganda, tanto para empresas quanto para governos. Porque, da mesma forma que 
algumas informações são legitimadas e outras deslegitimadas nas escolas, cada governo faz o 
mesmo em suas campanhas, e os algoritmos fazem o que querem com as informações recebidas 
pelas telas de smartphones e computadores. 

O racismo e o chauvinismo nada mais são do que a legitimação ideológica das condições de 
exploração que os tornam possíveis. Portanto, essas ideologias não podem ser destruídas sem 
destruir também o modo capitalista de produção e reprodução. 

A parte mais longa da história humana foi completamente diferente do que vivenciamos hoje, do 
que se supõe ser eterno. De acordo com a imagem idealizada deste mundo, sempre houve homens e 
mulheres de acordo com os estereótipos atuais. Estereótipos que, na realidade, não podem ser 
cumpridos por milhões de seres humanos. Nesse imaginário automático, em todas as sociedades há 
homens e mulheres, há famílias e lares. Sejam eles "homens das cavernas", camponeses da Idade 

4 As redes sociais são gerenciadas gratuitamente por cada usuário, é verdade, mas a forma impõe uma 
sociabilidade de cima para baixo da qual é impossível escapar porque a forma determina o conteúdo. 

3 Para ilustrar um exemplo de "racismo": quando a mão de obra dos funcionários de um determinado 
capitalista se torna muito cara, ele muda sua empresa, migra para um local onde pode contratar "negros" 
a um custo menor. Se não puder se mudar geograficamente, ele contratará "negros" locais (imigrantes, 
jovens não qualificados ou proletários que vivem em extrema pobreza). O capitalista reduziu seus custos 
e também explora e administra essas situações como um método eficaz de provocar a concorrência e o 
ódio entre aqueles que precisam vender sua força de trabalho, endurecendo nossa divisão, alimentando o 
mito de que nossos interesses como classe são diferentes de acordo com o setor ou a nacionalidade. Se 
nós, proletários, não lutarmos contra a burguesia, acabaremos lutando uns contra os outros. 

5 



Média ou tribos não contatadas da Amazônia, se sua existência for lembrada, eles geralmente são 
retratados sem uma história. 

Obviamente, você não nasce mulher ou homem, você se torna um. Em que momento um 
menino se torna homem ou uma menina se torna mulher? A sociedade simplesmente precisa 
inventar algum marco para essa passagem. O fato de que, quando uma menina tem sua primeira 
menstruação, considera-se que ela "se tornou uma mulher" diz muito. Isso indica que a categoria de 
mulher é uma construção social e que está intrinsecamente ligada à maternidade. 

A mulher, portanto, no singular, é uma construção social. A categoria em si é organizada dentro e 
por meio de um conjunto de relações sociais, inseparáveis das quais está a divisão sexual da 
humanidade em dois, feminino e masculino (e não apenas feminino e masculino). Dessa forma, a 
diferença sexual recebe um significado social específico que, de outra forma, não possuiria. A 
diferença sexual recebe esse significado fixo nas sociedades de classe quando a categoria de mulher 
é definida pela função que a maioria das mulheres humanas (mas não todas) desempenha, durante 
um período de suas vidas, na reprodução sexual da espécie. Assim, a sociedade de classes confere 
aos corpos um propósito social: como algumas mulheres "têm" bebês, todos os corpos que 
possivelmente "produzem" bebês estão sujeitos à regulamentação social.5 

Uma construção social não pode ser destruída individualmente. A redução dos problemas 
sociais a situações pessoais ou de grupo decorre exatamente da ideologia dominante e, por sua vez, 
a promove e consolida. Porque uma ideologia não são as ideias que podemos ou queremos ter 
em nossas cabeças. Ideologia é o conjunto de ideias com as quais cada sociedade explica o mundo 
de acordo com seu modo de produção da vida. E as ideias dominantes são as da classe dominante, 
que quanto mais domina, mais afirma que não existe. Isso significa que ela apresenta seus 
interesses como os interesses da sociedade como um todo, e que o que é bom para ela é bom para 
todos. Mas não se trata apenas de ideias, trata-se de uma prática social, inseparável dessas ideias, 
que somente na análise podemos separar. 

Entender que o que é designado como homem ou mulher é determinado por cada sociedade não 
implica abrir a porta para um acúmulo de propostas imediatistas típicas das necessidades atuais do 
Capital: obsessão e, ao mesmo tempo, falta de definição diante do poder, identitarismo, integração 
de classes, falta de posicionamento diante do antagonismo social ou maior interesse em mudar a 
linguagem do que as relações sociais. 

A fluidez é cada vez menos um atributo subversivo e cada vez mais uma das características dessa 
sociedade que precisa de mudança e adaptabilidade permanentes. Da mesma forma, a 
insaciabilidade permanente é característica da necessidade de valorização.6 Poderíamos dizer que o 
que é apresentado como cultural ou politicamente oposicionista é economicamente cúmplice. Em 
todo caso, as supostas diferenças que fazem com que indivíduos ou grupos se considerem tão 
particulares são politicamente esmagadas pela Lei e pelo Direito sob a pesada figura do cidadão, tão 
intimamente relacionada à mercadoria e à venda individual da força de trabalho. 

6 Anselm Jappe, em The Autophagous Society, resgata um antigo mito que fala de um rei que se devorou 
porque seu castigo era a fome. "Uma fome que cresce com a alimentação e que nada satisfaz. Nenhum 
alimento é capaz de apaziguá-la. Nada concreto, nada real responde à necessidade que Erysichthon sente. 
Não há nada de natural em sua fome e, portanto, nada de natural pode satisfazê-la. É uma fome abstrata e 
quantitativa que nunca poderá ser satisfeita. No entanto, sua tentativa desesperada de satisfazê-la o leva a 
consumir alimentos em vão, até mesmo alimentos muito concretos, destruindo-os e, assim, privando 
aqueles que precisam deles. Dessa forma, o mito antecipa de maneira extraordinária a lógica do valor, 
das mercadorias e do dinheiro". 

5 Maya Andrea González, Communisation and the Abolition of Gender (Comunização e abolição do gênero). 

6 



Os conservadores antiquados da ordem moral, por sua vez, tentam continuar a traficar o histórico 
como natural, acusando toda tentativa de desmantelar parte da ideologia dominante dessa sociedade 
como ideológica ("ideologia de gênero"). Embora essas tentativas, na maioria das vezes, limitem-se 
a apontar que os chamados papéis de gênero não são determinados "biologicamente" e/ou 
simplesmente uma repulsa a todas as atitudes conservadoras, tanto políticas quanto de outra 
natureza. (Veja o quadro). 

Mas a sociedade capitalista, ou mais precisamente O Capital, não se trata da perpetuação desses 
papéis, mas da acumulação e do lucro. Entretanto, esses últimos não são e não teriam sido possíveis 
sem essa imposição, vamos chamá-la por enquanto, de gênero. Denunciar os papéis de gênero 
como um evento isolado não explica como a sociedade funciona, como ela muda e, acima de 
tudo, como ela poderia ser revolucionada para acabar com isso de uma vez por todas. 
Portanto, é necessário abordá-los em relação à divisão sexual no modo de produção capitalista. 

A divisão sexual capitalista e suas respectivas alocações de comportamento dentro da classe 
explorada não são, portanto, apenas o que deve ser superado no curso da revolução, mas 
também uma fonte dessa superação. A emancipação de mulheres e homens também significa a 
liberação dos mandatos de ser mulher ou homem, o que não seria uma simples consequência da 
revolução, mas uma condição para a revolução. 

Não podemos esperar até depois da revolução. Pelo contrário, a revolução implica uma luta contra 
as alocações que essa sociedade nos dá, mas também contra o casamento, a família e a herança, 
portanto contra o dinheiro, a propriedade privada e o Estado, ou seja, contra o capital, não apenas 
como acumulação, mas como a relação social que ele é.7 

TABELA: 

"Conservador" é uma palavra ruim para qualquer democrata de direita. Essa palavra é 
imediatamente associada ao "conservadorismo", o que representa uma ligação estreita com "a 
direita", "os fachos", "os golpistas". Isso tem um significado muito claro. A burguesia, no curso da 
história, é e tem sido a classe da mudança. Conforme expresso no manifesto comunista de 1848: 
"Onde quer que ela se estabeleça, ela derruba todas as instituições anteriores". 

Mas a mudança só pode ser apreciada em relação ao que é preservado, ao que é imutável. Os 
conservadores e os promotores do progresso têm muito mais em comum entre si do que aquilo que 
seus discursos enunciam. Todos eles são conservadores no sentido de uma obsessão em 
preservar uma ordem social, uma estrutura que garanta o domínio. A ordem conservadora é 
uma ordem estática e tradicional que afirma ser eterna. A ordem moderna é (por outro lado) uma 
ordem ativa, dinâmica e nova. A modernidade entendeu que, em um mundo dinâmico, a melhor 
maneira de se preservar é mudar. A estrutura rígida de dominação do conservadorismo é 
contraposta pela estrutura flexível da modernidade capitalista. O rótulo de "dinossauro", 
"medieval", para o conservador tradicional é imposto pelo espírito moderno que condena o passado, 
pois para a ideologia do progresso "o amanhã é melhor". Ambos escolhem um compartimento 
temporal diferente para colocar sua promessa aos despossuídos e explorados: os tradicionalistas no 
passado, os burgueses no futuro, enquanto disputam o domínio do presente. 

O capitalismo é uma relação social que consiste em expansão e crescimento ilimitados. A esquerda 
do Capital, então, se orgulha de ser a representante do progresso e o "Partido da mudança" (ou das 

7 Para esta apresentação, tomamos como ponto de partida o artigo ¿Ideología de género? publicado em La 
Oveja Negra nr. 60. 

7 



mudanças, hoje o plural é mais popular). Assim, eles abraçam o novo só porque é novo e rejeitam o 
velho só porque é velho, independentemente do conteúdo social de qualquer coisa. "Quando "ser 
absolutamente moderno" se tornou uma lei especial proclamada pelo tirano, o que o escravo 
honesto mais teme é ser suspeito de estar ancorado no passado", escreveu Guy Debord em seu 
Panegyric. 

La Oveja Negra nr. 67, Progre-extractivism 

FIM DO QUADRO 

Aviso: esta não é uma caixa de ferramentas. 

"Todos os meus livros são pequenas caixas de ferramentas. Se as pessoas quiserem abri-las, usar tal 
frase ou tal análise como uma chave de fenda ou um alicate para causar um curto-circuito, 
desqualificar ou quebrar os sistemas de poder, incluindo aqueles dos quais meus livros 
eventualmente emergem.... E bem, tanto melhor!" (Michel Foucault, entrevista no Le monde, 1975). 
Durante anos, divulgamos textos importantes, deixando claro que não se tratava de bíblias. Com a 
intenção de apontar uma verdade óbvia: nenhum texto é infalível. No entanto, eles são priorizados 
em relação a outros e colocados em comum para serem debatidos, discutidos, transformados em 
nossos próprios textos e até mesmo confrontados com outros. E, embora não queiramos escrever 
bíblias, queremos apresentar um bloco coerente contra as concepções que afirmam que os textos são 
"uma espécie de caixa de ferramentas onde os outros podem remexer para encontrar uma 
ferramenta que possam usar como quiserem em sua própria área", como defendia o filósofo 
Foucault. Não concordamos com a suposta neutralidade das ferramentas, nem dos textos 
entendidos como tal. Uma ferramenta também expressa a sociedade que a produz, pois é 
socialmente determinada. Da mesma forma que o Estado moderno não é um instrumento neutro, 
mas uma expressão coerente da dominação capitalista, a universidade também não é uma esfera 
neutra de conhecimento.8 

A citação na epígrafe é completada com: "Não escrevo para um público, escrevo para usuários, não 
para leitores".9 Um usuário é, de acordo com a RAE, "alguém que normalmente usa algo, que tem o 
direito de usar algo de outra pessoa com uma certa limitação". Uma definição bastante apropriada. 

A atual devoção a um Foucault é repulsiva. Quando algum intelectual está na sopa, é por algum 
motivo. Isso não significa que não o citamos na edição 5 desta publicação, é claro, sobre a questão 
da prisão. Embora nos pareça necessário criticar sua maneira instrumentalista de ver a teoria, é 

9 Deve-se lembrar que ele também estava escrevendo para os opressores, seja na França ou no Irã. Alguns 
podem até ficar desapontados ao saber que o autor de Vigiar e Punir procurou colaborar com novas 
formas de vigilância e punição. 

Jean-Marc Mandosio, em A longevidade de uma impostura: Michel Foucault, lembra como o filósofo, em 
uma entrevista datada de 1984, na qual ele fala sobre uma eventual reforma do sistema penitenciário, 
adverte inequivocamente: "não temos soluções. Estamos em uma situação realmente difícil. Algumas 
modificações possíveis dos sistemas de punição foram planejadas, como a substituição da prisão por 
formas muito mais inteligentes. Mas isso não é suficiente; e se eu sou a favor de um certo radicalismo, 
não é para poder dizer: "Qualquer sistema de punição será catastrófico de qualquer maneira; não há nada 
a fazer, o que quer que você faça estará errado", mas sim para dizer: dados os problemas que surgiram e 
ainda surgem hoje a partir do que nossas práticas de punição têm sido por mais de um século, como 
podemos pensar hoje sobre o que a punição deveria ser? Agora, essa seria uma tarefa para várias 
pessoas". 

8 Um capítulo separado deve ser dedicado à noção de dispositivo, um conceito usado por Foucault e Deleuze 
e atualmente usado pelo Estado. Para os governos, os dispositivos são uma relação entre diferentes 
componentes institucionais. A chegada da artilharia pós-moderna ao poder tem sido de grande utilidade. 

8 



ainda mais importante criticá-lo além do indivíduo e apontar para uma dimensão histórica: as 
condições da luta de classes dos anos 70 e 80 do século passado. Ou seja, a lacuna deixada pelo 
recuo prático e, portanto, teórico do proletariado em luta, e a ocupação por referentes intelectuais. 
Mas, acima de tudo, direcionamos nossas críticas para as condições gerais que dão sentido ao que 
esses autores disseram. Os chamados pós-modernistas não inventaram as condições da 
pós-modernidade. Esses escritores não triunfaram intelectualmente, nem simplesmente 
exploraram a derrota do proletariado a seu favor; eles conseguiram expressar de forma 
coerente as condições de sua época. 

A onda de lutas internacionais que eclodiu na década de 1960 questionou não apenas aspectos do 
trabalho e da administração da produção sob o capitalismo, mas também diretamente a reprodução 
social como um todo, abrangendo diferentes aspectos como o sexismo, a família, a sexualidade, os 
hábitos de consumo, a relação com a natureza, etc. Essas transformações na vida e na luta do 
proletariado eram inseparáveis do esgotamento de várias formas de produção e administração 
econômica, que começaram a se desenvolver em grande parte do mundo naqueles anos como 
resultado dos próprios limites da dinâmica de valorização e que se consumariam a partir da década 
de 1970. As lutas foram reprimidas pela força e por meio de diferentes canais, assimilando muitas 
de suas questões à normalidade capitalista. Assim, o declínio do movimento operário, do marxismo 
oficial, das estruturas clássicas partidárias e sindicais da social-democracia, gradualmente, deu lugar 
aos "novos movimentos sociais" e a uma explosão de identidades e lutas específicas, com forte 
cunho interclassista e acadêmico, aos quais retornaremos no final desta publicação. 

"A ideologia pós-moderna baseia-se na suposição de que uma emancipação radical do proletariado 
teria sido um pesadelo ruim que só poderia gerar monstros totalitários (...) Por baixo de sua aparente 
radicalidade, ela nada mais é do que uma renúncia a qualquer tentativa de transformar real e 
globalmente este mundo. Daí o recuo para a micropolítica e a política de identidade. O pequeno é 
bom e o total é totalitário, nos dizem. Como a derrota contrarrevolucionária sofrida pelo 
proletariado na década de 1970 adia a mudança revolucionária necessária que está por vir, a 
necessidade se torna uma virtude e a derrota uma condição naturalizada. É por isso que o 
pessimismo e a renúncia são inseparáveis e, ao mesmo tempo, estão ligados a uma concepção 
exultante das diferenças, da particularidade cultural e da escolha individualista, do diverso e do 
heterogêneo, do molecular e do esquizoide, do instável e do indeterminado, do ceticismo em relação 
a qualquer critério de verdade e relação com a objetividade e a totalidade social. O mundo é 
estranho e cruel. Ele nos subjuga e nos aliena, mas a razão de seus fundamentos materiais não é 
compreendida e apenas uma explicação ideológica é dada, típica daqueles que fazem do 
pensamento isolado sua profissão, como se o caráter total do capital fosse simplesmente um 
problema mental e bastasse não pensar em sua dinâmica impessoal e total para evitar que ele 
subjugasse nossas vidas". (Barbaria, Postmodernity or the Imposture of a False Radicality) 

A desconfiança muito saudável e necessária da academia e de suas produções não nos priva de 
lê-las, tomá-las nota e criticá-las. Essa é uma forma de colocar a academia em seu devido lugar, de 
combater a autopercepção de ser a única esfera autorizada a tratar determinados assuntos com 
seriedade e a concepção generalizada de que tudo deve ser tratado como a universidade indica. Por 
outro lado, talvez tenhamos surpresas agradáveis em meio a tanto derramamento compulsivo de 
tinta. 

Esta edição baseia-se em grande parte nas teorias sobre sexo e gênero de três estudiosos, como 
Lucía González-Mendiondo, Anne Fausto-Sterling e Gayle Rubin, assim como a edição 13 deve 

9 



muito a Gerda Lerner e a edição 14 a outros estudiosos, como Cinzia Arruzza, Tithi Bhattacharya, 
Nancy Fraser e Silvia Federici. 

Fausto-Sterling, na introdução do livro Cuerpos sexuados. A política de gênero e a construção da 
sexualidade, que citaremos em detalhes, ilustra muito bem o que estamos discutindo: "Estou 
envolvido em debates sobre sexo e gênero como biólogo e como ativista social. Minha vida está 
imersa no conflito sobre a política da sexualidade e a criação e o uso do conhecimento sobre a 
biologia do comportamento humano. A tese central deste livro é que as verdades sobre a 
sexualidade humana criadas pelos intelectuais em geral e pelos biólogos em particular fazem parte 
dos debates políticos, sociais e morais sobre nossas culturas e economias. Ao mesmo tempo, os 
ingredientes de nossos debates políticos, sociais e morais são, em um sentido muito literal, 
incorporados ao nosso ser fisiológico. Minha intenção é mostrar a dependência mútua dessas 
afirmações, em parte abordando questões como a forma como os cientistas (por meio de suas vidas 
diárias, experimentos e práticas médicas) criam verdades sobre a sexualidade; como nossos corpos 
incorporam e confirmam essas verdades; e como essas verdades, esculpidas pelo meio social em 
que os biólogos praticam, por sua vez, remodelam nosso ambiente cultural." 

Com outros autores, essa é uma atividade mais árdua. Principalmente quando sua pesquisa é uma 
função de colaboração com empresas, governos e partidos políticos. Isso não significa que eles não 
possam ser lidos, pois não há livros proibidos, mas significa que é preciso saber de onde vêm esses 
estudos, números e reflexões. 

E o mesmo pode acontecer com a produção de textos fora das universidades ou de pesquisas 
financiadas. Nenhum texto está isento de ser determinado pelos ditames dominantes, e isso pode 
significar tanto uma busca por dinheiro quanto por aceitação, seguidores, prestígio ou mera inércia. 
E quando se trata de ganhar dinheiro, assim como prestígio, é preciso atender às demandas do nicho 
de mercado procurado. A capacidade de modificar o próprio discurso de acordo com o público-alvo 
está em voga há décadas, vende bem e também permite que não seja necessário se comprometer 
com o que está sendo dito. Afinal de contas, o importante é que a retórica tenha precedência sobre a 
verdade. 

Para escritores e leitores pós-modernos, a verdade é considerada uma tirania. Tudo é relativo, 
exceto o discurso pós-moderno absolutista e totalitário que relativiza tudo. 

"O sujeito ético da pós-modernidade exibe sua ambiguidade como uma virtude, quando na verdade 
é uma necessidade peremptória: não resta nenhuma forma de regulação social que possa assumir as 
consequências nocivas do processo de industrialização, portanto ele deve ser capaz de assumir 
qualquer uma delas (mesmo as mais autoritárias, que são de fato as que estão no horizonte 
próximo). Ao se chamar genericamente de "cidadão", ele pode reivindicar seus direitos sem precisar 
questionar as relações de opressão e dependência. A ética pós-moderna é, em suma, o óleo que 
lubrifica o mecanismo da vida gerenciada". (Cul de sac nr.3-4, Postmodernity: From Critique to 
Imposture) 

10 



INTERSEXUALIDADE E 
QUANTIFICAÇÃO SEXUAL 
"Uma criança nasce em um grande hospital metropolitano. O obstetra, tendo notado que os órgãos 
genitais do recém-nascido não são nem masculinos nem femininos, ou ambos, consulta um 
endocrinologista pediátrico (especialista em hormônios) e um cirurgião. É declarado um estado de 
emergência médica. De acordo com os padrões atuais de tratamento, não há tempo para reflexão 
silenciosa ou consulta com os pais. Não há tempo para que os novos pais consultem outras pessoas 
que tiveram filhos de sexo misto antes deles ou conversem com pessoas intersexuais adultas. Dentro 
de vinte e quatro horas, o bebê deve deixar o hospital com apenas um sexo e os pais devem estar 
convencidos de que a decisão foi a correta." (Anne Fausto-Sterling, Sexed Bodies. The politics of 
gender and the construction of sexuality). 
Está em Gênesis, o primeiro livro do Antigo Testamento, e na Torá, onde está escrito: "E Deus criou 
o homem à sua imagem. Ele o criou à imagem de Deus. Homem e mulher ele os criou". Mas a 
história não acontece dessa forma. Foram milhões de anos de evolução e, se nos referirmos apenas 
aos últimos séculos, passamos por fortes transformações sociais, de modo que "ser homem" ou "ser 
mulher" também não tem os mesmos significados em diferentes épocas e espaços geográficos. 
Somente nas explicações bíblicas os eventos ocorrem de um momento para o outro, e um mundo 
pode ser criado em seis dias de acordo com os caprichos de um único indivíduo, representado em 
Deus. 

Enquanto isso, na Terra, a ablação do clitóris é a mutilação parcial ou total do tecido dos órgãos 
genitais das mulheres para eliminar o prazer sexual. "Considerando razões culturais, religiosas ou 
outras razões não médicas", diz a sacrossanta Organização Mundial da Saúde. Essa prática, 
considerada uma violação dos direitos humanos, causa horror na sensibilidade ocidental e serve 
para apontar o atraso dos não ocidentais, sua falta de conhecimento científico. É por isso que aqui 
no Ocidente há outras formas de combater a sexualidade e há razões médicas para amputar 
recém-nascidos, razões científicas e não a arrogância dos países subdesenvolvidos: 

"Quando a genitália é rudimentar, deve-se dar preferência ao sexo feminino; uma vez estabelecida a 
identidade sexual (por volta dos 18 meses de idade), essa identificação deve ser preservada. (...) 
Medidas cirúrgicas são indicadas para melhorar a aparência dos órgãos genitais. No caso de 
feminização, a abertura do seio urogenital e a amputação do clitóris devem ser realizadas antes dos 
18 meses de idade. (...) Concluindo, deve-se enfatizar a importância do diagnóstico precoce, bem 
como a adoção de medidas terapêuticas corretas em tempo hábil, a fim de conferir características o 
mais próximo possível do sexo adotado e, assim, melhorar o prognóstico social desses indivíduos, 
bem como seu convívio familiar e social." (Intersex States: diagnosis and treatment, citado no livro 
Migrant Sexualities. Gênero e transgênero) 

As pessoas que são submetidas a essas mutilações diariamente são as chamadas pessoas 
intersexuais. Em nossa sociedade, o sexo funciona principalmente como uma classificação. O 
aspecto comunicativo e prazeroso da sexualidade é relegado ou assumido como um problema 
técnico. Essas intervenções cirúrgicas dificultam seriamente esse aspecto, se não o impedem 
diretamente. Tampouco se considera que, sem os órgãos genitais supostamente adequados, uma 
pessoa possa compartilhar prazer, comunicar-se, amar e ser amada. Como os órgãos genitais estão 
obviamente associados a uma série de normas e comportamentos sociais que devem ser cumpridos, 
se você tem uma vagina, deve ser assim, se tem um pênis, deve ser de outra forma, parece não haver 
outras possibilidades. 

11 



Estamos nos referindo a normas que têm a ver com a divisão sexual do trabalho que discutimos na 
edição anterior. O capital encontra no ser humano seu desenvolvimento, mas ao mesmo tempo um 
obstáculo. O controle dos corpos não é apenas um exercício de normalização, ele visa consolidar a 
divisão sexual dessa sociedade, com o bisturi na mão, se necessário. Ele combate aqueles que 
considera anormais e, na mesma operação, reforça nos normais a ideia de que eles são de fato 
anormais, que tudo é como deveria ser, tudo corre como deveria. 

Também nos referimos à normalização dos corpos em relação à reprodução da espécie, à sua 
capacidade reprodutiva, que classifica e modifica os corpos humanos principalmente com base na 
genitália. Pois essa é a manifestação externa com a qual a sociedade capitalista tende a identificar se 
eles irão procriar ou não. Essa é sua concepção miserável dos seres humanos, fazendo com que a 
mera aparência seja suficiente para manter a rígida divisão sexual. Para manter essa normalidade, é 
uma questão de produzir bebês que possam se adaptar de forma padrão a essa divisão sexual. Em 
relação à reprodução do proletariado, a "vida" não é produzida em um sentido abstrato e a-histórico, 
a vida é produzida e reproduzida como portadora da mercadoria força de trabalho. 

Embora tenha caído em desuso, as pessoas intersexuais têm sido historicamente chamadas de 
hermafroditas. As pessoas intersexuais foram consideradas de diferentes maneiras em diferentes 
culturas ao longo da história. 

Atualmente, a intersexualidade descreve a particularidade de pessoas que possuem características 
genéticas e fenotípicas tanto masculinas quanto femininas, em graus variados. Alguém pode ter, por 
exemplo, uma abertura vaginal, que pode ser parcialmente fundida com um órgão erétil mais ou 
menos desenvolvido (por assim dizer, entre o pênis e o clitóris) e ovários ou testículos, que 
geralmente são internos. A combinação de órgãos genitais, cromossomos, gônadas, hormônios e 
sistema reprodutivo interno dos indivíduos é única para cada ser humano e, portanto, as 
possibilidades são infinitas. 

Embora aproximadamente 1 em cada 2000 seres humanos nasça com genitália que não é facilmente 
reconhecível, ou melhor, aceitável, isso não ajuda a aceitar as diferenças sexuais existentes. Em vez 
de admitir a natureza social dos julgamentos sexuais, técnicas médicas sofisticadas permitem 
que esses corpos se tornem masculinos ou femininos e insistem que somos, por natureza, 
homens ou mulheres, independentemente do fato de que os nascimentos intersexuais são 
notavelmente frequentes e podem até estar aumentando. 

"Com que frequência nascem bebês intersexuais? Juntamente com um grupo de estudantes da 
Universidade de Brown, vasculhamos a literatura médica em busca de estimativas da frequência de 
várias formas de intersexo. (...) O número a que chegamos no final (1,7% de todos os nascimentos) 
deve ser considerado apenas como uma ordem de magnitude e não como uma estimativa precisa. 
Mesmo que o tivéssemos ultrapassado em um fator de dois, isso ainda significaria que milhares de 
crianças intersexuais nascem todos os anos. Em uma taxa de 1,7%, por exemplo, em uma cidade de 
300.000 habitantes, haveria 5.100 pessoas com graus variados de intersexualidade. Compare essa 
proporção com o albinismo, outra condição humana relativamente rara, mas que a maioria dos 
leitores provavelmente se lembrará de ter observado em algum momento. Bem, os albinos são 
muito menos comuns do que os intersexuais: apenas 1 em 20.000 nascimentos. (...) O número de 
1,7% foi obtido pela média de uma ampla gama de populações. O intersexo não é distribuído de 
forma homogênea em todo o mundo. Muitas formas de intersexo são devidas a alterações genéticas 
e, em algumas populações, os genes envolvidos são muito mais prevalentes do que em outras. Além 
disso, a incidência de intersexo pode estar aumentando. Já existe um caso documentado de um 
recém-nascido com ovário e testículos, cuja mãe o concebeu por meio de fertilização in vitro. (...) 

12 



Há também a preocupação de que a presença de contaminantes ambientais que imitam o estrogênio 
esteja começando a causar um aumento generalizado na incidência de formas de intersexualidade, 
como a hipospádia [ou seja, quando o orifício peniano está na parte inferior e não na ponta]." 
(Faust-Sterling) 

Sem dúvida, a indústria médica tem uma grande responsabilidade pela ocultação dessa realidade, 
pois realiza cirurgias sem demora em recém-nascidos antes que eles saiam de seus hospitais e 
clínicas assépticas. É por isso que as estatísticas sobre o assunto são muito difíceis de corroborar. 
As chamadas pessoas intersexuais geralmente são amputadas ao nascer, muitas vezes com a 
cumplicidade de seus pais. 

"Isso acontece porque a pressão social para determinar um único sexo para cada um de nós é muito 
forte, e então se decide escolher um dos dois que a pessoa intersexo já tem, geralmente o feminino 
porque, como sabemos, é mais fácil remover do que inserir, extirpar do que reconstruir, e a leveza 
do bisturi é prodigiosa". (Ferran Pereda, El cancaneo) 

Essas intervenções normalizadoras, portanto, tendem a ordenar essas "falhas" incompreendidas dos 
dois sexos como mulheres. 

"Eles mutilam a diversidade de nossos corpos; mutilam nossa sensibilidade genital e nossa 
capacidade de prazer sexual, nossa identidade e, em muitos casos, nossa capacidade de optar por 
cirurgias desejadas quando adultos. Elas mutilam nosso direito de decidir aspectos centrais de 
nossas vidas e nosso senso de merecimento de sermos amados e aceitos mesmo sem cirurgia". 
(Mauro Cabral, Pensando a intersexualidade, hoje) 

Usamos as categorias homem e mulher para nos referirmos a seres humanos diferentes, o que pode 
causar espanto e desconforto em algumas pessoas versadas ou obcecadas por essas questões. Bem, 
estamos nos referindo à forma como somos designados como seres humanos em nosso tempo, 
sem menosprezar aqueles que não gostam disso. Mas, da mesma forma, nos referimos àqueles 
que são explorados como explorados ou oprimidos como oprimidos. Quer estejam cientes disso ou 
não, quer se percebam como tal ou não, quer queiram se chamar assim ou não. 

Também é importante entender que não somos apenas explorados e oprimidos especificamente 
como homens ou mulheres, o que é inegável apenas observando a divisão sexual do trabalho, as 
causas de morte ou os homicídios. Também somos oprimidos porque temos de ser homens ou 
mulheres. 

Supõe-se que afirmar que há dois sexos é afirmar que cada pessoa deve aceitar um papel e uma 
conduta de acordo com seu sexo anatômico e cromossômico. E que tudo o que escapar disso será 
combatido com o bisturi e a cruz, com a caneta e a palavra. Isso não é verdade. Se afirmamos que 
há dois sexos, não é necessariamente para classificar cada pessoa em um deles. Podemos pensar que 
uma pessoa intersexual tem uma combinação desse "binômio", mas isso não significa que ela tenha 
um terceiro sexo ou que existam quantos sexos você quiser. (Veja o quadro). 

/ CAIXA: 

Nossos corpos biológicos coletivos, entretanto, não compartilham a determinação do Estado e da 
legislação de manter apenas dois sexos. Machos e fêmeas situam-se nos extremos de um contínuo 
biológico, mas há muitos outros corpos que combinam componentes anatômicos 
convencionalmente atribuídos a um polo ou a outro. (...) começamos a insistir na dicotomia 
homem-mulher em idades cada vez mais jovens, o que contribuiu para que o sistema de dois sexos 
se tornasse mais profundamente implantado em nossa visão da vida humana e parecesse inato e 

13 



natural. Hoje, meses antes de o feto deixar o conforto do útero, a amniocentese e o ultrassom 
identificam seu sexo. Os pais podem então escolher com antecedência o papel de parede para o 
quarto do bebê: padrões esportivos (em azul) se estiverem esperando um menino e padrões florais 
(em rosa) se estiverem esperando uma menina. Os pesquisadores quase concluíram o ajuste fino da 
tecnologia que possibilita a escolha do sexo do bebê no momento da fertilização. 

Anne Fausto-Sterling, Sexed Bodies. Política de gênero e a construção da sexualidade. 

* 

Somos sexuados como homens ou como mulheres durante toda a nossa existência. Ou seja, nós nos 
construímos como sujeitos sexuados. Um sexo é feito em referência ao outro, o que nos leva a 
afirmar que os problemas de um sexo não podem ser resolvidos sem o outro, de modo que a 
superação das desigualdades exige a compreensão das diferenças.10 A compreensão das diferenças 
pressupõe o abandono do dimorfismo sexual, a partir do qual o masculino e o feminino nos são 
apresentados como duas realidades estanques e opostas, em favor do continuum sexual e da 
intersexualidade: "Ao lado das características puramente masculinas e femininas, há também outras 
que não são nem masculinas nem femininas, melhor dizendo, são tanto masculinas quanto 
femininas" (Magnus Hirschfeld). (Magnus Hirschfeld) (...) 

De fato, a partir dessa abordagem, podemos afirmar que somos todos intersexuais: nós nos 
construímos como esse homem ou essa mulher em particular dentro do continuum sexual; ambos os 
sexos coexistem não apenas em nível social, mas também dentro de cada indivíduo.11 

O caráter patológico associado ao termo intersexo é o resultado, mais uma vez, da determinação de 
manter o sexo atribuído à esfera genital e de considerar que homens e mulheres são, e devem ser, 
estruturas perfeitamente diferenciadas e mutuamente exclusivas. (...) 

Não há dois modos exclusivos e excludentes de sexuação, o orgânico e o ginástico, mas sim um 
processo complexo em vários níveis: a sexuação de cada um dos elementos sextantes - genéticos, 
gonadais, hormonais, anatômicos, sociais e um longo etc. - que ocorrem em cada indivíduo em uma 
ou outra direção, ou em ambas ao mesmo tempo. A construção de sua própria identidade sexual é, 
portanto, em todos os casos, um processo intersexual. 

Ao entender que os sexos fazem parte de um continuum, renunciamos à superioridade de um sobre 
o outro, mas também à sua igualdade. 

Lucía González-Mendiondo, El género y los sexos. Repensando a luta feminista 

FIM DA TABELA 

Gostaríamos de aproveitar esta oportunidade para lembrar àqueles que abusam das referências 
matemáticas e insistem em "acabar com o binômio masculino/feminino" que, em álgebra, um 
binômio é a soma ou a diferença de dois termos ou monômios. Por sua vez, o sistema binário, 

11 Nota dos CUADERNOS DE NEGACIÓN: Da mesma forma, poderíamos dizer que somos seres humanos e não 
mercadorias. Infelizmente, o capital nos reduz, como proletários, a mercadorias, assim como nos reduz a 
homens ou mulheres (e às novas identidades que ele aceita). Essa intersexualidade que todos nós temos 
não é assumida porque o que é dominante é a imposição de um ou outro sexo, a repressão sexual e social. 

10 Nota de CUADERNOS DE NEGACIÓN: Acrescentamos que é necessária uma profunda transformação das 
condições materiais de vida que sustentam a diferenciação sexual e as desigualdades existentes entre os 
sexos. Preferimos chamar essas últimas de formas particulares de opressão dos sexos, já que a igualdade 
é um ideal democrático que questionamos, cuja base material está na troca mercantil. Sobre esse assunto, 
consulte a seção "Liberté, égalité, proprieté" na edição 9 desta publicação, bem como a caixa 
"Abstraction of the human" nesta edição. 

14 



fundamental na ciência da computação, é um sistema de numeração no qual os números são 
representados usando apenas dois dígitos: zero e um. Se formos abusar das metáforas, podemos 
pensar que não somos zeros ou uns, mas que, com zeros e uns, podemos simplesmente obter 
combinações infinitas. E para nos afastarmos dos exemplos matemáticos, gostaríamos de nos 
lembrar de que, embora o dia e a noite existam, a existência do pôr e do nascer do sol não pode ser 
negada, nem o eclipse ocasional. 

Os mamíferos, sejam eles machos ou fêmeas, são anatomicamente idênticos no estado embrionário 
e produzem os mesmos hormônios, apenas em quantidades diferentes. Somente se o cromossomo Y 
estiver presente, fornecido pelo macho, o embrião será transformado em macho, mas na ausência 
desse cromossomo, o embrião continuará sua gestação em seu estado natural, que é o de ser uma 
fêmea. Como uma punhalada no ego masculino, poderíamos dizer que os machos nada mais são do 
que "fêmeas geneticamente alteradas". 

Entretanto, não devemos nos esquecer de que não podemos perceber o processo de gestação do 
embrião como a ciência o faz, como algo sequencial. O processo é muito mais complexo e seus 
diferentes saltos qualitativos não correspondem necessariamente ao sequencial. Ou seja, só porque o 
cromossomo Y sinaliza uma transformação, não significa que esse fator seja o determinante. A 
ciência é propensa à estreiteza de visão, a separar tudo, a analisar cada partícula sem levar em conta 
o movimento do processo. A presença do cromossomo Y responde a todo um processo de gestação, 
e determinar tudo pelo Y, como algo qualitativo que vem de fora, é no mínimo questionável. 

Anne Fausto-Sterling, em Sexed Bodies, problematiza esse fato: "O modelo científico de 
desenvolvimento sexual que prevaleceu foi o que mais se inspirou nas ideias conservadoras que 
caracterizavam a feminilidade pela passividade e pela carência, e o que melhor se adequou a elas, 
mas fez mais do que simplesmente reforçar as opiniões conservadoras. De fato, a ideia de que todos 
os embriões começam como femininos, que o "estado fundamental natural" é a feminilidade e que a 
masculinidade é um mero complemento, agradou a muitas feministas. Por exemplo, a escritora 
científica e feminista Natalie Angier escreve que "de uma perspectiva biológica, as mulheres não 
são a segunda, mas a condição original. Somos o primeiro capítulo, o primeiro parágrafo, 
descendentes dos verdadeiros fundadores do Éden". Assim como a metáfora de um estado 
fundacional feminino tem apelo cultural no âmbito da política de gênero, ela abriu as portas para 
importantes percepções científicas. Evolutivamente, por exemplo, a ideia sugere que as mulheres 
precederam os homens na vinda ao mundo, que o homem é derivado da mulher (o oposto da costela 
de Adão). Essa ideia tem alimentado pesquisas fascinantes sobre tópicos que incluem a evolução do 
cromossomo Y e a variedade de sistemas sexuais no mundo animal. Mas a metáfora deu e a 
metáfora tirou. Pense nos dualismos que ela gera. Se o plano feminino é o natural, isso significa que 
a natureza é feminina e, portanto, a cultura é masculina? E se a feminilidade pode contaminar ou 
minar a masculinidade, isso significa que a manutenção da masculinidade exige a supressão do 
feminino? Quando Jost, um conhecido endocrinologista, escreveu que "tornar-se um homem é uma 
aventura prolongada, angustiante e arriscada; é uma espécie de luta contra a tendência inerente à 
feminilidade", ele construiu uma narrativa na qual a aventura, o risco e o heroísmo pertencem ao 
sexo masculino". Como podemos ver, o uso dessas metáforas pode ser politicamente vantajoso para 
um ou para outro, portanto, vamos voltar aos fatos. 

A designação médica de sexo é, obviamente, uma designação quantificável. Se o clitóris tiver 
menos de 0,9 cm, é normal e se o pênis tiver entre 2,5 e 4,5 cm, é normal. Os médicos insistem 
em duas avaliações funcionais completamente arbitrárias da adequação do tamanho fálico: as 
crianças devem ser capazes de urinar em pé para "se sentirem normais" na frente de seus colegas, e 

15 



os adultos se sentiriam normais com um pênis grande o suficiente (de acordo com os mesmos 
médicos) para a penetração vaginal na relação sexual. Em nível institucional, médicos, psicólogos e 
cientistas respondem a diretrizes abertamente normalizadoras. Mas mesmo em nível individual, eles 
optam por uma ou outra recomendação de acordo com algum aspecto da vida que lhes é familiar, e 
sabemos que o mais familiar é o normalizado. Se o clitóris exceder os critérios estabelecidos pela 
medicina e não atingir o tamanho que um pênis deve ter, o ser humano recém-nascido é amputado; 
se não tiver uma vagina, uma é feita para ele, e depois terá de ingerir hormônios para desenvolver 
seios. Na sala de cirurgia, é sempre mais fácil construir uma vagina do que um pênis ou, pelo 
menos, seus substitutos. 

As pessoas classificadas como intersexo não são um problema, o problema é nossa sociedade que 
ordena e reprime de acordo com sua funcionalidade ou com as tradições que carrega consigo. E 
talvez seja em favor da funcionalidade e contra as antigas tradições que essas classificações estão 
começando a ser criticadas. Porque, mesmo do ponto de vista do Estado, qual é a contribuição da 
categoria "sexo" nas carteiras de identidade, passaportes, permissões etc.? Por que é necessário 
identificar a genitália ou os cromossomos se o policial não pode verificar isso enquanto segura 
nossos documentos? Outras características mais visíveis, como altura ou cor dos olhos, seriam mais 
úteis para o controle e a segurança. No entanto, é necessário que a sociedade nos lembre 
permanentemente de uma de suas divisões mais importantes: a divisão sexual, e essa é a utilidade 
da categoria "sexo" em várias identificações. 

Por meio da prática médica e familiar, a luta contra a intersexualidade e, portanto, contra a 
sexualidade, envolve a manutenção da normalidade. Uma normalidade que ainda está em 
conformidade com a divisão sexual entre mulheres e homens, mesmo que alguns seres humanos não 
se encaixem nessa divisão sem recurso cirúrgico. 
12Por que deveríamos nos importar com o fato de uma "mulher" (com seus seios, vagina, útero, 
ovários e menstruação) ter um "clitóris" grande o suficiente para a penetração? Por que deveríamos 
nos importar com o fato de haver pessoas cujos órgãos genitais lhes permitem ter relações 
"naturais" tanto de penetração quanto de envolvimento? Por que deveríamos amputar ou ocultar 
cirurgicamente um clitóris ofensivamente grande para fins medicinais? A resposta: para manter a 
divisão sexual, para controlar e intervir em corpos que se desviam da norma. Como as pessoas 
intersexuais literalmente incorporam ambos os sexos, sua existência enfraquece as convicções 
sobre a divisão sexual como um fato natural. 

E também enfraquecem a alocação sexual com base na capacidade de ter filhos e na necessidade do 
capital de controlar a reprodução e os corpos das mulheres. Para o capital, a classificação sexual se 
baseia na capacidade de se reproduzir ou não. Como resultado, ela normaliza e classifica, pois é 
necessário que todo ser humano seja enquadrado nessa divisão normalizada, cirúrgica e que 
consome hormônios, se necessário. Esses estereótipos são impostos apesar do fato de que há 
pessoas que não exercem as funções reprodutivas designadas, o que é aceito como uma anomalia 
desse sujeito, e não como um problema da classificação em si. 

Acabar com essa sociedade significa acabar com os papéis atribuídos ao que chamamos de homens 
e mulheres. Embora existam características físicas comuns que podemos notar de relance, não 
existe um homem ou uma mulher universal. Da mesma forma, é falso acreditar que alguém é 

12 Entende-se o que queremos dizer com penetração, porém, é impreciso. Poderíamos substituí-la pelo 
conceito de envolvimento e, assim, transferir o papel ativo do ato para a vagina, a boca ou o ânus que 
envolve, em vez do falo que penetra. É um exercício de conceber que a questão está no encontro, na 
combinação e no movimento, e não apenas nas partes do corpo que nomeamos. 

16 



heterossexual ou homossexual só porque gosta de homens ou mulheres. Ninguém gosta de todas as 
mulheres ou de todos os homens, assim como uma pessoa com preferência por homens pode se 
sentir atraída por uma determinada mulher ou vice-versa. Com essa simples crítica, as mentiras que 
a sociedade conta a si mesma são expostas. 

Por outro lado, ser homem ou mulher, heterossexual ou homossexual, não se trata apenas do objeto 
de desejo erótico, mas também de uma série de hábitos e comportamentos. 

De acordo com os órgãos genitais com os quais nascemos, de acordo com a combinação de 
cromossomos, a sociedade decidiu que devemos agir de uma determinada maneira (maneiras, 
vestimentas, sentimentos etc.). Presume-se que, se você não é feminino, deve ser masculino e 
aceitar sem reclamar tudo o que vem com isso. Se uma menina não gosta de cozinhar, comprar 
cosméticos e se recusa a ser mãe, é provável que ela queira ser um menino, porque os meninos não 
são afetados por essas exigências. Se um menino quiser usar saia e maquiagem, ele vai querer ser 
uma menina para poder fazer isso, pois geralmente isso não é apenas permitido, mas imposto a eles. 

Ciência e sociedade 

Especialistas em pesquisa e medicina já argumentaram cientificamente no passado que os corpos de 
diferentes "raças" não eram apenas diferentes, mas plausíveis de serem hierarquizados. O mesmo 
fez o famoso criminologista italiano Cesare Lombroso, há mais de cem anos, quando explicou que a 
criminalidade, a prostituição e até mesmo o anarquismo estavam relacionados a causas físicas e 
biológicas. Isso tinha um propósito explícito: "Para criminosos adultos natos não há muitos 
remédios: é necessário sequestrá-los para sempre, no caso dos incorrigíveis, ou suprimi-los, quando 
sua incorrigibilidade os torna perigosos demais". 

Mas essa explicação da natureza inata e inalterável de nosso comportamento não é apropriada em 
um estado governado pelo estado de direito, e é por isso que aqueles que escrevem as leis contra 
nós também fazem de bobo o criminologista estúpido. Em uma época em que não é mais 
necessário justificar cientificamente a escravidão e o colonialismo, muito menos 
religiosamente, não é mais necessário invocar "desigualdades" biológicas ridículas. Afinal de 
contas, somos todos cidadãos livres e iguais. 

Entretanto, alguns cidadãos são mais iguais do que outros. E nossa sociedade intervém 
violentamente nos corpos dos recém-nascidos para reforçar e impor a divisão sexual capitalista, 
para produzir seres humanos à sua imagem e semelhança, para impor a premissa técnica que nos 
diz: "se pode ser feito, deve ser feito" e tudo isso, segundo nos dizem, para o nosso próprio bem.13 

A concepção dominante da natureza da diferença sexual constitui e reflete a composição de nossa 
sociedade. E também constitui e reflete a compreensão de nossos corpos. Para produzir seres 
humanos normais, nossa sociedade não se limita a mutilar os órgãos genitais ou administrar 
hormônios. Nossa sociedade recorre à amniocentese (punção abdominal para extrair o líquido 
amniótico) e ao aborto seletivo para reduzir a frequência da síndrome de Down e, em algumas 
partes do mundo, o aborto seletivo de fetos do sexo feminino é realizado. 

13 "Se for tecnicamente possível fazer uma coisa, ela deve ser feita. Se for possível fabricar armas nucleares, 
elas devem ser fabricadas, mesmo que corram o risco de destruir a todos nós. Se for possível ir à Lua ou 
a outros planetas, isso deve ser feito, mesmo que ainda haja muitas necessidades insatisfeitas na Terra 
(...) O que quer que a tecnologia torne possível, ela traz consigo a obrigação de fazê-lo" (Maximilien 
Rubel, Against Nuclear Pacifism). 

17 



Ao entrar nos estudos de gênero, mas principalmente de intersexualidade, é impossível não se 
deparar com o famoso psicólogo especializado em sexologia John Money (1921-2006). Foi ele, 
nada mais nada menos, que transferiu o termo gênero das ciências da linguagem para as ciências da 
saúde quando pesquisava questões de hermafroditismo no Departamento de Psiquiatria e Pediatria 
do Hospital Universitário Johns Hopkins (EUA). Ele dedicou sua carreira a defender a ideia da 
independência da atribuição e da criação do sexo em relação ao sexo biológico. Ele concluiu que as 
gônadas, os hormônios e os cromossomos não determinam automaticamente o que designa 
sexualmente um menino ou uma menina: "Da soma total dos casos de hermafroditismo, a conclusão 
que se segue é que o comportamento e a orientação masculina ou feminina não têm uma base 
instintiva inata. 

Esse homem de ciência e sua equipe não deduziram que as categorias "masculino" e "feminino" não 
tinham base biológica, mas escolheram hermafroditas como objeto de estudo para "provar" que a 
natureza, nesses casos, não importava e, em seguida, extrapolaram para qualquer situação, sem 
nunca questionar a suposição fundamentalmente social de por que existem apenas dois sexos. A 
intersexualidade era, segundo eles, o resultado de processos fundamentalmente anormais e, 
portanto, seus pequenos pacientes precisavam de tratamento médico porque deveriam ter nascido 
homens ou mulheres. 

Em oposição ao determinismo biológico, para Money, o comportamento seria governado pela 
educação como homem ou mulher e não pelo sexo biológico dado no nascimento. Parece muito 
contemporâneo, não é? Na visão de Money, o objetivo do "tratamento" era garantir o 
desenvolvimento psicossexual correto, atribuindo à criança de sexo misto o gênero apropriado e, em 
seguida, fazendo o que fosse necessário para garantir que a criança e seus pais acreditassem no sexo 
atribuído. Esses experimentos tiveram um resultado desastroso no famoso caso de David Reimer. 

Em 1966, uma circuncisão malfeita deixou David Reimer, de 8 meses, sem pênis. Com base na 
recomendação de Money, 14 meses depois, Reimer foi transferido para o sexo feminino, seus 
testículos foram removidos e uma vulva foi criada artificialmente, o que acabou mudando seu nome 
para Brenda. Money também prescreveu tratamento com hormônios, que foi realizado. Ele instruiu 
a família a nunca contar a ele sobre sua mudança de sexo e a criá-lo como uma menina normal, o 
que a família fez. Money publicou uma série de artigos relatando que a mudança de sexo foi 
bem-sucedida e a exibiu como prova irrefutável de sua teoria. Em 1997, Milton Diamond relatou 
que a redesignação havia sido um fracasso; Reimer nunca se identificou como mulher nem se 
comportou de maneira tipicamente feminina após ser redesignado como mulher. Aos 14 anos, após 
anos de terapia e várias tentativas de suicídio, Reimer foi informado do que havia acontecido e 
decidiu se submeter a tratamentos hormonais, mudou seu nome de volta para David na adolescência 
e se submeteu a uma série de cirurgias que lhe permitiram recuperar o pênis. Em 2002, o irmão 
gêmeo de David, Brian, foi encontrado morto devido a uma overdose de medicamentos usados para 
tratar a esquizofrenia. Em 5 de maio de 2004, David Reimer cometeu suicídio e, em seguida, seu 
pai também cometeu suicídio devido a sentimentos de culpa. 

Considere, como outro exemplo, o caso mais recente de Angela Moreno. Em 1985, quando ela tinha 
12 anos de idade, seu clitóris aumentou para 3,8 cm. Sem nenhuma outra referência, ela achou que 
era normal. Mas sua mãe percebeu a mudança e, alarmada, levou-a às pressas a um médico que lhe 
disse que ela tinha câncer de ovário e precisava de uma histerectomia. Seus pais lhe disseram que, 
independentemente do que acontecesse, ela continuaria sendo a filhinha deles. No entanto, quando 
ela acordou da anestesia, seu clitóris havia desaparecido. Foi somente aos 23 anos que ela descobriu 
que seu genótipo era XY e que tinha testículos, não ovários. Ela nunca teve câncer. Atualmente, 

18 



Moreno é membro da Intersex Society of North America. Quando se trata de definir a si mesma, ela 
escreve: "Se eu tivesse que me rotular como homem ou mulher, eu diria que sou um tipo diferente 
de mulher.... Não sou um caso de um sexo ou de outro, ou uma combinação de ambos. Nasci 
hermafrodita e, do fundo do meu coração, gostaria de ter tido permissão para continuar assim". De 
fato, as organizações intersexuais de hoje dizem a mesma coisa: "Conte-nos tudo. Não insulte nossa 
inteligência com mentiras. Quando conversar com crianças, dê a elas informações adequadas à 
idade. Mas mentir nunca funciona e pode destruir tanto o relacionamento paciente-pais quanto o 
relacionamento paciente-médico".14 

Padronização e reprodução 

Nossa espécie, pelo menos até agora, tem sido dependente da reprodução sexual. Em nossa 
sociedade, uma grande parte da responsabilidade por isso foi delegada à ciência médica. A maneira 
como percebemos o sexo está completamente relacionada à nossa reprodução, sabendo que o 
sexo para os seres humanos é muito, muito mais do que fertilização e gestação. O erotismo, o 
prazer e a comunicação relacionados ao sexo não são da alçada dos médicos, mas sim da nossa 
alçada. No entanto, nossa sociedade entrega toda a complexidade sexual em um pacote para os 
escritórios secos e higienizados da ciência. 

Com o passar dos anos, nossa fisiologia sexual muda, os corpos mudam. Até mesmo a "função 
reprodutiva" que determina a divisão sexual desta sociedade muda com o tempo, mas nossa 
sociedade tem uma visão estática do sexo anatômico. Assim, uma mãe que, em uma certa idade, 
começa a ter relações sexuais com outras mulheres é considerada como se tivesse "finalmente 
descoberto que era lésbica", como se fosse uma essência oculta que ela possuía. 

Devido às rígidas categorizações em torno da reprodução sexual, muitas lésbicas não se consideram 
mulheres, e isso ocorre porque "ser mulher" é determinado pela maternidade. "Ser mulher" nessa 
sociedade não é simplesmente ter uma vagina, mas está associado a uma série de deveres, "ser 
mulher", como veremos a seguir. Monique Wittig, por exemplo, em seu livro Heterosexual Thought 
(Pensamento Heterossexual), argumenta que "lésbicas não são mulheres", uma vez que a 
heterossexualidade não é apenas uma prática sexual. 

Nossos corpos devem atender aos padrões de produção, como mercadorias a serem oferecidas ao 
mercado, ou melhor, como portadores individuais da mercadoria força de trabalho. Especificações 
técnicas contidas em documentos que descrevem detalhadamente as características mínimas que 
devemos cumprir, daí as medidas que apontamos que um clitóris ou um pênis devem cumprir. De 
acordo com esses padrões, qualquer nascimento fora da expectativa dominante deve ser corrigido, 
sofrer intervenção. De acordo com eles, não há possibilidade de que existam experiências de vida 
por meio de corpos que não se encaixam na norma. 

Nesse sentido, o intersexo pode ser comparado a uma "deficiência", pois a sociedade, em 
última análise, trata de corpos defeituosos. A deficiência agrupa os seres humanos em termos do 
que eles são ou não são capazes de fazer: ver, concentrar-se, andar, falar, etc. Nesse sentido, as 
pessoas com deficiência são deficientes porque são incapazes de fazer algo que é muito importante 
para esta sociedade, como o resto de nós faz, que geralmente é principalmente trabalhar e, no caso 
das pessoas intersexuais, ter filhos. 

14 Para ler os detalhes do caso acima, recomendamos consultar o livro acima mencionado de Anne 
Fausto-Sterling. 

19 



No artigo Communism: The Real Movement to Abolish Disability (Comunismo: O verdadeiro 
movimento para abolir a deficiência), de RedEd, publicado no site libcom.org, destaca-se que tanto 
a eugenia quanto as fantasias tecnológicas imaginam que, com o avanço da ciência médica, 
ninguém no futuro será portador de deficiência. Em outras palavras, eles não buscam acabar com a 
deficiência, eles desejam acabar com as pessoas com deficiência. A deficiência não é simplesmente 
um conjunto de indivíduos, mas uma caracterização feita com base nas exigências da sociedade 
atual. 

Em suma, se não abordarmos essas questões, continuaremos a entregar nossa sexualidade em uma 
bandeja estéril a uma medicina que, na maioria esmagadora dos casos, decide o sexo de cada 
recém-nascido com base na reprodução sexual ou, pelo menos, à imagem de Adão e Eva. Se não a 
uma série de filósofos pagos que são uma parte fundamental do estado das coisas. Essas são as 
condições atuais para combater o que é imposto. 

 

20 



SEXO E GÊNERO 
Conforme indicamos na Introdução, percorremos um longo caminho em torno de vários aspectos da 
divisão sexual capitalista, sem partir de conceituações de gênero. Entretanto, tivemos de chegar a 
essa categoria que ouvimos com tanta frequência nos últimos anos. 

Uma definição vulgar, tomada ao acaso, mas muito representativa dos debates atuais, nos diz que: 
"O sexo é determinado pela natureza, uma pessoa nasce com o sexo masculino ou feminino. Por 
outro lado, o gênero, masculino ou feminino, é aprendido, pode ser educado, mudado e manipulado. 
O gênero é entendido como a construção social e cultural que define as diferentes características 
emocionais, afetivas e intelectuais, bem como os comportamentos que cada sociedade atribui como 
próprios e naturais ao homem ou à mulher". 

No verbete da Wikipedia, lemos: "A distinção entre sexo e gênero, no contexto dos estudos de 
gênero, diferencia o biológico do cultural. Assim, "sexo" refere-se à anatomia do sistema 
reprodutivo e às características sexuais secundárias, enquanto "gênero" é usado para papéis sociais 
baseados no sexo de uma pessoa (papel de gênero) ou identificação pessoal (identidade de gênero)". 

Acrescentar gênero (como uma identidade social sexuada) ao sexo (como uma diferença biológica) 
tornou-se um hábito, uma saída fácil. O que a maioria das pessoas está tentando nos dizer com o 
conceito de gênero é que não existe uma natureza humana monolítica e que, portanto, nem o 
que é considerado masculino ou feminino é um fato da natureza. Isso não é novidade. Antes da 
generalização desse conceito por governantes e governados, bem como por médicos e doutores em 
medicina, até mesmo um autor famoso havia dito: "Você não nasce mulher, você se torna uma". 

"O feminismo radical há muito concorda com isso, sem usar a palavra gênero. O que ela designa 
(sexo social) foi pensado muito antes do surgimento da palavra. Mas se uma palavra se impõe, e 
com ela uma percepção do mundo, é porque ela responde a uma necessidade. Nossa época produziu 
o conceito de gênero para racionalizar um problema que é incapaz de enfrentar (...) No passado, as 
pessoas falavam da natureza para se conformar com a desigualdade dos sexos, agora falam de 
"gênero" para acreditar que ela pode ser reduzida (...) Não é neutro referir-se ao gênero. Um 
conceito reúne elementos ao separá-los de outros, inevitavelmente diminuídos. Por exemplo, 
falar de classe é atribuir um papel secundário a um indivíduo, estrato, categoria, etnia etc. Falar de 
gênero é considerar uma atividade social como prioritária com base em critérios sexuais (impostos 
ou escolhidos) e, assim, colocar as relações de produção em segundo plano. (...) Se a noção de 
gênero ajuda a viver menos mal a desordem da moralidade contemporânea e, em particular, a crise 
da família, isso não significa que ela resolva tudo ou para todos. Às vezes ela ajuda. Às vezes, 
também atrapalha. (Gilles Dauvé, Conversa com Constance...) 

Deve-se observar, então, que gênero não é sinônimo de sexo, muito menos que uma categoria 
possa ser substituída pela outra. É somente pela divisão das características humanas que se pode 
falar de forma tão direta com essas categorias para se referir a algo. Mesmo que aceitemos essa 
categoria, podemos nos perguntar se faz sentido falar de gêneros, no plural, quando se trata mais de 
uma questão de relações histórico-sociais e não de um atributo individual. Não foi isso que o Estado 
argentino entendeu quando criou o Ministério da Mulher, Gênero e Diversidade em dezembro de 
2019. Isso ocorre porque o Estado pode abordar a questão como uma soma de identidades a serem 
reconhecidas e direitos a serem concedidos. O institucional está limitado ao que é possível dentro de 
sua própria estrutura, à superfície dos problemas. 

21 



O "gênero", argumentam alguns sociólogos, "é uma conquista localizada (...) não um mero atributo 
individual (...) mas algo alcançado na interação com os outros". não é um mero atributo individual, 
mas algo que é alcançado na interação com os outros". Por meio de feedback direto, crianças e 
adultos aprendem a "fazer gênero". Colegas de classe, pais, professores e até mesmo estranhos na 
rua avaliam as roupas das crianças. Um menino que usa calças estará em conformidade com as 
normas sociais, enquanto um menino que usa saia não estará. E ele perceberá isso rapidamente! 
Portanto, o gênero nunca é meramente individual, mas envolve interações entre pequenos grupos de 
pessoas. O gênero envolve regras institucionais. Se um homem gay sair na rua vestido de mulher, 
ele logo perceberá que se desviou de uma norma de gênero. O mesmo homem em um bar gay 
receberá elogios se participar de uma subcultura que é regida por outras diretrizes." (Anne 
Fauto-Sterling) 

Também podemos pensar que a motivação para muitas das expressões atuais sobre essas 
questões está no fato de que cada indivíduo determina seu gênero ou identidade sexual por si 
mesmo e é reconhecido pela sociedade. Até agora, havia apenas uma maneira, e de forma 
inversa, de resolver isso: a sociedade determinava o gênero do indivíduo, e o indivíduo tinha 
de aceitar o mandato. Essa é a relação entre o indivíduo e a sociedade. Mas, em última análise, é o 
Estado que legitima a existência ou não de uma identidade, quer os cidadãos queiram aceitá-la ou 
não. E é aí que reside a luta das pessoas com identidades sexuais diversas, que buscam a aprovação 
da sociedade e, portanto, do Estado. 

Outro uso do gênero é torná-lo sinônimo de uma luta contra o machismo e, portanto, às vezes 
uma luta contra os homens, uma luta de gêneros (plural) contra o masculino. Mas a masculinidade e 
a feminilidade são mutuamente determinadas. E aqui é necessário perguntar por que o masculino é 
tão frequentemente marcado com características negativas, enquanto o feminino é tão bem visto a 
ponto de se fazer dele um ismo (feminismo), vendo e considerando que os dois são inseparáveis. 
Como em todas as ocasiões, insistimos que nenhuma separação opressiva pode ser destruída pela 
tentativa de preservar e tomar partido de um de seus dois polos. Na verdade, qualquer um deles não 
é nada sem o outro. 

Pode acontecer de a noção de gênero estar diretamente associada a "questões femininas". Ou 
"questões de gênero" podem ser entendidas como relacionadas apenas a mulheres e pessoas que se 
enquadram na categoria LGBTTQI+. 

Há décadas, a "questão das mulheres" começou a ofuscar a "questão sexual". Como resultado, os 
problemas dos diferentes sexos começaram a ser abordados de forma isolada. Hoje, a "questão de 
gênero" aprofunda essa tendência, concentrando o debate na identidade individual. Obviamente, 
não há universalmente uma "mulher" e um "homem", há mulheres e há homens (e não somente). 
Esquece-se que, na realidade, mulheres e homens não estão apenas ligados, mas estão ligados em 
uma sociedade específica. 

Nesse sentido, "a questão de gênero" em abstrato tende a ofuscar os problemas particulares 
das mulheres proletárias: a intensificação do trabalho doméstico em tempos de crise econômica, o 
conflito do trabalho na gravidez e na criação dos filhos, o não pagamento de pensão alimentícia 
após o divórcio, o assédio no local de trabalho e tantas outras questões que não são simplesmente 
problemas de gênero. Esses não são fatos únicos ou extraordinários, mas de milhões e milhões de 
mulheres proletárias, o que é especialmente evidente na questão da maternidade e do trabalho, seja 
ele assalariado, informal ou não. A esse respeito, há poucas demandas dos movimentos oficiais, 
mesmo que esse seja um problema mais massivo do que outros. Acontece que essa não é a realidade 
das universidades e dos parlamentos, mas dos bairros, favelas ou locais de trabalho. Até mesmo a 

22 



questão do aborto, seguindo essa crítica, é abordada a partir da "questão de gênero" e não da 
"questão das mulheres".15 

Gênero também não é sinônimo de feminismo, embora a perspectiva de gênero seja hoje 
predominante no movimento feminista. 

Esse termo não existe apenas nos estudos de gênero. Na biologia, o gênero é uma categoria 
taxonômica que fica entre a família e a espécie, assim como na linguagem é uma categoria 
gramatical ou na arte é usada para ordenar diferentes obras em diferentes ramos. 

Do inglês, gender surgiu na segunda metade do século XX. Um dos primeiros autores a usar esse 
termo foi o polêmico e já mencionado psicólogo John Money, em 1955, em Hermaphroditism, 
gender and precocity in hyperadrenocorticism: Psychologic findings. Esse psicólogo e pediatra 
americano, especializado no tratamento de crianças com morfologia genital indeterminada, usou o 
termo para se referir à possibilidade cirúrgica e hormonal de transformar os órgãos genitais durante 
os primeiros 18 meses de vida. Money entrou para a história como o autor desse termo, bem como 
do "acidente" descrito na seção anterior. 

"Gênero como categoria de análise, que permite investigar e interpretar as diferenças entre homens 
e mulheres em seus contextos sociais, econômicos, culturais e históricos específicos e visualizar as 
diferentes concepções que homens e mulheres têm de si mesmos e de suas atividades. 2. gênero 
como um sistema de relações, aludindo ao sistema de relações sociais, simbólicas e psíquicas em 
que as mulheres e tudo o que é considerado feminino são colocados de forma diferente e 
desfavorável em relação aos homens e ao que é considerado masculino. Portanto, quando falamos 
de gênero, nos referimos a um sistema de relações sociais que estabelece normas e práticas para 
homens e mulheres e a um sistema de relações simbólicas que fornece ideias e representações". 
(Lucía González-Mendiondo, El género y los sexos. Repensando a luta feminista) 

Certas discussões que estão ocorrendo atualmente em torno da noção de gênero permitem 
aprofundar a análise e a reflexão sobre o que significa ser homem e o que significa ser mulher nesta 
sociedade. Isso nos permite questionar o mundo e transformá-lo, ou não. Não nos permite fazer isso 
quando esse conceito, que se torna excessivo, pretende definir toda interação entre homens e 
mulheres como uma relação de dominação ou quando é colocado antes de qualquer análise.16 

Se partirmos da premissa de que qualquer interação entre os sexos é determinada principalmente 
por relações de gênero que não são apenas desiguais, mas também dominadoras, inevitavelmente 
concluiremos que as mulheres são vítimas dos homens. É absurdo e insultante pensar que na 
história das mulheres tudo foi e é opressão e subordinação, apesar da importância insuperável de 
assumir essa violência como uma realidade constitutiva de sua história. Essa concepção não apenas 
oculta a contribuição das mulheres na história, mas também dificulta a compreensão de como as 
mulheres e os homens proletários vivenciaram e vivenciam sua condição de classe. Uma história e 
uma classe composta de sujeitos sexuados. 

16 Não estamos propondo a aplicação da teoria interseccional a esse problema. Consulte CUADERNOS DE 
NEGACIÓN no.13: Intersectionality? 

15 Entendemos que o conceito de maternidade se ampliou e que, portanto, não são apenas as mulheres que 
têm a capacidade de dar à luz. Até mesmo o Estado entende isso. Na Argentina, o Ministério da Saúde 
está usando o termo "mulheres grávidas" desde 2015. "É uma forma de honrar os direitos humanos de 
todas as pessoas, para que as diversas identidades de gênero se sintam incluídas", diz o diretor executivo 
da Equipe Latino-Americana de Justiça e Gênero (Equipo Latinoamericano de Justicia y Género). No 
entanto, essa ênfase na igualdade e no particular contrasta com uma situação em que as mulheres são 
amplamente majoritárias. 

23 



O dualismo entre sexo e gênero está na base da maioria das contribuições teóricas feitas pelo 
feminismo. É uma decisão política: demonstrar a opressão das mulheres nos termos que a própria 
sociedade opressora exige. É uma conclusão alcançada com base em uma agenda política que busca 
mudanças nos sistemas representativo, judicial, educacional e trabalhista. É por isso que ela vê 
problemas de educação, desigualdade ou injustiça (em termos de justiça burguesa), porque busca 
remediá-los dentro desse sistema. Porque não busca destruir um problema estrutural, mas reformar, 
remodelar a estrutura existente. 

E de forma alguma, nem nesse nem em qualquer outro problema do modo de produção capitalista, 
podemos propor mudanças graduais até alcançarmos a emancipação humana. A reforma e a 
revolução não seguem o mesmo caminho, apenas uma delas seria mais apressada do que a outra, 
são dois caminhos diferentes com conclusões diferentes. 

O fetiche por gênero 

Aqui está um trecho de The Logic of Gender publicado no número 3 da revista Endnotes, que 
consideramos extremamente sugestivo para pensar sobre a dualidade sexo/gênero no capitalismo e 
suas transformações, embora não compartilhemos totalmente de sua abordagem. Nos CUADERNOS DE 
NEGACIÓN não tivemos a intenção de definir a categoria de gênero, e até mesmo seu uso ainda nos 
causa muitas dúvidas pelas razões que já apontamos. Nesta edição, refletimos sobre a categoria e 
suas aplicações, sobre o que ela procura explicitar e até mesmo sobre o que procura articular em 
lutas e movimentos sociais. Poderíamos dizer, então, que grande parte desta edição é sobre gênero e 
não a partir de uma intencionalidade taxonômica. O título e o negrito desta seção são nossos. 
Agora estamos prontos para enfrentar a questão do gênero. O que é gênero? Para nós, gênero é a 
ancoragem de um determinado grupo de indivíduos a uma esfera específica de atividades 
sociais. O resultado desse processo de ancoragem é, ao mesmo tempo, a reprodução contínua de 
dois gêneros distintos. 

Esses gêneros se materializam como um conjunto de características ideais que definem o 
"masculino" ou o "feminino". Entretanto, como uma lista de qualidades psicológicas e 
comportamentais, essas características estão sujeitas a mudanças no decorrer da história do 
capitalismo; elas pertencem a períodos específicos; correspondem a determinadas partes do mundo; 
e mesmo dentro do que poderíamos chamar de "Ocidente", elas não são necessariamente atribuídas 
da mesma forma a todas as pessoas. No entanto, como uma dualidade, os gêneros existem em 
relação recíproca, independente do tempo e do espaço, mesmo que seus modos de aparência estejam 
sempre em constante fluxo. 

O sexo é o outro lado do gênero. Seguindo Judith Butler, criticamos o par de termos gênero/sexo 
como aparece na literatura feminista antes da década de 1990. Butler demonstra, corretamente, que 
tanto o sexo quanto o gênero são construídos socialmente e que, além disso, foi a "socialização" ou 
a vinculação do "gênero" à cultura que relegou o sexo ao polo "natural" da dualidade 
natureza/cultura. Da mesma forma, argumentamos que essas são categorias sociais binárias que 
desnaturalizam o gênero e naturalizam o sexo. Para nós, o sexo é a naturalização da projeção binária 
do gênero nos corpos que incorpora diferenças biológicas em aparências discretas e naturalizadas. 

Enquanto Butler chegou a essa conclusão por meio de uma crítica à ontologia existencialista do 
corpo, nós o fizemos por meio de uma analogia com outra forma social. O valor, assim como o 
gênero, precisa de seu outro polo "natural" (ou seja, sua manifestação concreta). Na verdade, a 
relação de dualidade entre sexo e gênero, como dois lados da mesma moeda, é semelhante aos 
aspectos duplos da mercadoria e ao fetichismo inerente a ela. Como explicamos acima, toda 

24 



mercadoria, inclusive a força de trabalho, é simultaneamente valor de uso e valor de troca. A 
relação entre as mercadorias é uma relação social entre coisas e uma relação material entre pessoas. 

Seguindo essa analogia, o sexo é o corpo material que se liga ao gênero como o valor de uso se 
liga ao valor (de troca). O fetiche do gênero é uma relação social que age sobre esses corpos de 
tal forma que aparece como uma característica natural dos próprios corpos. Embora o gênero 
consista na abstração da diferença sexual de todas as suas características concretas, essa abstração 
transforma e determina o corpo ao qual está ligado, assim como a abstração real do valor transforma 
o corpo material da mercadoria. O gênero e o sexo combinados dão àqueles inscritos nessa 
dualidade uma aparência natural ("com uma objetividade espectral"), como se o conteúdo social do 
gênero estivesse "escrito na pele" de indivíduos concretos. 

A trans-historicização do sexo é comparável a uma crítica limitada do capital que argumenta que o 
valor de uso é trans-histórico e não historicamente específico do capitalismo. Essa crítica considera 
o valor de uso como aquilo que permanece positivamente após a revolução, que é pensada como a 
liberação do valor de uso do revestimento do valor de troca. Em relação à nossa analogia com sexo 
e gênero, devemos dar um passo adiante e dizer que tanto o gênero quanto o sexo são 
historicamente determinados. Ambos são totalmente sociais e só podem ser abolidos juntos, 
assim como o valor de troca e o valor de uso terão de ser abolidos simultaneamente no 
processo de comunização. A partir dessa perspectiva, nossa análise feminista inspirada na teoria 
do valor reflete a crítica de Butler na medida em que consideramos a dualidade sexo/gênero como 
socialmente determinada e produzida por meio de condições sociais específicas da modernidade. 

Mas o gênero não é uma forma social estática. A abstração do gênero é cada vez mais 
desnaturalizada, fazendo com que o sexo pareça ainda mais concreto e biológico. Em outras 
palavras, se sexo e gênero correspondem a dois lados da mesma moeda, a relação entre o gênero e 
sua contraparte naturalizada não é estável. Há uma discrepância potencial entre eles, que alguns 
chamaram de "problema" e nós chamamos de "desnaturalização". 

Com o passar do tempo, o gênero se torna cada vez mais abstrato e define a sexualidade de 
forma cada vez mais arbitrária. A comercialização e a mercantilização do gênero parecem 
desnaturalizar progressivamente o gênero dos elementos biológicos naturalizados. Pode-se dizer 
que o próprio capitalismo desconstrói o gênero e o desnaturaliza. A natureza - cuja crescente 
superfluidade anda de mãos dadas com a necessidade contínua do gênero - aparece como 
pressuposto do gênero e não como seu efeito. Em termos mais familiares, refletindo o "problema" 
do capital com o trabalho: a "natureza" (o lado "natural" do par sexo/gênero) torna-se cada vez mais 
supérflua em relação à reprodução geracional do proletariado, enquanto o "custo" atribuído aos 
corpos "femininos" - ou a contrapartida do sexo - torna-se cada vez mais essencial para a 
acumulação de capital como uma tendência à feminização. Assim, a reprodução de gênero é de 
grande importância, como reprodução de baixo custo da força de trabalho, enquanto um exército de 
reserva de proletários se torna cada vez mais redundante como população excedente. 

O que o gênero feminino sinaliza - aquilo que está socialmente inscrito em corpos "naturalizados" e 
"sexuados" - não é apenas um conjunto de características "femininas" ou "de gênero", mas 
essencialmente uma etiqueta de preço. A reprodução biológica tem um custo social que não está 
incluído na força de trabalho média (masculina); ela se torna o fardo daqueles a quem esse custo é 
atribuído, independentemente de poderem ter filhos ou quererem tê-los. É nesse sentido que uma 
abstração, uma média de gênero, é refletida na organização dos corpos da mesma forma que o valor 
de troca, uma média cega de mercado, é projetada na produção, moldando e transformando a 
organização da produção social e a divisão do trabalho. Nesse sentido, a transformação da condição 

25 



das relações de gênero ocorre por trás das costas daqueles que ela define. E, nesse sentido, o gênero 
é constantemente imposto e renaturalizado. 

Diferença e igualdade 

"O movimento de mulheres oscilou entre duas posições. Por um lado, as mulheres lutaram pela 
equidade com base em sua igualdade fundamental com os homens. Mas, independentemente da 
semelhança de suas habilidades, mulheres e homens não são e nunca serão iguais para o capital. Por 
outro lado, as mulheres lutaram pela equidade com base em sua "diferença, mas igual dignidade" 
em relação aos homens. Mas essa diferença, aqui explicitada como maternidade, é precisamente o 
que explica o papel subordinado das mulheres." (Endnotes, Communisation and the Abolition of 
Gender) 
O feminismo da diferença é uma corrente que surgiu a partir do feminismo de segunda onda 
(1960-70) e, com razão, faz da reivindicação da diferença o cerne de suas propostas na luta pela 
liberação das mulheres.17 Ela insiste que o sexo biológico determina se somos homens ou mulheres. 

Essas teorias apontam as diferenças como essenciais e, portanto, haveria uma "essência feminina". 
Insiste-se também, contra todas as explicações históricas e sociais, que as mulheres são mais 
propensas e melhores cuidadoras do que os homens. E vai ainda mais longe ao propor a 
solidariedade (sororidade) com qualquer mulher pelo simples fato de ser mulher, seja ela uma 
mulher explorada, uma exploradora, uma presidente ou uma colaboradora de classe aberta, como as 
mulheres que participam das forças repressivas do Estado. Em uma posição extrema, mas não 
minoritária, esse feminismo da diferença pode levar à suposição de que as mulheres seriam 
incapazes de ferir, mentir ou prejudicar. 

Essas posições são representativas, embora não exclusivas, dessa corrente e sua influência é notória 
em grande parte do feminismo. Em termos gerais, argumenta-se que pode haver igualdade apesar 
das diferenças, que não é possível tentar apagá-las e que, portanto, é necessário reivindicá-las, 
chegando a postulados absurdos. O principal problema reside no fato de que não se entende como 
essas diferenças explicam o papel subordinado da mulher no capitalismo, a começar por sua 
capacidade reprodutiva.   
18Por outro lado, há o feminismo da igualdade, talvez o mais conhecido e com a mais longa 
trajetória histórica até os dias de hoje, que visa alcançar a igualdade na base fundamental da 
igualdade entre homens e mulheres. É a expressão mais ampla do feminismo, dentro da qual 
podemos situar as vertentes socialista, marxista e anarquista, bem como a vertente radical 
americana, ou materialistas como Christine Delphy. A partir do surgimento do feminismo da 
diferença na década de 1960, as vertentes mencionadas acima serão situadas principalmente dentro 
do "paradigma da igualdade". 

O feminismo contemporâneo da igualdade, baseado principalmente em estudos de gênero, vê a 
masculinidade e a feminilidade como papéis de gênero socialmente construídos. Muitas vezes, 
parece afirmar que somos simplesmente pessoas iguais, tanto homens quanto mulheres, e que a 

18 Embora valha a pena esclarecer que essa abordagem esquemática perde de vista o fato de que, por 
exemplo, na prática, o amplo movimento feminista de hoje contém elementos de ambos, mesmo que 
sejam inconsistentes entre si. 

17 Seguindo essa cronologia dos estudos feministas anglo-saxões, podemos lembrar que a primeira onda do 
feminismo começa com o movimento sufragista que se desenvolveu nos Estados Unidos e no Reino 
Unido em meados do século XIX. E observamos que essa não é a cronologia de todo o feminismo 
mundial. 

26 



sociedade capitalista deveria simplesmente oferecer oportunidades iguais. Qualquer forma de alusão 
a diferenças é tachada de biológica ou em termos de superior ou inferior. 

É certamente a partir das teorias de gênero que nos dizem que "a biologia não é um destino", mas 
que muitas vezes nos esquecemos de colocá-la no ponto de partida ou em algum lugar ao longo do 
caminho. A rejeição do determinismo biológico acaba esquecendo o biológico sem suas 
determinações. Assim como a rejeição daqueles que oprimem, exploram e discriminam com base 
nas diferenças sexuais nos faz lutar contra as diferenças e não contra aqueles que as 
instrumentalizam para manter a normalidade capitalista. 

Outras correntes pós-feministas, como o feminismo queer, argumentam ainda mais fortemente que 
tudo isso é apenas uma questão de cultura e política. 

Natureza e cultura 

Politicamente, a igualdade é aceita como um valor desejável em face da diferença. Ser "diferente 
de" é frequentemente associado a ser "inferior ou superior a". Há uma tendência à uniformidade e à 
ideia de indivíduo ou cidadão (independentemente das categorias de homem e mulher). 

"Esse debate sobre Igualdade/Diferença que marcou a história do feminismo durante o último 
século XX baseia-se na análise da oposição entre natureza e cultura, entre o inato e o construído, e 
por muito tempo pareceu ser a única análise capaz de interromper a atribuição de mulheres e 
homens a uma identidade sexual compulsória e opressiva para as mulheres. Porém, os seres 
humanos são uma mistura de natureza e cultura. A natureza humana é cultural e a cultura tem sua 
origem na natureza". (González-Mendiondo) 

O debate estéril que opõe a natureza à cultura, ou seja, o inato e o adquirido, é um beco sem 
saída. E algo semelhante acontece com a própria noção de natureza, do natural, quando ela é 
percebida como algo alheio à cultura, pura e livre de humanos. Como se a natureza sempre tivesse 
existido, lá no coração da Amazônia, do rio ou da montanha, e não nas definições dos seres 
humanos civilizados. 

Essa separação entre o biológico (associado ao sexo) e o cultural (associado ao gênero) é enganosa. 
A insistência em diferenças com base biológica está cada vez mais ligada a políticas religiosas, 
reacionárias e antifeministas, enquanto o antibiologicismo está mais associado ao feminismo e às 
políticas progressistas. Não devemos nos deixar influenciar por simpatias políticas que colocam 
certos princípios antes que qualquer análise crítica tenha sido desenvolvida. 

Em muitos casos, é preciso deixar claro que isso nada mais é do que uma discussão acadêmica e 
científica entre ciências "duras" e "leves". As ciências naturais e físicas geralmente estão incluídas 
no campo das ciências duras, enquanto as ciências sociais ou humanas geralmente estão incluídas 
no campo das ciências leves. Não é que essas discussões não sejam interessantes, o problema é que 
elas vêm orientando os movimentos sociais há décadas, e por quê? Porque esses movimentos 
sociais são mais movimentos de cidadãos, ou seja, movimentos entre classes, nos quais os 
intelectuais são membros proeminentes. 

A proeminência dessas teorias universitárias ocorre dentro da estrutura de um racionalismo extremo 
que afirma que o único conhecimento válido é o conhecimento científico.19 E a ciência não é neutra, 

19 Sobre ciência, tecnologia e a noção de progresso, lembramos CUADERNOS DE NEGACIÓN no.8: Critique of 
capitalist reason (Crítica da razão capitalista). 

27 



ela é a reitora, guardiã e executora da ordem moral, assim como a Igreja era ontem. Ontem era a 
teologia, e não a tecnologia, que autorizava as pessoas a fazer ou mesmo pensar qualquer 
coisa, que ordenava moralmente a sociedade. 

Se tomarmos a licença para intercambiar ciência e tecnologia, não será por acaso. A ligação é 
evidente e talvez seja mais correto falar de tecnociência devido à conexão inseparável entre a 
pesquisa científica e o aparato tecnológico, que exige maior especialização e complexidade, 
aprofundando a impotência da maioria não especializada diante dele. 

Deus ou o cálculo técnico se apresentam como infalíveis e superiores ao julgamento humano. Mas 
sempre temos seus representantes na Terra, padres ou cientistas, para nos orientar e pensar por nós, 
sempre "para o nosso próprio bem". 

Necessariamente, também devemos assumir a crítica da divisão corpo/mente, tão característica do 
método científico, ou corpo/alma, tão característica da religião.20 É com base nessa separação, que é 
impossível na realidade, que podemos nos entender como corpos puramente "biológicos" ou 
puramente "culturais". Esse dualismo trunca qualquer possibilidade de análise. O termo gênero, 
colocado nessa dicotomia, necessariamente exclui o biológico dos corpos ou os assume como 
recipientes vazios ou completamente maleáveis pelo complexo médico-técnico-científico (quando 
não espera moldá-los simplesmente pelos golpes do discurso). Ou seja, como corpos abstratos 
(consulte o quadro: Abstração do humano). 

Podemos conceder a alguns processos biológicos um status que preexiste à sua importância. Pensar 
que os instintos biológicos fornecem um tipo de base para o desenvolvimento da sexualidade. Mas 
essas bases não são suficientes. Sem a sociabilidade humana, a sexualidade humana não pode se 
desenvolver. Embora não saibamos de que maneira, sabemos que a sociabilidade com seus hábitos e 
costumes, que claramente se originam entre os corpos, acaba sendo incorporada à sua fisiologia e 
aos seus comportamentos conscientes e inconscientes. Eventos externos aos corpos são 
incorporados à nossa própria carne, modificando até mesmo essas "bases". 

Isso fica mais claro com exemplos como as chamadas crianças selvagens, criadas sem restrições 
humanas. Esses são claramente casos isolados e não transformações sociais, mas, mesmo assim, são 
ilustrativos: 

"No início do século XX, na província indiana de Bengala, o reverendo J.A. Singh "resgatou" duas 
meninas (que ele chamou de Amala e Kamala) que haviam sido criadas desde a infância em uma 
matilha de lobos. As duas meninas conseguiam correr mais rápido de quatro do que muitas pessoas 
com duas pernas. Elas eram noturnas, tinham desejo por carne crua e carniça e se comunicavam tão 
bem com os cães durante as refeições que estes permitiam que elas compartilhassem sua comida. 
Está claro que os corpos dessas meninas, desde a estrutura esquelética até o sistema nervoso, 
sofreram profundas modificações à medida que se desenvolveram entre os animais não humanos. 

Os casos de crianças selvagens ilustram de forma dramática o que tem se tornado cada vez mais 
claro para os neurologistas, especialmente nos últimos vinte anos: os cérebros e os sistemas 
nervosos têm plasticidade. Sua anatomia geral (bem como as conexões físicas menos visíveis entre 

20 Se separarmos as partes de um corpo para estudá-lo, não teremos mais um corpo, mas um cadáver. Da 
mesma forma, o estudo dos efeitos hormonais sobre o comportamento sexual dos camundongos não é 
apenas inadequado para nós, mas também para os camundongos. Porque não se trata apenas de 
camundongos, mas de camundongos em cativeiro. Isso não significa que não possa nos dizer algo sobre o 
comportamento de nós, mamíferos; a questão é quanto interesse isso pode ter, além do desprezo pela vida 
que a experimentação tecnocientífica em animais significa. 

28 



os neurônios, as células-alvo e o cérebro) muda não apenas após o nascimento, mas até mesmo na 
idade adulta (...) Essa modificação anatômica geralmente decorre da resposta do sistema nervoso a 
experiências e mensagens externas e da incorporação delas. 

(...) a experiência física e cognitiva precoce molda a estrutura cerebral. Até mesmo os movimentos 
musculares pré-natais desempenham um papel no desenvolvimento do cérebro. 

Esse conhecimento enfraquece o esforço de manter a distinção entre corpo e mente e de apresentar 
o corpo como o precursor do comportamento, e justifica a insistência de que o ambiente e o corpo 
são coprodutores do comportamento, bem como a inadequação de priorizar um componente em 
detrimento do outro. 

(...) Como tudo isso se aplicaria à diferenciação sexual e à expressão sexual humana? 21As respostas 
oferecidas até o momento têm sido insuportavelmente vagas, em parte porque temos pensado muito 
na dimensão individual e muito pouco em termos de sistemas ontogenéticos. (...) Toda sensação, 
pensamento, sentimento, movimento e interação social modifica a estrutura e a função do cérebro. 
A simples presença de outro organismo vivo pode ter efeitos profundos sobre a mente e o corpo. Só 
começaremos a entender como o gênero e a sexualidade são introduzidos no corpo quando 
aprendermos a estudar a sinfonia e seu público ao mesmo tempo". (Fausto-Sterling, Sexed Bodies. A 
política de gênero e a construção da sexualidade). 

Se nos construímos como sujeitos sexuados ao longo de nossa existência individual e em grupo, 
imaginemos isso no nível da espécie. São muitos os exemplos de mudanças físicas, e não apenas no 
sistema nervoso, decorrentes da interação social. Podemos então pensar em como as tradições e os 
costumes são impressos nos corpos geração após geração. 

Casilda Rodrigáñez destaca que a sexualidade na infância é quase sistematicamente inibida e que 
isso tem enormes repercussões não apenas em bebês e crianças, mas também em nossa vida adulta, 
repercussões não apenas em nível "psicológico", mas também físico. Porque qualquer aspecto de 
nossa condição humana sempre é e sempre será psicossomático, embora seja difícil para nós pensar 
e viver nessa perspectiva, socializados como estamos em uma cultura que divide corpo/mente e que 
conceitua e ordena de acordo com essa divisão: 

"Na realidade, essa cisão nada mais é do que o encobrimento da perda de consciência do que está 
acontecendo conosco; mais precisamente, é o resultado do que nos é feito para nos impedir de 
construir uma consciência de acordo com o movimento sábio da vida, com o impulso do desejo 
autorregulador de nosso ser psicossomático. Porque só assim o desejo frustrado pode ser codificado, 
idealizado e enganado com imagens falsas, desvinculado de seu sentido autorregulador dos corpos, 
para ser inserido no sistema repressivo do Poder. É sempre a devastação, a introdução da falta, que 
vem primeiro. 

21 "A teoria dos sistemas ontogenéticos nega que existam dois tipos fundamentais de processos: um 
impulsionado por genes, hormônios e células cerebrais (ou seja, natureza) e o outro pelo ambiente, 
experiência, aprendizado ou forças sociais (ou seja, criação). (...) Como a teoria dos sistemas 
ontogenéticos pode nos ajudar a nos livrar dos processos mentais dualistas? Considere um exemplo 
descrito por Peter Taylor, um bode que nasceu sem as pernas dianteiras. Durante toda a sua vida, ele 
conseguiu se locomover pulando sobre as patas traseiras. Um anatomista que estudou a cabra depois de 
sua morte viu que ela tinha uma coluna vertebral em forma de S (semelhante à humana), "ossos espessos, 
ligações musculares modificadas e outros correlatos de movimento em duas pernas". Esse sistema 
esquelético (como o de qualquer cabra) se desenvolveu como parte de sua maneira de se movimentar. 
Nem seus genes nem seu ambiente determinaram sua anatomia. Somente o conjunto tinha esse poder. 
(Faust-Sterling) 

29 



A perda de contato com nosso próprio corpo, ou seja, a divisão entre consciência e corpo, tem sido 
uma estratégia indispensável e é uma característica da sociedade patriarcal. Porque o corpo não tem 
apenas sabedoria, ele também tem muita força, muita capacidade de resistência e rebelião". (The 
Assault on Hades: The Rebellion of Oedipus, parte 1). 

"Precisamos ver que outro corpo temos que não conhecemos ou sentimos. Precisamos entender 
como foi possível fazer com que a sexualidade uterina desaparecesse de tal forma e socializar 
gerações de mulheres com o útero espástico. Como foi possível que as meninas crescessem sem 
movimentar o útero, reprimindo seus impulsos espontâneos, sem corrosão autoerótica, sem uma 
cultura de danças sexuais. 

Outro aspecto que tem a ver com a repressão da sexualidade feminina, que começa na primeira 
infância, é a educação postural rigorosa que nos disciplina a sentar em cadeiras com as pernas 
juntas e a pélvis rígida, forçando o ângulo correto e impedindo sua posição e oscilação naturais. 

A vida ao nível do chão, como ainda vemos em alguns povos não ocidentalizados, e 
especificamente a posição de cócoras, com o sacro quase tocando o chão, as pernas dobradas e 
abertas, os joelhos na altura do peito, faz com que o útero se solte e desça; por outro lado, quando 
nos sentamos em uma cadeira, ele permanece preso. O modo de vida no nível do solo, com sua 
contínua flexão e elevação, também faz com que a pélvis esteja constantemente balançando, 
mobilizando os músculos da barriga. Sabemos que o movimento da pélvis desencadeia o 
movimento do útero, e vice-versa; como acontece quando apertamos as nádegas ou as coxas, cuja 
fricção interna acaricia as paredes uterinas e desencadeia seu tremor e pulsação. (...) 

Toda essa educação que ocorre durante a socialização das meninas é o que tem tornado os úteros 
espásticos e o parto doloroso por séculos. 

Às vezes, dou o exemplo do que acontece quando temos uma perna engessada: se apenas a 
imobilização muscular por um ou dois meses requer exercícios de reabilitação posteriores para 
restaurar a função muscular, o que aconteceria se a imobilização ocorresse na mais tenra idade de 
nosso desenvolvimento e durasse anos? Os músculos que não são usados ficam rígidos, perdem a 
flexibilidade e também causam o bloqueio das inervações neuromusculares correspondentes". 
(Casilda Rodrigáñez, Pariremos con placer) 

Por sua vez, Jacques Camatte aponta que o Capital se antropomorfizou e, assim, transforma os seres 
humanos em escravos em nome de si mesmos. De acordo com o glossário do site Invariance, ele 
define o conceito de antropomorfização do capital como "o fenômeno que faz com que o capital se 
torne homem, um ser humano de acordo com Marx. Seu complemento é a capitalização de homens 
e mulheres, que assim tendem a se tornar objetos técnicos, imersos na imediaticidade do capital, o 
que também pode ser percebido como sua imanência". 

E em outro artigo intitulado A comunidade abstraída: o Estado, ele nos diz que "A formação do 
Estado é correlativa a uma intensa reorganização da comunidade que está se tornando uma 
sociedade. Temos um acúmulo de poderes em um polo, o que repercute na forma como as funções 
biológicas são realizadas (...) Há uma modificação profunda, pois há uma fixação de homens e 
mulheres não só por causa da sedentarização, mas também por causa de sua preservação em uma 
determinada determinação: a formação de papéis. 

30 



Além disso, se o tato é o sentido preponderante durante o período em que a comunidade imediata 
reina, com o nascimento do Estado, o tato é inibido para promover a separação dentro da 
comunidade, ou para fundá-la, enquanto o representante do poder se torna intocável, inacessível.22 

Igualmente importante é a quiralidade durante o primeiro período, bem como durante o período de 
caça ou prática agrícola. Esses dois períodos se distinguem pela predominância da oralidade no 
período de caça e pela predominância da sexualidade no período agrícola. O que será exaltado com 
a formação do estado, entretanto, é a cerebralidade, ou seja, a atividade do cérebro para elaborar 
representações. A imaginação se tornará então essencial. No entanto, isso ocorrerá de forma 
irregular, no sentido de que a produção de representação será monopolizada pelo Estado, que se 
tornará um cérebro social ao mesmo tempo conectado e separado do corpo social por sua função de 
dominação. 

O impacto sobre as atividades biológicas pode ser visto claramente na ritualização de diferentes 
comportamentos, na produção de regras de conduta (códigos e papéis) (...) O poder concentrado no 
Estado é a representação e, portanto, domina a representação, de modo que, ao fazê-lo, captura a 
imaginação de homens e mulheres, ou seja, direciona sua imaginação de tal forma que ela fica presa 
a um determinado devir. Isso pode ser internalizado a tal ponto que qualquer imaginação que opere 
fora do canal determinado é vista como desviante e, portanto, perigosa". 

Imagem: Abstração do ser humano 

Em nome de um igualitarismo despersonalizante, característico da mercadoria, o fundamentalismo 
democrático tenta padronizar os seres humanos e as coisas em um totalitarismo de mesmice. Esse é 
o paradoxo de uma "diversidade" equivalencial que é tão característica da produção de mercadorias. 
Essa aparente diversidade é precisamente o que as mercadorias precisam para se diferenciarem 
umas das outras e poderem ser trocadas e competirem entre si. Reduzir-nos a unidades anônimas 
e isoladas é o sonho impossível do Capital: eliminar qualquer característica qualitativa que 
não sirva a fins quantitativos, a realização de uma democracia extremista em que todos 
seríamos verdadeiramente iguais, úteis para tudo, ou seja, para nada. 

Entretanto, tudo isso não é uma originalidade do pensamento político contemporâneo, é a expressão 
política das condições gerais de existência, da dominação do abstrato sobre o concreto, 
característica da sociedade capitalista. Isso é o que acontece toda vez que se afirma que os seres 
humanos se comportam como autômatos dessexualizados. É claro que, dessa forma, além de 
produzir com mais eficiência, evitaríamos todos os tipos de conflitos, o que pode ser uma boa ideia 
para alguns, mas é impossível, a menos que desapareçamos como espécie. É impossível abolir os 
sexos por decreto. Assim como é impossível abolir as tensões sexuais, que tanto assustam as 
diferentes igrejas. 

A diversidade entre os corpos também não é um problema em si. E, embora tenha sido e seja uma 
oportunidade para a divisão do trabalho, a exploração e a humilhação não são um destino inevitável. 
Certas diferenças são impossíveis de serem banidas e são também a possibilidade de outras 
maneiras de nos relacionarmos uns com os outros, por meio da diferença e não da busca pela 
semelhança. Caso contrário, só nos resta renunciar à nossa humanidade, esperar ser a minoria 

22 Do grego clássico χείρ (mão), trata-se de mais um dos neologismos característicos de Camatte para 
designar, nesse caso, a capacidade estruturante do tato na organização das experiências, reflexões, afetos 
e práticas de mulheres e homens nas etapas históricas referidas por Camatte. (Nota de tradução, Grupo 
Barbaria). 

31 



"privilegiada" a ser transformada em ciborgues e, enquanto isso, aceitar todo o peso da lei, da 
democracia ocidental uniformizada e uniforme. 

Para entender por que apontamos a abstração do humano como seres humanos reduzidos a 
mercadorias, compartilhamos alguns parágrafos da edição 11 de nossa publicação: 

"A essência da commodity-asbtraction reside no fato de que ela não é um produto do pensamento, 
que não se origina no pensamento dos seres humanos, mas em suas ações". (Alfred Sohn-Rethel, 
Manual Labour and Intellectual Labour. A critique of epistemology) 

A palavra abstração nos remete imediatamente ao pensamento. Ele é geralmente entendido como 
um exercício mental que, na melhor das hipóteses, serve para analisar a realidade. 

Assim, o caráter abstrato da obra poderia ser interpretado, no máximo, como uma metáfora. Assim 
como a abstração no pensamento, ao analisar algo, reduz os componentes fundamentais e suas 
relações, isola-o ou o faz com algumas de suas propriedades, as características particulares do 
trabalho concreto são abstraídas do valor. A única coisa importante é sua dimensão quantitativa, ou 
seja, a quantidade de trabalho incorporada na mercadoria. 

Mas isso não é simplesmente uma metáfora, mas uma realidade dominada pelo abstrato no sentido 
mais rigoroso e literal do termo. 

Dissociação entre corpo e mente 

Se pudéssemos acabar com a dissociação entre corpo e mente, com a alienação de nós mesmos, 
talvez parássemos (e paremos) de nos perceber como pessoas presas no corpo errado. Seja nossa 
sexualidade, altura, gordura/ magreza ou diferentes aspectos de nossa aparência física. 

O travestismo (ou crossdressing), por exemplo, é uma rejeição ainda parcial dos códigos sociais de 
vestimenta e dos papéis sociais de comportamento. Os transexuais levam essa rejeição ainda mais 
longe, tomando hormônios ou submetendo-se a cirurgias de modificação genital. Entretanto, não se 
trata de uma rejeição dos códigos sociais, mas de como eles são determinados. Em geral, os papéis 
são aceitos, mas não os que são percebidos como atribuídos pela biologia. 

"O discurso transgênero revela um sofrimento profundo que muitas vezes é expresso pela citação da 
narrativa de "uma mente feminina presa em um corpo masculino", ou vice-versa. Assim, 
Gwendolyn, uma britânica HaM [male-to-female], afirma: "uma das coisas clássicas da maioria dos 
transgêneros é que a mente diz que você é uma mulher, mas o corpo não corresponde à sua mente. 
Portanto, você tem essa imagem de como seu corpo deveria ser, mas quando se olha no espelho, ela 
está totalmente errada". As pessoas transgênero geralmente expressam ódio pelo próprio corpo e a 
consequente demanda por cirurgia de mudança de sexo.23 

(...) o dualismo mente/corpo é intrínseco à definição médica de transexualismo e seu tratamento 
cirúrgico. Assim, em seu discurso, Gabriel cita fielmente: "Se você não pode adaptar sua mente ao 
seu corpo, você deve adaptar seu corpo à sua mente" (...) No conflito transexual "a mente domina 
mais do que o corpo", como afirma Elsa. Como a mente é considerada mais significativa do que o 
corpo, pois é nela que se encontra a verdadeira essência da identidade pessoal, a prioridade é dada à 
mente como a força motriz e legitimadora da mudança corporal. O corpo é concebido como 

23 Note CUADERNOS DE NEGACIÓN: E aqui deve ser destacado que o ódio ao corpo não é exclusivo das 
pessoas transgêneras, mas um importante legado religioso de separação mente/corpo reforçado por vários 
estereótipos de beleza e constitutivo da sociedade capitalista. 

32 



desprovido de julgamento, errôneo, tolo, fluido e modificável, em contraste com a mente, que é 
percebida como verdadeira, transparente, fixa, a residência da racionalidade, da identidade e da 
inteligibilidade". (Patrícia Soley-Beltran, Citações perversas? Sobre a distinção sexo/gênero e suas 
apropriações). 

A ideologia dominante não é dominante simplesmente porque é opressiva, mas porque se imprime 
na consciência de cada indivíduo sem ser percebida. Encontramos aqui o argumento cristão da 
suposta pureza da alma contra o corpo pecaminoso, com a separação científica cartesiana 
entre corpo e mente: 

"A identificação da existência humana com o raciocínio puro, a ideia de que os seres humanos 
podem saber tudo o que lhes é dado saber pela razão, incluía para Descartes a suposição de que 
mente e corpo, sujeito e objeto, eram entidades radicalmente díspares. O pensamento, ao que 
parece, me separa do mundo com o qual me deparo. Percebo meu corpo e suas funções, mas "eu" 
não sou meu corpo. Posso aprender sobre o comportamento (mecânico) de meu corpo aplicando o 
método cartesiano - e Descartes faz exatamente isso em seu tratado Sobre o Homem (1662) - mas 
ele sempre permanece o objeto de minha percepção" (Morris Berman, The Re-enchantment of the 
World). 

Na edição 6 de CUADERNOS, já nos expressamos: É verdade que eu conheço e me desenvolvo graças 
ao meu corpo (que inclui um cérebro, é claro), mas meu conhecimento e desenvolvimento não se 
limitam ao meu corpo, embora ocorram por meio dele, pois fazem parte de um coletivo de corpos 
compreendidos em um ambiente. Meu cérebro não é nada sem meu corpo (e vice-versa), assim 
como eu não sou nada sem os outros corpos, e esse coletivo não é nada sem esse ambiente e suas 
inter-relações. A pessoa pensa primeiro ou existe? Muito provavelmente, esses são dois aspectos 
inseparáveis do ser humano, que nossa existência implica pensamento e vice-versa, que tentam ser 
separados por e para o benefício da lógica dominante. 

A mente, que para ser preciso não está simplesmente no cérebro, não possui a exclusividade de 
nosso ser. O corpo não é o invólucro ou o obstáculo para a realização humana, é parte inseparável 
de nosso próprio ser. O corpo não é o invólucro ou o obstáculo para a realização humana, ele é 
uma parte inseparável de nosso próprio ser. Nosso corpo é nossa genitália, mas não é apenas 
isso. Nosso corpo são nossos órgãos genitais, mas não é só isso. Costuma-se dizer que devemos 
"sair do armário", mas também devemos sair do consultório, da sala de cirurgia e abandonar as 
esperanças da instituição médica: um psiquiatra para consertar a mente ou um cirurgião para 
consertar os órgãos genitais de acordo com os ditames da normalização. 

Harry Benjamin, endocrinologista que faleceu em 1986 e é conhecido por seu trabalho pioneiro 
com a transexualidade e a chamada "disforia de gênero", apontou que: "A psicoterapia com o 
objetivo de curar o transexualismo é um projeto fútil com os métodos atuais. A falsa orientação de 
gênero na mente do transexual não pode ser mudada (...). Como é evidente, então, que a mente do 
transexual não pode ser mudada em sua falsa orientação de gênero, é lógico e justificável tentar o 
oposto, ajustar o corpo à mente." (citado por Patrícia Soley-Beltran) O termo "transexual" passou a 
ser amplamente utilizado no contexto clínico após a publicação de seu livro The Transsexual 
Phenomenon, no qual ela estabeleceu o uso do termo para diferenciar os pacientes que necessitavam 
de uma operação de mudança de sexo daqueles que simplesmente se travestiam.24 

24 Acrescente-se que, a partir dessa concepção baseada na decisão e na identidade individual, 
acabou sendo proposto o gênero fluido, bem como a possibilidade de indeterminação de gênero, em 

33 



A partir dessa abordagem, que tem predominado na medicina, presume-se que a ideia domina a 
matéria: o gênero (consciência, mente, identidade, função) é apresentado como imutável, enquanto 
o sexo (o corpo) é apresentado como maleável, modificável à vontade de acordo com as 
possibilidades tecnológicas e a normatividade da época. E aqui vemos mais uma vez que a força 
material da ideologia não está simplesmente em um "sistema de ideias" abstrato. 

Se equipararmos erroneamente o corpo ao conceito de gênero, continuaremos a endossar uma 
sociedade que nos deprime e depois faz cirurgias em nós, quebra nossas pernas e depois nos oferece 
muletas a um preço muito alto. E aqueles de nós que não se sentem confortáveis com o que 
deveriam ser, só podem tratar nossos corpos como um artefato. O que não seria nenhuma novidade, 
já que somos permanentemente objetificados no trabalho, no sindicato que negocia nossas vidas ou 
nas estatísticas com as quais o governo informa, em suma, pelo Capital. 

Assim como podemos nos sentir presos no corpo errado, a alienação social pode levar ao idealismo 
existencialista de acreditar que somos indivíduos presos na sociedade errada. Mas, como não há 
nada fora dessa realidade, a luta revolucionária deve necessariamente partir da própria realidade e 
ter como objetivo acabar com suas imposições. 

Para isso, não devemos ignorar nossas realidades corporais. E o fato de isso envolver sentimentos, 
emoções e desejos com os outros é natural. É claro que não somos apenas um corpo, mas 
também somos um corpo. Não somos apenas cultura, mas também somos natureza. 

Lucía González-Mendiondo ressalta que: "Se alguém se concentra exclusivamente em nosso corpo, 
está simplesmente ignorando uma parte muito maior do todo que somos, está tendo uma atitude 
reducionista, mas não precisa ser uma atitude sexista "per se". Encarar qualquer impulso ou desejo 
dos outros em relação ao nosso corpo ou à nossa pessoa como uma agressão nos faz repudiar a nós 
mesmos, em vez de sentir orgulho de sermos como somos. Vemos uma tendência crescente por 
parte de algumas correntes feministas de associar o sexo e o erotismo à opressão e à violência. 
Curiosamente, essa visão se encaixaria perfeitamente na biopolítica misantrópica do poder, bem 
como no repúdio às pulsões humanas básicas para deixar o "trabalho sujo" (sexo, gestação etc.) nas 
mãos de serviços profissionais ou máquinas e técnicas". Também podemos acrescentar que são 
principalmente as mulheres mais pobres do proletariado que fazem o trabalho de prostituição, 
limpeza, cuidado de crianças, maternidade substituta, para que os homens e também cada vez mais 
mulheres possam assumir seus empregos, significando para o Capital uma transformação necessária 
na divisão do trabalho. 

Retornando ao sexo, gênero e sexualidade 

Rotular alguém como homem ou mulher é uma decisão social. A existência de ambas as categorias 
e o fato de apenas essas duas categorias predominarem também é uma decisão social. Não há nada 
de errado em decidir, classificar ou concordar coletivamente, esse não é o problema. O 
problema real está no significado que essa divisão assume no modo de produção capitalista, 
que historicamente estabeleceu suas próprias definições de homem e mulher e seus respectivos 
modos de vida, juntamente com toda uma série de procedimentos legais, educacionais e científicos 
para garantir sua centralidade como norma. 

que, embora se proponha a possibilidade de mudança constante e uma identidade não fixa, é a 
mente que domina o corpo, reproduzindo essa cisão. 

34 



Para a sociedade, e por meio das ciências, a anatomia externa apresenta isso como uma questão 
simples: se há uma vagina, é uma mulher, se há um pênis, é um homem. Entretanto, não é tão 
simples, nem uma questão de aparência. 

Fausto-Sterling dá um exemplo muito simples e esclarecedor: "Até 1968, as competidoras olímpicas 
eram frequentemente obrigadas a se despir diante de uma banca examinadora. Ter seios e uma 
vagina era tudo o que se precisava para provar a feminilidade. Mas muitas mulheres consideravam 
esse procedimento degradante. Em parte devido ao acúmulo de reclamações, o Comitê Olímpico 
Internacional (COI) decidiu recorrer ao teste cromossômico mais moderno e "científico". O 
problema é que nem esse teste nem o teste mais sofisticado atualmente empregado pelo COI (a 
reação de polimerase para detectar sequências de DNA envolvidas no desenvolvimento testicular) 
podem atender ao que se espera deles. Em termos simples, o sexo de um corpo é uma questão 
complexa demais. Não existe preto ou branco, mas graus de diferença." 

A ciência analisa nossos corpos como uma entidade complexa, para nos fornecer respostas 
cientificamente definidas e definitivas sobre as diferenças sexuais. Em última análise, existem 
apenas "arranjos" sociais endossados pela ciência, mas estabelecidos por meio de tradição, 
repressão, recompensa e punição. Quanto mais buscamos uma base física e individualizada para 
o sexo, mais claro fica o fato de que o sexo não é uma categoria puramente física ou 
individual. Os sinais e as funções corporais que definimos como masculinos ou femininos já 
estão incorporados em nossas concepções de divisão sexual. 

Em contraste com o conceito de gênero, o conceito de sexo poderia nos oferecer um arcabouço 
teórico sólido e coerente para compreender e criticar a divisão sexual na sociedade capitalista, 
atendendo à questão biológica, mas deixando de lado o determinismo biológico. Analisando a 
subordinação, a opressão e a exploração, a partir de uma abordagem que vai além da dicotomia 
instalada entre sexo e gênero, entre natureza e cultura. 

González-Mendiondo sugere que o sexo é um conceito poderoso demais para ser confinado ao 
domínio da biologia. "Do ponto de vista empírico, atualmente defendido pelos principais ramos da 
sociologia e da psicologia, é necessário que um conceito seja operacionalizável, capaz de ser 
transformado em uma variável, para que seu estudo possa ser realizado. Não se pede mais que os 
conceitos se refiram a realidades, mas que tenham validade e confiabilidade estatística. É funcional 
manter essa diferença entre sexo e gênero, pois ela nos permite taxonomizar e quantificar diferentes 
realidades, papéis e comportamentos, deixando de lado as questões biológicas que são facilmente 
associadas ao determinismo. Vemos então como o gênero, que foi recuperado das disciplinas sociais 
como um conceito explicativo da natureza construída da desigualdade entre os sexos, tomou conta 
do campo teórico a ponto de bastar mencionar as diferenças biológicas para ser acusado de 
essencialista. Ao contrário do gênero, o sexo (ou seja, a diferença) é tratado como uma variável 
classificatória - uma fonte de possíveis vieses - na análise do comportamento humano. E, como 
acontece com qualquer fonte de preconceito, tenta-se fazer com que essa diferença desapareça" 
(González-Mendiondo). (González-Mendiondo) 

Nesse e em outros idiomas, como o inglês, a palavra sexo geralmente se refere tanto à identidade 
sexual quanto ao ato sexual, o que, por si só, representa uma dificuldade ao começar a explorar 
essas questões. Ainda mais quando se busca ir além da estrutura biologicista de sexo e sexualidade, 
entendendo-os como inseparáveis da sociabilidade humana. Em contraste com a abordagem de 
gênero, embora a reforce, o essencialismo sexual refere-se à ideia de que o sexo existe antes da 
vida social e, portanto, é imutável, antissocial e não histórico. 

35 



"Dominado por mais de um século pela medicina, psiquiatria e psicologia, o estudo acadêmico do 
sexo reproduziu o essencialismo. Todas essas disciplinas classificam o sexo como uma propriedade 
dos indivíduos, algo que reside em seus hormônios ou em suas psiques. O sexo certamente pode ser 
analisado em termos psicológicos ou fisiológicos, mas dentro dessas categorias etnocientíficas, a 
sexualidade não tem história nem determinantes sociais significativos. (Gayle Rubin, Reflecting on 
Sex: Notes for a Radical Theory of Sexuality [Refletindo sobre o sexo: notas para uma teoria 
radical da sexualidade]) 

Sabemos que a sexualidade é constituída social e historicamente e que não é determinada 
univocamente pelo que chamamos de biológico: "Isso não significa que as capacidades biológicas 
não sejam pré-requisitos para a sexualidade humana, significa apenas que a sexualidade 
humana não pode ser entendida em termos puramente biológicos. Os corpos e os cérebros são 
necessários para as culturas humanas, mas nenhum exame deles pode explicar a natureza e a 
variedade dos sistemas sociais. A fome no estômago não fornece pistas para explicar as 
complexidades da culinária. O corpo, o cérebro, os órgãos genitais e a linguagem são todos 
necessários para a sexualidade humana, mas não determinam nem seu conteúdo, nem as formas 
concretas de vivenciá-la, nem suas formas institucionais. Além disso, nunca encontramos o corpo 
separado das mediações impostas a ele pelos significados culturais (...) A sexualidade é um produto 
tão humano quanto as dietas, os meios de transporte, os sistemas de etiqueta, as formas de trabalho, 
o entretenimento, os processos de produção e as formas de opressão. Quando o sexo for 
compreendido em termos de análise social e histórica, será possível uma política sexual mais 
realista." (Rubin) 

Em Cuadernos de Negación nr. 13: Notas sobre Patriarcado, lembramos que Gayle Rubin, em El 
tráfico de mujeres. Notas sobre a "economia política" do sexo aponta algo muito importante. O fato 
de que o uso de "patriarcado" obscurece certas distinções e seria análogo ao uso de "capitalismo" 
para se referir a todos os modos de produção, quando a utilidade do termo capitalismo reside 
precisamente na distinção entre os diferentes sistemas pelos quais as sociedades se organizaram e se 
reproduziram: 

 "A classe oprimida pode ser de servos, camponeses ou escravos. A classe oprimida também pode 
ser de assalariados e, nesse caso, o sistema é propriamente "capitalista". A força do termo está em 
sua implicação de que existem, de fato, alternativas ao capitalismo. 

Da mesma forma, toda sociedade tem algumas formas sistemáticas de lidar com sexo, gênero e 
bebês. Esse sistema pode ser sexualmente igualitário, pelo menos em teoria, ou pode ser 
"estratificado por gênero", como parece ser a maioria ou todos os exemplos conhecidos. Mas é 
importante, mesmo diante de uma história deprimente, manter a distinção entre a capacidade e a 
necessidade humana de criar um mundo sexual e as formas empiricamente opressivas pelas quais os 
mundos sexuais foram organizados. O termo 'patriarcado' engloba os dois sentidos no mesmo 
termo." 

O autor propõe o termo sistema de sexo/gênero: "um termo neutro que se refere a esse campo e 
indica que a opressão nele não é inevitável, mas é um produto das relações sociais específicas que o 
organizam". 

Concluímos com outro trecho do texto: "Chamei essa parte da vida social de "sistema de 
sexo/gênero", por falta de um termo mais elegante. Como definição preliminar, um sistema de 
sexo/gênero é o conjunto de arranjos pelos quais uma sociedade transforma a sexualidade biológica 

36 



em produtos da atividade humana e nos quais essas necessidades humanas transformadas são 
satisfeitas. 

Gostaríamos de acrescentar agora, duas edições depois, que anos mais tarde, precisamente em 1984, 
ele contribuiu para a questão em seu artigo Reflecting on sex: notes for a radical theory of sexuality 
(Refletindo sobre o sexo: notas para uma teoria radical da sexualidade): 

"Em um artigo anterior, The Traffic in Women, usei o conceito de sistema de sexo/gênero, definido 
como "uma série de arranjos pelos quais uma sociedade transforma a sexualidade biológica em 
produtos da atividade humana". Meu argumento era que "o sexo como o conhecemos (identidade de 
gênero, desejo e fantasia sexual, conceitos de infância) é, em si, um produto social". Nesse trabalho, 
não fiz distinção entre desejo sexual e gênero, tratando ambos como modalidades do mesmo 
processo social subjacente. O tráfico de mulheres foi inspirado na literatura sobre sistemas de 
organização social baseados em parentesco. Na época, pareceu-me que o gênero e o desejo sexual 
estavam sistematicamente entrelaçados em tais formações sociais. Essa pode ou não ser uma 
avaliação precisa da relação entre sexo e gênero em organizações tribais, mas certamente não é uma 
formulação adequada para a sexualidade nas sociedades industriais ocidentais. 

(...) O gênero afeta o funcionamento do sistema sexual, e o sistema sexual sempre teve 
manifestações específicas de gênero. Mas, embora sexo e gênero estejam relacionados, eles não são 
a mesma coisa e formam a base de duas áreas distintas da prática social. 

Em contraste com as opiniões que expressei em The Traffic in Women, agora defendo que é 
absolutamente essencial analisar o gênero e a sexualidade separadamente para que suas 
existências sociais distintas sejam refletidas com mais precisão. Isso é contrário a grande parte 
do pensamento feminista atual, que trata a sexualidade como uma simples derivação do 
gênero." 

Parece-nos importante ressaltar que as propostas e até mesmo os elementos para pensar e agir 
criticamente se baseiam em derivar a sexualidade e, portanto, também o erotismo, do gênero. Hoje, 
a noção de gênero está cada vez mais deslocando a de sexo e sexualidade, ou, como diz o autor 
sobre esta última, derivando-a de si mesma. 

Gayle Rubin está comprometida com uma crítica fora do gênero e, portanto, do feminismo, para 
abordar o desejo sexual: "Quero desafiar a suposição de que o feminismo é ou deveria ser a sede 
privilegiada de uma teoria da sexualidade. O feminismo é a teoria da opressão de gênero, e presumir 
automaticamente que isso faz dele a teoria da opressão sexual é não distinguir entre gênero e desejo 
erótico". E, mais adiante, ela ressalta: 

"Na ausência de uma teoria radical mais articulada sobre o sexo, a maioria dos progressistas se 
voltou para o feminismo em busca de orientação. Mas as relações entre o feminismo e o sexo são 
muito complexas. Como a sexualidade é o nexo das relações de gênero, uma parte significativa 
da opressão das mulheres está contida na sexualidade e é mediada por ela. O feminismo 
sempre demonstrou um grande interesse pelo sexo, mas há duas vertentes básicas de pensamento 
feminista sobre o assunto. Uma tendência criticou as restrições impostas ao comportamento sexual 
das mulheres e denunciou o alto preço que elas são obrigadas a pagar por serem sexualmente ativas. 
Essa tradição do pensamento feminista exigiu a liberação sexual tanto para as mulheres quanto para 
os homens. A segunda tendência tem visto a liberalização sexual como uma mera extensão do 
privilégio masculino. Essa tradição compartilha um tom semelhante ao do discurso conservador 
anti-sexo. (...) 

37 



A maioria das pessoas acha difícil entender que o que elas gostam de fazer sexualmente pode ser 
totalmente repulsivo para outra pessoa, e que o que as repele pode ser o prazer mais apreciado de 
outra pessoa. Ninguém precisa gostar, nem é obrigado a praticar um determinado ato sexual para 
reconhecer a liberdade de outra pessoa de praticá-lo, e essa diferença não indica ausência de gosto, 
saúde mental ou inteligência de nenhuma das partes. A maioria das pessoas erroneamente 
considera suas experiências sexuais como um sistema universal que deve ou deveria funcionar 
para todos. Essa ideia de uma única sexualidade ideal é característica da maioria dos sistemas de 
pensamento sobre sexo. Para a religião, o ideal é o casamento procriativo. Para a psicologia, a 
heterossexualidade madura. Embora seu conteúdo varie, o formato de uma única norma sexual é 
continuamente reconstituído em outras estruturas retóricas, incluindo o feminismo e o socialismo. É 
igualmente condenável insistir que todos deveriam ser lésbicas, não monogâmicas, assim como 
acreditar que todos deveriam ser heterossexuais ou casados, embora o último conjunto de pontos de 
vista seja apoiado por um poder coercitivo consideravelmente maior do que o primeiro." (Gayle 
Rubin, Reflecting on Sex...) 

Gênero e tecnociência 

"Compreender a história da tecnologia também é fundamental para entender a incorporação 
individual dos sistemas de gênero contemporâneos. Pense, por exemplo, na categoria transgênero. 
No século XIX não havia transexuais. Havia homens que se passavam por mulheres e vice-versa. 
Mas o transexual moderno, uma pessoa que recorre a hormônios e cirurgia para transformar sua 
genitália de nascimento, não poderia ter existido sem a técnica médica necessária". (Anne 
Fausto-Sterling) 
Alguns podem pensar que estamos fazendo um julgamento moral ao apontar o surgimento da 
transexualidade atual como um produto histórico inseparável do acesso ao uso de hormônios e a 
cirurgias complexas. Longe disso, essa não é nossa intenção, mas sim a de sermos justamente 
históricos. E desnaturalizar o mundo que nos cercou não apenas séculos atrás, mas também décadas 
atrás. Queremos apontar as características da época em que vivemos e, portanto, não 
naturalizamos nenhum comportamento. Nem aqueles que mantêm a ordem, nem aqueles que 
buscam subvertê-la. 

"Todo desenvolvimento tecnológico torna possível reinventar uma "nova condição natural"", disse a 
autora Beatriz Preciado, agora Paul B. Preciado, após tratamento hormonal. Preciado, depois de um 
tratamento hormonal. A tecnociência como condição para a possibilidade de uma 
indeterminação de gênero é deixada de lado ou diretamente justificada. Não se suspeita das 
consequências mais ou menos imediatas desse fato, nem do aumento do poder conferido à 
mega-máquina, ou seja, a convergência de tecnologia, ciência, economia e política. Em geral, há um 
silêncio sobre os problemas relacionados à tecnociência, o que é estranho em uma intelligentsia que 
continua questionando o questionamento e questionando nossas ideias "preconcebidas". 

Mas os acadêmicos versados nessas questões não perdem tempo com esse aspecto dos fatos, porque 
se colocam em uma perspectiva "filosófica" e porque, no fim das contas, a realidade não lhes 
interessa. Como aponta Séverine Denieul em seu artigo La ofensiva de los Estudios de Género. 
Reflexões sobre a questão queer.25 

No entanto, nem todo mundo se cala sobre o tema da tecnociência; há aqueles que a defendem sem 
qualquer escrúpulo em nome de virtudes supostamente emancipatórias. Esse é o caso de Donna 

25 Artigo publicado no Cul de Sac nro.3-4 que recomendamos ler na íntegra para expandir o que foi 
explicado nesta seção. 

38 



Haraway, uma expressão caricatural, em nossa opinião, de toda essa tecnofilia que acaba 
defendendo o pós-humanismo. Entretanto, seu Manifesto Ciborgue goza de certa popularidade em 
esferas onde o inconformismo parece prevalecer. Sua teoria do ciborgue, ligada aos estudos de 
gênero, é um terreno fértil para o pós-humanismo e o transumanismo. 

"Zoltan Istvan, líder do Partido Transhumanista nos Estados Unidos [Em 2014, ele anunciou que 
estava concorrendo à presidência dos Estados Unidos nas eleições de 2016 pelo seu próprio Partido 
Transhumanista para aumentar a conscientização sobre as questões políticas transhumanistas. Em 
2017, ele se candidatou a governador da Califórnia nas eleições de 2018 como membro do Partido 
Libertário. E, em 2019, concorreu à indicação do Partido Republicano nas eleições presidenciais de 
2020 nos EUA para competir com Trump], ele é ainda mais claro: "Um dia, nossa ferramenta será a 
inteligência artificial e a ferramenta nos substituirá. É claro que nos tornaremos parte da ferramenta. 
Nós nos tornaremos parte da tecnologia e nos fundiremos com ela". Ele promete que viveremos 
mais de 500 anos e que a discriminação desaparecerá porque poderemos mudar nosso sexo ou cor 
de pele toda semana graças ao desenvolvimento da nanotecnologia. Isso parece assustador, se bem 
que ridículo, mas é o extremo de uma linha de raciocínio que logo se espalhará." (La Oveja Negra 
nr.42, Os ciborgues estão chegando) 
26É surpreendente que algumas diferenças dentro do movimento feminista, como o debate sobre a 
prostituição, ou o chamado terf, e não sobre questões urgentes e decisivas como esta, estejam sendo 
discutidas. 

Afirmações que podem parecer inofensivas por causa de sua abstração e falta de coerência, na 
realidade constituem a base teórica de uma ideologia que cultiva uma distopia real ainda pior do que 
aquela em que vivemos. O transhumanismo é uma teoria antiemancipatória porque a única estrutura 
possível na qual ele poderia ser "realizado" é um universo totalmente artificializado: o totalitarismo 
tecnológico generalizado. 

A penúltima vertente filosófica, chamada xenofeminismo, merece um capítulo à parte. Em um 
extremismo acomodatício, eles alertam que o futuro é estruturado pela tecnologia e, portanto, a 
tecnologia deve se tornar feminista, ou melhor, pós-feminista. Recentemente, em 2015, o coletivo 
Laboria Cuboniks lançou um manifesto intitulado Xenofeminismo: uma política de alienação. Eles 
propõem uma maior alienação do natural e afirmam que "o verdadeiro potencial emancipatório da 
tecnologia permanece não realizado": "Nossa sorte está com a tecnociência, onde nada é tão 
sagrado que não possa ser reprojetado e transformado para ampliar a abertura de nossa liberdade, 
estendendo-se ao gênero e ao humano". E ele encerra de maneira supostamente provocativa com 
"Se a natureza é injusta, vamos mudar a natureza!". Como se esse não fosse um processo iniciado 
com violência incomum pela sociedade capitalista há alguns séculos. Essas frases supostamente 
subversivas, como aquelas expressões de "o que está errado é o corpo", parecem acompanhar 
discursivamente o que é um aprofundamento real da separação e da dominação do resto da natureza 
pelos seres humanos neste estágio de sua história. 

O aceleracionismo, outra teoria universitária (e uma influência óbvia do xenofeminismo) que toma 
Deleuze e Guattari como ponto de partida, argumenta que é necessário um capitalismo mais rápido 
e mais forte: "O capitalismo começou a sufocar as forças produtivas da tecnologia ou, pelo menos, a 
direcioná-las para fins absurdamente limitados". Como "o verdadeiro potencial transformador de 
muitos dos avanços tecnológicos e científicos de nosso tempo ainda não foi explorado", o 

26 Trans-Exclusionary Radical Feminist pode ser traduzido como Feminista Radical Trans-Exclusiva. É 
usado para descrever feministas que consideram que as mulheres transgêneros não são mulheres. 

39 



desenvolvimento tecnológico precisaria ser intensificado e ampliado para uma sociedade 
pós-capitalista, que supostamente usaria a infraestrutura da atual apenas para outros fins. Eles 
propõem se livrar da "fobia tecnológica" argumentando em favor de uma suposta neutralidade da 
megamáquina: "A subjugação da tecnociência aos objetivos capitalistas - especialmente desde o 
final da década de 1970 - nos impede de saber o que uma máquina tecno-social moderna seria capaz 
de alcançar".27 

Não estamos surpresos com as novas expressões filosóficas, o que nos surpreende é como elas 
são toleradas nos movimentos sociais em geral e no feminismo em particular. Como podemos 
não ver nelas uma ameaça não apenas a elas mesmas, mas a qualquer experiência de luta 
emancipatória ou potencialmente emancipatória? Como não criticar abertamente a aliança que eles 
tentam tecer entre sua indefinida "abolição do gênero" e uma apologia específica da tecnologia 
altamente complexa e da luta contra a natureza? Talvez porque, como tentamos argumentar ao 
longo desta seção, essa é apenas uma consequência lógica dos estudos de gênero, um extremismo 
lógico, mas que não está fora de sincronia. 

Com o passar do tempo, as pessoas aprenderam a tolerar, e até mesmo a aceitar, o uso recorrente de 
uma retórica que não é apenas falaciosa, mas também ilusória. Com uma certa capacidade, como 
qualquer proposta política, de modificar o discurso de acordo com os interlocutores ou 
simplesmente ouvintes. Dessa forma, ela se permite fugir da responsabilidade de assumir a 
responsabilidade pelo que diz. Se até mesmo a exigência de definições concisas pode ser 
considerada totalitária, é por isso que argumentos complexos e bombásticos como os de Derrida são 
preferidos, como apontamos na seção sobre desconstrução abaixo. 

Tampouco é surpreendente como a suspeita obsessiva e o culto à indeterminação, tão típicos da 
filosofia pós-moderna, desaparecem na confiança cega na ciência e em toda a mega-máquina que a 
torna possível. 

Da mesma forma que os debates sobre poderes e micropoderes desaparecem quando deixamos 
nossas vidas nas mãos da instituição médica ou do próprio Estado. Se o poder estaria em toda parte 
de qualquer forma, como afirmam as teorias foucoltianas, e qualquer definição seria ruim em si 
mesma, por que se envolver em qualquer forma de atividade emancipatória? Essa pergunta, que 
apresentada dessa forma parece um problema trivial de lógica, é uma pergunta importante a ser feita 
a qualquer pessoa que tente transformar a realidade a partir desses conceitos. 

"Então, qual é o sentido de construir uma teoria tão sofisticada se, no final, acabamos nos 
lugares mais convencionais? Se essa filosofia supostamente "radical", que apela continuamente à 
subversão e ao desvio das restrições e normas, não permite nem uma abordagem mais lúcida dos 
problemas nem uma transformação real, para que ela serve, senão para conquistar um nicho para si 
no "niilismo professoral" da universidade?" (Denieul) 

Então, o que nos resta? Uma proposta que chega a dizer que, como não haveria revolução possível 
contra o capitalismo, nossa esperança seria conseguir nos acomodar da melhor forma possível a ele. 
28Acrescentando certos aditivos, como zombar de algumas de suas consequências e encontrar 
"espaços de liberdade" dentro dele, trocar de papéis em vez de aboli-los, subverter o uso de algumas 

28 Queer é um exemplo exato disso. Usado para marcar como estranho, queer ou bicha de forma 
ofensiva, ele passou a ser assumido com orgulho. Não que essa prática possa ser descartada como inútil 
em um mundo de agressão e insultos, a questão é que esperança é delegada à linguagem e quão perigoso 
é isso se a intenção é transformar a realidade? 

27 As citações são do Manifesto para uma Política Aceleracionista (2013), que pode ser considerado à 
esquerda dessa corrente. 

40 



palavras, tomar insultos como sinais de identidade e desperdiçar nossas vidas em lucubrações 
linguísticas e filosóficas aparentemente radicais. 

41 



"O PESSOAL É POLÍTICO". 
A religião e a política juntas expressam a ordem moral da sociedade capitalista e, cada vez mais, a 
partir de uma perspectiva terapêutica. As tristezas coletivas são abordadas como problemas pessoais 
e suscetíveis à intervenção terapêutica, que pode variar desde a psicanálise clássica até a penúltima 
terapia alternativa (nunca saberemos qual é a última, pois o mercado está constantemente se 
reinventando). O confessionário individual, aquela pequena sala isolada, perdeu espaço ou foi 
integrado a toda uma série de práticas da nova era.29 A política, por sua vez, atende aos problemas 
sociais e também aos individuais. Ela atende ao cidadão, tentando também fornecer um paliativo 
para os desconfortos entendidos como "pessoais". Além disso, aqueles que têm sucesso na arena 
política são os que levam essa mentira o mais longe possível. Mas isso não é novidade, pois desde o 
sufrágio universal um indivíduo equivale a um voto. Assim como na igreja a confissão é individual 
e o deus ouve, ele também julga individualmente. E o especialista em pseudo-espiritualidade está 
nos martelando que "a felicidade está em si mesmo". 

Tudo isso não é por acaso. O indivíduo tem sua vida privada, privada de ser social, e se 
relaciona com outros indivíduos que também são privados, geralmente por meio de troca e 
competição. Não porque ele seja simplesmente ganancioso, calculista e competitivo por natureza, 
mas porque, voluntária ou involuntariamente, ele é membro da comunidade do Capital. E é por isso 
que ele sofre a questão social não apenas como um indivíduo, mas também como uma dor 
personalizada. 

"Não é o indivíduo "egoísta" que cria a propriedade privada, mas, ao contrário, é a propriedade 
privada que cria, produz pela primeira vez, o indivíduo. Na realidade, todas essas concepções do ser 
humano em geral partem do que querem provar. Querem provar que o ser humano é sempre egoísta, 
que sempre houve competição, e não se dão conta de que, quando estudam o passado, projetam para 
trás o miserável ser humano burguês e leem a história a partir dele (...) aceitam o indivíduo como 
pressuposto dogmático, como se ele fosse sinônimo de ser humano e não um produto de relações 
sociais de produção muito posteriores". (Miriam Qarmat, Contra a Democracia) 

Vamos considerar por um momento como a forma de vender a própria força de trabalho sob o 
capitalismo dissolveu os critérios que mantinham unidas as relações interpessoais tradicionais sob o 
feudalismo ou a escravidão. Estamos nos referindo à novidade da venda individual da força de 
trabalho. Isso deu origem a um novo critério de vínculo e legitimação entre os seres humanos: 
egoísmo, competição e uma série de comportamentos que hoje nos parecem bastante naturais. 
Entretanto, com esse simples exercício de reflexão, levamos em conta o quanto eles são recentes do 
ponto de vista histórico. 

Ao criar uma classe de trabalhadores livres que devem se apresentar no mercado para vender sua 
força de trabalho individualmente, o capitalismo introduziu uma novidade: o advento do indivíduo 
senhor de sua própria força de trabalho. Um mundo em que, para sobreviver, a grande maioria 
precisa vender seu próprio corpo, necessariamente abre a possibilidade de que todos queiram 
decidir sobre suas próprias escolhas de sobrevivência, inclusive em questões sexuais. Enquanto no 
passado pouquíssimas pessoas do mesmo sexo viviam juntas como um casal, nossa sociedade é 
formada por indivíduos supostamente soberanos que se associam e podem escolher exercer sua 
sexualidade entre as possibilidades existentes, da mesma forma que têm e criam filhos. É por isso 

29 Para voltar à nova era, à autoajuda e à adaptação da religião aos tempos atuais, lembramos a seção 
Crenças personalizadas em CUADERNOS DE NEGACIÓN nº 6. 

42 



que temos um corpo, e raramente somos corpos. É por isso que, nesta sociedade em que a religião 
está perdendo sua influência, a afirmação "meu corpo é meu" tem mais a ver com a necessária 
defesa da força de trabalho do que com transgressão. (Veja o quadro). 

Na edição anterior, dissemos que a capacidade reprodutiva da espécie, bem como a mercadoria 
força de trabalho, são inseparáveis de seu portador. Qualquer ser humano proletarizado precisa 
vender sua força de trabalho e, com ela, seu corpo, sua energia vital, sua vida... A mercadoria força 
de trabalho e seu portador são uma e a mesma coisa. Portanto, um ser humano é uma mercadoria, 
mas não apenas isso. 

Nossa existência como força de trabalho sob o capitalismo implica a noção de indivíduo e de 
cidadão. A cidadania é a consequência lógica e coerente de nossa existência como cidadãos, não 
é simplesmente um problema de consciência. Somos proletarizados, assim como somos cidadãos. 
Toda reivindicação política parte dessa premissa. Agimos como cidadãos iguais com o 
conhecimento de nossas diferenças. É a consagração de seres humanos proletarizados 
transformados em indivíduos ideologicamente gentrificados, embora sua condição material 
permaneça a mesma. A cidadania se desenvolve, além disso, como a ideologia de uma sociedade 
que pretende se autoperpetuar quando não concebe a superação de si mesma. 

E há aqueles que vão ainda mais longe, aqueles que consideram qualquer diferença como um 
sintoma de desigualdade. Eles então buscam equalizar democraticamente os corpos, intervindo 
neles tecnocientificamente. Com o discurso da transgressão, e até mesmo da rebelião, eles propõem 
uma utopia andrógina, uma eugenia generalizada, nascimentos artificiais e úteros de aluguel, se não 
a solução ciborgue, como já apontamos. 

/ CAIXA 

Em todo o mundo, um número cada vez maior de pessoas anuncia em classificados ou on-line que 
está disposto a vender um rim, um pulmão, parte de um fígado ou um olho; e, em princípio, não há 
nada que impeça a mesma pessoa de vender todos eles. O fato de o comércio de órgãos ser agora 
ilegal em quase todos os países não parece afetar o funcionamento do "mercado vermelho" global, 
as organizações mafiosas correspondentes e o "turismo de transplante". Dada a demanda global e os 
problemas associados ao tráfico de órgãos, não faltam apologistas que defendem a liberalização 
desse tipo de comércio. "Por que não?" "As pessoas modernas não são donas de si mesmas?" "Qual 
é o sentido de possuir algo se não podemos vendê-lo?" No fundo, esse argumento da ideologia 
neoliberal não faz mais do que levar cinicamente à sua conclusão lógica uma das premissas 
fundamentais do capitalismo, em torno da qual há um consenso geral: a "propriedade de si mesmo". 

Isso não é totalmente novo. O cabelo humano era vendido muito antes do capitalismo; a venda de 
leite materno era comum na Roma antiga e foi até mesmo uma fonte de renda para muitas mulheres 
durante a Revolução Industrial. Mas o primeiro exemplo não era uma troca de mercadorias no 
sentido moderno, e o segundo não reconhecia as mulheres como verdadeiras proprietárias de si 
mesmas. A venda de sangue, permitida durante a maior parte do século XX, talvez tenha sido uma 
das primeiras formas generalizadas em que a autopropriedade deixou o "espartilho" abstrato da 
força de trabalho e passou a abranger também um elemento físico do corpo, embora renovável, 
permitindo uma renda adicional ou de último recurso para os proprietários mais vulneráveis. No 
entanto, a aplicação do desenvolvimento das forças produtivas nas ciências médicas (genética, 
cirurgia de transplante, fertilização in vitro, etc.) tornou possível uma dominação cada vez mais 
ampla da forma de mercadoria, uma extensão que também está ocorrendo dentro da estrutura de 
uma verdadeira globalização da autopropriedade. 

43 



(...) Para que um proprietário autônomo permaneça no mercado, ele deve ser solvente e, por meio 
da venda de sua força de trabalho, deve produzir mais valor do que o valor que consome. Mas o 
valor da força de trabalho é variável e relativo à consolidação geral da reprodução social capitalista, 
tendendo historicamente a se alinhar com o desenvolvimento das forças produtivas e a 
correspondente desvalorização dos meios de vida. Essa desvalorização da força de trabalho também 
implica uma produção decrescente de novo valor (mais-valia) na sociedade como um todo, uma 
diminuição que só pode ser compensada pela absorção de um número crescente de trabalhadores. 
Isso só pode funcionar enquanto o desenvolvimento do maquinário criar mais empregos do que 
eliminar. No contexto da Terceira Revolução Industrial da microeletrônica, esse mecanismo 
compensatório está esgotado e a massa de autoproprietários inúteis, objetivamente incapazes de 
vender sua força de trabalho, cresce irremediavelmente. No entanto, o fato de eles não poderem 
vender a energia de seus corpos não significa que os elementos físicos e químicos desses mesmos 
corpos não possam assumir a forma de mercadorias. 

Bruno Lamas, A insolvência dos corpos. A propriedade sobre si mesmo e a dinâmica histórica da 
relação capital. 

/ FIM DA TABELA 

O pessoal... 

O conflito social, se é que é abordado, é abordado do ponto de vista pessoal, com a suposição de 
que o descondicionamento (ou desconstrução) individual ou coletivo forneceria a base para a 
mudança social. Embora por coletivo geralmente entendamos uma soma de indivíduos egoístas, ou 
cidadãos, e por mudança social possamos entender qualquer coisa, desde uma mudança de governo, 
uma mudança de mentalidade, até uma revolução ou um pouco de cada.30 

Jerry Rubin argumenta que "a revolução interna dos anos 70" surgiu da constatação de que o 
radicalismo dos anos 60 não havia conseguido abordar a qualidade de vida pessoal ou as questões 
culturais, na crença equivocada de que o "sentimento pessoal" poderia resistir até "depois da 
revolução". Há um grão de verdade nessa acusação. Com muita frequência, a esquerda tem servido 
de refúgio contra os terrores da vida interior (...) Enquanto os movimentos políticos continuarem a 
exercer uma atração fatal sobre aqueles que procuram afogar o sentimento de fracasso pessoal na 
ação coletiva - como se a ação coletiva fosse, de alguma forma, exclusiva da consideração rigorosa 
da qualidade da vida pessoal - esses movimentos terão pouco a contribuir para a dimensão pessoal 
da grande crise social". (Christopher Lasch, The Culture of Narcissism) 

O slogan "o pessoal é político" é atualmente uma prova disso e, ao mesmo tempo, uma tentativa de 
colocar a noção de revolução de volta ao seu lugar: na totalidade que necessariamente inclui o 
pessoal. 

Esse slogan, que provavelmente já estava circulando nos debates existentes, pode ser rastreado até 
um artigo de Carol Hanisch intitulado The personal is political (O pessoal é político), publicado 
pela primeira vez por seus editores em 1970 em Notes from the Second Year: Women's Liberation 
(Notas do segundo ano: Libertação das mulheres). Pelo menos a partir dessa ocasião, afirma-se que 
nenhuma referência é feita à política estritamente eleitoral. O artigo começa assim: "Para este 
artigo, quero me ater a um aspecto do debate que é comumente discutido na esquerda, ou seja, 

30 Jerry Rubin foi um conhecido ativista entre 1960 e 1970, cofundador do Yippies (Youth International 
Party). Após a Guerra do Vietnã, tornou-se empresário, sendo um dos primeiros investidores da Apple. 

44 



"terapia" versus "terapia e política". Outro nome para isso é "pessoal" versus "político" e suspeito 
que tenha outros nomes porque se desenvolveu em todo o país (...); esses grupos têm sido chamados 
de "terapia" e "pessoal" por mulheres que se consideram "mais políticas". (...) A própria palavra 
"terapia" é obviamente um termo errôneo se a levarmos à sua conclusão lógica. A terapia pressupõe 
que existe uma pessoa doente e que há uma cura: uma solução pessoal. Fico muito ofendida que eu 
ou qualquer outra mulher pense que a primeira coisa de que preciso é terapia (...) Precisamos mudar 
as condições objetivas, não nos ajustar a elas. Terapia é se ajustar à sua própria alternativa pessoal 
ruim". Citamos isso para apontar a diferença entre uma intenção, além de nossas críticas, e a 
caricatura que pode ser feita de tal slogan e conceito. 

No entanto, qualquer intenção de restabelecer o social também no imediatamente pessoal é 
truncada antecipadamente se assumirmos que a totalidade é sinônimo de política, mesmo que 
isso não seja estritamente eleitoral. Ao raciocinar dessa forma, encerramos o pessoal, e 
infalivelmente o social, na camisa de força da política, o que significa uma visão completamente 
parcial da totalidade social, como explicaremos a seguir. O pessoal é (também) o social. E como já 
foi dito: "Aqueles que falam de revolução e luta de classes sem se referir explicitamente à vida 
cotidiana, sem entender o que é subversivo no amor e positivo na rejeição de obrigações, têm um 
cadáver na boca". E nestas páginas já acrescentamos que aqueles que falam de transformação da 
vida cotidiana sem se referir explicitamente à revolução e à luta de classes, sem entender o que é 
subversivo na ação individual, mas ao mesmo tempo social e positivo na rejeição de ideologias 
individualistas, também têm um cadáver na boca. 

Por outro lado, "o pessoal" também não é um fato da natureza. A possibilidade de pensar em uma 
"esfera pessoal" ou "privada" é o produto de um processo de transformação da sociedade, o mesmo 
processo que ampliou a separação entre a espécie humana e o resto da natureza, o mesmo processo 
que impôs a venda da força de trabalho individual, separando a esfera de sua reprodução (então 
privada e domesticada) da produção social (então pública). 

O "pessoal" também é amplamente condicionado pela falta de sentido, pânico, individualismo, 
culpa, vergonha, vitimização e vários tipos de obsessões. Infelizmente e necessariamente, todos os 
chamados movimentos sociais também partem dessa realidade. 

De grandes a pequenos políticos, as emoções são exploradas, com "fakenews" ou discursos que 
apelam cada vez mais para os sentimentos mais profundos das pessoas, seja para alimentar a 
xenofobia, banalizar o fenômeno da imigração, legalizar ou manter o aborto ilegal. Nos últimos 
anos, Donald Trump e Jair Bolsonaro apelaram para o ódio e a insensibilidade para vencer as 
eleições presidenciais de seus países. Até mesmo o fenômeno conhecido como "pós-verdade" nada 
mais é do que uma mentira que apela para o emocional e coloca as emoções à frente dos fatos, 
muitas vezes desvinculadas deles. 

É quando o pessoal tem precedência sobre o social que vemos explicações como "o Estado é o 
agressor masculino". A sociedade chegou a tal grau de inversão na compreensão da realidade que a 
maioria do movimento feminista, para explicar um fato social como a natureza repressiva do 
Estado, apela para situações pessoais angustiantes. É por isso que, em meio a situações repressivas, 
é necessário alertar que "as mulheres policiais não são nossas amigas" - é a isso que chegamos! 
Alguém poderia nos dizer que é pedagogicamente bom fazer referências a situações pessoais para 
explicar a realidade. Pois bem, aqui estamos expondo os grandes riscos dessa forma de fazer 

45 



política, que, na maioria das vezes, subestima a capacidade reflexiva daqueles de nós que são alvos 
de seus auxílios pedagógicos.31 

Considerar o pessoal como político a fim de tornar visível como essa sociedade opera nos aspectos 
mais íntimos da vida não significa necessariamente que o Estado deva intervir ainda mais na 
intimidade das pessoas. Entretanto, o feminismo institucional, e necessariamente a 
institucionalização, nos diz que o político deve intervir no pessoal. Dessa forma, a violência 
masculina é instrumentalizada para endurecer as leis, as restrições e a repressão, embora esteja claro 
que o Estado nunca poderá pôr fim a essa violência. 

"Até a década de 1980, o termo vítima era reservado para aqueles que sofreram uma catástrofe 
natural ou um crime violento. As vítimas eram aquelas que sofriam danos causados por outra pessoa 
ou por algo que transcendia o humano (catastrófico). Assim, ser vítima era, acima de tudo, um 
infortúnio circunstancial: uma situação contextual em que a dominação, a violência, o abuso ou o 
infortúnio haviam colocado uma pessoa em uma posição de injustiça. No entanto, desde a década de 
1980, o termo foi psicologizado a tal ponto que agora pode ser aplicado a qualquer pessoa que, 
consciente ou inconscientemente, esteja exposta a situações traumáticas, estressantes ou ansiosas. 
Sentimentos como infelicidade, angústia, raiva, culpa, tristeza ou tédio podem ser interpretados 
como um sintoma de um trauma atual ou passado, de modo que qualquer pessoa pode agora se 
considerar uma vítima e, portanto, aproveitar os benefícios dessa situação. Ser vítima, então, deixa 
de ser um acidente ou circunstância e se torna um atributo: um traço característico que define o 
modo de ser de uma pessoa, o papel a desempenhar em relação aos outros e às instituições sociais. 
Portanto, ser ou sentir-se vítima também pode ser uma estratégia. 

A vitimização que caracteriza as sociedades contemporâneas é aquela que é construída com base 
nessa concepção da vítima atributiva, que passa a se posicionar como um modelo de relações 
sociais. Uma vitimização que somente o conceito moderno de cidadão legal pode fornecer com 
entidade suficiente como um fenômeno sociológico. Esse cidadão legal é caracterizado por ser um 
indivíduo enfraquecido e fragmentado". (Lucía González-Mendiondo, El género y los sexos. 
Repensando a luta feminista) 

Quando nos consideramos vítimas e a responsabilidade é sempre de outra pessoa (dos homens, da 
burguesia, do Estado, da mídia), evitamos questionar nosso papel no tecido social e, portanto, 
esquecemos nosso poder de destruir, criar e subverter. 

Coletivos masculinistas que insistem em defender os agressores ou irmandades masculinas que 
conscientemente defendem e praticam o machismo empregam essa mesma estratégia. Embora seja 
uma vitimização ainda mais manipuladora. Ao serem apontados como agressores e/ou cúmplices de 
atos de violência sexista, são eles que se declaram vítimas para se livrarem da acusação! Vítimas 
das mulheres, do feminismo e, por que não, também do Estado e da mídia. Usando emocionalmente 
casos isolados ou estatisticamente menores para tentar neutralizar o que é socialmente evidente. 

31 Enquanto escrevemos este artigo, nos deparamos com um artigo exemplar: Extractivism: the macho 
macho behind the state bashing. Eles nos dizem que é o heteropatriarcado que explica o 
desenvolvimento capitalista. E comemoram a nomeação da nova Ministra da Mulher, Gênero e 
Diversidade da Nação Argentina por ser "uma advogada comprometida com as lutas de gênero e das 
mulheres indígenas". É com esse tipo de análise que o problema não pode ser visto nas estruturas da 
sociedade, nos papéis determinados (funcionários públicos, empregadores, banqueiros, etc.), mas 
naqueles que os exercem. Assim, um escritório do governo deve ser melhor se for dirigido por uma 
mulher comprometida com determinadas causas sociais. Mas não, o motivo não é simplesmente a 
personalidade de cada funcionário, mas a função social do Estado. 

46 



"A luta para acabar com essa ordem social exige necessariamente outra maneira de abordar nosso 
mundo. Sob o capitalismo, na existência contraditória da sobrevivência, somos levados a ser seres 
frustrados, passivos, traumatizados, entediados, ansiosos e banais, submersos na necessidade de 
dinheiro. É na luta contra essa forma de não-vida que descobrimos maneiras diferentes de nos 
relacionarmos uns com os outros, limitadas, mas de força indomável. 

É nessa luta que devemos combater, entre muitas outras coisas, a imagem criada pela cultura 
machista e por grande parte da ideologia feminista, de uma mulher frágil e indefesa, praticamente 
estúpida e vítima da violência masculina. Essa caricatura é amplamente utilizada pelo Estado, 
porque é assim que ele gostaria que cada cidadão fosse. E todo patriarca a instrumentaliza para si 
mesmo e para manter a ordem social intacta, seja atuando como pai, marido ou irmão protetor, 
como um militante da lei, como empregador ou como governante. 

É impossível, a partir da construção da própria identidade baseada no papel de vítima, aspirar à 
destruição dessa sociedade opressora, pois isso ameaçaria a segurança desse e de outros papéis 
fixos. Isso não implica ignorar o sofrimento das vítimas, mas alerta para o fato de que esse papel 
que se autoperpetua só gera mais vítimas, quando pode haver outra maneira de enfrentar a 
violência. A partir da vitimização, buscamos aliados e culpados, mas não resolvemos a situação, até 
reforçamos os laços de agressão e opressão. Sejamos sujeitos que tomam nosso destino em nossas 
próprias mãos e não vítimas!" (La Oveja Negra nr.34, Cultura machista y victimización) 

... e política 

Dissemos que apontar que o pessoal é político pode servir para tornar visível como essa sociedade 
opera no íntimo, no que consideramos ser precisamente pessoal. E também apontamos que, ao 
recorrermos à noção de política, abrimos a porta para o Estado. É claro que muitos movimentos em 
luta não entendem a política como uma noção estatista, orientada para o governo. Mas uma 
definição simples de política esclarece o quadro: "1. a ciência que trata do governo e da organização 
das sociedades humanas, especialmente dos Estados. 2. a atividade daqueles que governam ou 
aspiram a governar os assuntos que afetam a sociedade ou um país". Entretanto, além das 
definições, é suficiente fazer um balanço de como a maioria das lutas políticas que afirmam ser 
"extraparlamentares" ou "fora do Estado" estão evoluindo em direção ao Estado. 

Portanto, queremos insistir que nem tudo é política, que esse é o raciocínio daqueles que nos 
governam ou aspiram nos governar. Eles querem nos fazer acreditar que não há nada fora da 
política, que não há caminhos para a emancipação humana fora e contra a política, e é 
encontrando-nos nesses caminhos que podemos lutar pela emancipação humana! 

Em CUADERNOS DE NEGACIÓN NR.4, mais precisamente sob o título C ontra la política, o más allá de 
ella , afirmamos: "Ser antipolítico não significa ignorar as chamadas questões políticas ou não 
levá-las em consideração. Nós nos opomos à política precisamente porque a entendemos como 
uma parte parcial da realidade social que buscamos superar. 

(...) "O político" existe na medida em que está separado do resto da realidade social; é o fato de sua 
separação que o define como tal; se não estivesse separado, não poderia ser limitado à "política". 
Entretanto, observamos que a separação não pode ser resolvida pela soma das parcialidades como 

47 



tais, deixando de lado sua inter-relação e a importância de entender que a totalidade é expressa em 
cada uma de suas partes. O todo é mais do que a soma de suas partes.32 

A política, por sua vez, é frequentemente apresentada como a preocupação geral e, a partir daí, tudo 
pode ser apresentado como político. Mas quando dizemos que "tudo é político", estamos apenas 
olhando para a sociedade pelas lentes da política. 

Somos contra a política, mas não para nos interessarmos por algo menor do que ela ou por outra 
coisa, mas por algo mais completo, abrangente, total: denunciando-a como uma árvore enganosa 
que tenta esconder a floresta frondosa da qual faz parte". 

Seguindo Karl Marx em On the Jewish Question (Sobre a questão judaica), queremos expor o 
contraste entre a emancipação humana e a emancipação política. O estado alcança sua 
emancipação política ao se libertar, por exemplo, da religião, mas essa emancipação não significa 
emancipação humana. Quando o cidadão alcança sua emancipação política por meio do Estado 
livre, ele se liberta apenas de uma de suas limitações. Esse estado, que não admite diferenças 
formais de hereditariedade, raça, sexo, religião, educação ou profissão, existe apenas por causa 
dessas diferenças, e é por isso que nós, proletários, somos livres, livres para vender nossa força de 
trabalho e os burgueses livres para comprá-la. 

O problema patriarcal, que preferimos rotular como sexista, é apenas um aspecto particular do 
problema universal de exploração e opressão na civilização moderna. Há aqueles que se limitam a 
criticar o "estado patriarcal", mas o verdadeiro problema é o estado em si.33 

Continuando com a obra Sobre a questão judaica, de Karl Marx, tomamos a liberdade de 
parafraseá-la: As feministas estatais aspiram à emancipação das mulheres. Que emancipação? A 
emancipação da cidadania, a emancipação política. Elas reconhecem a legitimidade do Estado, 
portanto reconhecem o regime de subjugação geral. Por que, então, elas não gostam de seu jugo 
especial, se gostam do jugo geral? 

 

33 Ver Estado Patriarcal? Em CUADERNOS DE NEGACIÓN nr.13 

32 O feminismo pós-moderno nos dirá o contrário: "A produção de teorias universais e totalizantes é um 
erro grave que está sempre fora de contato com a realidade, mas especialmente agora". (Donna Haraway, 
Science, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature). 

48 



CONSTRUÇÃO? 
Tomando como ponto de partida que "o pessoal é o político" e que "o gênero é uma construção 
social", nos últimos anos o conceito de desconstrução tem sido usado como um procedimento típico 
daqueles que se identificam com o feminismo, queer ou alguma variante do movimento 
LGBTTIQ+. Mas não é uma novidade atribuível a essas correntes, nem é uma originalidade do 
pensamento pós-moderno propor que, a partir da consciência individual ou grupal, 
modificando o próprio comportamento, as construções sociais podem ser derrubadas. Por 
outro lado, aqueles que se reconhecem como consumidores e modificam seu comportamento como 
tal em uma tentativa de combater uma injustiça propuseram algo semelhante. Durante muito tempo, 
as mudanças no proletariado contribuíram para o fato de que os proletários se percebem apenas ou 
predominantemente como consumidores. É notório que, repetidamente, aqueles que tentam 
argumentar a favor da não existência do proletariado o fazem em nome do consumo e evitam 
completamente a produção. 

Dissemos na Apresentação que há aqueles que reduzem o racismo, assim como o machismo, a uma 
questão moral, não entendendo a exploração como fator estruturante dessa sociedade. E os 
moralistas sempre trazem consigo uma estratégia pedagógica e/ou culpabilizadora que se esquiva e 
condena a abolição da sociedade capitalista. É daí que vem seu otimismo pedagógico. Se os 
relacionamentos nessa sociedade são assimilados a um sistema de crenças e comportamentos 
aprendidos na escola, na televisão e nas redes sociais, eles podem ser revertidos com as informações 
certas e um pouco de vontade própria. Mas nós "aprendemos" não apenas de forma consciente e 
discursiva, mas com base nos atos que reproduzem a vida cotidiana no capitalismo.34 

Qualquer pessoa que esteja ou tenha estado envolvida em uma luta pode corroborar 
pessoalmente que ela perturba a esfera íntima. O que criticamos em particular é quando o 
pessoal ou o grupo tenta substituir o social, ou até mesmo o perde de vista. Isso é incompleto 
porque, na maioria das vezes, essa "intimidade" está enquadrada nas demandas institucionais, 
democráticas e dos cidadãos, ou seja, nas demandas do Estado, que evidentemente não apenas 
excedem, mas também deslocam o "pessoal". 

Agora, se as atribuições de gênero ou a divisão sexual do trabalho (para dar alguns exemplos) são 
construções sociais, isso não significa que elas possam ser "desconstruídas" voluntária e 
pessoalmente. Por outro lado, por que a masculinidade e a feminilidade (a primeira mais do que a 
segunda, é claro) são suscetíveis de serem "desconstruídas" e não a nossa condição de oprimidos 
por outros motivos? 

Por enquanto, usaremos o termo "desconstrução" em seu uso mais popular, ou seja, de forma 
imprecisa e ambígua, que pode significar tanto destruir quanto desfazer, abolir ou até mesmo se 
esquivar. 

Não é por acaso que esses conceitos não vêm das lutas ou dos balanços dos próprios protagonistas, 
mas das universidades de maior prestígio. De repente, eles nos fazem saber que o problema está 
dentro de nós e não que nossas vidas estão submetidas ao Capital, o que implica trabalho, 

34 De fato, a educação formal não se limita a determinados conteúdos e métodos pedagógicos, mas a uma 
doutrinação de acordo com as necessidades do mercado de trabalho. Assim, somos acostumados desde 
muito cedo a seguir horários, a frequentar o mesmo lugar por anos e a obedecer a ordens absurdas. 
Durante as medidas de isolamento em 2020 e parte de 2021, a educação foi transferida para os lares e 
através de telas para aqueles que podiam pagar, transmitindo, além de certos conteúdos, uma preparação 
para um mercado de trabalho em desenvolvimento e uma sociabilidade cada vez mais atomizada. 

49 



propriedade, tempos mercantis, ditadura da economia e alocações de gênero. O que, para os 
defensores das "revoluções internas", seriam no máximo fatores condicionantes, mas não condições 
materiais a serem superadas. Parece que a única coisa a ser resolvida ou a mais importante 
seriam as relações de poder entre os pares, talvez porque essa seja a única coisa que se 
apresenta como possível. Trata-se, portanto, de uma ideologia de derrota e impotência, e isso 
explica por que ela é produzida e assimilada e, em última análise, realimentada nas universidades. 

Tempos de autoajuda, autoaperfeiçoamento, intensificação da competição entre os proletários, 
eliminação de "pessoas tóxicas" e "energias nocivas" para o progresso pessoal.35 Alimentação 
consciente, linguagem inclusiva, estilos de vida. O ônus é colocado em cada um de nós como 
indivíduos e, se falharmos, seremos condenados e culpados individualmente. Exige-se que o 
indivíduo seja mais forte do que a própria sociedade, que esteja acima das determinações 
sociais de seu tempo. O paralelo com a corrente da nova era, tão característica do capitalismo nesta 
era do liberalismo existencial, é evidente. Os indivíduos devem acordar, tomar consciência e se 
libertar (outra palavra da moda). E, nessa conscientização individual, pode-se até mesmo recorrer a 
um passado indígena idealizado, filtrado pelo filtro de nossa cultura, ou a alguma religião adaptada 
para atender ao crente. 

A teoria da desconstrução pressupõe que há identidades ou determinações das quais poderíamos nos 
desvincular por simples vontade, como se fossem uma escolha e não definidas por um processo de 
centenas ou milhares de anos e milhões de pessoas. Partindo da exaltação do indivíduo, surge a 
ideia de que todos são o que são porque escolhem ser, em outras palavras, porque querem ser. E não 
estamos colocando isso em uma perspectiva de que o indivíduo é o que é. E não estamos colocando 
isso de forma piegas e populista, estamos apontando que todo estilo de vida político tem a qualidade 
de demarcar entre aqueles que estão dentro e aqueles que permanecem fora. 

Já é possível julgar e verificar, de acordo com normas padronizadas, quem foi desconstruído e em 
que medida. Esse exercício de moralização e, acima de tudo, de automoralização é inútil para um 
movimento de emancipação social. Ele oferece uma solução ilusória para um problema que nem 
sequer foi compreendido em sua dimensão real, mas reconceitualizado para se encaixar nas 
categorias dominantes da saída imediata e na normalidade capitalista. 

O que faz parte da competição intrínseca entre os seres humanos no capitalismo não poupa aqueles 
que não gostam dele. Costuma-se dizer que o político é a demarcação entre amigo e inimigo 
(Schmidt). E como "o pessoal é o político", isso não é nada menos do que uma personalização e 
uma desculpa para a inimizade predominante. Em nossos tempos, o político (especialmente se 
estiver relacionado ao "pessoal") não pode ser definido apenas com base no Estado, embora, sem 
dúvida, o pressuponha, como apontamos na seção anterior. 

Que fique bem claro que não estamos desencorajando nenhuma tentativa pessoal de 
questionar o próprio comportamento. Qualquer pessoa que se envolva em várias lutas coletivas 
tem grande probabilidade de questionar suas próprias ações e, se estiver sinceramente envolvida, 

35 O livro Toxic People. Las personas que nos complican la vida, y cómo evitar que sigan haciéndolo 
escrito por Bernardo Stamateas (psicólogo, sexólogo e pastor evangélico que se tornou estrela do 
coaching) publicado em 2011 populariza essa noção que não está muito distante desses novos conceitos 
de que estamos tratando aqui. Segundo ele, pessoas tóxicas são aquelas que estão ao seu redor e que 
dominam e controlam seus semelhantes, ignorando suas necessidades e sentimentos. "Ao seu redor" 
significa que ele não se refere àqueles que dominam e controlam de forma impessoal, ou seja, 
empresários, políticos, sindicalistas, banqueiros. Essa noção também apela para o indivíduo como 
parâmetro de tudo, preocupando-se com mudanças superficiais: se o seu trabalho o está estressando, 
mude de emprego, se o seu casamento não está dando certo, mude de parceiro, e assim por diante.... 

50 



modificará alguns de seus comportamentos. Esse questionamento é quase inevitável nas tentativas 
de superar as condições de existência, experimentando, assim, mudanças que, em outros contextos, 
poderiam exigir muito mais esforço para serem realizadas. 

Afirmar a importância de tentar não ser e, portanto, não se comportar como um idiota é muito 
diferente de perder de vista o fato de que tudo o que reproduzimos faz parte de um relacionamento 
social (não interpessoal) que deve ser destruído em sua raiz e superado. E não é por querer, mas 
porque não há outra maneira. Porque, precisamente, se dizemos que somos uma "construção", essa 
construção é social e sua destruição será social. É de vital importância entender que quem somos, os 
comportamentos que reproduzimos e que temos de destruir são o produto de uma vida que está 
sujeita às necessidades da economia. 

Conseguiremos pouco mais do que nos acomodar nesta sociedade se nos propusermos a 
desconstruir conceitos e palavras a ponto de reduzi-los a nada. É difícil fazer isso porque, 
ultimamente, qualquer declaração que façamos pode ser acusada de ser autoritária e opressiva. 

Para sermos mais claros, incentivamos o questionamento e a modificação do que está ao nosso 
alcance, embora acreditemos que a emancipação social não se trata de um acúmulo de 
desconstruções individuais. E é importante observar que criticamos a noção de desconstrução em 
relação à emancipação social. Fora dessa perspectiva, nossa crítica não tem sentido. E 
sabemos que grande parte dos proponentes da desconstrução não almeja nada disso. Nós nos 
dirigimos àqueles que supõem que há de fato uma determinação entre a sociedade capitalista e 
comportamentos estereotipados, autoritários, violentos, especulativos etc. etc. E lamentamos poder 
contribuir com aqueles que justificam sua própria imbecilidade e a dos outros.36 

Origens do conceito 

Quando quisemos investigar as origens desse conceito, rapidamente nos deparamos com o filósofo 
pós-estruturalista Jacques Derrida (1930-2004). 37Em uma entrevista inédita de 1992, entre algumas 
declarações enigmáticas, para não dizer incompreensíveis, Derrida afirma que "Devemos entender 
esse termo não no sentido de dissolver ou destruir, mas no sentido de analisar as estruturas 
sedimentadas que formam o elemento discursivo, a discursividade filosófica na qual pensamos. 
Essa análise passa pela linguagem, pela cultura ocidental, por tudo o que define nosso 
pertencimento a essa história da filosofia". 

Lá, ele acrescenta que "a desconstrução também se referia a tomar uma posição com relação ao 
estruturalismo. Por outro lado, foi em uma época em que as ciências da linguagem, a referência à 
linguística e "tudo é linguagem" eram dominantes. É aqui, estou falando dos anos 1960, que a 
desconstrução começou a se constituir como... eu não diria antiestruturalista, mas, de qualquer 
forma, não marcada em relação ao estruturalismo, e protestando contra essa autoridade da 
linguagem". 

Para finalmente admitir que se trata de uma "caixa de ferramentas", como Foucault gostaria de 
dizer: "a desconstrução não é simplesmente uma filosofia, nem um conjunto de teses, nem mesmo a 

37 Por exemplo: "A desconstrução não deve ser considerada como uma teoria da crítica literária, muito 
menos como uma filosofia. É uma estratégia, uma nova prática de leitura, um arquipélago de atitudes em 
relação ao texto" ou que "diante da ditadura do cânone, propõe a democracia da polissemia, 
estabelecendo que o ato de ler gera infinitas disseminações". 

36 Uma versão anterior desta seção pode ser encontrada em La Oveja Negra nº 62 com o mesmo título: 
Deconstruction? 

51 



questão do Ser, no sentido heideggeriano. De certa forma, ela não é nada. Não pode ser uma 
disciplina ou um método". E como o cliente sempre tem razão, o consumidor dessas mercadorias é 
livre para ver em cada "teoria" o que ele quiser ver, que geralmente é ele mesmo e seu próprio 
tempo. 

Como também vimos, o tratamento de oposições binárias ocupa um lugar central nas estratégias 
desconstrutivas, e é a partir daí que faz sentido nos estudos de gênero atuais. Isso se encaixa muito 
bem na importância dada à linguagem e, portanto, essa estratégia tenta abordar a realidade a partir 
da linguagem. Para isso, não é necessário ter lido Derrida ou mesmo saber de sua existência. 

Como a desconstrução parte da premissa tipicamente pós-modernista do discurso como um 
constituinte social, ela é essencialmente um fenômeno discursivo e, como tal, seu poder 
transformador é limitado. Ao desconstruir textos inicialmente, a intenção é desconstruir o gênero, 
o racismo e até mesmo o capitalismo, como outros podem pensar. Entretanto, esses não são textos, 
mesmo que queiram ser tratados como tal. 

Nossa crítica pode parecer exagerada ou talvez um esforço contra um oponente sem valor. A 
abordagem pós-moderna da linguagem pode parecer inofensiva devido à sua abstração, inacessível 
devido ao seu nível acadêmico e até mesmo ineficaz devido à sua praticidade. Entretanto, ela faz 
parte da ideologia dominante para manter intacta a linha de fundo da exploração, mantendo-nos 
atomizados. Ela nos diz para não fazermos nenhum esforço teórico ou organizacional, porque com 
palavras e gestos a opressão seria atacada até mesmo no isolamento social, até mesmo na sala de 
aula da universidade. Sob uma estética transgressora e extremista, o objetivo é nos convencer 
de que temos de nos resignar a viver neste mundo como ele é. 

"Alegando que "a realidade consiste em linguagem" ou que a linguagem "só pode ser considerada 
em si mesma e por si mesma", os especialistas em linguagem se declaram "linguagem-objeto", 
"palavras-coisa", e se deleitam com o elogio de sua própria reificação. O modelo da coisa se torna 
dominante, e a mercadoria mais uma vez encontra sua realização e seus poetas. A teoria do Estado, 
da economia, do direito, da filosofia, da arte, tudo agora tem esse caráter de cautela apologética". 
(Internationale Situationiste nº 10, The Captive Words) 

Somos determinados pela linguagem que criamos da mesma forma que pelos edifícios que 
construímos e nos quais nos refugiamos, pelos alimentos que produzimos e pelos padrões de 
parentesco e afetividade que recriamos toda vez que nos relacionamos uns com os outros. Mas 
uma coisa é reconhecer e assumir essa determinação como tal, ou seja, como uma base 
compartilhada, como um limite inevitável para um possível movimento coletivo de transformação 
social; e outra coisa bem diferente é fantasiar sobre uma superação individualizada dessa estrutura, 
que agora é vista como uma agregação de condicionamentos parciais, "desconstruíveis" um após o 
outro. 

E já que estamos falando de edifícios, podemos lembrar que o desconstrutivismo também é um 
movimento arquitetônico que nasceu no final da década de 1980 e que se distingue, de acordo com 
suas próprias definições, justamente pela "fragmentação e manipulação de ideias na superfície das 
estruturas". A aparência visual final dos edifícios da escola desconstrutivista "é caracterizada por 
uma imprevisibilidade estimulante e um caos controlado". 

O capitalismo não é um texto 

52 



As palavras não são suficientes e nunca serão, e mesmo assim ainda há coisas a dizer, que ainda 
fazemos entrar nas margens estreitas do vocabulário. Ainda depositamos alguma confiança na 
escrita e na leitura, nas palavras escolhidas não inocentemente e nas formas de expressão que estão 
disponíveis para nós. No entanto, não é e não será nossa tarefa central redefinir palavras. O 
"comunismo", assim como a "anarquia", o "proletariado" ou a "burguesia" são meras sucessões de 
sílabas se não lhes for dado um conteúdo histórico e social que não é resolvido em congressos, nem 
por meio da criação de novos dicionários. 

Ao longo da história e em todo o planeta, os colegas se debruçaram sobre esse tema, como uma 
expressão natural da dinâmica da vida naquilo que é fixo, mas não fizeram disso uma especialidade. 
Seria um grande idealismo supor que a realidade pode ser alterada mudando a linguagem. E 
também sabemos que a linguagem constitui uma enorme dificuldade para expressar um 
conteúdo que se opõe ao dominante. 

Quando usamos determinadas palavras e categorias, tentamos comunicar relações concretas e não 
abstrações que reduzem o mundo a um jogo de linguagem. Da mesma forma, rejeitamos a 
falsificação que consiste em parcializar e fixar o que está em movimento, como se fosse uma 
fotografia. É claro que as palavras representam uma grande dificuldade na tentativa de capturar ou 
representar o movimento, mas isso não deve nos levar a confundir uma imagem fixa com a 
realidade e, depois, a analisar a realidade social em termos dessa imagem. 

Termos como trabalho abstrato, capital, classes, por exemplo, parecem categorias que perdem de 
vista o concreto, que são meras abstrações. Entretanto, essas categorias apontam para abstrações 
que subsumem e articulam a própria realidade. O dinheiro sintetiza a abstração capitalista por 
excelência e, ao mesmo tempo, em sua determinação como meio de troca e acumulação, como 
moeda, é uma terrível realidade material à qual estamos sujeitos diariamente. Ele é, ao mesmo 
tempo, uma forma sem conteúdo e uma expressão de praticamente tudo o que é concreto: pode ser 
transformado em um veículo, em alimento, na força de trabalho de um proletário ou em qualquer 
outra coisa que possa ser reduzida a uma mercadoria. 

No passado, havia filósofos que afirmavam que tudo o que existia eram ideias. Hoje, certos 
intelectuais escrevem como se não houvesse nada além de textos. Assim, aqueles que os seguem 
querem reduzir o ataque ao que nos oprime com uma simples substituição de palavras, é claro, 
depois de ter rejeitado e condenado o ataque à raiz do problema. 

Ideologia 

O caso da chamada desconstrução é um caso típico de ideologia como uma força eficaz. A questão 
é ideológica desde sua premissa: "somos construídos por discursos". Isso não é verdade. 
Somos construídos por relações sociais e, nesse processo, produzimos discursos. A sociedade 
produz os discursos, não os discursos para a sociedade. 

O tema da desconstrução também é ideológico porque tem como segunda premissa a 
existência do indivíduo como ponto de partida e entidade autossuficiente. Para que o indivíduo 
sequer considere a possibilidade de se desconstruir, e para que consiga realizar essa façanha, ele 
precisa se abstrair de suas determinações reais, exercendo sobre si mesmo uma ação voluntária e 
consciente de autotransformação deliberada. Tudo isso nos parece real apenas na medida em que 
imaginamos uma série de fenômenos psíquicos e comportamentais isolados, dando a eles, em nossa 
imaginação, uma existência própria e autossuficiente, o que é uma pré-condição para podermos 

53 



julgar o sucesso ou o fracasso da desconstrução própria e alheia. Da mesma forma, vários 
comportamentos são abstraídos e hierarquizados, criando novos pecados e crimes, condenando 
alguns mais do que outros e, como esta era nos obriga a fazer, punidos individualmente, assim 
como o padre faz em sua igreja ou o juiz no tribunal, que também não são estranhos aos nossos 
tempos. 

A premissa de um indivíduo antes ou fora das relações que o determinam serve para elevar o 
julgamento moral sobre o qual seus esforços devem ser julgados, mas para nada mais. O que não é 
pouca coisa, pois, como sabemos, o capitalismo também é uma ordem moral. A única coisa que 
realmente importa, quando se trata de questões morais e ideológicas, como a questão da 
desconstrução, é que existe a "liberdade" para que os indivíduos sejam quem eles escolherem, para 
construir, desconstruir e reconstruir a si mesmos como quiserem, para "ser você mesmo". Mas o que 
significa ser você mesmo? Existe um ser individual anterior às suas relações sociais? Uma alma em 
cada corpo que clama para ser ela mesma? 

Não é por acaso que a desconstrução é celebrada por amplos setores da burguesia. E não porque ela 
tenha sido assimilada e recuperada, ou seja, extraída em seu estado puro e alterada à vontade, mas 
porque não só não representa nenhuma ameaça, como também está completamente em sintonia com 
os princípios do capitalismo atual. Até mesmo no site da Forbes, uma revista especializada em 
finanças conhecida por publicar a lista das pessoas mais ricas do mundo todos os anos, você pode 
ler um artigo intitulado The self-deception of feeling deconstructed (O autoengano do sentimento 
desconstruído), que poderia ser publicado em muitas revistas ou sites feministas, e até mesmo entre 
os mais protestantes. Ali, com a culpa masculina, o autor nos diz que "homens desconstruídos não 
existem porque entender essa ação como um particípio passado nos impede de perceber que, na 
realidade, ela consiste em assumi-la todos os dias em um presente contínuo infinito". 

A desconstrução é, em quase todas as ocasiões, um princípio que não é apenas moral, mas também 
terrivelmente subjetivista e, portanto, apresentado como impossível de ser contestado. Presume-se 
que fazer isso seja autoritário, sexista ou até mesmo "fascista". Mas o verdadeiro autoritarismo 
reside no fato de achar que se tem o direito absoluto, como um Estado, de não permitir perguntas ou 
questionamentos e de perseguir e punir o inimigo externo com um álibi incontestável: "meus 
próprios sentimentos". E afirmar que o que se sente é alheio ao que se pensa, ao que se faz, ao que 
se vive, significa partir de uma subjetividade associal. 

Mas por que essa ideologia é tão inconsequente quanto ineficiente em seus próprios termos? 
Porque ela parte de um sexismo moral (da mesma forma que o racismo ou aquilo que pode 
ser desconstruído é abordado) e não de um sexismo social, que poderíamos rapidamente 
apontar como econômico e político. Assim, o sexismo ou o racismo não seria nada mais do que 
uma relação interindividual, uma questão de privilégio pessoal que a justiça cega da desconstrução 
iguala na balança com os ultrajes do Estado. Ela até se permite recorrer a este último para punir 
aqueles que "mantêm seus privilégios". É nessa estrutura que a luta contra o existente se torna uma 
mudança pessoal, um novo modo de vida, com grande probabilidade de ser protegido pela classe 
dominante. 

Em nossa época, a reclamação é entendida como um desafio à ordem estabelecida. Para o 
desconstrucionista, pouco importa que sua reclamação individual ou em grupo não tenha impacto, 
porque o mais importante não é mais ser ou fazer, mas parecer. Ou seja, apresentar-se como um 
indivíduo que está ciente do privilégio e da injustiça. É por isso que os aliados feministas do sexo 
masculino, os defensores não trans das pessoas trans ou os fanáticos brancos do antirracismo e do 

54 



indigenismo parecem mais preocupados em se apresentar como aliados exemplares do que em 
acabar com certas expressões de opressão e exploração. 

Nosso tempo prioriza o indivíduo em detrimento do social, e não por gosto, mas por incapacidade. 
Ativistas, militantes ou simpatizantes estão interessados na subjetividade, nesse caso, a 
subjetividade sexista ou racista dos indivíduos. Supõe-se que os fatos objetivos sexistas e racistas 
venham dessa subjetividade, simplesmente do "que está na cabeça deles". Assim, eles passam a 
vida atacando os sintomas e não as causas. Em um caso de racismo policial, eles apontam para o 
racismo do policial, sem perceber que ele tem os meios para reprimir porque pertence a uma 
instituição que exerce o monopólio da violência estatal para proteger a propriedade privada. Em um 
caso de machismo doméstico, eles se concentram no caráter do homem machista, perdendo de vista 
a sociedade que garante esse machismo e esse espaço doméstico. 

Em outras palavras: o machismo individual e o machismo social são constitutivos dessa sociedade, 
mas não são a mesma coisa. O primeiro é percebido como mais visível e próximo e, portanto, faz 
com que as pessoas acreditem que ele é refutável sem levar em consideração o segundo. O segundo 
parece ser menos facilmente reconhecido porque não se trata apenas de atos praticados por 
indivíduos específicos, e é preciso fazer um esforço além dos sentidos imediatos para percebê-lo. 

É o sexismo constitutivo dessa sociedade, o machismo necessário à sociedade capitalista, que 
permite o desenvolvimento de atos e comportamentos machistas individuais. O foco no machismo 
geral da sociedade também nos permite envolver o social como um todo, e não simplesmente culpar 
alguns ou muitos indivíduos por nossos males. Por outro lado, não é pedindo ou exigindo a 
desconstrução ou a desconstrução de nós mesmos que conseguiremos acabar com isso. Precisamos 
destruir as bases materiais do capital que hoje instrumentaliza e reproduz o machismo. Se partirmos 
de cada experiência particular e percebermos o objeto a ser combatido como um sistema 
entrelaçado de opressões abstraído das condições materiais e históricas, ou seja, sociais, é 
impossível acabar com o problema. Não devemos desconstruir os indivíduos, mas destruir todas 
as condições materiais que tornam o machismo possível. 

Dados posteriores 

No início desta seção, dissemos que as chamadas atribuições de gênero não podem ser 
"desconstruídas" de forma voluntária e pessoal. Por outro lado, como álibi para essas práticas 
individualistas e individualizantes, que são altamente suscetíveis de serem punitivas e 
protoestatistas, faz-se referência às constantes agressões sexuais que são realizadas principalmente 
por homens heterossexuais. Os protagonistas de vários grupos ou movimentos se espantam com a 
presença de tais práticas terrenas em seus domínios celestiais, pois se consideram tão fora da 
sociedade que o mundano não os afetaria. Ressaltamos isso porque, como indicamos, estamos 
fazendo uma crítica à ideologia da desconstrução como um obstáculo à emancipação social. Mas 
reconhecemos que ela tem mais seguidores em áreas que não estão interessadas na desconstrução e 
que simplesmente, por escolha ou omissão, querem implementá-la principalmente ou apenas entre 
seus pares. 

Obviamente, não temos solução para as agressões sexistas, sejam elas quais forem. Tampouco 
temos uma solução para acabar com elas, mesmo nas esferas mais imediatas. Além disso, há muitas 
nuances: situações que são mais desagradáveis do que outras, algumas que são diretamente 
insuportáveis, pessoas com comportamento repetitivo, outras que não, e assim por diante. A maioria 
de nós, se não todos, já teve de lidar com uma situação dessas pelo menos uma vez. Alguns de nós 

55 



decidem lidar com elas coletivamente, mas isso não significa agir cegamente como a Justiça, nem 
significa esperar que a punição resolva alguma coisa. É de vital importância entender que o que 
somos, muitas das atitudes que reproduzimos e que temos de destruir (não desconstruir) são o 
produto de uma vida que está sujeita às necessidades dos outros, às necessidades da economia. E, 
enquanto isso persistir, podemos nos conscientizar disso e colocar o máximo de tensão possível na 
luta contra a reprodução de suas lógicas. Isso não implica gerar cada vez mais atomização e 
desconfiança, ou pensar que estamos seguros e fora da sociedade. 

Não confiamos na punição exemplar e corretiva, por exemplo, já temos prisões. Porque uma coisa é 
responder até mesmo com agressão ou expulsão à pessoa responsável por um ato, e outra é 
administrar um tipo de punição punitiva. Tampouco acreditamos que seja apropriado revitimizar as 
pessoas que foram agredidas, muito menos a proposta de reprimir o desejo erótico, vinculando-o 
irrevogavelmente à violência sexista. 

É claro que é doloroso e cheio de ódio que tantas pessoas que enchem a boca com discursos 
rebeldes, desobedientes e até revolucionários sejam em sua intimidade (e às vezes até publicamente) 
homens machistas que batem e abusam, geralmente, de colegas mulheres. Nos últimos tempos, esse 
parece ser o único problema que nos preocupa e, infelizmente, não é o único. O foco necessário foi 
colocado em um problema fundamental, mas deixando outros na sombra. 

É triste dizer que não existe uma solução isolada para essas situações, que nos últimos tempos 
temos visto serem mais do que imaginadas. Mas isso não é desanimador; pelo contrário, nos 
encoraja a querer transformar tudo, a destruir o que for necessário. E, entre outras coisas, faz 
com que as diferentes seitas percebam que não estão exiladas ou autoexiladas desta sociedade. 

Alguns criticam a iniciativa desconstrucionista com base no fato de que ela enfraquece a luta de 
classes, em vez de vê-la também como uma resposta aos erros e omissões deliberados dos 
movimentos de luta. Em sua maioria, esses movimentos não conseguiram ou não quiseram levar em 
conta as necessidades da dissidência sexual para a moralidade de cada época, nem confrontaram os 
diferentes papéis atribuídos determinados pelo modo capitalista. Portanto, é natural que nos 
defendamos, ataquemos, expulsemos, repensemos, mudemos comportamentos, mas sem alimentar a 
esperança de eliminar completamente o problema. Muito menos propor isso como meio e fim das 
lutas. 

Se concordarmos que o Estado e o capital asseguram e necessitam da divisão sexual, do machismo 
e da separação entre as esferas pública e privada, a resposta não pode ser o apelo a uma absurda 
"unidade de classe" que ignore as diferenças materiais entre homens e mulheres, 
heterossexuais e não heterossexuais ou trans e não trans, na classe explorada, "em nome da 
revolução". 

56 



CRÍTICA DO FEMINISMO COMO 
IDEOLOGIA 
O feminismo é inevitável, e não por causa de uma súbita conscientização generalizada. Mas devido 
ao protagonismo de um número cada vez maior de mulheres no local de trabalho, mas também nas 
esferas acadêmica, política e jurídica. Em outras palavras, ele adquire uma surpreendente 
massividade em um momento específico da história da sociedade capitalista, com base nas novas 
condições de trabalho e de vida que afetaram particularmente as mulheres e nas lutas em resposta ao 
longo de décadas e décadas. Lutas reformistas, bem como revolucionárias e disruptivas. Embora, 
sem dúvida, na ausência de revolução, seja o feminismo dominante e oficial que também 
representa a herança dos revolucionários. O mesmo se aplica a outras expressões de luta de 
trabalhadores, desempregados, dissidentes raciais ou sexuais. 

Essa crítica ao feminismo que apresentamos aqui vem depois de termos tratado de sexismo, 
patriarcado, trabalho doméstico, divisão sexual do trabalho e outras questões relacionadas nas duas 
edições anteriores desta publicação, e depois de termos abordado as noções de sexo e gênero ao 
longo desta edição. Fazemos esse esclarecimento, que consideramos importante, pois para nós a 
crítica do feminismo como ideologia não constituiu um ponto de partida para a análise, embora 
pudéssemos ver vários dos elementos levantados aqui. Pelo contrário, preferimos começar 
investigando as diferentes questões destacadas principalmente pelas lutas das mulheres e dos 
dissidentes sexuais nas últimas décadas. Ou seja, o que é sintetizado aqui como uma crítica geral do 
feminismo é inseparável da análise e da crítica de muitos de seus postulados e desenvolvimentos 
teóricos a partir de uma perspectiva radical. Convidamos você, mais uma vez, a ler as edições 
anteriores e as que estão por vir. 

Sem dúvida, a falta de compreensão das formas particulares de opressão e exploração no 
movimento proletário levou a uma especialização em tais questões, de modo que hoje se encontram 
quase tantas lutas parciais quanto as diferenças entre os proletários. Mas o feminismo não é 
simplesmente proletário. Nem mesmo é possível definir exatamente o que ele representa hoje para 
milhões de pessoas que saem às ruas sob sua bandeira. Para alguns, é uma ideologia acabada, 
abertamente interclassista, mas para muitos é um conceito que os une em uma luta 
compartilhada e um sentimento comum contra a opressão e a exploração masculina em suas 
características mais sexistas. 

A falta de demarcação de classes tem sido e continua sendo um problema para superar a 
situação atual. Ao pensar corporativamente sobre a unidade das mulheres e outras identidades, é 
muito difícil fazer autocríticas porque qualquer crítica é entendida como uma queixa coletiva, mas 
também como uma queixa pessoal. O mesmo acontece com o trabalhismo, o racismo e até mesmo 
com o anarquismo ou o comunismo entendidos de forma ideológica.38 

"Quando criticamos esta ou aquela ideologia, quando denunciamos esta ou aquela força que 
consideramos ser parte do inimigo, não entramos no mérito do que cada proletário pensará disso, do 
que cada um imagina sobre o que dizemos. Pensamos que a crítica revolucionária (tanto "teórica" 

38 No caso do anarquismo, por exemplo, por não ter se posicionado fora e contra suas formas dominantes e 
reformistas, por razões ideológicas e de identidade, custou às suas expressões mais radicais a tolerância e 
a convivência com setores abertamente social-democratas. Não se trata de lutar até que alguém assuma o 
título. Talvez precisemos ser um pouco mais indiferentes aos rótulos e mais atentos ao conteúdo social de 
um projeto. 

57 



quanto "prática") não pode partir dessas premissas (...) É claro que haverá muitos companheiros que 
se sentirão atacados, que não entenderão que o que estamos atacando é toda uma concepção 
alienante da luta, mas consideramos que, acima de todas essas questões individuais e imediatas, há 
toda a luta contra as posições que impedem nosso avanço e que partem precisamente da mesma luta 
social e da qual nossa crítica é apenas uma expressão. É claro que isso não significa que não 
existam outras formas de materializar a crítica, de expressá-la". (Proletarian Internationalists, 
Critique of Insurrectionalist Ideology) 

Embora essa crítica seja importante para aqueles que se consideram feministas, não entendemos que 
essa seja a única área a que ela se destina. O que é apresentado aqui surge da luta de classes, 
portanto, é voltado para nossa classe e suas lutas. 

Nessa situação, o movimento feminista, em uma definição ainda ampla, está relegando as mulheres 
a lidar apenas com questões "femininas", que se tornaram "questões de gênero". Esse é um 
problema de todos os movimentos sociais, em que milhões de proletários se limitam a participar 
como cidadãos. Em outras palavras, escolher uma questão real, com certeza, mas que, se abordada 
de forma parcial, obscurece as possibilidades de emancipação. 

"Acreditamos que o feminismo atual está relegando as mulheres a lidar apenas com "questões 
femininas". Isso está fazendo com que, em nossa opinião, em determinados espaços, se a questão 
de gênero não for tratada, as mulheres não estejam mais presentes e até mesmo não pensem mais 
em outras questões. Parece que, quando as mulheres intervêm no mundo, elas precisam falar como 
mulheres, ou a partir de uma perspectiva feminina, ou sobre questões femininas. Assim, embora 
consideremos importante incorporar nossos discursos sobre quem somos e visualizar as mulheres 
em diferentes posições e papéis, para ampliar o arquétipo inconsciente que temos sobre o que é uma 
mulher e o que uma mulher deve fazer, também percebemos que, às vezes, estamos presas nessa 
gaiola de gênero e que somos valorizadas ou promovidas como mulheres, e não como pessoas. Em 
uma posição antissexista, pensamos que não deveríamos ter de aceitar esses preconceitos, esses 
privilégios envenenados. 

Quando cantamos, quando escrevemos, quando atuamos, os feminismos geralmente nos rotulam 
como feministas simplesmente porque somos mulheres. (AA.VV., Juntas contra o sexismo e a 
opressão) 

O feminismo equiparou as mulheres rebeldes e combativas, e até mesmo o fato de serem mulheres, 
ao feminismo. É inconcebível que as mulheres que querem acabar com o sexismo não possam ser 
feministas, ou mesmo criticar abertamente o feminismo. Assim como é impossível para algumas 
cabeças pequenas entender que alguns de nós nos manifestamos contra os patrões, mas também 
contra o sindicalismo, e que, além disso, não somos esquerdistas. E, acima de tudo, que isso é uma 
constante na história da nossa classe, que não estamos inventando nada. 

Essa comparação não é em vão. Acreditamos que o feminismo, como ideologia e movimento 
oficial, é para o sexismo o que o sindicalismo é para a questão do trabalho. Uma série de 
organizações e posições que se apresentam como a única opção diante de um problema real. 
No que diz respeito ao trabalho, o sindicalismo dominou o terreno social de tal forma que qualquer 
forma de organização ligada à esfera do trabalho é rotulada como sindicato ou algo semelhante. O 
feminismo está à beira de algo semelhante, englobando qualquer resposta ou luta sobre as questões 
das mulheres sob a mesma bandeira, que já tem sua própria cor. Isso não seria perigoso se fosse 
simplesmente uma questão de nomenclatura, mas esses movimentos com interesses supostamente 
gerais têm seus líderes, seus programas e caminhos mapeados com antecedência. 

58 



É uma perspectiva organizacional que atende a algumas demandas decorrentes de necessidades 
concretas e desenvolve lutas, mas sempre dentro de uma esfera limitada. 

Dessa forma, muitas propostas feministas são semelhantes às do sindicalismo: demandas mínimas, 
pressão, aceitação da ideologia dominante, projeção do problema em um inimigo externo 
personalizado fora do movimento, sem entender o problema como uma relação social (dupla, não 
unívoca). E em seus extremos mais institucionalizados, a busca de espaço político dentro do Estado. 
Alguns já transformaram o slogan "Nos queremos vivos e livres" em "Nos queremos vivos, livres, 
sem dívidas e governando". 

Por sua vez, as expressões supostamente revolucionárias, sob o pretexto de reposicionar "a questão 
da mulher" na globalidade social, a deixaram completamente de lado. E o movimento feminista, ao 
reivindicar perpetuamente a especificidade das mulheres, perpetua a separação mantida pelos 
movimentos tradicionais. 

Não vamos nos enganar, não se trata de uma questão de forma, mas de conteúdo. Os protestos, 
mesmo os violentos, podem reforçar a sociedade existente se não atacarem as bases, indicando 
aos executores da sociedade as contradições a serem gerenciadas. 

Se quisermos compartilhar reflexões críticas sobre o feminismo, nos dirão que isso é errado porque 
não existe apenas um feminismo, mas muitos. Seguindo essa ordem, haveria quase tantos 
feminismos quanto feministas e, portanto, teríamos de criticar cada um deles, o que é impossível. Se 
é possível criticar o feminismo como tal, é porque há um denominador comum entre todos os 
"feminismos": não apenas a exaltação do feminino, mas uma resposta parcial a um problema 
social concebido como um problema particular. 

Por outro lado, devemos salientar que, se o feminismo pode ser entendido como qualquer coisa, 
desde a ascensão das mulheres no Estado ou nos negócios até as organizações e lutas das mulheres 
proletárias que existem e existem há séculos, então esse rótulo não serve para muita coisa. Ou 
exatamente para esse propósito. 

Assim como a representação da classe proletária se tornou seu inimigo, tudo o que diz respeito a 
questões reais e importantes é identificado com sua representação para, através do crivo da 
ideologia, não lhe dar uma solução, mas perpetuá-la. Os problemas com os quais estamos lidando 
aqui são assimilados ao feminismo da mesma forma que, por exemplo, a defesa da Terra é 
assimilada ao ambientalismo. Mas é preciso observar que não apenas a representação da classe se 
tornou sua inimiga, mas a própria fraqueza do proletariado é expressa nessa representação. A 
representação de suas fraquezas. 

Esse problema transcende o feminismo e é o que estamos tentando expressar desde o início desta 
publicação. Já o colocamos em comum com a questão do marxismo e do anarquismo como 
ideologias. A destruição do Estado não é a única tarefa do anarquismo, nem todo esforço para 
destruir o Estado, mesmo de forma revolucionária, torna seus participantes anarquistas. Da mesma 
forma, os marxistas não são inventores nem proprietários da luta contra o capital. Como um aparte, 
não podemos deixar de lembrar que, ao longo de sua história, a grande maioria oficial de ambas as 
famílias fez enormes contribuições para manter a ordem existente das coisas.39 

O feminismo é a expressão de uma problemática existente que se tornou uma ideologia. A 
força de qualquer ideologia é que ela parte de uma questão real e, portanto, comovente, mas retorna 

39 Veja Comunismo? Anarquia? Em CUADERNOS DE NEGACIÓN nro.2 

59 



a ela com o peso morto do petrificado. Se a aparência externa e a substância das questões 
coincidissem diretamente, não haveria necessidade dessas reflexões. 

Não usamos o termo ideologia de forma positiva. Entendemos a ideologia, como tem sido há 
muito tempo para os revolucionários, como o conjunto de ideias que tenta explicar o mundo 
de acordo com o modo de produção predominante. E assumimos com Marx que não é a 
consciência do ser humano que determina seu ser, mas, ao contrário, é o ser social que determina 
sua consciência.40 

A ideologia feminista, em particular, é definida hoje pelo que a domina e orienta, ou seja, um 
discurso vitimizador, hiper-simplificador e reacionário. Isso não significa que todos os defensores 
dessa ideologia sejam apenas isso, estamos definindo a ideologia e não seus simpatizantes. 
Entretanto, esse discurso é apropriado e levado adiante tanto por proletários quanto por burgueses, 
sejam eles social-democratas, liberais ou anarquistas. Isso sem falar nas constantes campanhas 
publicitárias realizadas por ministérios do governo, ONGs e empresas. Essa unanimidade é a 
ideologia dominante que mencionamos e, como dominante, ela "esquece" de denunciar o 
capitalismo e, quando o faz, é apenas da boca para fora. 

É melhor chamar as coisas pelo nome. Se eles querem que acreditemos que o capitalismo é um 
mal menor, agora não é hora de ficarmos calados, não importa o quanto tenhamos que ir contra a 
maré. 

Hoje chegamos a um ponto em que criticar o capitalismo sem colocar o machismo como sua causa, 
ou sua manifestação mais crucial, em alguns setores é automaticamente motivo de suspeita de 
misoginia. A apreciação da realidade foi invertida a tal ponto que, dentro do movimento feminista, 
para criticar o Estado, é preciso chegar ao ponto de fazer afirmações como "o Estado é o destruidor 
de homens". E um funcionário do governo pode ser rotulado como machista, mas a crítica não é 
compreendida se ele for rotulado como funcionário do governo. 

No panorama atual de crenças, a ideologia feminista é altamente respeitada e vários de seus 
postulados são até mesmo impostos pelos governos. Certamente por causa dessa oficialização, sua 
aura de prestígio é ampliada por decreto e ousar questioná-la, ou simplesmente questioná-la, 
implica a acusação de machismo e a suspeita de violência de gênero. Por essas razões, progressistas 
da direita à esquerda pulam no cavalo do politicamente correto, independentemente de concordarem 
com ele ou mesmo de ser o oposto do que são em suas próprias vidas. Ocorre que o peso do 
discurso é tão grande que se confunde com as ações e até as ofusca. 

Quando se descobre que este ou aquele governante, artista ou legislador que promove "campanhas 
contra a violência de gênero" é, na verdade, um abusador de mulheres, esquece-se que não se trata 
de uma questão de comportamento, mas que esses personagens deveriam ter adotado uma postura 
feminista ou filofeminista para não ficarem de fora dos tempos atuais. Da mesma forma que um 
empresário com repulsa aos que não são heterossexuais pode ter que abrir espaço nesse novo 
mercado. E não vamos nos esquecer do mais importante: todas essas pessoas "politicamente 
corretas", sejam elas coerentes ou não com seu discurso, são as que produzem e reproduzem 
uma sociedade baseada na divisão sexual, no machismo e no racismo. 

Além das obrigações do politicamente correto, qualquer reivindicação de emancipação que não 
questione radical e ativamente a mercadoria, o trabalho, o sexismo, o Estado, a lei e a propriedade 

40 Para uma definição de ideologia, recomendamos, pelo menos, o prólogo de A ideologia alemã, escrito por 
Karl Marx e Friedrich Engels. E lembramos o que está expresso em CUADERNOS DE NEGACIÓN nr.13, p.21. 

60 



privada, ou seja, os próprios alicerces sobre os quais esta sociedade está construída, só pode ser 
progressismo, uma acomodação à sociedade existente, o que significa perpetuar aquilo contra o que 
supostamente estamos lutando. Para nos emanciparmos, devemos lutar contra tudo o que nos 
impede de fazê-lo, mesmo aquilo que o faz em nome da emancipação. 

Não estamos dizendo que o feminismo não tem anticapitalismo. Da mesma forma que aqueles 
que apontam que ele, assim como o ambientalismo, o antifascismo ou até mesmo o veganismo, sem 
uma crítica ao capitalismo seria incompleto. Acreditamos que é errado ver esses movimentos como 
inacabados. A questão não é acrescentar adjetivos aos rótulos existentes, mas ser e agir contra e 
além deles. 

Precisamos de uma nova ação comum para nossa emancipação. Uma ação que renuncie à retórica e 
à prática de um feminismo impregnado de academicismo e legalismo e incapaz de se desvencilhar 
da linguagem pobre e sombria de funcionários públicos, juízes, burocratas e militantes políticos 
profissionais. Isso não significa colaborar com o antifeminismo reacionário ou com o 
pós-feminismo liberal. 

O movimento dos trabalhadores fracassou, entre outras coisas, por se apegar ao modo de produção 
dominante. E ao apontar, quando podia, para a burguesia, mas para os patrões, sem entender sua 
própria participação ativa no desenvolvimento e na atualização do capitalismo, como o único 
responsável por seu mal-estar. O movimento feminista procura seu bode expiatório no "homem 
abstrato", tão típico das leis e das mercadorias. Ele se apresenta e se percebe, assim como o 
trabalho e a esquerda faziam e ainda fazem, como desvinculado da responsabilidade de participar de 
uma sociedade que deve ser jogada na lata de lixo. 

Apresentar as mulheres em geral como vítimas dos homens em geral só contribui para reforçar a 
competição e a inimizade, ou seja, com o capital e seu estado, com a sociedade de classes. A 
ideologia feminista torna visível a agressão de um marido contra sua esposa, mas naturaliza a 
agressão do empregador contra seu empregado, torna invisível a violência exercida por muitas mães 
contra seus filhos, condena a autoridade de um pai, mas não a transmissão de sua propriedade na 
forma de herança. 

Há uma opressão constante e despersonalizada imposta pelas regras capitalistas, e essa opressão 
capitalista, na maioria dos casos, não é simplesmente pelo fato de serem mulheres, embora seja 
irrefutável que haja uma opressão e exploração específicas. A dinâmica capitalista não tem como 
objetivo atacar nenhum grupo humano em particular (embora o faça!), sua dinâmica é 
voltada para sua própria reprodução com base no lucro. 

Mas vamos ser ainda mais claros: as mulheres não são vítimas nem podem participar da 
sociedade apenas como mulheres. Isso é impossível, a menos que você queira negar não apenas a 
existência delas na sociedade, mas também sua realidade humana. Isso significa considerar as 
mulheres como seres mutilados e inferiores, irresponsáveis por suas ações e sem vontade própria. 
Daí a demanda por leis e políticas paternalistas. 

O feminismo assume as dicotomias típicas da ideologia dominante. Lutar contra "o masculino" e "o 
feminino" (ou "o não-masculino") como se um polo da relação pudesse subverter o outro. Como se 
certos comportamentos fossem essencialmente atribuíveis ao "masculino". A violência, a 
competição ou a desigualdade não são exclusivas dos homens, nem estão em seus genes. 

O problema seria a dominação dos homens sobre as mulheres e os não homens. Isso leva à 
suposição, por exemplo, de que a publicidade exibe corpos femininos para denegrir as mulheres 

61 



quando o objetivo é vender mercadorias. Esquecer que, à luz do Capital, todos os corpos são 
objetificados e não apenas de forma sexual pode levar à suposição de que são os homens que se 
beneficiam da exploração das mulheres ou que é melhor se vender com roupas do que sem elas. 
Assim como pensar que a doutrinação das crianças é para fortalecer um patriarcado abstrato e não 
uma sociedade concreta, principalmente capitalista e estatista. 

Dissemos na Apresentação da 13ª edição dos CUADERNOS DE NEGACIÓN que o feminismo é a resposta 
a uma situação particular. Seu ponto de partida é usar o que é particular na exploração das mulheres 
proletárias pelo Capital como condição geral das mulheres em geral, transformando assim a revolta 
proletária em um movimento interclasses cujo credo de adesão é que é o "homem em geral" que 
explora a "mulher em geral". Assim, o feminismo oficial é um instrumento decisivo do capital para 
multiplicar a exploração, a fim de, com o argumento da igualdade de direitos, levar as mulheres 
proletárias a assumir também um papel mais ativo na produção direta de mais-valia e até mesmo na 
guerra imperialista. 

O feminismo atual não esqueceu a luta de classes porque ficou obcecado com a "questão de 
gênero", mas sim o contrário. Sua obsessão com a "questão de gênero" se deve ao fato de ter 
esquecido ou rejeitado a existência da luta de classes, algo que foi anteriormente assumido pela 
maioria do movimento social nas últimas décadas. Mas o antagonismo social é uma realidade que 
não desaparece se o ignorarmos e nos nomearmos cidadãos. 

Quando a impossibilidade de uma transformação revolucionária é endossada, o capitalismo é aceito 
para ser irremediavelmente acomodado dentro dele. Um exemplo claro disso é o que é proposto 
quando se pensa no que fazer com relação à violência doméstica. Em geral, tenta-se acabar com o 
problema sem acabar com as condições que o tornam possível. Nós nos antecipamos às 
pseudocríticas e respondemos que não assumimos que temos de suportar isso "até que a revolução 
chegue", como costumam reprovar aqueles que nunca lutariam pela revolução (e, portanto, falam 
que ela "chegará" milagrosamente). É necessário apoiar aquelas que foram estupradas (e elas serão, 
em sua maioria, mulheres e crianças), defender-se e atacar os agressores (que serão, em sua maioria, 
homens adultos), criar, na medida do possível, situações de proteção e prevenção antes que esses 
eventos aconteçam, agitar e continuar a refletir coletivamente sobre a questão. Mas tudo isso não 
exclui o fato de começarmos a nos organizar e a lutar contra as condições materiais que mantêm as 
mulheres e as crianças na situação em que se encontram, ou seja, de nos engajarmos em uma luta 
solidária contra o Estado e o capital. O que nos impede de acabar com o problema é reduzir a "luta" 
a uma questão de reformas legais, de ação policial, em suma, de fortalecimento do Estado. Um 
Estado que é nada mais nada menos do que o monopólio da violência, seu gerente e suposto 
administrador, que também quer fazer o mesmo na esfera doméstica. 

O perigo de criticar o feminismo 

Corremos o risco de servir, sem querer, ao machismo e à manutenção da ordem das coisas quando 
criticamos o feminismo. Da mesma forma que podemos servir ao fascismo quando criticamos o 
antifascismo ou à esquerda quando criticamos a direita. Mas, para isso, nossa crítica deve ser 
mutilada e isolada de sua radicalidade. Se ela for considerada um fim em si mesma em discussões 
intermináveis e simplesmente lógicas. Se for assimilada à maioria, ignorando sua origem e 
propósito. 

A crítica machista tem como objetivo neutralizar o feminismo para manter a normalidade 
conhecida, para defender as tradições, em suma, a velha ordem capitalista. Portanto, não é 

62 



coincidência o fato de a crítica reacionária ao feminismo estar cada vez mais ligada ao liberalismo 
extremista e à direita alternativa. De nossa parte, nossa intenção ao criticar o feminismo é 
superar seus aspectos vingativos e atacá-lo em seus aspectos burgueses, com o único objetivo 
de aprofundar a luta pela emancipação social, como foi dito há mais de um século, da raça 
humana. 

Se a sociedade é "machista", não temos escolha a não ser admitir que não são apenas os homens 
envolvidos nela que são machistas, mas também as mulheres, as crianças e os idosos. Se até agora 
não se viu nenhum grande movimento organizado de homens, apoiado também por mulheres, em 
defesa do machismo, embora haja pequenas tentativas, é porque o machismo não requer nenhuma 
defesa consciente por parte de um determinado setor da população, ele já existe 
intrinsecamente. 

O que também é perigoso é considerar a ideologia feminista acima de qualquer crítica. 
Poupar-lhe a crítica é a garantia mais segura de que, em resposta a um feminismo cada vez mais 
unilateral e míope, um movimento reativo em favor de um antifeminismo igualmente unilateral e 
ainda mais absurdo se fortalecerá contra ele. E é exatamente isso que está acontecendo e pode ser 
observado em certos reacionários e na formação de uma grande parte do que veio a ser chamado de 
"neomachismo", que tem muito pouco a ver com novidade. 

Nossa contribuição tem o objetivo de retomar, desenvolver e ampliar a crítica radical de todas as 
condições de existência dadas pela sociedade de classes, a crítica do fetichismo da mercadoria e da 
opressão em todas as suas formas. Portanto, uma "revolução das mulheres" não é necessária nem 
possível antes, nesse meio tempo ou depois. Se entendermos uma revolução como a reviravolta total 
da sociedade, ela não pode ser feita por e para apenas uma fração da sociedade. 

O movimento feminista ainda está longe de formular uma crítica abrangente para cumprir a tarefa 
de seus elementos mais combativos e rebeldes de rejeitar a sociedade capitalista. A única maneira 
de superar essa limitação é criticá-la, mas isso está se tornando cada vez mais difícil, pois as 
feministas acreditam cada vez mais que suas ideias são inquestionáveis e que qualquer um que as 
critique é necessariamente um chauvinista misógino, ou seja, um "fascista patriarcal". O feminismo 
oficial, da forma como é apresentado, nada mais é do que um democratismo radical que atrai 
principalmente aqueles que se identificam com a "classe média", da mesma forma que o 
antifascismo do período entre guerras começou antes de se tornar a ideologia oficial do proletariado 
já oficializado após a Segunda Guerra Mundial. 

"Os defensores vitoriosos do antifascismo oficial assassinaram trabalhadores e estupraram mulheres 
em massa durante a Segunda Guerra Mundial. E eles faziam parte diretamente dos governos 
vitoriosos que, em nome da luta contra o fascismo, submeteram tantos países a um regime 
capitalista democrático onde não devemos mais protestar porque somos supostamente livres e 
estaríamos em situação pior se os outros tivessem vencido. 

O fascismo e a democracia sempre foram sistemas políticos complementares que atendem aos 
interesses dos ricos. Quando a democracia não consegue conter as lutas dos explorados e oprimidos, 
ou simplesmente para nos manter afastados, o Capital recorre a formas mais brutais. Hoje em dia, 
esses métodos que supostamente são reservados aos fascistas fazem parte de qualquer governo que 
se diga livre e antifascista, que, por sua vez, é abertamente totalitário." (Viva a revolta! panfleto 
anônimo de junho de 2020). 

Não há nada de arbitrário na analogia proposta; como apontamos anteriormente, estamos em um 
momento em que criticar o capitalismo sem colocar o machismo em primeiro lugar é suspeito de 

63 



misoginia. Há várias décadas, todo um movimento social com ambições revolucionárias foi 
despojado de suas práticas, de sua linguagem, de seus slogans, forçado a renunciar a suas ambições 
em nome da defesa da democracia contra o fascismo, e esse silenciamento, que a maioria do 
proletariado aceitou de bom grado, defendendo fervorosamente o suposto "mal menor", ou de mau 
grado, com prisão, tortura e massacres, foi o prelúdio de uma derrota catastrófica. 

"O identitarismo e a democracia fazem parte da genética da ideologia feminista. Seu caráter 
democrático é claramente visto no fato de que, limitada como é a uma luta parcial, ela não pode 
deixar de reivindicar a igualdade entre homens e mulheres como escravos assalariados e seu 
reverso, como cidadãos. É a defesa da igualdade na desigualdade, da mesma mistificação 
democrática que teve uma enorme força de recuperação ao longo da história e que continua a 
esconder o pano de fundo de nossa opressão: a subordinação de tudo e de todos às demandas da 
produção, por mais democraticamente gerenciada que seja." (Barbaria, Why We Are Not Feminists) 

Pós-feminismo / Queer 

O primeiro Encontro Nacional de Mulheres na Argentina foi realizado em 1986, em Buenos Aires. 
Hoje, depois de ser realizado em diferentes cidades do país, mudou seu nome para Encuentro 
Plurinacional de Mujeres, Lesbianas, Travestis, Trans, Intersexuales, Bisexuales y No Binaries 
(Encontro Plurinacional de Mulheres, Lésbicas, Travestis, Trans, Intersexuais, Bissexuais e Não 
Binários). Ontem, o transfeminismo parecia ser uma minoria, mas hoje ele não só é aceito como 
também faz parte do amplo movimento feminista oficial. Essas reuniões, endossadas ou rejeitadas 
por diferentes governos provinciais, já contam com uma grande participação do ativismo 
LGTTBIQ+ e da teoria queer, bem como do indigenismo e das teorias pós-coloniais. O 
transfeminismo se tornou tão difundido socialmente que sua influência é notória tanto na elaboração 
de leis e políticas públicas quanto na mídia. 

O transfeminismo estende os temas do feminismo clássico àqueles que não são mulheres cisgênero. 
No último termo, o prefixo cis significa "deste lado", antônimo do prefixo latino trans: "através", 
"além", "de um lado para o outro". 

O pós-feminismo, podemos arriscar, tem a ver com a teoria desse transfeminismo. Herdeiro das 
teorias pós-estruturalistas, que comumente e depreciativamente chamamos de pós-modernas, ele 
insiste que o sexo e o gênero são construídos por meio da linguagem. Isso explica a insistência na 
luta linguística. 

"A crítica pós-feminista surgiu como uma resposta à teoria de gênero e suas limitações, e agora está 
bem estabelecida no meio acadêmico (...) O queer nos obriga a repensar o gênero, a sexualidade, 
a orientação do desejo, sua articulação e a interseção dessas questões com as de classe e raça. 
Nesse sentido, o pós-gênero tem sido extraordinariamente frutífero (...) Ele nasceu para romper com 
os rótulos, para dizer aos papéis de gênero: Foda-se, para reivindicar um espaço para as chamadas 
minorias eróticas e para lutar pela despatologização da homossexualidade, da transexualidade etc. 
Ele colocou a ideia de intersexo de volta no mainstream. Colocou a ideia de intersexo de volta na 
mesa de discussão após mais de um século de binarismo e determinismo biológico. Nos primeiros 
anos deste século, ela nos foi apresentada como a verdadeira e definitiva revolução sexual e, em 
pouco mais de quinze anos, tornou-se uma fábrica de novos rótulos (cis, trans, indivíduos não 
binários, pansexual, polissexual, omnisexual, sapiensexual), ao mesmo tempo em que continua 
apontando o homem heterossexual como a causa de todos os nossos males, como o inimigo a ser 
vencido. 

64 



O termo "cisgênero", que a teoria pós-feminista usa para se referir a homens heterossexuais com 
genitália masculina ou mulheres heterossexuais com genitália feminina, é hoje usado como um 
insulto. Como se ser cisgênero já fosse sinônimo de ser um opressor ou, no caso das mulheres cis, 
uma pobre mulher oprimida que nem sequer tem consciência de sua opressão". (Lucía 
González-Mendiondo, El género y los sexos. Repensando a luta feminista)41 

"Tendo como pano de fundo os anos 80, após duas décadas de lutas derrotadas e a ascensão do 
"liberalismo", a equação "queer = desviante = discriminado = dominado = em revolta" se tornou 
uma referência obrigatória para aqueles que buscam uma visão geral que vá além das questões 
sexuais, mas que não podem, ou não querem, raciocinar em termos de classe. Qualquer pessoa que 
se diga queer sabe que a pressão heteronormativa não se aplica igualmente a uma mulher negra ou 
branca, a um advogado ou a um trabalhador. Mas como uma análise de classe, e muito menos a 
participação em uma luta de classes aparentemente inexistente ou extinta, parece impossível, o 
discurso queer oferece uma maneira de falar e lidar com a divisão social, dando menos importância 
à exploração do trabalho pelo capital. O fato essencial é a dominação. Como a atividade queer 
coloca aqueles que aceitam as normas contra aqueles que as rejeitam (o inimigo é a norma, o 
normativo, o heterossexual, em resumo), membros de todas as classes podem participar dessa luta. 
E como se trata de uma luta contra todas as formas de opressão, todas as lutas específicas devem 
convergir. 

(...) Embora ainda dominante, a heterossexualidade não é mais tão dominante quanto era em 1970: 
o CEO da Apple, a maior empresa do mundo em capitalização de mercado, anunciou em 2014 que 
era gay, e muitos líderes políticos, incluindo chefes de estado, não escondem mais sua 
homossexualidade. 

É natural que uma minoria sexual busque aceitação. Quem quer que queira viver sua vida gay 
livremente (e que muitas vezes alega não ter escolhido fazer isso) não é, apenas por esse fato, 
levado a tentar revolucionar a sociedade. Tampouco uma pessoa refratária necessariamente luta 
contra a ordem estabelecida. O movimento gay e lésbico de Stonewall só pôde assumir um 
caráter revolucionário na breve fase em que prevaleceu uma tempestade social; seu programa 
só foi subversivo enquanto a sociedade lhe negou um lugar. A integração do movimento veio 
mais tarde, mas para a maioria dos gays e lésbicas não é uma derrota, mas uma vitória, poder se 
tornar um soldado, um político ou um executivo de uma multinacional sem ter que se esconder". 
(Gilles Dauvé, Queer, ou a identidade que se recusa a ser queer). 

Por outro lado, isso significaria tornar invisível a existência de expressões queer que não estão 
confinadas ao mainstreaming e à academia, embora elas claramente compartilhem um poderoso 
denominador comum. Muitas vezes, um conjunto de características fundamentais permite que 
diferentes expressões da mesma corrente ou ideia existam sob o mesmo termo. No caso do queer, 
trata-se de um antiessencialismo radical que não enfatiza a mesmice, mas a diferença e a 
particularidade, não assumindo a subordinação das necessidades concretas de diferentes grupos a 
um objetivo universal, mas fazendo com que cada necessidade particular seja considerada universal. 
Por isso, sua insistência e ponto de partida no marginal e no abjeto, muitas vezes caindo no risco de 
tornar invisível o mais geral por meio do particular. 

41 Embora o autor aponte isso dentro do pós-feminismo, vale a pena enfatizar mais uma vez que "cisgênero" 
pode ser um insulto nessas esferas restritas. Porque sempre há um babaca que extrapola uma situação 
particular para a situação geral, a fim de se apresentar como uma pessoa oprimida pelas "ideologias de 
gênero", enquanto faz parte do que é dominantemente aceito. 

65 



NOTAS FINAIS 
Até agora, ficou claro que o problema não é simplesmente um feminismo míope, mas 
principalmente aquilo que o torna possível: a necessária divisão sexual da sociedade capitalista. 
Nesse sentido, identificamos os estudos de gênero principalmente como uma expressão atual de 
pensar e modificar a divisão sexual dentro dessa sociedade e em relação às suas próprias 
transformações gerais, e não a superação revolucionária dela. Até onde sabemos, é muito 
provável que toda sociedade tenda a certos hábitos específicos com base na sexualidade humana, 
mas isso não significa que a forma atual seja inevitável. O que estamos nos referindo em toda essa 
questão é o sofrimento e a nocividade gerados pela divisão sexual capitalista, o quanto ela foi e é 
indispensável para produzir e reproduzir essa sociedade. 

Terá ficado claro que não entendemos por comunismo um estado totalitário e a manutenção 
das categorias essenciais da sociedade capitalista (valor, mercadoria, dinheiro, propriedade, 
troca).  Com suas próprias diferenças e ignorância, esse é o pressuposto daqueles que rezam muito 
porque "está sendo implantada uma ideologia de gênero", bem como daqueles que, convertidos ao 
feminismo, militam, por sua vez, nas diferentes vertentes da esquerda estatista e capitalista. Nada 
poderia estar mais distante de nosso horizonte do que aquele "comunismo" stalinista que, em 1933, 
acrescentou um artigo ao código penal da União Soviética, punindo a "sodomia" com até cinco anos 
de trabalhos forçados na prisão, o que serviu não apenas para condenar a homossexualidade 
masculina, mas também para acusar e perseguir os dissidentes políticos, independentemente de sua 
orientação sexual, como homossexuais.42 

É claro, por sua vez, que também não presumimos que o trabalho liberta. "Arbeit macht frei" (o 
trabalho liberta) é uma frase que pode ser lida nos campos de trabalho forçado nazistas, como 
Auschwitz ou Dachau, entre outros. Há uma frase apócrifa atribuída a Simone de Beauvoir, usada 
pelo empreendedorismo comercial: "É por meio do trabalho que as mulheres têm sido capazes de 
preencher a lacuna que as separa dos homens. O trabalho é a única coisa que pode lhe garantir total 
liberdade. Atrair as mulheres para o trabalho assalariado em determinados setores específicos é 
vendido hoje como liberdade e como uma novidade. No entanto, nossas mães, avós e bisavós já 
tiveram um segundo emprego e isso não as libertou do primeiro, ou seja, o trabalho 
doméstico. Por outro lado, mesmo que isso fosse possível, é preciso lembrar que, enquanto o 
trabalho assalariado existir, nunca haverá trabalho para todos, porque é uma condição sem a qual ele 
não poderia existir, o que significa que, mesmo que fosse assim, as "mulheres" como um coletivo 
nunca poderiam ser libertadas. 

Divisão sexual e força de trabalho 

A extração da mais-valia, a exploração da força de trabalho, depende, acima de tudo e cada vez 
mais, de processos que reduzem o valor das mercadorias a fim de aumentar a mais-valia que elas 
contêm, reduzindo o tempo de trabalho socialmente necessário para produzi-las. Esses processos 
aumentam constantemente a produtividade do trabalho devido ao aperfeiçoamento da técnica e da 
tecnologia, ao surgimento da tecnociência, ou seja, ao desenvolvimento das forças produtivas. 

42 Uma carta de um membro do Partido Comunista da Grã-Bretanha para Stalin, datada de 1934, pergunta: 
"Um homossexual pode ser considerado digno de ser membro do Partido Comunista? Uma cópia do 
original encontra-se no Arquivo da Presidência da Federação Russa, em cuja primeira página há uma 
nota escrita à mão pelo líder: "Arquivo. Um idiota e um degenerado. J. Stalin". Consulte também "Cher 
comrade Staline". Homo au pays des soviets da série Homo, Gilles Dauvé. 

66 



A participação do trabalho vivo no processo de produção diminui em comparação com o trabalho 
morto. Assim, o valor de uso da mercadoria força de trabalho perde suas características 
particulares e se torna cada vez mais dependente da maior ou menor quantidade de trabalho 
excedente que pode ser produzido. Entretanto, os portadores da força de trabalho continuam a 
existir em uma forma sexuada. 

Enquanto a força de trabalho se torna, na maioria dos casos, absolutamente intercambiável, ela 
encontra um limite na diferença sexual. (Veja o quadro) O capital pode modificar muitos aspectos 
de sua própria divisão sexual do trabalho em uma tentativa de contorná-la, mas nunca o fará 
completamente. Estamos nos referindo especificamente à gravidez, à maternidade, à curva M 
atenuada, mas persistente.43 A produção depende cada vez mais da inovação tecnológica e, portanto, 
de trabalhadores masculinos e femininos com habilidades específicas e altamente padronizadas, 
atuando como apêndices das máquinas, misturando-se a elas. Mas somente as máquinas não têm 
sexo. 

/BOX 

O capital, em seu desenvolvimento, encontrou e continua a encontrar limites para sua sede de 
exploração e lucro. "A redução da jornada de trabalho foi o resultado da luta de gerações de 
proletários, mas também foi inevitável para o capital que, em nível internacional e por suas próprias 
contradições internas, estava atacando a própria base de sua reprodução. A extensão ilimitada da 
jornada de trabalho estava atacando a reprodução e a sobrevivência da força de trabalho, da fonte de 
mais-valia. Ao mesmo tempo em que a jornada de trabalho estava sendo reduzida, o capital estava 
se transformando, conseguindo aumentar seus lucros com a ajuda da ciência, com a introdução de 
máquinas, reduzindo o tempo de produção das mercadorias e intensificando a exploração do 
trabalho. No entanto, deve-se observar que, ontem como hoje, enquanto em alguns países a 
produção é modernizada, em outros continua a exigir pilhagem e trabalho escravo. 
No caso da Argentina, a lei que regulamenta a jornada de trabalho de oito horas foi aprovada em 
1929, já como legislação necessária da modernização capitalista e de sua própria regulamentação. 
Esse exemplo local mostra, junto com tantos outros na história e no mundo, que o que em um 
momento pode ser um objetivo de luta, um ataque direto ao lucro, uma necessidade imediata que 
não pode ser adiada e até mesmo uma força motriz para poderosas expressões revolucionárias, em 
outro momento pode ser simplesmente um direito concedido para lubrificar a máquina capitalista". 
(La Oveja Negra nr.76, Mayday: memórias e perspectivas) 
Vemos, então, como o capital está em constante fluxo, buscando contornar os limites que encontra 
para a valorização. Da mesma forma, a grande crise da década de 1970 abriu as portas para uma 
reestruturação do capital em grande parte do mundo, que avançou sobre as condições de trabalho, 
tornando-as mais flexíveis e ainda mais precárias. Nesse sentido, as diferenças sexuais aparecem 

43 "Ao longo da longa história do capitalismo, a participação das mulheres no mercado de trabalho descreveu 
uma curva em M distinta. A participação aumenta rapidamente quando as mulheres entram na idade 
adulta, depois cai quando elas chegam ao final dos vinte e início dos trinta anos. A participação volta a 
aumentar lentamente quando as mulheres entram no final dos quarenta anos, antes de cair para a idade de 
aposentadoria. As razões para esse padrão são bem conhecidas. As mulheres jovens procuram trabalho 
em tempo integral, mas com a expectativa de que deixarão de trabalhar ou trabalharão em tempo parcial 
quando tiverem filhos. À medida que as mulheres entram em seus anos reprodutivos, sua participação na 
força de trabalho diminui. As mulheres que continuam a trabalhar enquanto seus filhos são pequenos 
estão entre os proletários mais pobres e mais sobrecarregados: mães solteiras, viúvas e divorciadas, ou 
mulheres cujos maridos têm salários baixos ou instáveis. À medida que os filhos crescem, mais e mais 
mulheres retornam ao mercado de trabalho (ou mudam para o trabalho em tempo integral), mas em clara 
desvantagem em termos de habilidades e experiência de trabalho, pelo menos em comparação com os 
homens com quem competem por empregos." (Maya Gonzalez, Communisation and the Abolition of 
Gender) Veja a edição anterior: p.11. 

67 



como um limite para a transformação da divisão sexual do trabalho, e o feminismo oficial atual faz 
parte da tentativa de superá-lo por meio de uma maior democratização e flexibilização da força de 
trabalho. Deve-se observar que nenhum desses processos está ocorrendo de forma homogênea e 
que, enquanto em um setor foram introduzidas máquinas sofisticadas, o trabalho é realizado em 
equipes e até mesmo descansa em um spa dentro da empresa, em outro setor a extensão da jornada 
de trabalho, a intensificação do trabalho e a exploração de grandes parcelas da força de trabalho em 
condições de semiescravidão continuam a prevalecer. Da mesma forma, certos aspectos da divisão 
sexual do trabalho são modificados em determinadas regiões ou esferas de produção (por exemplo, 
o Estado iguala as licenças maternidade e paternidade para igualar as condições de trabalho) e 
permanecem intactos em outras. 

MESA FINAL/ 

O aumento da composição orgânica do capital resulta na desqualificação da mão de obra e na 
intercambialidade dos trabalhadores. "O trabalhador desaparece e o proletário permanece", apontou 
a revista francesa Négation já em 1974.44 "A relação cada vez mais abstrata do trabalhador com 
o processo de trabalho faz com que toda a "consciência do produtor" desapareça". Mas o que 
não pode desaparecer é a "consciência sexuada", acrescentamos. Mesmo que se possa presumir 
que a força de trabalho não tenha sexo, abstraindo-se do ser humano, isso é impossível porque ela é 
indivisível do ser humano. 

As transformações na produção implicam necessariamente em mudanças na reprodução da 
sociedade. A crescente massa de "população excedente" é um exemplo claro disso, que não pode 
ser ignorado ao analisar as políticas de controle de natalidade e, portanto, ao refletir sobre as 
mudanças na concepção da maternidade e do que significa "ser mulher". Ao mesmo tempo, o 
declínio da mortalidade infantil e o aumento geral da expectativa de vida reduziram 
consideravelmente a parcela da vida adulta e produtiva dedicada aos cuidados com os filhos. A 
crescente reentrada das mulheres no trabalho remunerado, a desintegração progressiva da família 
nuclear, bem como o relaxamento da imposição da matriz heterossexual (cuja principal função está 
na condenação de todos os relacionamentos não reprodutivos), são inseparáveis de todo esse 
processo. Em outras palavras, o Capital busca contornar certos limites que fazem parte de sua 
própria divisão sexual imposta por longas décadas, e muitas das expressões que criticamos ao 
longo desta edição são completamente condicionadas por essa busca. De fato, muitas das 
feministas que se referem ao gênero como um conjunto de características que definem 
"masculinidade" e "feminilidade" têm em mente as normas do período marcado, em grande parte do 
mundo, pela família nuclear e pela industrialização fordista.45 É sempre mais fácil lidar criticamente 
com o passado, com o que já se esgotou ou está em vias de se esgotar, ao passo que entender e 
criticar as mudanças que estamos vivendo é mais difícil, ainda mais com o subjetivismo 
predominante. 

Certas modificações nos costumes, tradições e comportamentos, portanto, estão profundamente 
ligadas tanto à crescente indiferenciação da força de trabalho quanto à sua reprodução, que, embora 
não apague a divisão sexual capitalista, permite certas licenças. É nesse contexto que as lutas das 
mulheres ressurgem, e é pelas razões que descrevemos que elas são frequentemente entendidas 
indiferentemente como "de gênero". 

45 Consulte The Logic of Gender, Notas finais no.3. 
44 Lip e a contrarrevolução autogestionária. Négation nr.2, março de 1974 

68 



Não é por acaso que são as empresas mais inovadoras que apoiam as chamadas "lutas de gênero" e 
que aqueles que se horrorizam com o que consideram uma "degeneração" - a Netflix ou um 
conglomerado de igrejas evangélicas, uma cidade ligada ao turismo internacional ou outra ligada à 
extração semiescrava de matérias-primas, os criadores de conteúdo para adolescentes na internet ou 
os proprietários de uma oficina mecânica - estão se tornando obsoletos. 

Uma relação de produção não é uma relação entre indivíduos, sejam eles dois, dez ou um milhão. É 
uma relação social generalizada e totalitária que não pode ser abolida nem pessoal nem localmente. 
Mesmo aqueles que desejam escapar (mudando-se ou não sendo diretamente explorados por um 
patrão) ainda fazem parte das relações de produção estruturantes da sociedade capitalista como um 
todo.46 O mesmo ocorre com a divisão sexual dessa sociedade; todos não podem escapar dessa 
divisão simplesmente abandonando-a, porque é algo que não começa e termina com cada indivíduo. 
As alocações sociais que derivam dela não podem ser abolidas por decreto ou por escolha pessoal, 
assim como a família, o trabalho, o dinheiro ou o Estado não podem ser abolidos. 

O questionamento das tradições familiares, os estudos de gênero, as mudanças em relação à 
maternidade etc. também são produzidos pelo capital. E elas podem ser muito úteis quando, em 
tempos de crise, a baixa taxa de lucro não pode ser compensada por outros meios. Assim, a 
diminuição do salário que (por assim dizer) agora vale metade do salário, e é por isso que duas 
pessoas têm de trabalhar em uma casa para sustentá-la, é um fato que geralmente passa 
despercebido. Dessa forma, a taxa de lucro pode aumentar e a crise de valor parece ser 
enganosamente desacelerada. Muitas e muitas mulheres precisam, então, adiar ou delegar a 
gravidez, assim como certas tarefas reprodutivas que haviam sido assumidas pelo Estado ou 
mercantilizadas são transferidas de volta para o lar, e é nesse ponto que se torna necessária uma 
maior participação masculina. 

"O número crescente de atividades reprodutivas transferidas do Estado para a esfera privada 
capitalista, ou seja, o declínio do salário indireto (...) transformou, em grande parte, a relação entre 
os gêneros e minou a família nuclear e, consequentemente, perturbou as hierarquias e os equilíbrios 
internos do proletariado. Esse elemento mudou significativamente as relações interindividuais 
dentro do proletariado. A posição do portador da função de reprodução social (que corresponde 
principalmente às mulheres, mas não exclusivamente hoje em dia) tornou-se ainda pior no período 
de reestruturação do capital. Dentro da dialética de "permitir que as mulheres se tornem 
trabalhadoras e, ao mesmo tempo, forçá-las a se tornarem trabalhadoras", o segundo aspecto é o 
mais importante. À medida que a família nuclear é cada vez mais enfraquecida, a carga sobre as 
mulheres é dobrada, pois elas tendem cada vez mais a desempenhar um papel reprodutivo e 
produtivo. A reestruturação intensificou o questionamento do papel reprodutivo das mulheres e 
tornou inevitável a identificação da destruição das relações de gênero com a destruição da 
exploração. Essa dinâmica implica a produção histórica dos limites de qualquer tipo de 
feminismo, que, apesar de ter razão em criticar as relações capitalistas de gênero, não poderá 
realmente abordar a questão do gênero em sua totalidade enquanto permanecer feminista e 
não superar a si mesmo (uma superação que só pode acontecer como uma ruptura dentro das 
lutas)". (Woland-Blaumachen, A produção histórica da revolução do período atual) 

Na edição anterior, na qual dedicamos várias páginas à reprodução da força de trabalho, ressaltamos 
que o capital não pode eliminar a reprodução da força de trabalho no lar. Pois se a burguesia fosse 
diretamente responsável pela sobrevivência do proletariado, ao transferir sua reprodução da esfera 

46 Veja Capitalismo omnipresente, colaboração de LOS AMIGOS DE LA NEGACIÓN para a revista Salamandra 
nº 23-24. 

69 



privada para a pública, não seríamos mais obrigados a vender nossa força de trabalho.47 Embora 
esteja começando a ser debatido se, com os salários tendo caído tanto, o capital está agora em 
posição de pagar por uma parte crescente da reprodução da força de trabalho/sobrevivência do 
proletariado (renda mínima, "renda básica universal" etc.), pelo menos em certos países, de modo 
que cada vez mais proletários passem do emprego para a sobrevivência de uma forma lucrativa para 
o capital. Por outro lado, nesses tempos de crise e confinamento, é importante observar como cada 
vez mais o trabalho, sob o nome de teletrabalho, é transferido para a esfera doméstica, ao mesmo 
tempo em que absorve os efeitos do desemprego e das demissões, e as tarefas domésticas, como 
cuidar dos filhos e da educação, são aprofundadas. 

Estamos tentando refletir sobre uma questão de substância e não simplesmente de forma. Portanto, 
seria um erro supor que, ao escolher métodos mais violentos ou horizontais, as lutas poderiam 
ser mais radicais. Se elas fossem mais massivas ou se os partidos ou representantes oficiais não 
conseguissem trair o movimento em desenvolvimento, elas poderiam ter ido mais longe. Isso seria 
dar aos partidos e líderes um poder total que eles não possuem, não apenas sem entender que suas 
ações são profundamente moldadas pelas circunstâncias em que operam, mas até mesmo 
presumindo que eles têm a capacidade de defini-las. Essas críticas foram feitas às lutas dos 
trabalhadores, aos desempregados, às lutas territoriais e agora, é claro, é a vez do movimento e da 
dissidência das mulheres (nessa área, a palavra "dissidência", sem qualquer explicação, como se não 
houvesse outras formas de dissidência, refere-se à chamada "dissidência de gênero"). 

O confronto com a polícia e outras agências de aplicação da lei, bem como a repressão e a prisão, 
marcam uma unificação. Entretanto, a repressão ou o confronto em si não é um sinal de radicalismo 
coletivo. Essa maneira de ver as lutas resulta da empatia, mas também está misturada com a 
concepção fundamentalmente política das lutas com seus reducionismos correspondentes de 
cidadania, sindicalismo, ONGs e partidarismo. Isso também se encaixa na máxima reformista de 
que "a ação nos une e a teoria nos separa", quando seus defensores já criaram uma teoria a ser 
aplicada e querem nos privar de nossa capacidade de reflexão, autocrítica e equilíbrio como um 
momento necessário das lutas. 

É claro que a maioria dos reformistas estará se perguntando como conseguir mais projetos de lei no 
parlamento, como vencer mais lutas simbólicas, como conseguir mais funcionários públicos não 
homens, etc., etc., etc. Não é a isso que estamos nos dirigindo principal e obviamente. Mas àqueles 
que, como nós, estão tentando transformar radicalmente a realidade. 

Por enquanto, a resistência e a luta defensiva são as formas predominantes de ação coletiva. 
"Resistência" é um termo que começou a ser usado há algumas décadas como sinônimo de luta, e 
isso não é coincidência. Em tempos de recuo e derrota, o simples fato de resistir é apresentado 
como uma conquista, não mais como uma conquista de vitória ou transformação. 

O salto qualitativo entre essa situação e uma situação revolucionária será obviamente dado pela 
força que tivermos em um contexto propício. Não basta a vontade ou simplesmente as 
"condições objetivas" que automaticamente superam as condições. É por isso que não se trata 
de uma questão de unidade política, mas de uma ruptura com o existente, nas próprias lutas. 

Consideramos necessário travar uma luta sexual revolucionária que não tenha como objetivo a 
tolerância ou o aumento da classificação estatal de identidades, mas a emancipação do desejo 
erótico da divisão sexual imposta, a emancipação humana da divisão sexual do trabalho. Uma 

47 Veja o quadro Socialização do trabalho doméstico? na p.10 da edição anterior. 

70 



emancipação que não se limita a algo existente, mas reprimido, mas principalmente à sua 
transformação. 

Cidadania 

Hoje, a massa crescente de proletários que gastam sua força de trabalho de forma indiferente os 
torna tão intercambiáveis que não há mais conflitos entre trabalhadores como havia há quatro ou 
cinco décadas. Os empregos temporários, independentes e autônomos, a precarização - se não 
diretamente o desemprego em massa -, o encolhimento das fábricas que empregam cada vez menos 
proletários e o desaparecimento das vizinhanças dos trabalhadores ao redor delas criam condições 
diferentes para o protesto e a luta.48 

Pode-se até dizer que não há mais um "movimento de trabalhadores" como se pensava na década de 
1970. Não se trata de feminismo, mulheres ou da crítica das tradições que dividem o 
proletariado para enfraquecê-lo. Essas são as condições atuais em que o conflito social está se 
desenvolvendo. Essas são as condições atuais em que o conflito social está se desenrolando. 
Elas implicam uma identidade operária em declínio (que também não é desejável recuperar) que dá 
lugar a outras identidades, quase sempre em relação à do cidadão. É nesse contexto que ressurgem 
os movimentos feministas, de mulheres e de dissidência, e o Estado se torna um ponto de referência 
para todas as lutas, como já apontamos e voltaremos a abordar mais adiante. 

O cidadão aparece como um sujeito abstrato. Dizem-nos que "somos todos iguais perante a lei" e, 
embora isso seja expresso na nova linguagem inclusiva, também não é verdade. Assim como a força 
de trabalho, na realidade, o cidadão tem gênero. 

A cidadania não é simplesmente uma identidade política, mas uma realidade social, vejamos: 

"Quando o Estado [que podemos considerar uma divisão interna da classe capitalista] se apropria de 
uma parte do valor da força de trabalho, a parte correspondente ao salário indireto, isso atesta que o 
proletariado é propriedade da classe capitalista como um todo, em sua forma estatal ou diretamente 
capitalista. Se a apropriação individual direta do trabalhador por seu empregador é contrária à 
natureza da relação social capitalista, a renovação e a estabilidade dessa relação implicam uma 
apropriação coletiva do proletariado como um todo: o Estado, que tem poder legal e prático sobre 
seus súditos, pode desempenhar esse papel. O cidadão, então, completa o proletário e permite 
que ele exista como tal. 

Vemos aqui que o proletário, como sujeito, está sempre, por assim dizer, em um campo de forças 
cujos polos são o Estado e o Capital: a maneira mais ou menos equilibrada com que ele é capturado 
por esse campo de forças define seu nível de integração. Ter um salário estável é ser um sujeito 
social cujas lutas e a maneira como são conduzidas pressupõem essa integração desde o início. 
Assim, somos confrontados com o Estado como cidadão-sujeito, contribuinte, eleitor, e com o 
Capital como produtor de valor, como proprietário de um comércio, etc." (Carbure, Notes on the 
role of the State in the reproduction of labour power). 

Juntamente com as do movimento de mulheres, é nas lutas ambientais ou anti-repressão que os 
proletários mais exigem como cidadãos, ou seja, exigem mais leis, mais direitos, mais deveres, mais 
controle do Estado sobre suas próprias instituições, a população e as empresas. Nessas lutas, que 

48 Neste parágrafo, estamos nos referindo à Argentina e a tantos outros países, e obviamente não a situações 
como a de várias regiões da China, onde a concentração da produção em indústrias gigantes reproduz 
constantemente inúmeros conflitos trabalhistas. 

71 



ultimamente são as mais massivas fora dos surtos sociais de revolta, a incapacidade de confrontar 
uma relação social é revelada, talvez porque elas não possam ser personificadas em uma única ou 
em um punhado de pessoas responsáveis, como era feito no passado, como o chefe da grande 
empresa que ocupava um escritório na mesma sala que suas centenas de trabalhadores. Quando 
aqueles que lutam começam a ver as diferentes implicações do desastre, começa-se a vislumbrar a 
enorme relação entre uma questão e outra e, como se costuma dizer, "como tudo tem a ver com 
tudo". 

Na maioria dos casos, o inimigo que nos destrói não é simplesmente um capitalista específico 
identificável, mas cada vez mais uma rede que nada mais é do que a sociedade capitalista como um 
todo, que é percebida de forma mais ou menos confusa. Talvez seja em relação a isso que nas 
"questões de gênero" surja uma rejeição indiferenciada dos "homens", procurando para onde 
direcionar o conflito. E isso não é surpreendente quando, até agora, a maioria esmagadora dos 
tomadores de decisões individuais são homens adultos. Somado a isso, há uma estrutura 
homossocial da vida, ou seja, uma preferência por relacionamentos entre pessoas do mesmo sexo 
(excluindo relacionamentos românticos e sexuais) que, não raramente, leva a uma "guerra de 
gênero" ou, pelo menos, a uma briga. 

Nessas condições, não apenas um feminismo reacionário ou liberal, mas também um 
anticapitalismo superficial pode crescer maciçamente. Na ausência de uma ruptura radicalmente 
anticapitalista, o caráter sexista dessa sociedade prevalece sobre o antagonismo de classe e não 
encontra sua ligação com ele. 

Interclasismo 
49Com relação às questões com as quais temos lidado e suas respectivas lutas, temos o direito de 
falar de interclassismo, mas não simplesmente em termos de uma aliança política, mas como uma 
realidade social relativa à divisão sexual do trabalho que leva o proletariado a lutar junto com a 
chamada "classe média", ou melhor, com a pequena burguesia e até mesmo com setores 
abertamente burgueses. 

Na Argentina, a classe média é geralmente considerada como aqueles que não são ricos ou 
extremamente pobres. Isso ocorre porque as classes não são referidas em termos de 
exploração capitalista, mas de um ponto de vista cultural e de identidade, ou de um ponto de 
vista sociológico medido de acordo com o nível de consumo, renda ou condições de vida. 
Certos setores de trabalhadores assalariados, comerciantes ou autônomos muitas vezes sentem que 
"os extremos", ou seja, os muito pobres e os ricos, são parasitas. Por outro lado, toda a América 
Latina sonha em se tornar uma região de classe média, e não mais uma parte pobre, indígena, do 
Terceiro Mundo e subdesenvolvida do mundo. 

Na ausência de um bom salário e, mais ainda, sem um lar próprio e diante da incerteza cada vez 
mais opressiva, essa identidade é definida por uma espécie de culturalização compartilhada baseada 
na confiança e na apologia ao trabalho, à educação e às instituições, bem como por uma forte 

49 Desde CUADERNOS DE NEGACIÓN nunca limitamos a noção de proletariado a uma categoria 
sociológico-estatística, muito menos a uma questão política ou a um sujeito político em que a classe 
explorada seria sinônimo de trabalhador assalariado, homem, adulto, branco, ocidental e industrial. 
Desde o início lutamos contra essas noções burguesas! Nesse sentido, parece-nos fundamental refletir 
sobre a exploração de grande parte do proletariado não assalariado e sobre a necessidade e as 
possibilidades de sua luta revolucionária. 

72 



individualização que muitas vezes leva não apenas à defesa da independência pessoal ou familiar, 
mas também da meritocracia. 

"Mas não se trata tanto de descartar o conceito quanto de deixar de assumir a priori a 
existência de uma classe média e de tentar entender os processos sociopolíticos e/ou 
discursivos pelos quais, em contextos específicos, uma "classe média" é recortada. Isso faz 
parte de uma formação metafórica muito antiga que se tornou senso comum, por meio da qual a 
sociedade é compreendida em termos do mundo físico, como se tivesse um volume do qual se pode 
distinguir uma parte superior, uma média e uma inferior. Essa imagem mental, por sua vez, está 
associada às suposições da doutrina moral do meio-termo, segundo a qual o meio-termo aparece 
como o local da moderação e da virtude (em oposição aos extremos da pobreza e da riqueza 
exagerada, que seriam o local do vício e do excesso que ameaçam o equilíbrio social). A tradição 
liberal aproveitou essa operação metafórica de várias maneiras, tanto para apresentar visões do 
social como um todo harmonioso quanto para reivindicar prioridade para a burguesia e desacreditar 
visões políticas classistas. Também associou essas noções à narrativa do excepcionalismo europeu, 
segundo a qual a Europa é o 'berço da civilização' precisamente porque também deu origem a uma 
classe média independente e racional, o motor do progresso capitalista e, ao mesmo tempo, a 
garantia da estabilidade democrática." (Ezequiel Adamovsky, "Middle Class: Myths, Uses and 
Realities") 

O interclassismo une momentaneamente duas classes com necessidades diferentes. Nada de novo, 
podemos nos lembrar da aliança entre as classes proletárias e burguesas nascentes em suas lutas 
contra a ordem feudal. Essa aliança não impediu a aliança que a burguesia também fez, mas dessa 
vez com a nobreza, para suprimir as revoltas dos servos, dos camponeses pobres e dos proletários. 

Se, no momento, as duas classes não têm um interesse comum, o discurso enganoso dos políticos da 
burguesia não é suficiente e não faz sentido em escala de massa. Se seções do proletariado se 
envolvem com profissionais proletarizados e pequeno-burgueses, é porque essa luta corresponde a 
certos interesses materiais compartilhados. E também entendemos por que, nessas lutas, é 
principalmente o Estado que é apontado como o problema e o interlocutor. Porque, aos olhos do 
Estado, somos todos formalmente iguais (mesmo que isso não seja socialmente verdadeiro). No 
local de trabalho, por outro lado, nos encontramos em posições diferentes, e cada um de nós tende a 
reclamar com nosso empregador mais ou menos imediato de forma cada vez mais atomizada. 

O capital tem uma tendência histórica permanente de se reestruturar, mantendo, é claro, os 
fundamentos: a exploração e a opressão, embora elas também não permaneçam inalteradas. A 
pequena burguesia e certos setores de vanguarda da burguesia se apresentam como alternativas às 
formas tradicionais e apresentam as reformulações como o objetivo de toda a luta. E, nessa luta 
entre as classes, eles aparecem como os setores capazes de colaborar com o Estado no controle e na 
repressão das expressões mais radicalizadas do proletariado. E por "radicalizadas" não queremos 
dizer as mais violentas, mas aquelas que buscam a raiz do problema. Isso é paradoxal, pois eles 
precisam do proletariado porque não possuem números ou forças suficientes. 
50Essa confluência ocorre em manifestações, reuniões nacionais e multinacionais, greves e até 
tumultos. Esse interclassismo não é uma questão de aparatos políticos. E o que chamamos de 

50 Esse interclassismo pode explicar por que as greves do 8M têm um caráter mais simbólico do que uma 
paralisação da produção e da reprodução. Não apenas porque a paralisação do trabalho doméstico 
apresenta outras dificuldades em comparação com outros tipos de trabalho, mas também porque, em 
geral, as trabalhadoras formais e sindicalizadas e, mais ainda, as funcionárias públicas ou as 
trabalhadoras independentes, sejam elas profissionais ou autônomas, podem parar. 

73 



interclassismo nada mais é do que o termo amplo "povo", uma noção tão intimamente ligada aos 
"movimentos sociais". Aqueles que fazem exigências ao Estado, abstraindo de seu status de 
classe, fazem exigências como cidadãos e, no caso em questão, como mulheres e dissidentes. 

Lutar como proletários também não é uma superação se for apenas uma afirmação de nós mesmos 
como uma classe na sociedade capitalista, como uma defesa de nosso papel indispensável, nossos 
direitos e lugar na sociedade. 

"Se nossas vidas não valem nada, produzam sem nós" é o que está sendo dito ao Estado para exigir 
o fim dos feminicídios. Trata-se de tornar visível o papel produtivo das mulheres, bem como seu 
papel reprodutivo e especificamente sexual. 

Por outro lado, e não menos importante, se as mulheres e os dissidentes podem unir suas lutas 
além da classe, é porque compartilham algo além de sua condição de classe. Elas sofrem, de uma 
maneira particular, com o sexismo da sociedade capitalista. 

As manifestações são momentos típicos de convergência entre as classes. Nessas manifestações, a 
realidade de classe torna-se secundária e discutível, enquanto a "condição de gênero" é 
predominante e indiscutível. Onde há uma classe de gênero com múltiplas condições e problemas, a 
diversidade é frequentemente vista sem a questão da classe. Quando milhares e milhares de 
mulheres proletárias saem às ruas para se reunir, para exigir, enfim, para lutar, o feminismo 
geralmente vê o gênero e não a classe, sem mencionar os sindicatos ou os jornalistas. 

As manifestações interclasses são caracterizadas pelo fato de serem manifestações de massa e 
estáticas, ou seja, a ocupação de locais próximos aos locais de poder político. Assim como décadas 
atrás os trabalhadores se manifestavam principalmente nos locais de trabalho, há algum tempo os 
proletários desempregados têm se manifestado nas ruas, não mais interrompendo a produção de 
bens, mas sua circulação. 

Essas manifestações estáticas oferecem aos manifestantes a oportunidade de se sentar e discutir suas 
preocupações. Em geral, não estamos lá como uma classe, como uma força comum, mas como 
indivíduos. Algo que também somos quando se trata de votar, vender nossa força de trabalho e criar 
laços. Essas são as condições em que operamos, não podemos nos abster delas, portanto, qualquer 
pessoa que leia nessas críticas um apelo para nos retirarmos da dinâmica social está nos entendendo 
mal. E como são principalmente os proletários que participam das lutas, nossas demandas imediatas 
surgem inevitavelmente; se elas recebem uma saída reformista ou são ocultadas, é outra questão. 
Portanto, salários, pensões, benefícios sociais, trabalho doméstico e escolaridade são questões que 
surgem imediatamente. Ao mesmo tempo, inter-relacionadas, há demandas que admitem o 
interclassismo, mesmo que afetem a população de maneiras diferentes: feminicídio, aborto, assédio 
sexual. A questão não é separar o que é absolutamente proletário do que é apresentado como 
classista, mas entender como essas questões estão ligadas, qual é a prioridade e o que é 
decisivo.51 

Como é de se esperar, a burguesia fala mais alto na luta entre as classes. Isso significa que ela está 
mais certa e tem melhores razões? Não, significa simplesmente que ela tem os meios para sustentar 
o discurso que se adequa ao nível em que a luta entre as classes está situada: o nível político, que se 
dirige ao Estado como um igual. Isso não diminui a possibilidade de que os proletários, de alguma 
forma, vejam algumas de suas demandas refletidas ali. 

51 A ampla participação dos proletários na luta contra o aborto, em defesa da família e até mesmo contra a 
implementação de novos programas de educação sexual nas escolas merece uma reflexão à parte. 

74 



Na Argentina, como em outros países, a luta pela legalização do aborto tornou-se central para o 
movimento de mulheres, talvez como uma possibilidade diante da impossibilidade de encontrar 
uma solução para a questão da violência de gênero e do feminicídio.52 E, embora seja verdade que 
em todo aborto ilegal "os ricos podem e os pobres colocam suas vidas em risco", é notória a 
composição das reivindicações do lenço verde, em sua maioria mulheres sindicalizadas, 
profissionais e estudantes. Devemos saber que o aborto legal no hospital, que permite à maioria das 
mulheres proletárias maior controle sobre a reprodução, é fundamental para poder competir de 
forma mais igualitária com os homens na venda da força de trabalho. 

Tudo isso não implica necessariamente que, em lutas como essas, o proletariado desempenhe um 
papel secundário e se submeta aos imperativos da burguesia e da pequena burguesia. Ele está 
simplesmente engajado em uma demanda e/ou luta reformista. Até certo ponto, ele tem as mesmas 
demandas, quer as mesmas reformas que aqueles que comandam as lutas. Enquanto estivermos 
abaixo desse ponto, eles são o porta-voz oficial que melhor pode formular os objetivos conjuntos 
das duas classes, o porta-voz autorizado que fala claramente na linguagem do Estado a quem as 
demandas são dirigidas. 

Nas demandas por legislação social, como a classificação legal de feminicídio, transfeminicídio, 
crime de ódio ou mais leis sobre violência de gênero, o Estado intervém no nível jurídico-político. 
As lutas não atacam diretamente o capital, mas também não atacam o Estado. As soluções são 
exigidas dos administradores da violência. Isso parece coerente, mas somente se o objetivo for 
melhorar a administração da violência e não acabar com ela. 

Quanto mais as demandas sobre o Estado se generalizam, mais os objetivos estabelecidos se 
multiplicam e se entrelaçam. Pode parecer uma luta contra o Estado quando, na verdade, seu 
controle, função punitiva e monopólio da violência são exigidos e reforçados. Mesmo quando o 
movimento inclui greves para exigir medidas, ou até mesmo destruição. 

A luta entre as classes não é contra o Estado em si, contra o princípio do Estado, como alguns 
ativistas querem acreditar. Ela é contra o Estado existente, quer eliminar seu machismo, restabelecer 
um programa social, democratizar as instituições e assim por diante. 

O confronto contra o Estado será um componente inevitável da revolução comunista, mas 
enfrentá-lo apenas com base em alguns de seus "defeitos" é engajar-se em uma luta reformista que 
tem sua legitimidade, mas que é tão pouco conducente à superação dessa sociedade quanto as lutas 
sindicais contra o capital. De modo geral, quando as classes unem suas lutas, elas não questionam o 
Estado ou o modo de produção capitalista em geral, mas a administração específica das relações 
sociais por um determinado Estado. 

A relação entre as classes continua sendo decisiva e haverá momentos em que a aliança interclasses 
colidirá com seus próprios limites. Se o movimento se radicalizar e o proletariado em luta tomar 
medidas imediatas, ou pelo menos tiver a intenção de tomar medidas imediatas, contra as condições 
sexistas especificamente capitalistas que desafiam a produção e a reprodução do capital, o 
interclassismo se tornará impossível. 

Contra o sexismo, o Estado e o Capital! 

52 Lembremos também que a questão do aborto hoje está ligada principalmente ao controle populacional e, 
portanto, à reprodução da força de trabalho necessária para a reprodução do capital. 

75 



Sob os "estudos de gênero", a sociedade (que não é percebida como capitalista, ou pelo menos não 
como a estamos expondo aqui), com as tradições derivadas de sua divisão sexual, acaba sendo 
entendida como um ataque, não mais à classe proletária como um todo, mas especificamente às 
mulheres e aos dissidentes. Interseccionalidade por meio da interseccionalidade, haverá aqueles que 
procuram a equação que soma uma opressão maior para mostrar quais grupos são os mais 
vulneráveis. 

Como temos insistido ao longo destas páginas, não é simplesmente uma questão de discriminação, 
nem de moralismo, nesta sociedade, o que não é considerado normal é penalizado economicamente 
e, portanto, dificulta a sobrevivência. A questão dos travestis é exemplar. A prostituição é seu 
principal meio de sobrevivência e uma pequena parte delas trabalha de forma precária e informal 
como cabeleireira, costureira e doméstica. Isso significa que elas não têm cobertura médica, 
contribuições, férias, etc., etc. A marginalização é, portanto, institucional e social, e afeta as pessoas 
trans e travestis desde a mais tenra idade. Por sua vez, a permanência na educação também não é 
fácil. Na Argentina, o Estado impôs recentemente a "cota de trabalho para transgêneros" em 
diferentes repartições públicas, o que não é um grande benefício. Ele obriga a contratação de 1% de 
funcionários trans, mas apenas em poucos setores, o que não representa nem mesmo um benefício 
médio, mas conquistas simbólicas para comemorar em tempos em que há muito pouco trabalho a 
ser distribuído. 

Ninguém pode ser contra o objetivo da subsistência, sejam pessoas trans, mulheres ou o 
restante da classe proletária. Muito menos em uma situação como a atual, não apenas de enorme 
desemprego, mas também de escassez e fome. De poluição ambiental, de piora nas condições de 
moradia e alimentação, de degradação dos vínculos humanos, de violência doméstica e urbana, de 
machismo assassino. Da emigração em massa e dos campos de refugiados, das prisões superlotadas. 
Entretanto, considerar a subsistência como um horizonte político não é a mesma coisa. 

É necessário vincular o que é percebido como os "defeitos" dessa sociedade com seus "sucessos" e 
perceber como eles se condicionam mutuamente. E, acima de tudo, devemos entender que, se o 
Estado se encarrega de nossa sobrevivência (quando o faz), é claro que não é para o nosso próprio 
bem. O Estado não é todos nós, nem é um instrumento neutro que pode ser usado dependendo de 
quem governa. 

O Estado está lentamente incluindo as mulheres em suas hierarquias. E o trabalho já está sendo 
"feminizado", não há necessidade de lutar por ele. A precariedade mais difundida e cada vez mais 
"des-gendrada" é aquela que há muito tempo é a regra nos setores "femininos" de trabalho: 
informal, em tempo parcial, baixos salários, intensificação e condições precárias.53 Hoje, essa é a 
regra para os trabalhadores em aplicativos de transporte, por exemplo. Esses empregos não fazem 
parte da produção de valor em sentido estrito.54 

Por outro lado, uma certa reforma comunitária dentro do capitalismo também não é desejável ou 
possível, mesmo que seja considerada fora do Estado ou "mista". Não é possível viver fora dessa 
sociedade, não importa quantas microeconomias de subsistência (urbanas e rurais) e desconstruções 
individuais sejam acrescentadas. Tampouco há inspiração para o radicalismo em qualquer um dos 
dois polos: feminino ou masculino. O feminino não é o "lado bom", mas apenas o outro lado da 
moeda. Não se trata de lutar para conquistar os supostos "privilégios" atribuídos ao 

54 A mesma atividade pode ser produtiva ou improdutiva, dependendo da relação em que se encontra, 
independentemente de ser ou não importante para a vida, é uma questão de ponto de vista do Capital. 
Veja Produtivo ou improdutivo? na edição anterior. 

53 Veja The Gender Fetish nesta edição. 

76 



masculino. A luta contra o sexismo é a luta contra as alocações sexuais comumente chamadas 
de gênero. 

Mesmo que a subsistência possa ser garantida de acordo com as propostas de uma economia 
feminista de distribuição equitativa do trabalho doméstico, ela ainda é uma esfera de produção da 
mercadoria força de trabalho que o capital explorará. Essas experiências (por mais interessantes que 
sejam) estão integradas ao capitalismo, que continuará a garantir a mercadoria força de trabalho e, 
em muitos casos, a um custo menor. 

"A reprodução da força de trabalho não tem como objetivo melhorar as condições de vida dos 
trabalhadores, nem permitir que todos encontrem um emprego. O que o Estado reproduz é, sem 
dúvida, trabalhadores individuais, mas essencialmente uma relação social, na qual os 
trabalhadores imediatos são meios de acumulação. Pois o que é produzido por meio da reprodução é 
aquela mercadoria específica, que não pode resultar de um processo de produção capitalista nem 
produzir mais-valia para quem a vende, mas apenas para quem a consome: a força de trabalho. Esse 
caráter de mercadoria naturalmente supera por todos os lados seu infeliz portador, que se identifica 
um pouco demais com essa famosa pele feita para ser levada ao mercado, para ser curtida, e à qual 
ele é exageradamente apegado. No contexto de uma crise pandêmica, onde mais do que nunca 
slogans como "Nossas vidas, não seus lucros" serão ouvidos, e onde o Estado será solicitado a 
desempenhar um papel protetor que não pode e não vai desempenhar, pode ser importante lembrar 
disso." (Carbure) 

Portanto, não se trata de empreender uma economia feminista ou construir um "estado-mãe". 
Porque não se trata de gerenciar e administrar o capitalismo e seu estado de forma alguma. 

Desejamos, mais uma vez, contribuir para uma reflexão sobre a relação fundamental entre o 
capitalismo e a divisão sexual com as alocações sociais que isso implica, bem como para uma 
crítica das abordagens predominantes a essas questões. Dessa forma, esperamos contribuir para as 
lutas em andamento. 

77 


	APRESENTAÇÃO 
	Aviso: esta não é uma caixa de ferramentas. 

	INTERSEXUALIDADE E QUANTIFICAÇÃO SEXUAL 
	Ciência e sociedade 
	Padronização e reprodução 

	SEXO E GÊNERO 
	O fetiche por gênero 
	Diferença e igualdade 
	Natureza e cultura 
	Imagem: Abstração do ser humano 
	Dissociação entre corpo e mente 
	Retornando ao sexo, gênero e sexualidade 
	Gênero e tecnociência 

	"O PESSOAL É POLÍTICO". 
	O pessoal... 
	... e política 

	CONSTRUÇÃO? 
	Origens do conceito 
	O capitalismo não é um texto 
	Ideologia 
	Dados posteriores 

	CRÍTICA DO FEMINISMO COMO IDEOLOGIA 
	O perigo de criticar o feminismo 
	Pós-feminismo / Queer 

	NOTAS FINAIS 
	Divisão sexual e força de trabalho 
	Cidadania 
	Interclasismo 
	Contra o sexismo, o Estado e o Capital! 


