
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 
 

 Daiely da Silva Gonçalves 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ZANZAR TERRITÓRIOS DE DENTRO: 
RETOMADA DOS MUNDOS INVISÍVEIS PELA 
GINGA, TERRA E SABEDORIAS DE FRESTAS.  

 
 

 
 
 

Ensaio apresentado para a iniciação 
científica “Projetos de Terra: Arte, 
Ecologia e Transformação Social”, 
Escola de Belas Artes, UFMG. 

 
                         Orientação: Dra. Brígida Campbell 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BELO HORIZONTE 
2022 



 
 

“Conectar é verbo transitivo direto que, de forma bem mais 
ampla, representa a agregação de diversos elementos em busca 
de objetivos comuns. Reconectar, neste sentido, é refazer 
conexões que foram perdidas.” 

   
A relação do indivíduo com a natureza foi instaurada a partir de um ponto de vista 

homogêneo. Essa forma de pensar é fruto de uma monocultura, do olhar que  exclui tudo que 
é diferente. Esse movimento colonial de apagamento trazido para o nosso território fez com 
que as populações negras e originárias omitissem suas sabedorias sobre a terra, seus cultivos, 
processos cosmológicos e a sua biointeração.1  

Essa  forma de viver que vai além do enfrentamento ao racismo estrutural, nos 
provoca entender a vida e potência na construção de ciências, tecnologias e modos de vida 
desenvolvidos pelas comunidades negras indígenas e quilombolas.  
Essa é uma forma de viver - estratégia de sobrevivência- que é nomeada como "retomada"; a 
ação de rememorar formas outras de sobreviver nos nossos territórios. Para muitos a 
retomada é como a oração de vida,  por onde passa resgata o entendimento de 
"Encantamento" com os elementos e as formas que vivem nesses espaços. A colonização 
trouxe uma nova forma de representação do território e seus elementos. Através dos desenhos 
e escrita fomos formatados a um pensamento e compreensão da realidade, fadada ao 
monoteísmo, onde tudo é reduzido a uma única verdade e interpretação da forma de viver.  

Para povos afrobrasileiros que aqui chamaremos de afropindorâmicos2 e originários o 
saber se faz na vivência, oralidade, pelo canto e ginga do corpo,  para sobreviver em meio 
esse novo mundo, muitos foram migrando e violentamente se adaptando a uma lógica 
extrativista, ainda escravocrata da urbanização. Muitos viraram seres descartáveis ou 
“sobravivente” (Luiz Rufino e Luiz Antonio Simas, 2020) sendo esses os que não se 
encaixam nesse sistema de exclusão e genocídio onde o que se é colocado como troféu  é o 
consumo em excesso, alguns dos sobraviventes criam estratégias de viver e se tornam 
“supraviventes”  

 
[...] aqueles capazes de driblar a condição de exclusão, deixar de ser 
apenas reativos ao outro e ir além, armando a vida como uma 
política de construção de conexões entre ser e mundo, humano e 

2 Segundo Nego Bispo em  Colonização modos e Significados. O processo de invasão do território 
brasileiro e a imposição de um novo nome, é um ato de violência que ignora todo o passado dos povos 
pinorâmicos e vários outros nomes que povos originários nomearam esse país. O termo 
afropindorâmicos, é uma maneira de se referir aos povos que se identificam com esse espaço mas não 
com o seu processo colonial de apagamento.  

1  Biointeração para Nego Bispo em Colonização quilombos modos e significados, é um conceito no 
qual se refere a forma de interação de vários seres no mesmo ambiente, que estão em seus modos de 
vida distintos mas que juntos estão na mesma organização trocando e  existindo em harmonia.   “É a 
pescaria artesanal orquestrada com sintonia afinada de vários instrumentos que produzem sons 
diferentes com instrumentos diferentes sem deixar de ocupar o seu lugar no ritmo sincronizado; é a 
mandiocada ou farinhada também numa orquestra da” pág 112 
 



natureza, corporeidade e espiritualidade, ancestralidade e futuro, 
temporalidade e permanência. (RUFINO, Luiz e SIMAS Luiz       

Antonio, 2020 pág 6) 
 

O drible é uma condição de sobrevivência que cria sobreviventes, quem dribla, 
movimenta e o movimento é  arma de vida, onde o corpo interage com o espaço de troca e 
existência, por isso o quintal é aqui colocado como um espaço de drible: pequena fresta do 
encantamento, um território para práticas supraviventes.  

 
Quintais: existir para além de um desvio 
 
Os quintais são paisagens de resistência em meio ao caos que entendemos como 

progresso, no entanto, os quintais que eram parte do meio rural, a idéia da terra batida em 
volta da casa também foi nomeada de terreiro ou quinta, em seus arredores se cultiva 
alimentos para subsistência familiar e o escambo com a comunidade. Em um ambiente rural 
os quintais estão repletos de signos que fazem parte de tradições contidas em nossa 
brasilidade , a cruz branca, objeto comum na fachada das casas no interior para exaltação da 
Santa Cruz, é uma tradição seguida pelos religiosos, assim como o esqueleto de boi na 
porteira feito para espantar espíritos ruins, simpatias para trazer fartura envolvendos as 
plantas também é muito comum. Algumas dessas  ritualidades foram instauradas pela igreja, 
outras apenas pela oralidade vinda de África ou dos povos originários, mas o sincretismo 
entre elas ainda é permanente através de gerações ensinando uma à outra, mantendo o ciclo 
vivo. Não podemos deixar de lembrar que nossos saberes vieram das matas, aldeias, 
caboclos, benzedeiras, xamãs e griots e eles configuram a  "etnobiodiversidade3”    

 É certo que o meio rural e urbano são diferentes, todo espaço tem a interação cultural 
das pessoas e o meio, os signos urbanos  assim como o território se transforma mas também 
mantém preservadas tradições que são a identidade de um povo. Podemos usar imagens para 
falar sobre como se comporta o terreiro e como alguns de seus elementos transitam no meio 
rural e urbano e como transitam entre essas duas paisagens. Em um de seus trabalhos o pintor 
Artur Timóteo da Costa traz a representação de uma paisagem que seria os fundos de uma 
casa, temos nessa imagem a representação da terra vermelha, um acesso que nos remete a 
parte de uma casa uma plantação, animais de criação e roupas no varal, esse pequeno recorte 
de imagem pode ser um exemplo da interação dos elementos e o espaço.  

Essas imagens também podem ser entendidas como imagens de dibre, com 
representação dos supraviventes que resistem em suas realidades. Não somente por isso, mas 
por serem trabalhos realizados e deixados à margem pela  história da arte, que mantinha uma 
ideologia da brancura que se impõe como valor absoluto (monocultura). Deixando assim o 
restante da população como uma sombra da inesistência, pelo ponto de vista da brancura a 
população originária e principalemnte o Negro-Africano “não tem história nunca teve cultura, 
sua  existêcia “natural” sempre careceu de arte, religião e Sutileza.”  é comum encontrar 
trabalhos que remetem a essa realidade rotulados como arte menor, ou arte popular. Um bom 

3 Segundo QUINTANA (2018, p.10): “etnobiodiversidade” nos mostra que a diversidade biológica é 
influenciada não apenas pelas condições ecológicas, mas também pelas tradições culturais e a 
experiência acumulada por comunidades humanas durante o manejo de seu ambiente.” 



exemplo, também, é a pintura da Maria Auxiliadora que traz a representação da família e toda 
a interação dos mesmos com o espaço, uma representação da interação de pessoas negras, 
contendo seus elementos culturais e simbólicos como o forno de barro, uma casa 
popularmente chamada de pau a pique, (um modo de construção vinda de África que utiliza 
barro madeira e fibras orgânicas) esse conhecimento de construção é ainda viva em muitas 
comunidades sendo a maneira mais sustentável de se construir nesses territórios. A artista 
apresenta a pessoa mais velha e o mais novo junto semeando a alimentação dos bichos no 
quintal, através da imagem representa a leitura do seu cotidiano e a relação cultural com o 
mesmo. 

 

 
Arthur Timótheo da Costa, fundo de quintal com galinhas e roupa estendida no varal,  Tinta a 

óleo sobre madeira, Rio de Janeiro, 1921, 22 x 35 cm 

 



 
 Maria Auxiliadora,  Sem título,  tinta a óleo sobre tela 495 x 69 cm 

 
Esses pequenos locais onde nascem árvores frutíferas, hortaliças e animais de médio 

porte para consumo da família, como galinhas, patos e porcos. É onde a oralidade também se 
coloca em ação, onde os mais velhos através da fala passam seus conhecimentos para os mais 
novos.  Em uma de suas falas, Nego Bispo conta que sua avó o convidava para visitar a roça, 
sentar na porteira e escutar o arroz falar. Isso é a biointeração, saber escutar a terra, o 
alimento e os animais que ali vivem, os antigos carregavam consigo essa prática de estar em 
parte com o todo, a vida em natureza possibilita esse contato genuíno com suas linguagens, a 
partir dessa fala se entende que o encantamento é quando estamos em parte. “ O encantado é 
aquele que obteve a experiência de atravessar o tempo e se transmutar em diferentes 
expressões da natureza.” Luiz Rufino 2020 no território brasileiro esse estado se faz presente 
em outros tipos de expressões como os tambores e seus batuques, os caboclos das matas e o 
que estão a margem, que constroem  e mantém viva a ideia de um novo mundo que em sua 
base mantém os princípios cósmicos de existir.  

  
Na cidade, dentro dos grandes centros, o quintal é qualquer espaço dentro de um 

bloco de cimento, onde se possibilita a interação do corpo com o território, com plantas de 
vaso, nas praças e afins. Nos aglomerados e regiões metropolitanas que se encontram 
descentralizadas, o quintal se dá  por qualquer espaço ao redor da casa na frente ou no fundo, 
ocupando lajes, becos, calçadas, lotes abandonados, etc. Esse espaço da cidade que se elevou 
como um gigante dominante de privilégios, distância a natureza do lugar da “civilização” o 



progresso e o sucesso são desenvolvidos através do distanciamento do ser do campo e todo 
indivíduo que entende o bem viver como o real sentido de ser. 

  A cidade  se fez assim , o lugar privilegiado para não sermos 
nós mesmos, para deixarmos de nos olhar no espelho, e , ao contrário, 
para tentarmos viver uma farsa de imitações do que é externo e 
“civilizado”, do "desenvolvido", do moderno-colonial. ( IBÁNEZ 
2016, pág 305)  

 
A cidade sendo uma estrutura onde se concentra modos de vida que reproduzem a 

dominação como a colonialidade e o capitalismo, podemos pensar no quintal como esse 
pequeno lugar, que tem por si, a tentativa de reaproximar  da interação do indivíduo com a 
natureza. Criar um quintal, também é criar uma comunidade com pessoas e formas de vidas 
que se encontra ao entorno. Esses espaços de drible, são peças fundamentais para o 
movimento de retomada, a encantaria, é  um ponto de partida para alteridade, que reflete a 
relação com o outro em suas linguagens do corpo com o espaço em uma ação de liberdade, 
esse corpo com memórias ancestrais entende como cultivar um alimento em seu território 
observando e entendendo as necessidades do mesmo, diferente da tentativa de domesticação 
que acontece dentro do agronegócio. Nesse território o tempo preserva os saberes, e 
manifesta força como forma de criação, onde o corpo toma lugar de matriz que registra as 
práticas de uma comunidade e as devolve como lança de transformação. Afirmo que o quintal 
é a morada do tempo.   

Para povos do Congo, Kitembo é o senhor do tempo, o que preserva saberes e  vida.  
Este Nkisi 4 ligado ao ar, que regula a direção dos ventos, estações do ano, épocas do plantio 
e das colheitas, a reprodução animal, atuando junto das energias do sol e da lua, influenciados 
dias na terra. Está ligado também ao tempo cronológico. Kitembo é o Nkisi Rei do 
Candomblé de Angola. Kitembo está associado à escala do crescimento, por isso sua 
ferramenta é uma escada com uma lança voltada para cima, em referência ao próprio tempo e 
à evolução material e espiritual. 

O quintal é esse espaço onde crescem os segredos e saberes de um povo, esse pequeno 
pedaço de terra usado como permanência de práticas sagradas da umbanda e do candomblé 
como o cultivos de folhas de asé5  

A artista Visual  Hariel Rvignet também nos trás a relação do femininno com as 
folhas e como esse local do plantio está ligada ao auto cuidado a cura, espiritualidade, e 
intersecções entre o social, o ancestral e o espiritual,  além dos mesmos percorrerem quesões 
sobre feminismo negro ancestral, que está presente dentro das familias negras, onde a mulher 
é protagonista de si, não por um escolha mas por necessidade imposta pelas nossas estruturas, 
ao falar sobre a natureza abordamos todas essas realidades enraizadas em nossa sociedade.  

 

5 Força vital que provém dos acontecimentos. Energia que se  mobiliza pelo sensível, promove vitalidade do ser 
humano com seu Ori.  
 

4 Nkisi entendidos como divindades da natureza, que nos nossos territórios são manifestadas no candomblé de 
Angola. Os nkisis são entendidos como orixás e aos voduns, sendo esses  como energias manifestadas em 
formas da natureza.  
 



 
 
“MARACANANDÊ”, 2020, acrílica sobre tela costura com palha da costa de incensos naturais com 

urucum, sálvia, arruda, manjerona, louro, canela em pau, semente olho de boi, semente olho de cabra, búzios, 
alfazema, capim cidreira, figo, 0,37 x 2,87 
 

A partir dessas pesquisas sobre saberes tradicionais, corpo e território do quintal foi 
realizado o fazer em artes entendendo o lugar do encantamento como ponto de partida, e a 
partir desse, observar a interação de uma comunidade com o seus terrenos. "A encantaria traz 
o cruzamento entre as diferenças que se encontram no arrebatamento. O encantado é um 
encorpado que já nem é corpo é e que só corpo tem” Luiz Antonio Simas 2020,  esse corpo se 
torna um acesso ao outro, ao passado da terra, o desejo de representar o trânsito entre esse 
corpo-território. A relação do mesmo com a natureza, através de batuques e o ritmo que o 
conecta com esse elemento e os corpos ausentes, presentes na cosmovisão/ “cosmovivência”, 
revelando a potência do imaginário e do lúdico dentro desse espaço. O fazer surge como 
tentativa de reproduzir objetos de quebranto para sobrevivência em um local totalmente 
enrijecido, onde interações com o meio se tornam cada vez mais distantes, mas podemos 
entender que o quintal proporciona esses pequenos momentos de retomada, da oralidade, do 
cultivo, da linguagem do tempo. Falar desses assuntos é falar sobre outras ciências não 
pertencentes aos cientistas da academia, mas dos que fazem ciências no dia a dia. 

 



 
 
O imaginário é onde nada é estrangeiro, Pintura e técnica mista sobre papel, 178cm x 84,1 cm, 2022 

 
O primeiro trabalho realizado partindo desses pontos foi o “ o imaginário é onde nada 

é estrangeiro”, coloca em jogo, o ambiente do quintal, das plantas e o corpo em sua 
contemplação, também a interação com a cosmologia, onde o invisível se torna real através 
dos pequenos ritos diários, são formas se de ver a natureza como uma prática da libertação 
carregada de transformação social em suas entrelinhas, o que se tem a dizer é sobre reflexão/ 
ação e ação/ reflexão. É através desse corpo que ginga, enuncia a voz e sente, onde a 
“oralitura da memória”6 se manifesta, esse sopro que revela outras possibilidades de 
encantaria, (magia) nos abre para interpretar o outro em sua mais abrangente forma, Leda 
Martins, 1997:  

 
“As culturas negras  que matizaram os territórios americanos, 

em sua formulação e modus construtivos, evidenciam o cruzamento 
das tradições e memórias orais e /ou agrafos, com que se confrontam. 
E é pela via da encruzilhadas que também se tece a identidade esta 
que pode ser pensada como um tecido e uma textura, nos quais  as 
falas e gestos mnemônicos dos arquivos orais africanos, no processo 
dinâmico de interação com o outro, transforma-se e reatualizam-se, 
continuamente. em novos e diferentes rituais de linguagem e de 
expressões coreografando a singularidade e alteridades negras.” ( 
MARTINS, Leda 1996 pág 26)  

 
O cruzo nos quintais são sabedorias ancestrais que ao longo dos séculos foram 

tratadas com descredibilidade, e esquecimento. Ao incorporar os quintais dentro de nossos 
lares, este se torna um ponto de partida para uma revolução interna, e comunitária, ao colocar 
a mão na terra e cultivar plantas somos transportados a nossa ancestralidade, fazer conexão 
com o que nos foi dito na infância, ou novamente escutar os antigos, observar a natureza e 
comunicar com ela, Perceber o tempo dela, e perceber os vivos e mortos que a ajudam a ser 
fértil. “Os conhecimentos  vagueiam o mundo para baixar nos corpos e enviar aos seres". A 
retomada se faz nesses gestos em pequenos pedaços de terra, em meios urbanos e rurais, 
quintais ou terreiros, este é o resultado de uma série de acontecimentos durante a formação do 
nosso espaço habitado, que levaram as famílias a preservar esse pequeno quinto para seu bem 
estar com o mundo, com essa movimentação também se agrega todos os saberes, desse 
determinado povo com o manejo e interação com a terra  respeitando o que ela  dá e o que há 
de ser 

6 Para MARTINS, Leda oralitura está ligado a “ inscrição do registro oral que, como  littera, letra, grafa o 
sujeito no território narratário e enunciativo de uma ação, imprimindo ainda, no neologismo, seu valor de litura, 
rasura da linguagem, alteração significante, constituinte da diferença e da alteridade dos sujeitos, da cultura e 
das suas representações simbióticas.”  



.  

 
Sem título, Monotipia sobre papel 21 x 29,7 cm, 2022 

 
Sem título, Monotipia sobre papel 21 x 29,7 cm, 2022 



 
Ser para além de um desvio implica a manutenção de tudo que temos, será 

transformado, e o que há de vir. Fomos educados para domar a vida e a natureza, também 
corpos dentro desses territórios, nos tornando parte dessa estrutura genocida do  colonialismo, 
que está mais latente do que nunca, permanece em nós como um assombro. Em pequenas 
porcentagens nós estamos reinventando mundos para romper com os efeitos que o 
colonialismo impõem a nossas vidas. O racismo epistemológico é uma lógica de vida imposta 
às populações não brancas. A relação do ser e saber não podem ser desassociadas,  “ dessa 
forma, para lógica colonial, matar os corpos é também praticar o extermínio das sabedorias; 
epistemicídio7 e biopoder”8. O quintal, por sua vez, é majoritariamente entendido como um 
espaço localizado em locais periféricos (todo aquele que não são abraçados pelas 
metrópoles), diferente dos jardins, o quintal  contém em si a dinâmica do encontro, é 
remetido em suas representações como o lugar no fundo da casa onde se cultiva plantas e 
animais. 

 As populações periféricas que possuem quintal, utilizam dele como uma maneira de, 
plantio, encontro e festas, essas trocas são fundamentais para uma manutenção de culturas 
locais.  Para além da cosmovisão afro-indígena, passada inconscientemente para gerações 
futuras, com elementos de proteção e de saberes populares. Contendo componentes 
importantes na construção de afetividade e da manutenção da cultura tradicional.  

 
 
 

Bibliografia   

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser fundamento do ser. Tese 
de Doutorado. Programa de Pós Graduação em Educação da Universidade de São Paulo. São 
Paulo, 2005 
 
GOMES,  Ângela Maria da Silva, Rotas e diálogos de saberes da etnobotânica 
transatlântica negro-africana: TERREIROS, QUILOMBOS, QUINTAIS da Grande BH - 
Universidade Federal de Minas Gerais, Departamento de Geografia,  Minas Gerais - Brasil 
Julho de 2009 
 
 Histórias afro-atlânticas: [vol. 2] Antologia./ organização editorial, Adriana Pedrosa, 
Amanda Carneiro, André Mesquita - São Paulo : Masp, 2018.  
 
MARTINS, Leda Maria Afrografias da memória: O Reinado do Rosário no Jatobá / Leda 
Maria Martins.  - São Paulo :  Perspectiva ; Belo Horizonte : Mazza Edições, 1997 
  
MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. Tradução Marta Lança. 1° edição, Antígona 
Portugal. 2014 

8 ver Mbembe(2018) 
7 ver Carneiro (2005)  



SANTOS, M.G., and QUINTERO, M.,  comps. Saberes tradicionais e locais: reflexões 
etnobiológicas [online] Rio de Janeiro: EDUERJ. 2018  
 
SANTOS, Antônio Bispo. COLONIZAÇÃO, QUILOMBOS modos e significações - 
Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico -CNPq, Brasília 2015 
 
SANTOS, Milton 1926- 2001 Da totalidade ao lugar / Milton Santos . - 1ed. 2 reimpr -São 
Paulo:  Editora da Universidade de São paulo, 2012 
 
SIMAS, Antonio e RUFINO LUIZ  Encantamento sobre política de vida, DESIGN E 
DESENVOLVIMENTO Patrícia Oliveira DESIGN E DESENVOLVIMENTO 
Patrícia Oliveira © 2020 MV Serviços e Editora. Lapa • Rio de Janeiro • RJ 
 
Sima , Luiz Antonio 1967 Arruaças: uma Filosofia Popular Brasileira/ Luiz Antonio Simas, 
Luiz Rufino,  Rafael Haddock- lobo - 1 ed. - Rio de Janeiro:  Bazar do Tempo 2020 
 
 
 

 


	UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 
	 
	 
	Bibliografia   


