
Filósofos de la naturaleza 
 
 

INDICE 
SÓCRATES 
La Politica  
Enseñanzas 
El juicio  
TALES DE MILETO  

PLATÓN 
​ Obra  
​ Teoría de las ideas  
​ Teoría del conocimiento  
​ Naturaleza de las ideas  
​ Arte  
ARISTÓTELES 
​ Obras  
​ Física o filosofía natural  
​ Ética  
​ Lógica  

Metafísica  
​ Influencia 

HERACLITO 
ANAXIMENES 

ANAXIMANDRO 

PITÁGORAS 
​ Doctrinas básicas  
​ Teoría de los números  
​ Astronomía  
LA EDAD MEDIA 

SAN AGUSTÍN DE HIPONA 
​ Contienda intelectual  
 
 
SÓCRATES: 

 
Sócrates (c. 470-c. 399 a.C.), Fue  un filósofo griego fundador de la filosofía moral, o axiología que ha 
tenido gran peso en la filosofía occidental por su influencia sobre Platón. Nacido en Atenas, hijo de 
Sofronisco, un escultor, y de Fenareta, una comadrona, recibió una educación tradicional en literatura, 
música y gimnasia. Más tarde, se familiarizó con la retórica y la dialéctica de los sofistas, las 
especulaciones de los filósofos jonios y la cultura general de la Atenas de Pericles. Al principio, Sócrates 
siguió el trabajo de su padre; realizó un conjunto de estatuas de las tres Gracias, que estuvieron en la 
entrada de la Acrópolis hasta el siglo II a.C. Durante la guerra del Peloponeso contra Esparta, sirvió como 
soldado de infantería con gran valor en las batallas de Potidaea en el 432-430 a.C., Delio en el 424 a.C., y 
Anfípolis en el 422 a.C. 

Sócrates creía en la superioridad de la discusión sobre la escritura y por lo tanto pasó la mayor parte de 
su vida de adulto en los mercados y plazas públicas de Atenas, iniciando diálogos y discusiones con todo 
aquel que quisiera escucharle, y a quienes solía responder mediante preguntas. Un método denominado 
mayéutica, o arte de alumbrar los espíritus, es decir, lograr que el interlocutor descubra sus propias 
verdades. Según los testimonios de su época, Sócrates era poco agraciado y corto de estatura, elementos 
que no le impedían actuar con gran audacia y gran dominio de sí mismo. Apreciaba mucho la vida y 
alcanzó popularidad social por su viva inteligencia y un sentido del humor agudo desprovisto de sátira o 

 



cinismo. 

 

La Politica  
Sócrates fue obediente con las leyes de Atenas, pero en general evitaba la política, contenido por lo que 
él llamaba una advertencia divina. Creía que había recibido una llamada para ejercer la filosofía y que 
podría servir mejor a su país dedicándose a la enseñanza y persuadiendo a los atenienses para que 
hicieran examen de conciencia y se ocuparan de su alma. No escribió ningún libro ni tampoco fundó una 
escuela regular de filosofía. Todo lo que se sabe con certeza sobre su personalidad y su forma de pensar 
se extrae de los trabajos de dos de sus discípulos más notables: Platón, que atribuyó sus propias ideas a 
su maestro y el historiador Jenofonte, un escritor prosaico que quizá no consiguió comprender muchas de 
las doctrinas de Sócrates. Platón describió a Sócrates escondiéndose detrás de una irónica profesión de 
ignorancia, conocida como ironía socrática, y poseyendo una agudeza mental y un ingenio que le 
permitían entrar en las discusiones con gran facilidad. 

 

Enseñanzas 
La contribución de Sócrates a la filosofía ha sido de un marcado tono ético. La base de sus enseñanzas y 
lo que inculcó, fue la creencia en una comprensión objetiva de los conceptos de justicia, amor y virtud y el 
conocimiento de uno mismo. Creía que todo vicio es el resultado de la ignorancia y que ninguna persona 
desea el mal; a su vez, la virtud es conocimiento y aquellos que conocen el bien, actuarán de manera 
justa. Su lógica hizo hincapié en la discusión racional y la búsqueda de definiciones generales, como 
queda claro en los escritos de su joven discípulo, Platón, y del alumno de éste, Aristóteles. A través de los 
escritos de estos filósofos Sócrates incidió mucho en el curso posterior del pensamiento especulativo 
occidental. 

 

El juicio  
Aunque fue un patriota y un hombre de profundas convicciones religiosas, Sócrates sufrió sin embargo la 
desconfianza de muchos de sus contemporáneos, a los que les disgustaba su actitud hacia el Estado 
ateniense y la religión establecida. Fue acusado en el 399 a.C. de despreciar a los dioses del Estado y de 
introducir nuevas deidades, una referencia al daemonion, o voz interior mística, a la que Sócrates aludía a 
menudo. También fue acusado de corromper la moral de la juventud, alejándola de los principios de la 
democracia y se le confundió con los sofistas, tal vez a consecuencia de la caricatura que realizó de él el 
poeta cómico Aristófanes en la comedia Las nubes representándole como el dueño de una “tienda de 
ideas” en la que se enseñaba a los jóvenes a hacer que la peor razón apareciera como la razón mejor. 

La Apología de Platón recoge lo esencial de la defensa de Sócrates en su propio juicio; una valiente 
reivindicación de toda su vida. Fue condenado a muerte, aunque la sentencia sólo logró una escasa 
mayoría. Cuando, de acuerdo con la práctica legal de Atenas, Sócrates hizo una réplica irónica a la 
sentencia de muerte del tribunal proponiendo pagar tan sólo una pequeña multa dado el escaso valor que 
tenía para el Estado un hombre dotado de una misión filosófica, enfadó tanto al jurado que éste volvió a 
votar a favor de la pena de muerte por una abultada mayoría. 

Los amigos de Sócrates planearon su huida de la prisión pero prefirió acatar la ley y murió por ello. Pasó 
sus últimos días con sus amigos y seguidores, como queda recogido en la obra Fedón de Platón, y 
durante la noche cumplió su sentencia bebiendo una copa de cicuta siguiendo el procedimiento habitual 
de ejecución. Estaba casado con Jantipa, una mujer de reconocido mal genio y tenía tres hijos. 

 

TALES DE MILETO  

 

Tales de Mileto (c. 625-c. 546 a.C.),Fue un  filósofo griego nacido en Mileto (Asia Menor). Fue el fundador 
de la filosofía griega, y está considerado como uno de los Siete Sabios de Grecia. Tales llegó a ser 
famoso por sus conocimientos de astronomía después de predecir el eclipse de sol que ocurrió el 28 de 
mayo del 585 a.C. Se dice también que introdujo la geometría en Grecia. Según Tales, el principio original 
de todas las cosas es el agua, de la que todo procede y a la que todo vuelve otra vez. Antes de Tales, las 
explicaciones del universo eran mitológicas, y su interés por la sustancia física básica del mundo marca el 
nacimiento del pensamiento científico. Tales no dejó escritos; el conocimiento que se tiene de él procede 

 



de lo que se cuenta en la Metafísica de Aristóteles. 

 

Tales de Mileto fue una persona que viajo mucho por el mundo. 

Se cuenta de el que midió  la altura de una pirámide de Egipto , teniendo en cuenta la sombra de la 
misma, en e l momento en que su propia sombra media exactamente lo mismo que el . 

También  se dice que supo  predecir mediante cálculos matemáticos un eclipse solar en el año de 585 
antes de Cristo. 

Tales opinaba que el agua era el origen de todas las cosas, opinaba que toda clase de vida tiene su 
origen en el agua, y que toda clase de vida vuelve a convertirse en agua cuando se disuelve. 

Estando en Egipto, es muy probable que  viera como todo crecía en cuanto las aguas del Nilo se retiraban 
de las regiones de su delta. 

Se preguntaba como el agua puede convertirse en hielo y vapor, y luego volver a ser agua de nuevo. 

Al parecer, Tales de Mileto también dijo que “todo esta lleno de dioses”. 

Tales de Mileto  hace parte de los tres filósofos de Mileto: Anaximandro, Anaxímenes y él. 

Los tres filósofos de Mileto opinaban que tenia que haber una y quizás solo una materia primaria de la que 
estaba hecha todo lo demás. 

 
PLATÓN 
 
Platón (c. 428-c. 347 a.C.), Fue un filósofo griego, uno de los pensadores más creativos e influyentes de 
la filosofía occidental. 

Platón nació en el seno de una familia aristocrática en Atenas. Su padre, Aristón, era al parecer, 
descendiente de los primeros reyes de Atenas. Perictione, se llamaba su madre. 

De joven, Platón tuvo ambiciones políticas pero se desilusionó con los gobernantes de Atenas. Más tarde 
se proclamó discípulo de Sócrates, aceptó su filosofía y su forma dialéctica de debate: la obtención de la 
verdad mediante preguntas, respuestas y más preguntas.  

Pasó los últimos años de su vida dando conferencias en la Academia y escribiendo. Murió próximo a los 
80 años en Atenas en el año 348 o 347 a.C. 

Obra  
Los escritos de Platón adoptaban la forma de diálogos, donde se exponían ideas filosóficas, se discutían y 
se criticaban en el contexto de una conversación o un debate en el que participaban dos o más personas.  

 

Teoría de las ideas  
En el centro de la filosofía de Platón está su teoría de las formas o de las ideas. En el fondo, su idea del 
conocimiento, su teoría ética, su psicología, su concepto del Estado y su perspectiva del arte deben ser 
entendidos desde esta perspectiva. 

 

Teoría del conocimiento  
Influido por Sócrates, Platón estaba persuadido de que el conocimiento se puede alcanzar. También 
estaba convencido de dos características esenciales del conocimiento. Primera, el conocimiento debe ser 
certero e infalible. Segunda, el conocimiento debe tener como objeto lo que es en verdad real en contraste 
con lo que lo es sólo en apariencia. Ya que para Platón lo que es real tiene que ser fijo, permanente e 
inmutable, identificó lo real con la esfera ideal de la existencia en oposición al mundo físico del devenir. 
Pensaba que las proposiciones derivadas de la experiencia tienen, a lo sumo, un grado de probabilidad. 
No son ciertas.  

 

Naturaleza de las ideas  

 



La teoría de las ideas se puede entender mejor en términos de entidades matemáticas. Un círculo, por 
ejemplo, se define como una figura plana compuesta por una serie de puntos, todos equidistantes de un 
mismo lugar. Sin embargo, nadie ha visto en realidad esa figura. 

Lo que la gente ha visto son figuras trazadas que resultan aproximaciones más o menos acertadas del 
círculo ideal. De hecho, cuando los matemáticos definen un círculo, los puntos mencionados no son 
espaciales, sino lógicos. No ocupan espacio. No obstante, aunque la forma de un círculo no se ha visto 
nunca —y no se podrá ver jamás— los matemáticos y otros sí saben lo que es. Para Platón, por lo tanto, 
la forma de círculo existe, pero no en el mundo físico del espacio y del tiempo. Existe como un objeto 
inmutable en el ámbito de las ideas, que sólo puede ser conocido mediante la razón. Las ideas tienen 
mayor entidad que los objetos en el mundo físico tanto por su perfección y estabilidad como por el hecho 
de ser modelos, semejanzas que dan a los objetos físicos comunes lo que tienen de realidad.  

La palabra justicia, por ejemplo, puede aplicarse a centenares de acciones concretas porque esos actos 
tienen algo en común, se parecen a, participan de, la idea de justicia. Una persona es humana porque se 
parece a, o participa de, la idea de humanidad. Si humanidad se define en términos de ser un animal 
racional, entonces una persona es humana porque es racional. Un objeto es bonito porque participa de la 
idea, o forma, de belleza. Por lo tanto, cada cosa en el mundo del espacio y el tiempo es lo que es en 
virtud de su parecido con su idea universal. La habilidad para definir el término universal es la prueba de 
que se ha conseguido dominar la idea a la que ese universal hace referencia. 

 En el fondo, la teoría de las ideas está destinada a explicar el camino por el que uno alcanza el 
conocimiento y también cómo las cosas han llegado a ser lo que son.  

Arte  
Platón tenía una idea antagónica del arte y del artista aunque aprobara algunos tipos de arte religioso y 
moralista. Su enfoque tiene que ver una vez más con su teoría de las ideas. Una flor bonita, por ejemplo, 
es una copia o imitación de las ideas universales de flor y belleza. La flor física es una reproducción de la 
realidad, es decir, de las ideas. Un cuadro de la flor es, por lo tanto, una reproducción secundaria de la 
realidad. Esto también significa que el artista es una reproducción de segundo orden del conocimiento y, 
en realidad, la crítica frecuente de Platón hacia los artistas era que carecían de un conocimiento 
verdadero de lo que estaban haciendo. La creación artística, observó Platón, parecía tener sus raíces en 
una inspirada locura. 

 

ARISTÓTELES 
 

Aristóteles (384-322 a.C.),Fue un  filósofo y científico griego que comparte junto a Platón y Sócrates la 
distinción de ser los filósofos más destacados de la antigüedad. Nacido en Estagira (Macedonia), hijo de 
un médico de la corte real, Aristóteles se trasladó a Atenas a los 17 años para estudiar en la Academia de 
Platón. Permaneció en esta ciudad unos 20 años, primero como estudiante y más tarde como maestro. 

 

Obras  
Al igual que Platón, en sus primeros años en la Academia, Aristóteles utilizó muy a menudo la forma 
dialogada de razonamiento aunque carecía  del talento imaginativo de Platón,  

Quizás debido a la influencia de su padre, que era médico, la filosofía de Aristóteles hacía hincapié sobre 
todo en la biología, frente a la importancia que Platón concedía a las matemáticas. Para Aristóteles el 
mundo estaba compuesto por individuos (sustancias) que se presentaban en tipos naturales fijos 
(especies). Cada individuo cuenta con un patrón innato específico de desarrollo y tiende en su crecimiento 
hacia la debida autorrealización como ejemplo de su clase. El crecimiento, la finalidad y la dirección son 
pues aspectos innatos a la naturaleza, y aunque la ciencia estudia los tipos generales, éstos, según 
Aristóteles, encuentran su existencia en individuos específicos.  

 

Física o filosofía natural  
En astronomía Aristóteles propone un Universo esférico y finito que tiene a la Tierra como centro. La parte 
central está compuesta por cuatro elementos: tierra, aire, fuego y agua.  

Ética  

 



Aristóteles creía que la libertad de elección del individuo hacía imposible un análisis preciso y completo de 
las cuestiones humanas, con lo que las "ciencias prácticas", como la política o la ética, se llamaban 
ciencias sólo por cortesía y analogía. Todos los seres humanos anhelan la "felicidad", es decir, una 
realización activa y comprometida de sus capacidades innatas, aunque este objetivo puede ser alcanzado 
por muchos caminos. 

Aristóteles distinguía dos tipos de "virtud" o excelencia humana: moral e intelectual. La virtud moral es una 
expresión del carácter, producto de los hábitos que reflejan opciones repetidas. Una virtud moral siempre 
es el punto medio entre dos extremos menos deseables. El valor, por ejemplo, es el punto intermedio 
entre la cobardía y la impetuosidad irreflexiva; la generosidad, por su parte, constituiría el punto intermedio 
entre el derroche y la tacañería. Las virtudes intelectuales, sin embargo, no están sujetas a estas 
doctrinas de punto intermedio. La ética aristotélica es una ética elitista: para él, la plena excelencia sólo 
puede ser alcanzada por el varón adulto y maduro perteneciente a la clase alta y no por las mujeres, 
niños, "bárbaros" (no griegos) o "mecánicos" asalariados (trabajadores manuales), a los que Aristóteles se 
negaba a conceder el derecho al voto. 

 

Lógica  
En lógica, Aristóteles desarrolló reglas para establecer un razonamiento encadenado que, si se 
respetaban, no producirían nunca falsas conclusiones si la reflexión partía de premisas verdaderas (reglas 
de validez. 

 En el ejemplo más famoso, "Todos los humanos son mortales" y "Todos los griegos son humanos", se 
llega a la conclusión válida de que "Todos los griegos son mortales". La ciencia es el resultado de 
construir sistemas de razonamiento más complejos. 

  

Metafísica  
En su Metafísica, Aristóteles abogaba por la existencia de un ser divino, al que se describe como "Primer 
Motor", responsable de la unidad y significación de la naturaleza. Dios, en su calidad de ser perfecto, es 
por consiguiente el ejemplo al que aspiran todos los seres del mundo, ya que desean participar de la 
perfección. Existen además otros motores, como son los motores inteligentes de los planetas y las 
estrellas (Aristóteles sugería que el número de éstos era de "55 o 47").  

 

Influencia 

La filosofía de Aristóteles fue tomada con cierto recelo, en gran parte debido a la creencia de que sus 
enseñanzas conducían a una visión materialista del mundo. la tradición filosófica fundamentada en la 
adaptación que santo Tomás hacía del pensamiento aristotélico. 

La influencia de la filosofía de Aristóteles ha sido general, contribuyendo incluso a determinar el lenguaje 
moderno y el denominado sentido común, y su concepto del "Primer Motor" como causa final ha tenido un 
importante papel dentro de la teología.  

 

 

HERACLITO 
 
Heráclito (c. 540-c. 475 a.C.aproximadamente)  de Efeso en Asia Menor. 

 

 Nació en Éfeso, una antigua ciudad griega en Asia Menor, que ahora pertenece a Turquía. Debido a su 
vida solitaria, y a la oscuridad y misantropía de su filosofía, es llamado algunas veces el oscuro. 

En cierto sentido, Heráclito fue uno de los iniciadores de la metafísica griega, aunque sus ideas se derivan 
de las de la escuela jónica de la filosofía griega. 

Fue un filósofo griego, quien sostenía que el fuego era el origen primordial de la materia y que el mundo 
entero se encontraba en un estado constante de cambio. El pensaba que precisamente  los cambios 

 



constantes  eran los rasgos  mas básicos  de la naturaleza. 

Parmenides era un filosofo muy importante que pensaba que todo lo que hay ha existido siempre, lo que 
era una idea muy corriente entre todos los griegos, daban por sentado que todo lo que existe en el mundo 
es eterno    y  nada podía surgir de la nada, y algo que existe, tampoco se puede convertir en nada. 

La teoría de Heráclito era totalmente contraria a la de Parmenides, Heráclito tenia más fe en lo que decían 
sus sentidos que Parmenides. 

 Consideraba el fuego como la sustancia primordial o principio que, a través de la condensación y 
rarefacción, crea los fenómenos del mundo sensible. Heráclito incorporó a la noción de "ser" de sus 
predecesores el concepto de "devenir" o flujo, al que consideró una realidad básica subyacente a todas 
las cosas, incluso a las más estables en apariencia. Para aclararlo, afirmaba que una persona no podía 
bañarse dos veces en el mismo río. 

Una persona no puede bañarse en el mismo río dos veces por que, el agua con que se baña la primera 
vez no será la misma cuando lo haga  por segunda vez, ya que todo esta en continuo movimiento y 
cambio, entonces cuando desciendo al río por segunda vez, ni yo ni el río somos los mismos. 

Heráclito también señalo  el hecho de que el mundo esta caracterizado por constantes contradicciones. 

Si no  estuviéramos nunca enfermos, no entenderíamos lo que es estar sano. Si no tuviéramos nunca 
hambre, no sabríamos apreciar estar saciados. Si no hubiera  nunca guerra, no sabríamos valorar lo paz , 
y si no hubiera nunca invierno, no nos daríamos cuenta de la primavera. 

Tanto el bien , como el mal, tienen  un lugar  necesario en el Todo  y si no hubiera un constante juego 
entre los contrastes, el mundo dejaria de existir . 

Se puede apreciar notablemente como  una pila  funciona con un ánodo y un cátodo que son energía 
negativa y positiva,  ya que energías  iguales se repelen y energías distintas se atraen. 

En las relaciones de pareja se  puede ver como  hay  armonía cuando uno es  de mal genio y el otro no, 
ya que debe  haber un contraste  algo asi como entre el negro y el blanco para que todo funcione bien. 

 

“Dios es  dia y noche, invierno  y verano, guerra y paz, hambre y saciedad. Emplea la palabra Dios, como 
algo divino, es algo que abarca todo el mundo. Dios se muestra precisamente en esa naturaleza llena de  
contradicciones y en constante cambio. 

En lugar de la palabra Dios emplea  a menudo la palabra griega logos, que significa razon. 

Heraclito opinaba que tiene que haber una especie de “razon universal” que dirige tdo lo que sucede en  
la naturaleza. Esta razón universal es algo común para todos y por la cual todos  tienen que guiarse . Y 
sin embargo la mayoría  vive según su propia razón. 

 

En ética, Heráclito introdujo un nuevo énfasis social, manteniendo que la virtud consiste en la 
subordinación del individuo a las leyes de una armonía razonable y universal. Aunque su pensamiento 
estaba influido por la teología popular, atacó los conceptos y ceremonias de la religión popular de su 
tiempo. 

 

 

ANAXIMENES 

 

Anaxímenes (c. 570-500 a.C.), Fue un filósofo griego de la naturaleza, el último miembro de la escuela 
jónica fundada por el filósofo Tales de Mileto. Nació en Mileto (Jonia), en Asia Menor. Anaxímenes 
afirmaba que el aire es el elemento primario al que todas las demás cosas pueden ser reducidas.  

Anaximenes opinaba que el origen  de todo era el aire o la niebla. 

Anaximenes conoció la teoría de Tales de Mileto ¿pero de donde viene el agua?, Anaxímenes  opinaba 
que el agua tenia que ser aire condensado, pues vemos como  el agua surge  del aire cuando llueve . Y 

 



cuando el agua se condensa aun mas, se convierte en tierra. 

Seguramente Anaxímenes había observado como la tierra y la arena provenían   del hielo que sé derretía. 

Asimismo  pensaba que el fuego  tenia que ser aire diluido, según Anaxímenes, tanto la tierra como el aire  
y el fuego, tenían como origen el aire. 

Para explicar cómo los objetos sólidos se forman a partir del aire, introdujo las nociones de condensación 
y rarefacción. Estos procesos, afirmaba, transforman el aire, en sí mismo invisible, en entidades visibles 
—como el agua, el fuego y las materias sólidas—. Pensaba que el aire se calienta y se vuelve fuego 
cuando se rarifica y que se enfría y se vuelve sólido al condensarse.  

No es largo el camino desde la tierra y el agua hasta las plantas en el campo, pensaba que para que 
surgiera vida , tendría que haber tierra, aire, fuego, y agua. Pero el punto de partida en si eran el “aire o  la 
niebla” Esto significa que compartía con Tales  la idea de que tiene que haber una materia primaria, que 
constituye la base de todos los cambios que suceden  en la naturaleza. 

Hace parte de los tres filósofos de Mileto junto con Tales de Mileto y Anaximandro, que afirmaban que 
“NADA PUEDE SURGIR DE LA NADA” 

La importancia de Anaxímenes no radica en su cosmología sino en su intento de descubrir la naturaleza 
última de la realidad. 

 
 
ANAXIMANDRO 

 
Anaximandro (c. 611-c. 547 a.C.),Fue un  filósofo, matemático y astrónomo griego, que también vivió en 
Mileto. 

Nació en Mileto (en la actual Turquía). Discípulo y amigo del filósofo griego Tales de Mileto, Anaximandro 
está considerado el descubridor de la oblicuidad de la eclíptica, que es el ángulo que forman el plano de la 
eclíptica y el plano del ecuador celeste. También se le considera introductor del reloj de sol en Grecia y 
fundador de la cartografía. 

La contribución más relevante de Anaximandro fue elaborar la más temprana obra en prosa con relación 
al cosmos y los orígenes de la vida, por lo que también es mencionado como fundador de la cosmología.  

Concebía el Universo como un número de cilindros concéntricos, de los cuales el más exterior es el Sol, el 
del medio la Luna y el más interno contiene las estrellas. Dentro de estos cilindros está la Tierra, sin base 
firme y en forma de bombo. 

Anaximandro pensaba que  nuestro mundo simplemente es uno de los muchos mundos que nacen y 
parecen en algo que el llamo  “lo indefinido” 

No es fácil saber lo que el entendía por lo “lo indefinido”, pero parece claro que no se imaginaba una 
sustancia conocida, como Tales. Quizás fuera  de la opinión de que aquello de lo que se ha creado todo, 
precisamente tiene que ser distinto a lo  creado. 

En ese caso, la materia primaria no podía ser algo tan normal como el agua, sino algo “indefinido” 

 Anaximandro postulaba una teoría del origen del Universo que defendía que éste era el resultado de la 
separación de opuestos desde la materia primaria. Así, el calor se movió hacia fuera, separándose de lo 
frío y, después, lo hizo lo seco de lo húmedo. Además, Anaximandro sostenía que todas las cosas vuelven 
con el tiempo al elemento que las originó. 

 

 

PITÁGORAS 
 

 



 
 

Pitágoras (c. 582-c. 500 a.C.), filósofo y matemático griego, cuyas doctrinas influyeron mucho en Platón. 
Nacido en la isla de Samos, Pitágoras fue instruido en las enseñanzas de los primeros filósofos jonios 
Tales de Mileto, Anaximandro y Anaxímenes. Se dice que Pitágoras había sido condenado a exiliarse de 
Samos por su aversión a la tiranía de Polícrates. Hacia el 530 a.C. se instaló en Crotona, una colonia 
griega al sur de Italia, donde fundó un movimiento con propósitos religiosos, políticos y filosóficos, 
conocido como pitagorismo. La filosofía de Pitágoras se conoce sólo a través de la obra de sus discípulos. 

 

Doctrinas básicas  
 
Los pitagóricos asumieron ciertos misterios, similares en muchos puntos a los enigmas del orfismo. 
Aconsejaban la obediencia y el silencio, la abstinencia de consumir alimentos, la sencillez en el vestir y en 
las posesiones, y el hábito del autoanálisis. Los pitagóricos creían en la inmortalidad y en la 
transmigración del alma. Se dice que el propio Pitágoras proclamaba que él había sido Euphorbus, y 
combatido durante la guerra de Troya, y que le había sido permitido traer a su vida terrenal la memoria de 
todas sus existencias previas. 

 

Teoría de los números  
Entre las amplias investigaciones matemáticas realizadas por los pitagóricos se encuentran sus estudios 
de los números pares e impares y de los números primos y de los cuadrados, esenciales en la teoría de 
los números. Desde este punto de vista aritmético, cultivaron el concepto de número, que llegó a ser para 
ellos el principio crucial de toda proporción, orden y armonía en el universo. A través de estos estudios, 
establecieron una base científica para las matemáticas. En geometría el gran descubrimiento de la 
escuela fue el teorema de la hipotenusa, conocido como teorema de Pitágoras, que establece que el 
cuadrado de la hipotenusa de un triángulo rectángulo es igual a la suma de los cuadrados de los otros dos 
lados. 

 

Astronomía  
La astronomía de los pitagóricos marcó un importante avance en el pensamiento científico clásico, ya que 
fueron los primeros en considerar la tierra como un globo que gira junto a otros planetas alrededor de un 
fuego central. Explicaron el orden armonioso de todas las cosas como cuerpos moviéndose de acuerdo a 
un esquema numérico, en una esfera de la realidad sencilla y omnicomprensiva. Como los pitagóricos 
pensaban que los cuerpos celestes estaban separados unos de otros por intervalos correspondientes a 
longitudes de cuerdas armónicas, mantenían que el movimiento de las esferas da origen a un sonido 
musical, la llamada armonía de las esferas. 

 

LA EDAD MEDIA 

 
La Edad media , es un  término utilizado para referirse a un periodo de la historia europea que transcurrió 
desde la desintegración del Imperio romano de Occidente, en el siglo V, hasta el siglo XV. No obstante, las 
fechas anteriores no han de ser tomadas como referencias fijas: nunca ha existido una brusca ruptura en 
el desarrollo cultural del continente. Parece que el término lo empleó por vez primera el historiador Flavio 

 



Biondo de Forli, en su obra Historiarum ab inclinatione romanorun imperii decades (Décadas de historia 
desde la decadencia del Imperio romano), publicada en 1438 aunque fue escrita treinta años antes. El 
término implicó en su origen una parálisis del progreso, considerando que la edad media fue un periodo 
de estancamiento cultural, ubicado cronológicamente entre la gloria de la antigüedad clásica y el 
renacimiento. La investigación actual tiende, no obstante, a reconocer este periodo como uno más de los 
que constituyen la evolución histórica europea, con sus propios procesos críticos y de desarrollo. 

En la edad media fue cuando empezo a configurarse el sistema escolar, en el trancurso de la edad media 
se fueron desarrolando  tambien las diferentes naciones , con ciudades y castillos, musica y poesia 
populares. 

Dentro del ámbito cultural, hubo un resurgimiento intelectual al prosperar nuevas instituciones educativas 
como las escuelas catedralicias y monásticas. Se fundaron las primeras universidades, se ofertaron 
graduaciones superiores en medicina, derecho y teología, ámbitos en los que fue intensa la investigación: 
se recuperaron y tradujeron escritos médicos de la antigüedad, muchos de los cuales habían sobrevivido 
gracias a los eruditos árabes y se sistematizó, comentó e investigó la evolución tanto del Derecho 
canónico como del civil, especialmente en la famosa Universidad de Bolonia. Esta labor tuvo gran 
influencia en el desarrollo de nuevas metodologías que fructificarían en todos los campos de estudio. El 
escolasticismo se popularizó, se estudiaron los escritos de la Iglesia, se analizaron las doctrinas 
teológicas y las prácticas religiosas y se discutieron las cuestiones problemáticas de la tradición cristiana. 
El siglo XII, por tanto, dio paso a una época dorada de la filosofía en Occidente.  

 

En el año 529, la iglesia cerro la academia de Platon en Atenas, en este mismo año se fundo la orden  
religiosa, en conclusión la iglesia cristiana puso una tapadera encima  de la filosofia griega, a partir de 
entonces los conventos tuvieron  el monopolio  de la enseñanza, la reflexion  y la contemplación. 

La edad media  tuvo una duración de 1000 años, en donde los  primeros 400  fueron  verdaderamente 
años de decadencia cultural, se desintegro la cultura romana. 

Igualmente la economia en especie, paso a  la econonia del intercambio, apartir de ahora la economia se 
caracterizaba por el feudalismo. 

 
El Feudalismo, es sistema contractual de relaciones políticas y militares entre los miembros de la nobleza 
de Europa occidental durante la alta edad media. El feudalismo se caracterizó por la concesión de feudos 
(casi siempre en forma de tierras y trabajo) a cambio de una prestación política y militar, contrato sellado 
por un juramento de homenaje y fidelidad. Pero tanto el señor como el vasallo eran hombres libres, por lo 
que no debe ser confundido con el régimen señorial, sistema contemporáneo de aquél, que regulaba las 
relaciones entre los señores y sus campesinos. 

Durante la edad media los árabes fueron los más importantes en ciencias tales  como las matemáticas, 
química, astronomía o medicina. Incluso hoy en día seguimos utilizando los números arábigos. 

Durante la edad media la filosofía se dividió en tres corrientes distintas para volver a juntarse luego  otra 
vez. 

Los filósofos de la edad media dieron mas o menos por sentado que el cristianismo era lo verdadero, 

La cuestión era si había que creer en los milagros cristianos o si también era posible acercarse a las 
verdades  cristianas mediante la razón. ¿Qué relación  había entre los filósofos griegos y lo que decía la 
Biblia ¿  Casi toda la filosofía medieval  verso sobre esta única pregunta. 

 

Durante la edad media no hubo ninguna ruptura traumatica con la filosofia griega, aunque fue una edad 
media cristiana. 

Gran parte de la filosofia griega fue llevada a la nueva epoca a través de los Padres de la Iglesia como 
San Agustín de Hipona. 

 

 

SAN AGUSTÍN DE HIPONA 
 

 



 
 
 

San Agustín que vivio del  354 al 430, Fue el más grande de los padres de la Iglesia y uno de los más 
eminentes dores de la Iglesia occidental. Agustín nació el 13 de noviembre del año 354 en la pequeña 
ciudad de Tagaste,en el norte de África,  Numidia (hoy Souk-Ahras, Argelia). Su padre, Patricio (fallecido 
hacia el año 371), era un pagano (más tarde convertido al cristianismo), pero su madre, Mónica, era una 
devota cristiana que dedicó toda su vida a la conversión de su hijo, siendo canonizada por la Iglesia 
católica romana.  

Ya con dieciséis años se fue a estudiar a Cartago. Mas tarde viajo a Roma y a Milan, y vivio sus ultimos 
años como obispo en la ciudad de Hipona, situada a unas millas al Oeste  de Cartago. 

Sin embargo no no fue cristiano toda su vida Agustín se educó como retórico en las ciudades 
norteafricanas de Tagaste, Madaura y Cartago. San Agustín paso por muchas religiones y corrientes 
filosoficas antes de convertirse al cristianismo. 

 

Contienda intelectual  
 Durante nueve años, del año 373 al 382, se adhirió al maniqueísmo, filosofía dualista de Persia muy 
extendida en aquella época por el Imperio Romano de Occidente. Con su principio fundamental de 
conflicto entre el bien y el mal, el maniqueísmo le pareció a Agustín una doctrina que podía corresponder 
a la experiencia y proporcionar las hipótesis más adecuadas sobre las que construir un sistema filosófico y 
ético.  

Los maniqueos eran una secta religiosa muy tipica de la Antigüedad tardia . Era una doctrina de salvación 
mitad religiosa, mitad filosofica. 

La idea era que le mundo esta dividido  en bien y mal, en luz y oscuridad, espiritu y materia. Con su 
espiritu las  personas podian elevarse por encima del mundo  de la materia  y asi poner las bases para la 
salvación del  alma 

Desilusionado por la imposibilidad de reconciliar ciertos principios maniqueístas contradictorios, Agustín 
abandonó esta doctrina y dirigió su atención hacia el escepticismo. 

Hacia el año 383 se trasladó de Cartago a Roma, pero un año más tarde fue enviado a Milán como 
catedrático de retórica. Aquí se movió bajo la órbita del neoplatonismo y conoció también al obispo de la 
ciudad, san Ambrosio, el eclesiástico más distinguido de Italia en aquel momento. Es entonces cuando 
Agustín se sintió atraído de nuevo por el cristianismo. Un día por fin, según su propio relato, creyó 
escuchar una voz, como la de un niño, que repetía: "Toma y lee". Interpretó esto como una exhortación 
divina a leer las Escrituras y leyó el primer pasaje que apareció al azar: "…  

El opinaba que era cien por ciento cristiano, pero no veía ninguna distinción entre el cristianismo y la 
filosofía de Platón. 
 
El cristianismo también es un misterio divino al que solo nos podemos acercar a través de la fe. Pero si 
creemos en el cristianismo, Dios “iluminara” nuestra alma para que consigamos unos conocimientos 
sobrenaturales de Dios. 

San Agustín pensaba que Dios creo el mundo de la nada, antes de crear Dios el mundo, las ideas existian 
en los pensamientos de Dios, de esta manera incorporo las ideas platónicas en Dios. 

 



Opinaba como Plotino,  que el mal es la “ausencia de Dios” .El mal no tiene una existencia propia, es algo 
que no es, porque la creación de Dios es en realidad solo buena. 

“La buena voluntad es obra de Dios, la mala voluntad es desviarse de la obra de Dios. 

San Agustín dice que hay un abismo infranqueable entre Dios y el mundo, subraya  que el ser  humano es 
un ser espiritual, tiene un cuerpo material, que pertenece al mundo fisico donde la polilla y el oxido 
corroen, pero también tiene un  alma que puede reconocer a Dios. 

Según San Agustín toda la humanidad entro en perdición después del pecado original, y sin embargo Dios 
ha determinado que algunos seres humanos serán salvados de la perdición eterna, pero dice  que 
ninguna persona merece la salvación de Dios. 

 

 
 
Trabajo enviado por: ​
INGRID ZAMORANO​
Carito220@hotmail.com 

 


	Filósofos de la naturaleza 
	TALES DE MILETO  
	PLATÓN 
	​Teoría del conocimiento  
	ARISTÓTELES 
	​Física o filosofía natural  
	​Ética  
	​Lógica  
	Metafísica  
	​Influencia 




	ANAXIMANDRO 
	LA EDAD MEDIA 
	TALES DE MILETO  
	PLATÓN 
	Teoría del conocimiento  
	ARISTÓTELES 
	Física o filosofía natural  
	Ética  
	Lógica  
	Metafísica  
	Influencia 




	ANAXIMANDRO 
	LA EDAD MEDIA 

