
PAPA FRANCISCO 

Catequesis 

​
Jubileo 2025. Jesucristo, nuestra esperanza.  

I. La infancia de Jesús.  

 

Miércoles, 18 de diciembre de 2024 

 

1.​ Genealogía de Jesús (Mt 1,1-17). La entrada del Hijo de Dios en la historia 

 

 

Hoy comenzamos el ciclo de catequesis que se desarrollará durante todo el Año Jubilar. El tema es 

«Jesucristo nuestra esperanza»: Él es, en efecto, la meta de nuestra peregrinación, y Él mismo es el 

camino, la senda a seguir. 

La primera parte tratará de la infancia de Jesús, que nos narran los evangelistas Mateo y Lucas 

(cf. Mt 1-2; Lc 1-2). Los Evangelios de la infancia relatan la concepción virginal de Jesús y su 

nacimiento del vientre de María; recuerdan las profecías mesiánicas cumplidas en Él y hablan de la 

paternidad legal de José, que injertó al Hijo de Dios en el «tronco» de la dinastía davídica. Se nos 

presenta a un Jesús recién nacido, niño y adolescente, sumiso a sus padres y, al mismo tiempo, 

consciente de que está totalmente entregado al Padre y a su Reino. La diferencia entre los dos 

evangelistas es que mientras Lucas relata los acontecimientos a través de los ojos de María, Mateo lo 

hace a través de los de José, insistiendo en una paternidad tan inédita. 

Mateo abre su Evangelio y todo el canon del Nuevo Testamento con la «genealogía de Jesucristo hijo 

de David, hijo de Abraham» (Mateo 1:1). Se trata de una lista de nombres ya presentes en las 

Escrituras hebreas, para mostrar la verdad de la historia y la verdad de la vida humana. De hecho, «la 

genealogía del Señor es la verdadera historia, en la que están presentes algunos nombres, por así 

decir, problemáticos, y se subraya el pecado del rey David (cf. Mt 1,6). Todo, sin embargo, termina y 

florece en María y en Cristo (cf. Mt 1,16)» (Carta sobre la renovación del estudio de la historia de la 

Iglesia, 21 de noviembre de 2024). Aparece, pues, la verdad de la vida humana que pasa de una 

generación a otra entregando tres cosas: un nombre que encierra una identidad y una misión únicas; 

la pertenencia a una familia y a un pueblo; y finalmente la adhesión de fe al Dios de Israel. 

La genealogía es un género literario, es decir, una forma adecuada a transmitir un mensaje muy 

importante: nadie se da la vida a sí mismo, sino que la recibe como don de otros; en este caso, se 

trata del pueblo elegido, y de los que heredan el depósito de la fe de sus padres: al transmitir la vida 

a sus hijos, les transmiten también la fe en Dios. 

Pero a diferencia de las genealogías del Antiguo Testamento, en las que sólo aparecen nombres 

masculinos, porque en Israel es el padre quien impone el nombre a su hijo, en la lista de Mateo de 

los antepasados de Jesús también aparecen mujeres. Encontramos a cinco de ellas: Tamar, la nuera 

de Judá que, al quedarse viuda, se hace pasar por prostituta para asegurar una descendencia a su 

marido (cf. Gn 38); Racab, la prostituta de Jericó que permite a los exploradores judíos entrar en la 

tierra prometida y conquistarla (cf. Stg 2); Rut, la moabita que, en el homónimo libro, permanece fiel 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2024/documents/20241121-lettera-storia-chiesa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2024/documents/20241121-lettera-storia-chiesa.html


a su suegra, cuida de ella y se convertirá en bisabuela del rey David; Betsabé, con la que David 

comete adulterio y, tras hacer matar a su marido, genera a Salomón (cf. 2 Sam 11); y, por último, 

María de Nazaret, esposa de José, de la casa de David: de ella nace el Mesías, Jesús. 

Las cuatro primeras mujeres están unidas no por el hecho de ser pecadoras, como a veces se dice, 

sino por el hecho de ser extranjeras para el pueblo de Israel. Lo que Mateo destaca es que, como ha 

escrito Benedicto XVI, «a través de ellas... el mundo de los gentiles entra en la genealogía de Jesús: 

se manifiesta su misión a los judíos y a los paganos» (La infancia de Jesús, Milán-Ciudad del Vaticano 

2012, 15). 

Mientras las cuatro mujeres anteriores se mencionan junto al hombre que nació de ellas o al que lo 

generó, María, al contrario, adquiere un particular relieve: marca un nuevo comienzo, ella misma es 

un nuevo comienzo, porque en su historia ya no es la criatura humana la protagonista de la 

generación, sino Dios mismo. Esto se desprende claramente del verbo «nació»: «Jacob fue padre de 

José, el esposo de María, de la cual nació Jesús, llamado Cristo» (Mt 1,16). Jesús es hijo de David, 

injertado por José en esa dinastía y destinado a ser el Mesías de Israel, pero también es hijo de 

Abraham y de mujeres extranjeras, destinado por tanto a ser la «Luz para iluminar las naciones 

paganas» (cf. Lc 2,32) y el «Salvador del mundo» (Jn 4,42). 

El Hijo de Dios, consagrado al Padre con la misión de revelar su Rostro (cf. Jn 1,18; Jn 14,9), entra en 

el mundo como todos los hijos del ser humano, hasta el punto de que en Nazaret se le llamará «hijo 

de José» (Jn 6,42) o «hijo del carpintero» (Mt 13,55). Verdadero Dios y verdadero hombre.​
​
Hermanos y hermanas, despertemos en nosotros el recuerdo agradecido hacia nuestros 

antepasados. Y, sobre todo, demos gracias a Dios, que, a través de la Madre Iglesia, nos ha generado 

a la vida eterna, la vida de Jesús, nuestra esperanza. 

 

Miércoles, 15 de enero de 2025 

 

Los más amados por el Padre. 2  

En la audiencia precedente hablamos de los niños, y hoy también vamos a hablar de los niños. La 

semana pasada nos detuvimos en cómo, en su misión, Jesús habló repetidamente de la importancia 

de proteger, acoger y amar a los más pequeños. 

Sin embargo, aún hoy, en el mundo, cientos de millones de menores se ven obligados a trabajar, a 

pesar de no tener la edad mínima para someterse a las obligaciones de la edad adulta, y muchos de 

ellos están expuestos a trabajos especialmente peligrosos. Por no hablar de los niños y niñas que son 

esclavos de la trata para la prostitución o la pornografía, y de los matrimonios forzados. Y esto es 

algo amargo. En nuestras sociedades, lamentablemente, los niños sufren numerosas formas de 

abusos y malos tratos. El maltrato infantil, sea cual sea su naturaleza, es un acto despreciable, es un 

acto atroz. ¡No es simplemente una lacra de la sociedad, no, es un crimen! Es una gravísima violación 

de los mandamientos de Dios. Ningún niño debería sufrir abusos. Un solo caso ya es demasiado. Es 

necesario, por tanto, despertar nuestras conciencias, practicar la cercanía y la solidaridad concreta 

con los niños y jóvenes abusados y, al mismo tiempo, crear confianza y sinergias entre quienes se 

comprometen a ofrecerles oportunidades y lugares seguros en los que crecer serenos. Conozco un 

país de América Latina donde crece una fruta especial, muy especial, llamada arándano. Para 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2025/documents/20250108-udienza-generale.html


cosechar el arándano se necesitan manos tiernas, y obligan a los niños a hacerlo, los esclavizan desde 

pequeños para que hagan la recolección. 

Las pobrezas difusas, la escasez de herramientas sociales de apoyo a las familias, la marginalidad que 

ha aumentado en los últimos años junto con el desempleo y la precariedad laboral son factores que 

cargan sobre los más pequeños el precio más alto a pagar. En las metrópolis, donde «muerden» la 

disparidad social y la degradación moral, hay niños empleados en el tráfico de drogas y en las más 

diversas actividades ilícitas. ¡Cuántos de estos niños hemos visto caer como víctimas sacrificiales! A 

veces, trágicamente, son inducidos a convertirse en «verdugos» de otros compañeros de su misma 

edad, además a dañarse a sí mismos, su dignidad y su humanidad. Y, sin embargo, cuando en la calle, 

en el barrio de la parroquia, estas vidas perdidas se ofrecen a nuestra mirada, a menudo volvemos la 

cabeza hacia otro lado. 

Hay un caso en mi país: un niño llamado Loan fue secuestrado y se desconoce su paradero. Y una de 

las hipótesis es que lo enviaron para extraerle órganos, para hacer trasplantes. Y esto se hace. 

Ustedes ya lo saben. ¡Esto se hace! Algunos vuelven con una cicatriz, otros mueren. Por eso me 

gustaría recordar hoy a este pequeño, Loan. 

Nos cuesta reconocer la injusticia social que lleva a dos niños, que quizá viven en el mismo barrio o 

bloque de apartamentos, a tomar caminos y destinos diametralmente opuestos porque uno de ellos 

nació en una familia desfavorecida. Una fractura humana y social inaceptable: entre los que pueden 

soñar y los que deben sucumbir. Pero Jesús nos quiere a todos libres y felices; y si ama a cada 

hombre y a cada mujer como a su hijo y a su hija, ama a los más pequeños con toda la ternura de su 

corazón. Por eso nos pide que nos detengamos a escuchar el sufrimiento de los que no tienen voz, de 

los que no tienen educación. Luchar contra la explotación, especialmente la infantil, es la manera 

principal de construir un futuro mejor para toda la sociedad. Algunos países han tenido la sabiduría 

de escribir los derechos de los niños. Los niños tienen derechos. Busquen ustedes mismos en 

Internet cuáles son los derechos del niño. 

Entonces podremos preguntarnos: ¿qué puedo hacer yo? En primer lugar, deberíamos reconocer 

que, si queremos erradicar el trabajo infantil, no podemos ser sus cómplices. ¿Y cuándo lo somos? 

Por ejemplo, cuando compramos productos que emplean mano de obra infantil. ¿Cómo puedo 

comer y vestirme sabiendo que detrás de esa comida o de esa ropa hay niños explotados, que 

trabajan en vez de ir a la escuela? Tomar conciencia de lo que compramos es un primer acto para no 

ser cómplices. Ver de dónde proceden esos productos. Algunos dirán que, como individuos, no 

podemos hacer mucho. Es cierto, pero cada uno puede ser una gota que, unida a muchas otras 

gotas, puede convertirse en un mar. Sin embargo, también hay que recordar a las instituciones, 

incluidas las eclesiásticas, y a las empresas su responsabilidad: pueden marcar la diferencia 

dirigiendo sus inversiones a empresas que no utilicen ni permitan el trabajo infantil. Muchos Estados 

y organizaciones internacionales ya han promulgado leyes y directivas contra el trabajo infantil, pero 

se puede hacer más. También insto a los periodistas – aquí hay algunos periodistas - a que cumplan 

con su parte: pueden contribuir a concienciar sobre el problema y ayudar a encontrar soluciones. No 

tengan miedo, denuncien estas cosas. 

Y doy las gracias a todos aquellos que no miran hacia otro lado cuando ven a niños obligados a 

convertirse en adultos demasiado pronto. Recordemos siempre las palabras de Jesús: «Todo lo que 

hicieron con el más pequeño de mis hermanos, lo hicieron conmigo" (Mt 25,40). 

Santa Teresa de Calcuta, alegre trabajadora en la viña del Señor, fue madre de los niños más 

desfavorecidos y olvidados. Con la ternura y el cuidado de su mirada, ella puede acompañarnos a ver 



a los pequeños invisibles, los demasiados esclavos de un mundo que no podemos abandonar a sus 

injusticias. Porque la felicidad de los más débiles construye la paz de todos. Y con Madre Teresa 

damos voz a los niños: 

«Pido un lugar seguro 

donde pueda jugar. 

Pido una sonrisa 

de quien sabe amar. 

Pido el derecho a ser un niño, 

a ser esperanza 

de un mundo mejor. 

Pido poder crecer 

como persona. 

¿Puedo contar contigo?» (Santa Teresa de Calcuta) 

 

Miércoles, 22 de enero de 2025 

  

I. La infancia de Jesús. 2. El anuncio a a María. Escucha y disponibilidad (cfr. Lc 1,26-38) 

  

Hoy retomamos la catequesis del ciclo jubilar sobre Jesucristo nuestra esperanza. 

Al comienzo de su Evangelio, Lucas muestra los efectos de la potencia transformadora de la Palabra 

de Dios que llega no sólo a los atrios del Templo, sino también a la pobre casa de una joven, María, 

que, comprometida con José, todavía vive con su propia familia.   

Después de Jerusalén, el mensajero de los grandes anuncios divinos, Gabriel, que en su nombre 

celebra el poder de Dios, es enviado a una aldea que la Biblia hebrea nunca menciona: Nazaret. En 

aquella época era una pequeña aldea de Galilea, en la periferia de Israel, una zona de frontera con 

los paganos y sus contaminaciones. 

Precisamente allí, el ángel lleva un mensaje de forma y contenido totalmente inauditos, tanto que el 

corazón de María se estremece, se turba. En lugar del clásico saludo “la paz sea contigo”, Gabriel se 

dirige a la Virgen con la invitación “¡alégrate!”, “¡regocíjate!”, un llamamiento muy querido en la 

historia sagrada, porque los profetas lo utilizan cuando anuncian la venida del Mesías 

(cfr. Sof 3,14; Gl 2,21-23; Zc 9,9). Es la invitación a la alegría que Dios dirige a su pueblo cuando 

termina el exilio y el Señor hace sentir su presencia viva y operante. 

Además, Dios llama a María con un nombre de amor desconocido en la historia 

bíblica: kecharitoméne, que significa «llena de la gracia divina». María es llena de la gracia divina. 

Este nombre dice que el amor de Dios ha habitado desde hace tiempo y sigue habitando en el 

corazón de María. Dice que ella está 'llena de gracia' y, sobre todo, que la gracia de Dios ha realizado 

en ella un “cincelado” interior, convirtiéndola en su obra maestra: llena de gracia. 



Este cariñoso sobrenombre, que Dios da sólo a María, va acompañado inmediatamente de una 

tranquilización: «¡No temas!», «¡No temas!» la presencia del Señor siempre nos da esta gracia de no 

temer y así lo dice a María: «¡No temas!». «No temas», dice Dios a Abraham, a Isaac, a Moisés, en la 

historia: «¡No temas!». (cf. Gn 15,1; 26,24; Dt 31,8). Y nos lo dice también a nosotros: «¡No temas, 

sigue adelante, no temas!». «Padre, tengo miedo de esto»; «¿Y qué haces tú cuando…?»; “Perdone, 

padre, le digo la verdad: voy a la adivina…»; «¿Vas a la adivina?”; “Sí, a que me lea la mano…». Por 

favor, ¡no tengan miedo! ¡No teman! ¡No teman! Esto es hermoso. «Soy tu compañero de viaje»: 

esto le dice Dios a María. El «Todopoderoso», el Dios de lo «imposible» (Lc 1,37) está con María, está 

con ella y junto a ella, es su compañero, su principal aliado, el eterno «Yo-contigo» 

(cf. Gn 28,15; Ex 3,12; Jdg 6,12). 

Luego, Gabriel anuncia a la Virgen su misión, haciendo resonar en su corazón numerosos pasajes 

bíblicos que hacen referencia a la realeza y mesiazgo del Niño que va a nacer de ella y que será 

presentado como cumplimiento de las antiguas profecías. La Palabra que viene de lo Alto llama a 

María a ser la madre del Mesías, el tan esperado Mesías davídico. Es la madre del Mesías. Él será rey, 

no a la manera humana y carnal, sino a la manera divina, espiritual. Su nombre será «Jesús», que 

significa «Dios salva» (cf. Lc 1,31; Mt 1,21); recuerda así a todos y para siempre que no es el hombre 

quien salva, sino sólo Dios. Jesús es Aquel que cumple estas palabras del profeta Isaías: «No un 

enviado ni un ángel, sino Él mismo los salvó; con amor y compasión (Is 63,9). 

Esta maternidad estremece a María profundamente. Y como mujer inteligente que es, es decir, capaz 

de leer dentro de los acontecimientos (cf. Lc 2,19.51), busca comprender, discernir lo que está 

sucediendo. María no busca fuera, sino dentro, porque, como enseña san Agustín, «in interiore 

homine habitat veritas» (De vera religione 39,72). Y allí, en lo más profundo de su corazón abierto, 

sensible, escucha la invitación a confiar en Dios, que ha preparado para ella un «Pentecostés» 

especial. Como al principio de la Creación (cf. Gn 1,2), Dios quiere «empollar» a María con su 

Espíritu, un poder capaz de abrir lo cerrado sin violarlo, sin menoscabar la libertad humana; quiere 

envolverla en la «nube» de su presencia (cf. 1Cor 10,1-2) para que el Hijo viva en ella y ella en Él. 

Y María se enciende de confianza: es «una lámpara con muchas luces», como dice Teófanes en 

su Canon de la Anunciación. Se abandona, obedece, hace espacio: es «una cámara nupcial hecha por 

Dios» (ibid.). María acoge al Verbo en su propia carne y se lanza así a la mayor misión jamás confiada 

a una mujer, a una criatura humana. Se pone al servicio: es llena de todo, no como esclava, sino 

como colaboradora de Dios Padre, llena de dignidad y autoridad para administrar, como hará en 

Caná, los dones del tesoro divino, para que muchos puedan sacar de él abundantemente. 

Hermanas, hermanos, aprendamos de María, Madre del Salvador y Madre nuestra, a dejarnos abrir 

los oídos a la Palabra divina y a acogerla y custodiarla, para que transforme nuestros corazones en 

tabernáculos de su presencia, en hogares acogedores donde pueda crecer la esperanza. 

 

Miércoles, 29 de enero de 2025 

  

3. «Le pondrás por nombre Jesús» (Mt 1,21). El anuncio a José 

 

Hoy seguiremos contemplando a Jesús en el misterio de sus orígenes, narrado por los Evangelios de 

la infancia. 



Mientras que Lucas nos lo muestra desde la perspectiva de la madre, la Virgen María, Mateo, en 

cambio, se sitúa en la perspectiva de José, el hombre que asume la paternidad legal de Jesús, 

injertándolo en el tronco de Jesé y vinculándolo a la promesa hecha a David. 

Jesús, en efecto, es la esperanza de Israel que se cumple: es el descendiente prometido a David (cf.2 

Sam 7,12; 1Cr 17,11), que hace que su casa sea «bendita para siempre» (2 Sam 7,29); es el brote que 

nace del tronco de Jesé (cf. Is 11,1), el «vástago legítimo» destinado a reinar como verdadero rey, 

que sabe ejercer el derecho y la justicia (cf. Jr 23,5; 33,15). 

José entra en escena en el Evangelio de Mateo como novio de María. Para los judíos, el compromiso 

era un verdadero vínculo jurídico, que preparaba para lo que sucedería un año más tarde, es decir, la 

celebración del matrimonio. Era entonces cuando la mujer pasaba de la custodia de su padre a la de 

su esposo, mudándose a su casa y haciéndose disponible para el don de la maternidad. 

Fue precisamente durante este tiempo cuando José descubrió el embarazo de María, y su amor se 

vio sometido a una dura prueba. Ante tal situación, que habría llevado a la ruptura del compromiso, 

la Ley sugería dos posibles soluciones: o bien un acto jurídico público, como citar a la mujer ante el 

tribunal, o bien una acción privada, como entregar a la mujer una carta de repudio. 

Mateo define a José como un hombre «justo» (zaddiq), un hombre que vive según la Ley del Señor, 

que se inspira en ella en todas las ocasiones de su vida. Por tanto, siguiendo la Palabra de Dios, José 

actúa ponderadamente: no se deja vencer por sentimientos instintivos ni teme llevarse a María con 

él, sino que prefiere dejarse guiar por la sabiduría divina. Opta por separarse de María sin clamores, 

es decir, en privado (cf. Mt 1,19). Y esta sabiduría de José le permite no equivocarse y hacerse abierto 

y dócil a la voz del Señor. 

De este modo, José de Nazaret nos recuerda a otro José, hijo de Jacob, apodado «señor de los 

sueños» (cf. Gn 37,19), tan amado por su padre y tan odiado por sus hermanos, a quien Dios elevó 

sentándolo en la corte del faraón. 

Ahora bien, ¿qué sueña José de Nazaret? Sueña con el milagro que Dios realiza en la vida de María, y 

también con el milagro que realiza en su propia vida: asumir una paternidad capaz de custodiar, 

proteger y transmitir una herencia material y espiritual. El vientre de su esposa está grávido de la 

promesa de Dios, una promesa que lleva un nombre con el que se da a todos la certeza de la 

salvación (cf. Hch 4,12). 

Durante su sueño, José oye estas palabras: «José, hijo de David, no temas acoger a María, tu mujer, 

porque la criatura que hay en ella viene del Espíritu Santo. Dará a luz un hijo y tú le pondrás por 

nombre Jesús, porque Él salvará a su pueblo de sus pecados» (Mt 1,20-21). Ante esta revelación, José 

no pide más pruebas, se fía. José confía en Dios, acepta el sueño de Dios sobre su vida y la de su 

prometida. Así entra en la gracia de quien sabe vivir la promesa divina con fe, esperanza y amor. 

José, en todo esto, no profiere palabra alguna, sino que cree, espera y ama. No habla con «palabras 

al viento», sino con hechos concretos. Él pertenece a la estirpe de los que, según el apóstol 

Santiago, «ponen en práctica la Palabra» (cf. Stg 1,22), traduciéndola en hechos, en carne, en vida. 

José confía en Dios y obedece: «Su vigilancia interior por Dios... se convierte espontáneamente en 

obediencia» (Benedicto XVI, La infancia de Jesús, Milán-Ciudad del Vaticano 2012, 57). 

​
Hermanas, hermanos, pidamos también al Señor la gracia de escuchar más de lo que hablamos, la 

gracia de soñar los sueños de Dios y de acoger responsablemente a Cristo que, desde el momento de 

nuestro bautismo, vive y crece en nuestras vidas. 



 

Miércoles, 5 de febrero 2025 

  

 4. «Feliz de ti por haber creído» (Lc 1,45). la Visitación y el Magnificat 

  

Hoy contemplamos la belleza de Jesucristo, nuestra esperanza, en el misterio de la Visitación. La 

Virgen María visita a santa Isabel; pero es sobre todo Jesús, en el vientre de la madre, quien visita a 

su pueblo (cfr Lc 1,68), como dice Zacarías en su himno de alabanza. 

Después de su asombro y admiración ante lo que le anuncia el Ángel, María se levanta y se pone en 

camino, como todos los que han sido llamados en la Biblia, porque «el único acto con el que el ser 

humano puede corresponder al Dios que se revela es el de la disponibilidad ilimitada» (H.U. von 

Balthasar, Vocazione, Roma 2002, 29). Esta joven hija de Israel no elige protegerse del mundo, no 

teme los peligros y los juicios de los otros, sino que sale al encuentro de los demás. 

Cuando una persona se siente amada, experimenta una fuerza que pone en movimiento el amor; 

como dice el apóstol Pablo, «el amor de Cristo nos posee» (2Cor 5,14), nos impulsa, nos mueve. 

María siente el impulso del amor y acude a ayudar a una mujer que es pariente suya, pero que es 

también una anciana que, tras una larga espera, acoge un embarazo inesperado, difícil de afrontar a 

su edad.  La Virgen va a casa de Isabel también para compartir su fe en el Dios de lo imposible, y la 

esperanza en el cumplimiento de sus promesas. 

El encuentro entre las dos mujeres produce un impacto sorprendente: la voz de la “llena de gracia” 

que saluda a Isabel provoca la profecía en el niño que la anciana lleva en su vientre, y suscita en ella 

una doble bendición: «¡Bendita tú entre las mujeres y bendito el fruto de tu vientre!» (Lc 1,42). Y 

también una bienaventuranza: «¡Bienaventurada la que ha creído, porque lo que le ha dicho el Señor 

se cumplirá!» (v. 45). 

Ante el reconocimiento de la identidad mesiánica de su Hijo y de su misión como madre, María no 

habla de sí misma, sino de Dios, y eleva una alabanza llena de fe, esperanza y alegría, un canto que 

resuena cada día en la Iglesia durante la oración de las Vísperas: el Magnificat (Lc 1,46-55). 

Esta alabanza al Dios Salvador, que brota del corazón de su humilde sierva, es un solemne memorial 

que sintetiza y cumple la oración de Israel. Está entretejida de resonancias bíblicas, signo de que 

María no quiere cantar “fuera del coro”, sino sintonizar con los padres, exaltando su compasión por 

los humildes, esos pequeños a los que Jesús en su predicación declarará «bienaventurados» 

(cfr Mt 5,1-12). 

La presencia masiva del motivo pascual hace también del Magnificat un canto de redención, que 

tiene como trasfondo la memoria de la liberación de Israel de Egipto. Los verbos están todos en 

pasado, impregnados de una memoria de amor que enciende de fe el presente e ilumina de 

esperanza el futuro: María canta la gracia del pasado, pero es la mujer del presente que lleva en su 

vientre el futuro. 

La primera parte de este cantico alaba la acción de Dios en María, microcosmos del pueblo de Dios 

que se adhiere plenamente a la alianza (vv. 46-50); la segunda recorre la obra del Padre en el 

macrocosmos de la historia de sus hijos (vv. 51-55), a través de tres palabras clave: memoria – 

misericordia – promesa. 



Dios, que se inclinó sobre la pequeña María para hacer en ella «grandes cosas» y convertirla en la 

madre del Señor, comenzó a salvar a su pueblo a partir del éxodo, acordándose de la bendición 

universal que prometió a Abraham (cf. Gn 12,1-3). El Señor, Dios fiel para siempre, ha derramado un 

torrente ininterrumpido de amor misericordioso «de generación en generación» (v. 50) sobre el 

pueblo fiel a la alianza, y ahora manifiesta la plenitud de la salvación en su Hijo, enviado para salvar 

al pueblo de sus pecados. Desde Abraham hasta Jesucristo, y hasta la comunidad de los creyentes, la 

Pascua aparece, así, como la categoría hermenéutica para comprender toda liberación posterior, 

hasta llegar a la realizada por el Mesías en la plenitud de los tiempos. 

Queridos hermanos y hermanas, pidamos hoy al Señor la gracia de saber esperar el cumplimiento de 

todas sus promesas; y que nos ayude a acoger en nuestras vidas la presencia de María. Poniéndonos 

en su escuela, que todos descubramos que toda alma que cree y espera «concibe y engendra al 

Verbo de Dios» (San Ambrosio, Exposición del Evangelio según San Lucas 2, 26). 

 

Miércoles, 12 de febrero de 2025 

  

 5. «Les ha nacido un Salvador, que es Cristo el Señor» (Lc 2,11). El nacimiento de Jesús y la visita de 

los pastores 

  

En nuestro camino jubilar de catequesis sobre Jesús, que es nuestra esperanza, hoy nos detenemos 

en el acontecimiento de su nacimiento en Belén. 

El Hijo de Dios entra en la historia convirtiéndose en nuestro compañero de viaje, y comienza a viajar 

cuando aún está en el vientre de su madre. El evangelista Lucas nos cuenta que, apenas concebido, 

fue desde Nazaret hasta la casa de Zacarías e Isabel; y luego, al final del embarazo, de Nazaret a 

Belén para el censo. María y José se vieron obligados a ir a la ciudad del rey David, donde también 

había nacido José. El Mesías tan esperado, el Hijo del Dios Altísimo, se deja censar, es decir, contar y 

registrar, como cualquier otro ciudadano. Se somete al decreto de un emperador, César Augusto, que 

se cree el amo de toda la tierra. 

Lucas sitúa el nacimiento de Jesús en «un tiempo que se puede determinar con precisión» y en «un 

entorno geográfico indicado con exactitud», de modo que «lo universal y lo concreto se tocan 

recíprocamente» (Benedicto XVI, La infancia de Jesús, 2012, 77). Dios, que entra en la historia, no 

desestabiliza las estructuras del mundo, sino que quiere iluminarlas y recrearlas desde dentro. 

Belén significa «casa del pan». Allí se cumplieron para María los días del parto y allí nació Jesús, Pan 

bajado del cielo para saciar el hambre del mundo (cf. Jn 6,51). El ángel Gabriel había anunciado el 

nacimiento del Rey mesiánico con el signo de la grandeza: «He aquí que concebirás en tu seno y 

darás a luz un hijo, a quien pondrás por nombre Jesús. Él será grande y será llamado Hijo del 

Altísimo, y el Señor Dios le dará el trono de David, su padre, y reinará sobre la casa de Jacob para 

siempre, y su reino no tendrá fin» (Lc 1,32-33). 

Sin embargo, Jesús nace de una forma totalmente inédita para un rey. De hecho, «mientras estaban 

en aquel lugar, se le cumplieron los días del parto. Dio a luz a su hijo primogénito, lo envolvió en 

pañales y lo acostó en un pesebre, porque no había sitio para ellos en el albergue» (Lc 2,6-7). El Hijo 

de Dios no nace en un palacio real, sino en la parte trasera de una casa, en el espacio donde están los 

animales. 



Lucas nos muestra así que Dios no viene al mundo con sonoras proclamas, no se manifiesta con 

clamor, sino que comienza su viaje en la humildad. ¿Y quiénes son los primeros testigos de este 

acontecimiento? Son unos pastores: hombres con poca cultura, malolientes por el contacto 

constante con los animales, que viven al margen de la sociedad. Sin embargo, ejercen el oficio por el 

que Dios mismo se da a conocer a su pueblo (cf. Gn 48,15; 49,24; Sal 23,1; 80,2; Is 40,11). Dios los 

elige para que sean los destinatarios de la noticia más maravillosa que jamás haya resonado en la 

historia: «No teman: porque les anuncio una gran alegría para todo el pueblo: hoy, en la ciudad de 

David, les ha nacido un Salvador, que es Cristo el Señor. Esto les servirá de señal: encontrarán a un 

niño recién nacido envuelto en pañales, acostado en un pesebre» (Lc 2,10-12). 

El lugar al que acudir para conocer al Mesías es un pesebre. Sucede, en efecto, que, después de tanta 

espera, «para el Salvador del mundo, para Aquel en vista del cual todo fue creado (cf. Col 1,16), no 

hay sitio» (Benedicto XVI, La infancia de Jesús, 2012, 80). Los pastores se enteran así de que, en un 

lugar muy humilde, reservado a los animales, nace para ellos el Mesías tan esperado, para ser su 

Salvador, su Pastor. Esta noticia abre sus corazones al asombro, a la alabanza y a la proclamación 

gozosa. "A diferencia de tanta gente que pretende hacer otras mil cosas, los pastores se convierten 

en los primeros testigos de lo esencial, es decir, de la salvación que se les ofrece. Son los más 

humildes y los más pobres quienes saben acoger el acontecimiento de la Encarnación» (Carta 

ap. Admirabile signum, 5). 

Hermanos y hermanas, pidamos también nosotros la gracia de ser, como los pastores, capaces de 

asombro y alabanza ante Dios, y capaces de custodiar lo que Él nos ha confiado: nuestros talentos, 

nuestros carismas, nuestra vocación y las personas que Él pone a nuestro lado. Pidamos al Señor 

saber discernir en la debilidad la fuerza extraordinaria del Niño Dios, que viene para renovar el 

mundo y transformar nuestras vidas con su proyecto lleno de esperanza para toda la humanidad. 

 

Miércoles, 19 de febrero de 2025 

 

6. «...vieron al niño ..., postrándose, le adoraron» (Mt 2,11). La visita de los Magos al Rey recién 

nacido 

   

En los Evangelios de la infancia de Jesús hay un episodio que es propio de la narración de Mateo: 

la visita de los Magos. Atraídos por la aparición de una estrella, que en muchas culturas es presagio 

del nacimiento de personas excepcionales, algunos sabios se ponen en camino desde Oriente, sin 

saber exactamente la meta de su viaje. Se trata de los Magos, personas que no pertenecen al pueblo 

de la alianza. La última vez hablamos de los pastores de Belén, marginados en la sociedad judía 

porque se les consideraba «impuros»; hoy nos encontramos con otra categoría, los extranjeros, que 

llegan inmediatamente para rendir homenaje al Hijo de Dios que ha entrado en la historia con una 

realeza completamente nueva. Los Evangelios nos dicen claramente que los pobres y los extranjeros 

están invitados a encontrarse con el Dios hecho niño, el Salvador del mundo. 

Los Reyes Magos fueron considerados como representantes tanto de las razas primigenias, 

engendradas por los tres hijos de Noé, como de los tres continentes conocidos en la antigüedad 

-Asia, África y Europa-, y de las tres etapas de la vida humana -juventud, madurez y vejez-. Más allá 

de cualquier interpretación posible, son hombres que no se quedan quietos, sino que, como los 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html


grandes llamados de la historia bíblica, sienten la invitación a moverse, a ponerse en camino. Son 

hombres que saben mirar más allá de sí mismos, saben mirar hacia lo alto. 

La atracción por la estrella que apareció en el cielo los pone en marcha hacia la tierra de Judá, hasta 

Jerusalén, donde se encuentran con el rey Herodes. Su ingenuidad y su confianza al pedir 

información sobre el recién nacido rey de los judíos chocan con la astucia de Herodes, quien, agitado 

por el miedo de perder el trono, inmediatamente trata de ver claro, contactando a los escribas y 

pidiéndoles que investiguen. 

De este modo, el poder del gobernante terreno muestra toda su debilidad. Los expertos conocen las 

Escrituras e informan al rey del lugar donde, según la profecía de Miqueas, nacería el jefe y pastor del 

pueblo de Israel (Mi 5,1): ¡la pequeña Belén y no la gran Jerusalén! De hecho, como recuerda Pablo a 

los corintios, «lo que para el mundo es débil, Dios lo ha escogido para confundir a los fuertes» (1 

Cor 1,27). 

Los escribas saben indicar exactamente dónde ha nacido el Mesías, señalan el camino a los demás, 

¡pero ellos mismos no se mueven! De hecho, no basta con conocer los textos proféticos para 

sintonizar con las frecuencias divinas; hay que dejarse "excavar por dentro" y permitir que la Palabra 

de Dios reavive el anhelo de búsqueda, encienda el deseo de ver a Dios. 

En este punto, Herodes, a escondidas, como actúan los engañadores y los violentos, pregunta a los 

Magos por el momento preciso de la aparición de la estrella, y los incita a continuar el viaje para 

luego regresar a darle noticias, a fin de que él también pueda ir a adorar al recién nacido. ¡Para quien 

está apegado al poder, Jesús no es la esperanza que hay que acoger, sino una amenaza que hay que 

eliminar! 

Cuando los Magos parten, la estrella reaparece y los guía hasta Jesús, señal de que la creación y la 

palabra profética representan el alfabeto con el que Dios habla y se deja encontrar. La visión de la 

estrella suscita en aquellos hombres una alegría incontenible, porque el Espíritu Santo, que mueve el 

corazón de quien busca a Dios con sinceridad, también lo llena de alegría. Al entrar en la casa, los 

Magos se postran, adoran a Jesús y le ofrecen regalos preciosos, dignos de un rey, dignos de Dios. 

¿Por qué? ¿Qué ven? Un antiguo autor escribe: ven «un pequeño cuerpo humilde que el Verbo ha 

asumido; pero no se les esconde la gloria de la divinidad. Se ve a un niño pequeño; pero ellos adoran 

a Dios» (Cromacio de Aquileya, Comentario al Evangelio de Mateo 5,1). Los Magos se convierten así 

en los primeros creyentes entre todos los paganos, imagen de la Iglesia reunida de todas las lenguas 

y naciones. 

Queridos hermanos y hermanas, aprendamos nosotros también de los Magos, de estos «peregrinos 

de la esperanza» que, con gran valentía, dirigieron sus pasos, sus corazones y sus bienes hacia Aquel 

que es la esperanza no solo de Israel, sino de todos los pueblos. Aprendamos a adorar a Dios en su 

pequeñez, en su realeza que no oprime, sino que nos libera y nos hace capaces de servir con 

dignidad. Y ofrezcámosle los dones más hermosos, para expresarle nuestra fe y nuestro amor. 

 

Miércoles, 26 de febrero de 2025 

  

7. «Mis ojos han visto tu salvación» (Lc 2,30). La presentación de Jesús en el Templo 

 



Contemplemos hoy la belleza de «Jesucristo, nuestra esperanza» (1 Tm 1,1) en el misterio de su 

presentación en el Templo. 

En los relatos de la infancia de Jesús, el evangelista Lucas nos muestra la obediencia de María y José 

a la Ley del Señor y a todas sus prescripciones. En realidad, en Israel no existía la obligación de 

presentar al niño en el Templo, pero quien vivía en la escucha de la Palabra del Señor y deseaba 

conformarse a ella, consideraba que era una práctica valiosa. Así lo hizo Ana, la madre del profeta 

Samuel, que era estéril; Dios escuchó su oración y ella, después de tener un hijo, lo llevó al templo y 

lo ofreció para siempre al Señor (cf. 1 S 1,24-28). 

Lucas narra, pues, el primer acto de culto de Jesús, celebrado en la ciudad santa, Jerusalén, que será 

la meta de todo su ministerio itinerante a partir del momento en que tome la firme decisión de subir 

allí (cf. Lc 9,51), yendo al encuentro del cumplimiento de su misión. 

María y José no se limitan a insertar a Jesús en una historia de familia, de pueblo, de alianza con el 

Señor Dios. Se ocupan de su custodia y de su crecimiento, y lo introducen en la atmósfera de fe y 

culto. Y ellos mismos crecen gradualmente en la comprensión de una vocación que los supera con 

creces. 

En el Templo, que es «casa de oración» (Lc 19,46), el Espíritu Santo habla al corazón de un hombre 

anciano: Simeón, un miembro del pueblo santo de Dios preparado en la espera y en la esperanza, 

que alimenta el deseo de que se cumplan las promesas hechas por Dios a Israel por medio de los 

profetas. Simeón percibe en el Templo la presencia del Ungido del Señor, ve la luz que resplandece 

en medio de los pueblos sumidos «en tinieblas» (cf. Is 9,1) y va al encuentro de ese niño que, como 

profetiza Isaías, «nació para nosotros», es el hijo que «nos ha sido dado», el «Príncipe de la paz» 

(Is 9,5). Simeón abraza a ese niño que, pequeño e indefenso, descansa entre sus brazos; pero es él, 

en realidad, quien encuentra el consuelo y la plenitud de su existencia abrazándolo. Lo expresa en un 

cántico lleno de conmovedora gratitud, que en la Iglesia se ha convertido en la oración al final del 

día: 

«Ahora, Señor, puedes dejar que tu siervo 

se vaya en paz, según tu palabra, 

porque mis ojos han visto tu salvación, 

la que has preparado ante todos los pueblos: 

luz para iluminar a los gentiles 

y gloria de tu pueblo, Israel» (Lc 2,29-32). 

Simeón canta la alegría de quien ha visto, de quien ha reconocido y puede transmitir a otros el 

encuentro con el Salvador de Israel y de los pueblos. Es testigo del don de la fe, que recibe y 

comunica a los demás; es testigo de la esperanza que no defrauda; es testigo del amor de Dios, que 

llena de alegría y de paz el corazón del ser humano. Lleno de este consuelo espiritual, el anciano 

Simeón ve la muerte no como el final, sino como la realización, como la plenitud, la espera como una 

«hermana» que no destruye, sino que introduce en la vida verdadera que ya ha pregustado y en la 

que cree. 

En aquel día, Simeón no es el único que ve la salvación hecha carne en el niño Jesús. Lo mismo le 

sucede a Ana, una mujer de más de ochenta años, viuda, dedicada enteramente al servicio del 

Templo y consagrada a la oración. Al ver al niño, de hecho, Ana celebra al Dios de Israel, que 



precisamente en ese pequeño ha redimido a su pueblo, y se lo cuenta a los demás, difundiendo 

generosamente la palabra profética. El canto de la redención de dos ancianos difunde así el anuncio 

del Jubileo a todo el pueblo y al mundo. En el Templo de Jerusalén se reaviva la esperanza en los 

corazones porque en él ha hecho su entrada Cristo, nuestra esperanza. 

Queridos hermanos y hermanas, imitemos también nosotros el ejemplo de Simeón y Ana, estos 

«peregrinos de la esperanza» que tienen ojos límpidos capaces de ver más allá de las apariencias, 

que saben «olfatear» la presencia de Dios en la pequeñez, que saben acoger con alegría la visita de 

Dios y volver a encender la esperanza en el corazón de los hermanos y hermanas. 

 

Miércoles, 5 de marzo de 2025 

  

 8. «Hijo, ¿por qué nos has hecho esto?» (Lc 2,49). El hallazgo de Jesús en el Templo. 

 

En esta última catequesis dedicada a la infancia de Jesús, nos inspiramos en la escena en la que, a los 

doce años, Él se quedó en el Templo sin decírselo a sus padres, quienes lo buscaron ansiosamente y 

lo encontraron después de tres días. Este relato nos presenta un diálogo muy interesante entre María 

y Jesús, que nos ayuda a reflexionar sobre el camino de la madre de Jesús, un camino que 

ciertamente no fue fácil. De hecho, María ha recorrió un itinerario espiritual a lo largo del cual 

avanzó en la comprensión del misterio de su Hijo. 

Pensemos en las diversas etapas de este camino. Al comienzo de su embarazo, María visita a Isabel y 

se queda con ella durante tres meses, hasta el nacimiento del pequeño Juan. Luego, cuando ya está 

en el noveno mes, debido al censo, va con José a Belén, donde da a luz a Jesús. Después de cuarenta 

días van a Jerusalén para la presentación del niño; y luego cada año regresan en peregrinación al 

Templo. Pero cuando Jesús era aún pequeño, se refugian en Egipto durante mucho tiempo para 

protegerlo de Herodes, y solamente después de la muerte del rey se establecen de nuevo en 

Nazaret. Cuando Jesús, ya adulto, comienza su ministerio, María está presente y es protagonista en 

las bodas de Caná; luego lo sigue «a distancia», hasta el último viaje a Jerusalén, hasta la pasión y la 

muerte. Después de la Resurrección, María permanece en Jerusalén, como Madre de los discípulos, 

sosteniendo su fe en espera de la efusión del Espíritu Santo. 

En todo este camino, la Virgen es peregrina de esperanza, en el sentido profundo de que se convierte 

en la «hija de su Hijo», su primera discípula. María trajo al mundo a Jesús, esperanza de la 

humanidad: lo alimentó, lo hizo crecer, lo siguió dejándose plasmar, la primera, por la Palabra de 

Dios. En ésta, como dijo Benedicto XVI, María «está verdaderamente en su casa, sale de ella y entra 

en ella con naturalidad. Ella habla y piensa con la Palabra de Dios [...]. Así se revela, además, que sus 

pensamientos están en sintonía con los pensamientos de Dios, que su voluntad es un querer junto 

con Dios. Al estar íntimamente impregnada de la Palabra de Dios, puede convertirse en madre de la 

Palabra encarnada» (Enc. Deus caritas est, 41). Esta singular comunión con la Palabra de Dios no le 

ahorra, sin embargo, el esfuerzo de un exigente «aprendizaje». 

La experiencia de la pérdida de Jesús, que tenía doce años, durante la peregrinación anual a 

Jerusalén, asusta a María hasta el punto de que se convierte en portavoz de José al reprender a su 

hijo: «Hijo, ¿por qué nos has hecho esto? Tu padre y yo, angustiados, te buscábamos» (Lc 2,48). 

María y José sintieron el dolor de los padres que pierden a un hijo: ambos creían que Jesús estaba en 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html


la caravana con los familiares, pero al no verlo durante todo un día, comienzan la búsqueda que los 

llevará a volver atrás. Al regresar al Templo, descubren que Aquel que hasta hacía poco era para ellos 

un niño al que proteger, ha crecido de repente, y es capaz ya de3 involucrarse en discusiones sobre 

las Escrituras sosteniendo la comparación con los maestros de la Ley. 

Ante el reproche de su madre, Jesús responde con sencillez desarmante: «¿Por qué me buscaban? 

¿No sabían que yo debo ocuparme de los asuntos de mi Padre? (Lc 2,49). María y José no 

comprenden: el misterio del Dios hecho niño supera su inteligencia. Los padres quieren proteger a 

ese hijo preciosísimo bajo las alas de su amor; Jesús, en cambio, quiere vivir su vocación de Hijo del 

Padre que está a su servicio y vive inmerso en su Palabra. 

Los relatos de la infancia de Lucas se cierran, así, con las últimas palabras de María, que recuerdan la 

paternidad de José hacia Jesús, y con las primeras palabras de Jesús, que reconocen cómo esta 

paternidad tiene su origen en la de su Padre celestial, de quien reconoce el primado indiscutible. 

Queridos hermanos y hermanas, como María y José, llenos de esperanza, pongámonos también 

nosotros en camino tras las huellas del Señor, que no se deja encerrar en nuestros esquemas y se 

deja encontrar no tanto en un lugar, sino en la respuesta de amor a la tierna paternidad divina, 

respuesta de amor que es la vida filial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


