
Von Illumination und Illusion. Überlegungen zur Malerei von Lars Reiffers. 
 
Malerei erscheint in einem Zeitalter wachsender Geschwindigkeit, als im Prozess der 
Entstehung langsames Medium, geradezu anachronistisch und obsolet. So attestiert der 
Medientheoretiker Paul Virilio der Gegenwart bereits 1990 einen „rasenden Stillstand“ und 
meint damit eine technologisch herbeigeführte, irrwitzige Beschleunigung unserer 
Zivilisation, die letztlich zu deren Untergang führen werde.1 So kulturpessimistisch muss man 
die Postmoderne nicht sehen, zumal sie sich seit den 1990ern langsam aber sicher in eine 
postdigitale Ära transformiert. Und dennoch benennt Virilio einen essentiellen Aspekt, der 
als metamalerische Fragestellung auch der Malerei von Lars Reiffers eingeschrieben ist: Es 
geht um den Wandel von Sehen und Wahrnehmen. Eine „Industralisierung des Sehens“ 
durch den zunehmenden Konsum von „realzeitlichen radio-elektrischen Aufnahmen“ 
diagnostiziert Virilio. Denn ohne Zweifel beeinflusst die digitale Rezeption der analogen 
Wirklichkeit sowohl das Sehen, als auch unsere Wahrnehmung der Welt nachhaltig. Wie 
sehen wir die Welt und wie gemalte Bilder? Welche Werte sind dem Bild implizit, die dafür 
Sorge tragen, dass die Malerei trotz der digitalen Bilderflut bis heute nichts von ihrer Vitalität 
einbüßt, in den letzten Jahren zeitgenössische künstlerische Positionen sogar zunehmend in 
großen Museumsausstellungen zelebriert werden?2 
 
Lars Reiffers bietet in seinen Bildern mögliche Antworten auf diese Fragen. Seine 
großformatigen Ölgemälde vereinen malerische Virtuosität mit metamalerischen 
Überlegungen. Diese offenbaren sich demjenigen Betrachter, der sich genügend Zeit nimmt, 
um zur Essenz der Bilder durchzudringen: zur Farbe und zur Wahrnehmungspsychologie, die 
das eigentliche Thema der Arbeiten von Lars Reiffers sind. Dies mag im ersten Moment 
irritieren und darüber hinaus banalisierend klingen, scheinen die Gemälde, flüchtig 
betrachtet, zunächst dem Realismus verpflichtet. Vor allem die Serie der „Spaces“ 
beeindruckt vordergründig mit minutiös ausgeführten Museumsräumen. In „Versailles“ 
(2015) präsentiert sich eine Raumflucht von immenser Tiefe, deren Wände über und über 
mit großformatigen Gemälden gespickt sind. Über dem spiegelblanken Parkett wölbt sich ein 
mit Stuck-Ornamenten verziertes, halbrundes Deckengewölbe, dessen Mittelachse aus 
gläsernen Quadraten besteht. Die Erhabenheit des prunkvollen Raumes wird durch die 
Abwesenheit von Besuchern noch gesteigert, dem vor Details nahezu überbordenden 
Bildraum liegt eine latente Spannung zugrunde. Je länger der Blick auf dem Gemälde 
verharrt, umso mehr wächst das Bewusstsein einer unterschwelligen Irritation. Erst im 
konkreten Abgleich mit der Wirklichkeit, mit den Orten, von denen die Gemälde inspiriert 
sind, lässt sich die enigmatische Wirkung der Bilder lokalisieren: sie basiert auf den komplett 
veränderten Farbwerten, die sich nicht mit unserer Erfahrung des Realraumes in 
Übereinstimmung bringen lassen. Selbst, wenn wir noch nie in Versailles waren, begreift das 
wissende Sehen, dass hier eine Veränderung vorliegt, dass Wirklichkeit und Wahrnehmung 
zweierlei sind. Der Künstler verändert die Illumination, also die Lichtsetzung dergestalt, dass 

2 Überblicksausstellungen zeitgenössischer Malerei finden sich in deutschen Museen seit 
Beginn des Jahrtausends vermehrt. So u.a. deutsche malerei zweitausenddrei (2003), 
Painting Forever! (2013), Painting 2.0 (2015) oder Jetzt! Junge Malerei in Deutschland (2020). 
 
 
 

1 Vgl. Paul Virilio, Rasender Stillstand, München 1992. 



ein neuer, anderer Eindruck entsteht. Und nicht nur das: auch die Illusion beginnt sukzessive 
zu bröckeln. Denn mit jedem Schritt, denn wir uns dem Bild annähern, zerfällt die optische 
Illusion des scheinbaren Fotorealismus. Das Bild stellt sich als „reine“ Malerei heraus, als 
Farbe auf Leinwand, die in Nahsicht nichts als Abstraktion ist. Wissen und Sehen driften 
auseinander, der von John Ruskin schon im 19. Jahrhundert eingeforderte „unschuldige 
Blick“, der unvoreingenommen sieht, erweist sich einmal mehr als Herausforderung. So stellt 
der Kunsthistoriker Ernst Gombrich fest, dass „die Unterscheidung zwischen dem, was wir 
tatsächlich sehen, und dem, was wir nur vernunftmäßig erschließen, [...] an sich so alt [ist] 
wie die Beschäftigung mit den Problemen der Wahrnehmung überhaupt. Schon Plinius hat 
im klassischen Altertum die Sachlage in die Worte zusammengefasst: ‚Unser Geist ist das 
wahre Organ des Sehens und Beobachtens. Die Augen haben dabei nur die Funktion eines 
Gefäßes, welches die sichtbaren Teile der Bewusstseinsinhalte auffängt und weiterleitet’.“3 In 
Überlagerung mit dem Motiv des musealen Raumes, welchen die Werkreihe der „Spaces“ 
zeigt, entsteht so ein mehrschichtiges, selbstreflexives Konstrukt des Nachdenkens über 
Wahrnehmung. Denn insgesamt drei Welten prallen hier aufeinander: der historische Raum 
des Museums als Ort, aus dem sich unsere kulturelle Identität speist und der in den dort 
gezeigten Artefakten präsent ist, die Wirklichkeit der Betrachter bzw. absenten Besucher des 
Museums im Bilde und unsere eigene Wirklichkeit in dem Moment, in welchem wir das Bild 
betrachten bzw. die Museumsbesucher beim Betrachten der Bilder betrachten. Der 
scheinbare Fotorealismus des Bildes entpuppt sich als Lockmittel, um uns ins Bild zu holen 
und uns dort auf überraschende Weise mit der eigenen Wahrnehmung zu konfrontieren.  
 
Erstaunliche Entdeckungen bietet auch die Serie der „Landscapes“. In diesen nimmt Lars 
Reiffers uns mit in den Außenraum, in Welten, deren Farbbrillanz aus dem vollen Potential 
malerischen Könnens schöpfen. Doch weniger als um die Unterwasserwelten, die wogende 
Meeresbrandung oder die Küstenlandschaften geht es auch hier um die gemalte Oberfläche, 
um die Farbe selbst. Wie in den „Spaces“, so liegen auch diesen Bildern vom Künstler 
angefertigte Fotografien zugrunde, welche allerdings lediglich als Inspiration dienen. Sie 
werden collagiert, um Elemente ergänzt oder von Details befreit und schließlich extrem 
vergrößert. Die so entstehenden, abstrakten Ausschnitte überträgt Reiffers auf die Leinwand. 
Im Prozess des Malens bleibt das Bild für ihn selbst komplett ungegenständlich: vor Augen 
hat er nichts als farbige Flächen, Punkte, Flecken. So beschäftigt er sich zunächst kaum mit 
dem Bild als Gesamteindruck, sondern rein mit der Oberfläche der jeweiligen Farbpartien. Ist 
eine Stelle eher pastos oder durchscheinend, sollte sie eine reliefartige, dichtere Farbschicht 
oder nur eine feine Lasur aufweisen? Aus der akribischen Betrachtung der Illumination, des 
Lichtes in den einzelnen kleinteiligen Details, die er vergrößert, erzeugt Reiffers erst in 
zweiter Instanz eine Illusion. So kann er für sich in der Bildgenese wiederfinden, was wir als 
Erwachsene eigentlich verloren haben: den unschuldigen Blick.  
 
Eng geknüpft ist dieser an besagte Oberfläche. Zum einen handelt es sich dabei um die 
Oberfläche des Bildes. Aus der Farbe heraus modelliert Reiffers, was er in seiner Nahsicht der 
Welt sieht. Und zum anderen geht es um die Oberfläche der Welt, die der künstlerische Blick 
in diesem Falle unvoreingenommen abtastet. Damit aber wird diese Form der Bilderzeugung 
zu einer philosophisch verhafteten: Denn Reiffers tut nicht mehr und nicht weniger, als im 

3 Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstellung. 2. Aufl. 
Stuttgart/Zürich 1986, S.31. 
 



besten Sinne der von Edmund Husserl begründeten Phänomenologie das zu „beschreiben“, 
was er SIEHT – unter Verzicht auf den Rückgriff darauf, was er WEISS. Das Beschreiben der 
Phänomene in malerischer Form findet sich besonders eindrücklich in Form der 
Meeresbilder, die, wie „Sea 5“ (2018) ausschließlich Wasser zeigen. Ganz nah ist der 
Betrachterstandpunkt über der Wasseroberfläche angelegt, nur wogende See und 
schäumende Gischt auf dem tiefblauen Wasser bieten sich dem Blick auf der 140 x 210 cm 
großen Leinwand. Und genau in dem Moment, wenn wir lediglich dies sehen, allein die 
Oberfläche der Welt betrachten, wird uns bewusst, dass die Bedeutung, welche wir den 
Dingen einschreiben, ein Konstrukt ist. Genauso, wie die Illusion von Wirklichkeit, welche mit 
Farbe auf der Leinwand erzeugt wird, letztlich ein Konstrukt ist. Und genau hier setzt das 
Erkennen des Potentials der Malerei ein: Auch heute, im Zeitalter radikaler Beschleunigung, 
besitzt sie die Kraft, uns immer wieder neue Blickwinkel zu ermöglichen und aus diesen 
anderen Perspektiven heraus neue Erkenntnisse über unsere Wahrnehmung der Welt zu 
liefern. 
 
Neben derartigen philosophischen Tiefenschürfungen wird vor allem in den „Stills“, der Serie 
der Stillleben deutlich, dass nicht zuletzt die Liebe zur Malerei ein wesentlicher Aspekt von 
Lars Reiffers Schaffen ist. Im selben großen Format, welches Reiffers durchgängig verwendet, 
präsentieren sich samtig zarte Blütenblätter, glatt schillernde Fischschuppen oder zarte 
weiche Federn. Das taktile Moment entspringt ebenfalls der Beschäftigung mit der 
Oberfläche. Die Beschreibung des Phänomens bleibt unvoreingenommen, das Staunen über 
die Welt verlagert sich jedoch auf die Ebene des Taktilen. Das betrachtende Auge „berührt“ 
die samtige, weiche oder fischig kalte Oberfläche die es sieht, der Tastsinn fühlt sich 
angesprochen, ohne selbst aktiv zu sein. Und auch hier wird die Wahrnehmung durch den 
Fokus getriggert und gleichzeitig analysiert: selten haben wir die Schuppen eines Fisches im 
Format 180 x 290 cm vor uns gesehen, wie in „Nachtjäger“ (2003). Im gleichen Großformat 
präsentieren sich Blumenarrangements vor schwarzem Grund. Die Blütenblätter weisen eine 
sensuelle Präsenz auf, die sich in Film oder Fotografie, also den Medien der von Virilio 
kritisierten realzeitlichen radio-elektrischen Aufnahmen, kaum je erreichen lassen wird. Mit 
einer akribisch gesetzten Illumination lässt Reiffers uns auch hier die Dinge so sehen, wie wir 
sie im Alltag kaum je zu sehen bekommen werden. Diese überdimensional großen Fischhäute 
und Blumen lassen sich in keine Schublade stecken. Sie wollen als Phänomene im 
Husserlschen Sinne mit einem Blick betrachtet werden, der sich nicht ablenken lässt von 
vorgefertigten Ideen über das Wesen eines Fisches oder einer Rose. Stattdessen bringen sie 
uns zum Staunen. Und damit, wie bereits die alten Griechen sagten, zum Anfang aller 
Erkenntnis.4  
 
 

Anne Simone Krüger 
 
 

4 Vgl. Gombrich (s.o.), S.24. 


