Von lllumination und lllusion. Uberlegungen zur Malerei von Lars Reiffers.

Malerei erscheint in einem Zeitalter wachsender Geschwindigkeit, als im Prozess der
Entstehung langsames Medium, geradezu anachronistisch und obsolet. So attestiert der
Medientheoretiker Paul Virilio der Gegenwart bereits 1990 einen ,rasenden Stillstand“ und
meint damit eine technologisch herbeigefiihrte, irrwitzige Beschleunigung unserer
Zivilisation, die letztlich zu deren Untergang fiihren werde." So kulturpessimistisch muss man
die Postmoderne nicht sehen, zumal sie sich seit den 1990ern langsam aber sicher in eine
postdigitale Ara transformiert. Und dennoch benennt Virilio einen essentiellen Aspekt, der
als metamalerische Fragestellung auch der Malerei von Lars Reiffers eingeschrieben ist: Es
geht um den Wandel von Sehen und Wahrnehmen. Eine ,Industralisierung des Sehens”
durch den zunehmenden Konsum von , realzeitlichen radio-elektrischen Aufnahmen”
diagnostiziert Virilio. Denn ohne Zweifel beeinflusst die digitale Rezeption der analogen
Wirklichkeit sowohl das Sehen, als auch unsere Wahrnehmung der Welt nachhaltig. Wie
sehen wir die Welt und wie gemalte Bilder? Welche Werte sind dem Bild implizit, die dafiir
Sorge tragen, dass die Malerei trotz der digitalen Bilderflut bis heute nichts von ihrer Vitalitat
einblit, in den letzten Jahren zeitgenodssische kiinstlerische Positionen sogar zunehmend in
groRen Museumsausstellungen zelebriert werden??

Lars Reiffers bietet in seinen Bildern moégliche Antworten auf diese Fragen. Seine
groRformatigen Olgemailde vereinen malerische Virtuositit mit metamalerischen
Uberlegungen. Diese offenbaren sich demjenigen Betrachter, der sich geniigend Zeit nimmt,
um zur Essenz der Bilder durchzudringen: zur Farbe und zur Wahrnehmungspsychologie, die
das eigentliche Thema der Arbeiten von Lars Reiffers sind. Dies mag im ersten Moment
irritieren und darliber hinaus banalisierend klingen, scheinen die Gemalde, fllichtig
betrachtet, zunachst dem Realismus verpflichtet. Vor allem die Serie der ,,Spaces”
beeindruckt vordergriindig mit minutiés ausgefiihrten Museumsraumen. In ,Versailles”
(2015) prasentiert sich eine Raumflucht von immenser Tiefe, deren Wande Uber und tber
mit groRformatigen Gemalden gespickt sind. Uber dem spiegelblanken Parkett wolbt sich ein
mit Stuck-Ornamenten verziertes, halbrundes Deckengewdlbe, dessen Mittelachse aus
glasernen Quadraten besteht. Die Erhabenheit des prunkvollen Raumes wird durch die
Abwesenheit von Besuchern noch gesteigert, dem vor Details nahezu tiberbordenden
Bildraum liegt eine latente Spannung zugrunde. Je langer der Blick auf dem Gemalde
verharrt, umso mehr wachst das Bewusstsein einer unterschwelligen Irritation. Erst im
konkreten Abgleich mit der Wirklichkeit, mit den Orten, von denen die Gemalde inspiriert
sind, lasst sich die enigmatische Wirkung der Bilder lokalisieren: sie basiert auf den komplett
veranderten Farbwerten, die sich nicht mit unserer Erfahrung des Realraumes in
Ubereinstimmung bringen lassen. Selbst, wenn wir noch nie in Versailles waren, begreift das
wissende Sehen, dass hier eine Veranderung vorliegt, dass Wirklichkeit und Wahrnehmung
zweierlei sind. Der Kiinstler verandert die lllumination, also die Lichtsetzung dergestalt, dass

' vgl. Paul Virilio, Rasender Stillstand, Miinchen 1992.

2 Uberblicksausstellungen zeitgendssischer Malerei finden sich in deutschen Museen seit
Beginn des Jahrtausends vermehrt. So u.a. deutsche malerei zweitausenddrei (2003),
Painting Forever! (2013), Painting 2.0 (2015) oder Jetzt! Junge Malerei in Deutschland (2020).



ein neuer, anderer Eindruck entsteht. Und nicht nur das: auch die Illusion beginnt sukzessive
zu brockeln. Denn mit jedem Schritt, denn wir uns dem Bild annahern, zerfallt die optische
Illusion des scheinbaren Fotorealismus. Das Bild stellt sich als ,,reine” Malerei heraus, als
Farbe auf Leinwand, die in Nahsicht nichts als Abstraktion ist. Wissen und Sehen driften
auseinander, der von John Ruskin schon im 19. Jahrhundert eingeforderte ,,unschuldige
Blick”, der unvoreingenommen sieht, erweist sich einmal mehr als Herausforderung. So stellt
der Kunsthistoriker Ernst Gombrich fest, dass , die Unterscheidung zwischen dem, was wir
tatsachlich sehen, und dem, was wir nur vernunftmaRig erschlielRen, [...] an sich so alt [ist]
wie die Beschaftigung mit den Problemen der Wahrnehmung Gberhaupt. Schon Plinius hat
im klassischen Altertum die Sachlage in die Worte zusammengefasst: ,Unser Geist ist das
wahre Organ des Sehens und Beobachtens. Die Augen haben dabei nur die Funktion eines
GefiRes, welches die sichtbaren Teile der Bewusstseinsinhalte auffingt und weiterleitet’.* In
Uberlagerung mit dem Motiv des musealen Raumes, welchen die Werkreihe der ,Spaces”
zeigt, entsteht so ein mehrschichtiges, selbstreflexives Konstrukt des Nachdenkens liber
Wahrnehmung. Denn insgesamt drei Welten prallen hier aufeinander: der historische Raum
des Museums als Ort, aus dem sich unsere kulturelle Identitat speist und der in den dort
gezeigten Artefakten prasent ist, die Wirklichkeit der Betrachter bzw. absenten Besucher des
Museums im Bilde und unsere eigene Wirklichkeit in dem Moment, in welchem wir das Bild
betrachten bzw. die Museumsbesucher beim Betrachten der Bilder betrachten. Der
scheinbare Fotorealismus des Bildes entpuppt sich als Lockmittel, um uns ins Bild zu holen
und uns dort auf Gberraschende Weise mit der eigenen Wahrnehmung zu konfrontieren.

Erstaunliche Entdeckungen bietet auch die Serie der , Landscapes”. In diesen nimmt Lars
Reiffers uns mit in den AuBenraum, in Welten, deren Farbbrillanz aus dem vollen Potential
malerischen Kénnens schopfen. Doch weniger als um die Unterwasserwelten, die wogende
Meeresbrandung oder die Kiistenlandschaften geht es auch hier um die gemalte Oberflache,
um die Farbe selbst. Wie in den ,,Spaces”, so liegen auch diesen Bildern vom Kiinstler
angefertigte Fotografien zugrunde, welche allerdings lediglich als Inspiration dienen. Sie
werden collagiert, um Elemente erganzt oder von Details befreit und schlieBlich extrem
vergroflert. Die so entstehenden, abstrakten Ausschnitte Gbertragt Reiffers auf die Leinwand.
Im Prozess des Malens bleibt das Bild fiir ihn selbst komplett ungegenstandlich: vor Augen
hat er nichts als farbige Flachen, Punkte, Flecken. So beschaftigt er sich zunachst kaum mit
dem Bild als Gesamteindruck, sondern rein mit der Oberflache der jeweiligen Farbpartien. Ist
eine Stelle eher pastos oder durchscheinend, sollte sie eine reliefartige, dichtere Farbschicht
oder nur eine feine Lasur aufweisen? Aus der akribischen Betrachtung der lllumination, des
Lichtes in den einzelnen kleinteiligen Details, die er vergroRert, erzeugt Reiffers erst in
zweiter Instanz eine lllusion. So kann er fiir sich in der Bildgenese wiederfinden, was wir als
Erwachsene eigentlich verloren haben: den unschuldigen Blick.

Eng geknlpft ist dieser an besagte Oberflache. Zum einen handelt es sich dabei um die
Oberflache des Bildes. Aus der Farbe heraus modelliert Reiffers, was er in seiner Nahsicht der
Welt sieht. Und zum anderen geht es um die Oberflache der Welt, die der kiinstlerische Blick
in diesem Falle unvoreingenommen abtastet. Damit aber wird diese Form der Bilderzeugung
zu einer philosophisch verhafteten: Denn Reiffers tut nicht mehr und nicht weniger, als im

* Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstellung. 2. Aufl.
Stuttgart/Zurich 1986, S.31.



besten Sinne der von Edmund Husserl begriindeten Phanomenologie das zu ,beschreiben®,
was er SIEHT — unter Verzicht auf den Rickgriff darauf, was er WEISS. Das Beschreiben der
Phanomene in malerischer Form findet sich besonders eindriicklich in Form der
Meeresbilder, die, wie ,Sea 5 (2018) ausschlieRlich Wasser zeigen. Ganz nah ist der
Betrachterstandpunkt lGber der Wasseroberflache angelegt, nur wogende See und
schdumende Gischt auf dem tiefblauen Wasser bieten sich dem Blick auf der 140 x 210 cm
groRen Leinwand. Und genau in dem Moment, wenn wir lediglich dies sehen, allein die
Oberflache der Welt betrachten, wird uns bewusst, dass die Bedeutung, welche wir den
Dingen einschreiben, ein Konstrukt ist. Genauso, wie die lllusion von Wirklichkeit, welche mit
Farbe auf der Leinwand erzeugt wird, letztlich ein Konstrukt ist. Und genau hier setzt das
Erkennen des Potentials der Malerei ein: Auch heute, im Zeitalter radikaler Beschleunigung,
besitzt sie die Kraft, uns immer wieder neue Blickwinkel zu ermdéglichen und aus diesen
anderen Perspektiven heraus neue Erkenntnisse tGiber unsere Wahrnehmung der Welt zu
liefern.

Neben derartigen philosophischen Tiefenschiirfungen wird vor allem in den ,Stills“, der Serie
der Stillleben deutlich, dass nicht zuletzt die Liebe zur Malerei ein wesentlicher Aspekt von
Lars Reiffers Schaffen ist. Im selben grolRen Format, welches Reiffers durchgangig verwendet,
prasentieren sich samtig zarte Blitenblatter, glatt schillernde Fischschuppen oder zarte
weiche Federn. Das taktile Moment entspringt ebenfalls der Beschaftigung mit der
Oberflache. Die Beschreibung des Phdanomens bleibt unvoreingenommen, das Staunen (iber
die Welt verlagert sich jedoch auf die Ebene des Taktilen. Das betrachtende Auge , bertihrt”
die samtige, weiche oder fischig kalte Oberfldche die es sieht, der Tastsinn fiihlt sich
angesprochen, ohne selbst aktiv zu sein. Und auch hier wird die Wahrnehmung durch den
Fokus getriggert und gleichzeitig analysiert: selten haben wir die Schuppen eines Fisches im
Format 180 x 290 cm vor uns gesehen, wie in ,,Nachtjager” (2003). Im gleichen GrofRformat
prasentieren sich Blumenarrangements vor schwarzem Grund. Die Blitenblatter weisen eine
sensuelle Prasenz auf, die sich in Film oder Fotografie, also den Medien der von Virilio
kritisierten realzeitlichen radio-elektrischen Aufnahmen, kaum je erreichen lassen wird. Mit
einer akribisch gesetzten lllumination ldsst Reiffers uns auch hier die Dinge so sehen, wie wir
sie im Alltag kaum je zu sehen bekommen werden. Diese liberdimensional grof3en Fischhaute
und Blumen lassen sich in keine Schublade stecken. Sie wollen als Phdanomene im
Husserlschen Sinne mit einem Blick betrachtet werden, der sich nicht ablenken lasst von
vorgefertigten Ideen liber das Wesen eines Fisches oder einer Rose. Stattdessen bringen sie
uns zum Staunen. Und damit, wie bereits die alten Griechen sagten, zum Anfang aller
Erkenntnis.*

Anne Simone Kruger

* Vgl. Gombrich (s.0.), S.24.



