
Opgaver til Puja-analyse + festivallen Holi og festivallen Diwali + Samskara 
 
Baseret på jeres indledende arbejde til kulten og nedenstående tekst, skal I prøve at 
beskrive, hvad der foregår. Husk alt om ritualteori, inkl. ritualtyper og også både Eliade og 
Podeman Sørensens fænomenologiske ritualteori. Til opgave 3 får I brug for Van Genneps 
strukturalistiske model. 
 
Det er også vigtigt, at I husker de 4 mål for hinduer og bruger denne viden. 
 
Opgave 1 
 
Læs s. 2-6: Intro og puja (Find det i dette dokument) 
 
Se så denne korte instruksvideo til at holde en Puja.  
 
Brug nu jeres teori fra lektien til at beskrive puja med ritualteori. Husk især Eliade! 
 
Opgave 2 
 
Læs videre om fester fra s. 6-9. 
 
Se denne film om den religiøse festival Holi. Igen: Analyser den vha. jeres ritualteori.  
 
Opgave 3 
 
Læs s. 10-15 om overgangsritualer, de 16 samskara’er.  
 
Overgangsritualer har vi arbejdet meget med under andre emner, så find dine noter frem om 
Van Genneps model. 
 
Vælg et af samskara-ritualerne fra s. 10-15. Find en youtube-film, der viser jeres valgte 
samskara. 
 
Jeg vil anbefale et barn→voksen ritual såsom højkasternes Upanayanam ceremoni. Læs om 
det på side 13 og se filmen. Lav en analyse af ritualet.  
 
Gå på Copilot og bed den gennemgå jeres analyse. Prompt den med følgende: 
 
“Vi har gennemgået den hinduistiske overgangsritual [xx] vha. Van Genneps ritualmodel og 
er kommet frem til følgende: [xx] Kommenter på vores analyse og fortæl, hvis der er noget vi 
mangler eller ikke har forstået korrekt.” 
 
Hvis I mangler noget, så få det med i det der skal være en præsentation for klassen. 

 
 

1 

https://docs.google.com/document/d/17d2IxwXT7GxrfMdXLRQiiE4NPH8s6yrJFpKGcbi2-Ow/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1kguWbFZnsfZGowo8SCLoG76EjR2MU3C-qt1CUDSfjI8/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1kguWbFZnsfZGowo8SCLoG76EjR2MU3C-qt1CUDSfjI8/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/18FAx94qx5iWrnW84mG7gmDS-QB3mNX1KfovVgJwQn1w/edit?usp=drive_link
https://youtu.be/Pbxlh8oRNWU
https://www.youtube.com/watch?v=ek3coC3ej2U&ab_channel=WhatIs
https://docs.google.com/document/d/1kguWbFZnsfZGowo8SCLoG76EjR2MU3C-qt1CUDSfjI8/edit?usp=sharing
https://www.youtube.com/watch?v=9_qD9UW05z4
https://copilot.cloud.microsoft/?fromcode=cmc&redirectid=1F4D52168D84451CBD204ABE50321630&auth=2


Ritualer i hinduismen 

 
'Puja' betyder 'tilbedelse' og er en betegnelse for den aktive tilbedelse inden for hinduismen, 
der ofte inkluderer en ofring. De daglige ofringer kan for eksempel bestå af blomster, mad, 
drikke og røgelse. Foto: Artem Beliaikin /Pexels 

25. maj 2005, kl. 17:12, opdateret 19. august 2022, kl. 9:53 

Hanne Kjærgaard 

 
Ritualer udgør en meget vigtig del af hinduismen, og for rigtig mange almindelige 
hinduer er deres religion de rituelle handlinger. Her får du et overblik over, hvilke 
ritualer der udføres i templet og hjemmet, til hverdag og til fest 

For mange hinduer er ritualerne en vigtig del af hverdagen. Det er ikke nødvendigvis 

hinduismens sofistikerede trosforestillinger eller filosofier, de bruger tid på. Den side af 

hinduismen er forbeholdt de mere intellektuelle hinduer. 

I denne artikel skal vi kigge på de mest centrale ritualer. Det vil sige "De ritualer, der udføres 

til hverdag i tempel og hjem", "de ritualer, der udføres i forbindelse med de årligt 

tilbagevendende fester" og "de såkaldte overgangsritualer, dvs. de ritualer, der udføres ved 

livets store overgange". 

Hvis man rejser i Indien, vil det typisk være disse ritualer, man støder på. Der findes dog også 

flere andre slags, fx ritualer udført i krisesituationer, ritualer i forbindelse med pilgrimsfærd, 

2 

https://www.religion.dk/hinduisme
https://www.religion.dk/overgangsritualer
https://www.religion.dk/hinduisme/resolveuid/9c01b8a6a1038cac97c7168c63894cdf


ofringer til forfædrene, ofringer til planeterne osv. Måske kan man endda opleve at se et 

ild-offer, en tradition, der stammer fra den vediske religion, som gik forud for hinduismen. 

Dagligdagens ritualer 

Hvis man en tidlig morgen i Indien kommer ud af sengen og ned til den lokale flod, kan man 

overvære et andet hinduistisk ritual, der har rødder i den vediske religion. Ritualet udføres af 

højkaste-mænd. Før solopgang vasker og renser en mand sig i floden. Han udfører desuden 

nogle åndedrætsøvelser. Lige før solen bryder frem, stiller han sig med ansigtet vendt mod 

solen og reciterer et berømt mantra, dvs. et helligt vers kaldet Gayatri-mantraet. Det 

stammer fra den vediske tekst Rig Veda 2.62.10. Manden reciterer mantraet indtil solen er 

kommet frem. Herefter løfter han med sine samlede hænder vand op fra floden og ofrer det 

til solen ved at lade det glide ud over fingrene. 

 
 
 
Puja 

Den mest almindelige af alle hindu-ceremonier kaldes puja. Ceremonien er en rituel 

tilbedelse af en guddom, oftest i form af en gudestatue eller et gudebillede. Alle mennesker 

kan udføre puja. Det er ikke kun for mennesker fra de høje kaster. Pujaudføres både i 

templet og i hjemmet. Det grundlæggende i puja-ritualet er, at guden gennem dagen æres 

og behandles som en fin gæst. 

Puja i de store templer 

3 

https://www.religion.dk/hinduisme/resolveuid/674070a9476af2bbed9aafab252af4e7


I de store templer udføres de største og mest elaborerede puja-ritualer. Her er ansat præster 

og nogle gange også funktionærer til at stå for den daglige puja. Dagen begynder med, at 

guden - i form af gudestatuen - vækkes. Herefter bades den. Dette foregår ved, at 

gudestatuen gnides ind i fx sesamolie og yoghurt. Efter badet får guden tøj på. Den 

dekoreres, parfumeres m.v. Disse handlinger ledsages i de store templer ofte af 

mantra-recitation. 

Herefter er det tid til morgenmad, som ofres til guden, mens der ringes med klokker. Efter 

morgenmaden er guden endelig klar til at vise sig for offentligheden. Forhænget til gudens 

aflukke trækkes fra, og de hengivne, som er i templet, kan nu for første gang den dag se 

guddommen. Selve dét at se guddommen spiller i hindu-traditionen en stor rolle. Det er 

gennem dette syn, kaldet darsan, at mennesket modtager gudens velsignelse. 

 
 
Forskellige former for offergaver gives nu til guddommen og puja-ritualet når sit højdepunkt. 

Disse består dels af lys, som i store stager svinges rundt foran guden, dels af røgelse 

foruden blomster, frugt m.v. De forskellige guder har hver deres egne favorit-offergaver. 

Ganesh - guden med elefant-hovedet - er fx vild med slik og søde sager. Derfor ofrer de 

hengivne den slags til ham. Mens gaverne ofres til guden, spilles på forskellige trommer og 

fløjter og måske bliver der også blæst i konkylier. 

Når guden har modtaget offergaverne, tager præsten stagen med lys hen til de hengivne. De 

holder hænderne foran lysene og fører dem derefter op til øjne og ansigt. Herved får de 

4 



hengivne del i guddommens lys, varme og velsignelse. De får et rødt mærke i panden og 

desuden en lille del af den mad, der blev ofret til guden. Disse rester fra gudens måltid 

kaldes prasad. Det er velsignet mad, som de hengivne senere spiser. 

I de store templer æres guden dag og nat som en fin gæst. Får guden ikke tilstrækkelig god 

mad og drikke, ly og underholdning i løbet af døgnet, er der nemlig fare for, at guden forlader 

statuen/billedet. Guden er altså ikke identisk med statuen eller billedet, men kan selv 

bestemme, om den vil være til stede i billedet. 

I løbet af dagen vil guden i visse perioder være tilgængelig for de hengivne. På andre 

tidspunkter trækkes forhænget for, så guden fx kan få en velfortjent middagslur eller et 

måltid mad. Når forhænget er trukket for, kan guden også være ude på en lille spadseretur. 

Dette foregår ved, at en præst bærer en mindre udgave af gudestatuen rundt. Ved de store 

fester køres gudestatuerne desuden på vogne i optog gennem byerne. Disse store 

processioner er et meget farverigt og velkendt træk ved hindu-traditionen. 

I templerne varetages puja-ritualet altså først og fremmest af præster, mens de hengivne 

mere er tilskuere end medvirkende. Præsten er mellemleddet, der formidler offergaverne 

videre til guden. Præsten er også den, som for en stor del formidler gudens nåde tilbage til 

de hengivne. 

Puja i hjemmet 

I hjemmet er det den hengivne selv, som tager sig af guddommen i den daglige puja. Ellers 

ligner puja-ritualet i hjemmet en mindre omfangsrig udgave af det, der udføres i templet. 

Gudestatuen eller gudebilledet er placeret på et lille alter i hjemmet. Også her er det vigtigt 

at sørge godt for guddommen, så den bliver i statuen eller billedet. Ligesom i templet 

vækkes guden derfor om morgenen; den bades, får tøj på, æres med blomster osv., før den 

får morgenmad. Senere på dagen ofres igen mad og drikke foruden måske røgelse, lys, 

blomster o. lign. til guden. Om aftenen synges aftensang, før der siges godnat til guden. 

5 



 
Ved puja-ritualet ofrer man for eksempel blomster, lys, mad og drikke til guden. 
 
Der kan være mange grunde til at udføre puja-ritualerne. Ritualerne er en del af dharma'en, 

dvs. menneskets etiske forpligtelse. Ved at udføre puja handler mennesket etisk godt. Som 

det er fremgået af ritualbeskrivelsen, sikrer ritualerne desuden, at guden faktisk er til stede i 

hjem og tempel, og at guden er i godt humør. Når dette er tilfældet, kan guden hjælpe den 

hengivne med at opnå forskellige ting. Det kan være, at den hengivne søger velstand, godt 

helbred, børn, et godt liv efter døden, god karma eller noget helt andet. Guden kan skænke 

dette til det menneske, som udfører puja. 

Fester 

Ud over hverdagens ritualer er hindu-traditionens kalender fyldt med fester, hvor forskellige 

ritualer udføres. Mange af disse fester fejres til ære for guder og gudinder. Fx fejres guden 

Siva under festen Siva Ratri, festen Krisna Janmasthami er en fødselsdagsfejring for guden 

Krisna, osv. Typisk fejres disse fester både i templerne og ude i byerne med store optog. 

Under optogene trækkes guderne på vogne gennem byerne, og ved synet af dem (darsan) 

velsignes by og mennesker. Festerne sprudler desuden af fyrværkeri, lys og farver. 

6 



 

Den farverige højtid Holi er en forårsfest, der afholdes omkring forårsjævndøgn. Festen er 
knyttet til ønsket om frugtbarhed i årets løb. Foto: Yogendra Singh /Pexels 

En af de mest udbredte og populære fester i Indien er holi. Holi er en forårsfest, der afholdes 

ved fuldmåne i februar/marts. Festen er knyttet til ønsket om frugtbarhed i årets løb. Under 

holi-festen er de almindelige regler for korrekt opførsel sat ud af spil. Uorden hersker: der 

kastes farvet vand og maling på alle, man møder, der laves bål, synges frække sange og 

råbes ukvemsord! Dagen derpå er en ny orden dog trådt i kraft: Man tager helt nyt tøj på og 

besøger familie og venner for at ønske dem glædelig holi. 

7 

https://www.religion.dk/holi-hinduistisk-foraarsfestival


 

Under højtiden Diwali fejrer hinduer lyset. På billedet ses hinduer i byen Raiganj i Indien 
hejse lanterner op i luften. Billedet er fra den 27. oktober 2019. Foto: Rupak Chowdhuri 
/Ritzau Scanpix 

Også Divali, Lampernes Fest, fejres over næsten hele Indien. Den falder i oktober/november. 

Divali er en lysfest og samtidig en slags nytårsfest. Ved denne fest renses hjemmet og 

udsmykkes med masser af små lamper. 

Tanken er, at gudinden Laksmi kommer på besøg i de hjem, der er fint ordnede. Hun bringer 

hjemmet held og lykke i det kommende år, men kommer kun, hvis beboerne har været gode 

hinduer i årets løb. Ifølge overleveringen blev Laksmi selv gift med sin mand, guden Visnu, 

på dette tidspunkt af året. Det regnes derfor som lykkevarslende at blive gift i forbindelse 

med Divali, og mange bryllupper finder derfor sted. 

I Sydindien fejres en anden nytårsfest, nemlig Pongal. Denne fest fejres ved vintersolhverv, 

dvs. når dagene igen begynder at blive længere. Pongal fejres som tak til solen for høsten 

og for at velsigne hjem, afgrøder og dyr. 

8 

https://www.religion.dk/lysfesten-diwali-den-stoerste-indiske-hoejtid


 

Nytårsfesten Pongal fejres ved vintersolhverv som tak til guderne for høsten. Her ses en 

hindu bede en bøn, mens der forberedes madofringer til solguden i baggrunden. Billedet er 

taget i Mumbai. Foto: Danish Siddiqui /Ritzau Scanpix 

På Pongals første dag gøres hjemmet rent, alt gammelt affald samles sammen og brændes 

på et bål. Gamle ting udskiftes med nye. På andendagen anvendes for første gang ris fra 

den nye høst. En bestemt ris-ret, kaldet pongal (deraf festens navn), tilberedes, og ofres til 

solguden. På tredjedagen tilbedes kvæget. Køerne dekoreres med blomster, farve og 

tøjstykker, og deres horn males. Køerne føres i processioner uden at skulle arbejde. Denne 

dag går også tyrene løs. Som del af de mange festligheder løber nogle unge mænd om kap 

med tyrene. Andre morer sig med at se, om de kan lægge tyrene ned i brydekamp. 

 

 

 

 

 

9 



Overgangsritualer 

Overgangsritualer er ritualer, som markerer overgangene i menneskelivet. Det kan f.eks. 

være overgangen fra barn til voksen, fra ugift til gift eller fra levende til død. Et 

overgangsritual er altså et ritual, der markerer status-ændring. Denne type ritualer kendes 

fra alle samfund og religioner. 

Inden for hinduismen kaldes overgangsritualerne for samskara-ritualer. I sin rodform betyder 

ordet samskara "at sætte (her: en person) sammen". I videre forstand betyder ordet "noget, 

der gør perfekt" eller "noget, som forfiner (personen)". Det menneske, som gennemgår 

samskara-ritualerne, bliver altså via ritualerne sat sammen og derved gjort til et rigtigt, perfekt 

menneske. Ritualerne er derfor nødvendige i forbindelse med overgange til ny status i løbet af 

et menneskeliv. 

 

 

10 



 

Før-fødselsriter 

Antallet af samskara-ritualer varierer inden for hindu-traditionen. Det mest almindelige, 

klassiske antal er dog 16 samskara'er. De første tre samskara-ritualer skal udføres, inden 

barnet bliver født. Det første allerede ved ægteparrets første samleje, hvor manden bl.a. 

reciterer hellige vers (mantra'er) for at sikre, at undfangelsen af et barn vil finde sted. Når det 

er klart, at kvinden er gravid, udføres det næste ritual. Det skal sikre, at barnet bliver en 

dreng. Også her reciterer manden hellige vers. Det sidste samskarainden barnets fødsel 

finder sted, når kvinden er nogle måneder gravid. Her splittes kvindens hår og gudinden Sri 

hidkaldes. Sri skal beskytte kvinde og barn mod dæmoner. I forbindelse med ritualet 

reciteres igen mantra'er. De skal sikre kvinden lykke og barnet et langt liv. 

Fødsels- og barndomsriter 

Idag udføres før-fødselsriterne næsten ikke længere. De første vigtige samskara'er finder 

derfor først sted omkring barnets fødsel. Opfatter vi barnets fødsel som et overgangsritual, 

ser vi, at det er et ritual, hvor vægten logisk nok må ligge på inkorporationsriterne. Barnet 

11 



skal blive et menneske i verden. Både biologisk og rituelt udgør selve barnets fødsel 

overgangen fra ufødt til født. 

Straks efter fødslen udføres derfor ritualer til beskyttelse af moderen og det formelige barn. 

Ved hjælp af bl.a. ild bliver de beskyttet mod onde ånder. Faderen giver herefter barnet lidt 

yogurt i munden, mens han reciterer mantra'er. Gennem denne ceremoni indpoder faderen 

intelligens, langt liv og styrke i barnet. Han indoptager altså barnet blandt de levende. Det 

præcise fødselstidspunkt noteres desuden, så der kan laves et horoskop for barnet. Inden 

for hinduismen betragtes en fødsel som noget urent. Der er derfor yderligere en del 

renhedsforskrifter i forbindelse hermed, bl.a. skal rummet, hvor fødslen har fundet sted, 

renses. 

På den 10. eller 12. dag efter fødslen finder navngivnings-samskara'en sted. Hele huset 

vaskes og renses for den urenhed, som fødslen har medført. Mor og barn bades. De 

restriktioner, som moderen har været omgivet af pga. fødslens urenhed, ophæves. Herefter 

gives barnet navn, både et officielt og et hemmeligt, som kun forældrene kender. Det 

hemmelige navn kan dog også gives allerede i forbindelse med fødselsritualerne. Når barnet 

har et navn, er det et fuldgyldigt medlem af samfundet. Navngivningsceremonien udgør altså 

endnu et led af inkorporationsriterne i forbindelse med et barns fødsel. 

De næste to samskara-ritualer markerer de fremskridt, det lille barn gør. Et ritual markerer 

således den første gang, barnet er uden for huset. Barnet dekoreres og føres ud til et rent 

sted, hvor bl.a. mantra-recitation finder sted. I nogle tilfælde bringes barnet til templet, hvor 

guddommen tilbedes, og barnet velsignes. Ved seksmåneders alderen udføres et ritual som 

indledning til, at barnet begynder at få fast føde. Ligesom vi har set ved de tidligere 

samskara-ritualer, er det også her faderen, som faktisk gør noget. Her reciterer han igen 

vers, mens han giver barnet dets første mad. 

Det næste samskara-ritual finder sted ved 1-3 års alderen. Nu kronrages barnet for første 

gang. Kronragningen betragtes som en måde at fjerne urenhed på. Gennem dette ritual 

sikres barnets sundhed altså, og barnet styrkes. Dette ritual er valgfrit, men er stadig 

temmelig udbredt idag. Ofte finder det sted i et tempel. Barnet får inden ragningen et rituelt 

bad og nyt tøj på. Det gamle barn vaskes så at sige væk og barnet går via kronragningen, 

som hører til de farlige transitionsriter, til at blive et nyt, sundere og stærkere barn. 

12 



Det sidste af barndomsritualerne er den rite, hvor barnet får huller i ørerne. Dette kan dog 

også finde sted meget tidligt i barnets liv, faktisk før det ritual, som markerer barnets første 

tur udenfor. Dette ritual udføres både på piger og drenge. 

Uddannelsesriterne 

Disse riter er traditionelt kun for højkaste-drenge. Det er disse drenge, som skal studere og 

uddanne sig. Lavkaste-drengene skal bare tjene de andre, mens det er pigernes rolle at 

blive gode koner og mødre. Til disse samskara-ritualer hører en ceremoni ved 5-års-alderen. 

Den markerer, at højkastedrengen nu begynder at lære alfabetet. 

Herefter følger det såkaldte upanayana-ritual. Dette ritual (især) var og er meget vigtigt. Via 

ritualet bliver højkaste-drengene indviet i voksen-samfundet. Inden for religionsfaget kalder 

man med et fint ord en sådan indvielse for en initiation. Det er ved dette ritual, at drengen 

går fra at være dreng til at blive mand. Drengen kronrages, bades og klædes på. Der ofres i 

ilden, drengen lover kyskhed under studietiden og modtager den hellige tråd, som alle 

højkastemænd som statussymbol bærer over venstre skulder. Drengen lærer desuden det 

meget vigtige gayatri-mantra, som han herefter skal recitere hver dag hele sit liv. Han får et 

hemmeligt navn og lærer at lave ildofre. Alt sammen elementer, som er vigtige i livet som 

voksen. 

Ideelt set udgør dette ritual begyndelsen på et mangeårigt studieliv hos en lærer. Idag slutter 

ceremonien med, at drengen symbolsk lader som om, at han bryder op for at drage til 

Benaras / Varanasi for at studere. Drengen overtales så til at lade være og blive hjemme. 

Selvom upanayana altså ikke fører til et helt ændret liv, så er alt ikke som før: drengen er nu 

udelukket fra kvindernes, herunder moderens, verden og kan ikke længere omgåes 

mennesker fra lavere kaster. Drengen er nu personlig ansvarlig for at beskytte sin kastes 

renhed. Idag foregår ceremonien af praktiske årsager ofte umiddelbart før drengens bryllup 

og betragtes meget mere afslappet end tidligere. 

Med til uddannelsesriterne hører traditionelt yderligere tre riter: en rite i forbindelse med at 

drengen virkelig påbegynder veda-studierne, en rite når drengen er 16 år, hvor han barberer 

sig for første gang. I den forbindelse gives læreren ideelt set en ko som gave. Og endelig en 

rite i forbindelse med afslutningen på studierne. Drengen bader og vasker på denne vis 

symbolsk studie-livet af sig. Tiden hos læreren er nu slut og drengen vender tilbage til sit 

hjem. Disse riter udføres ikke idag, idet stort set ingen drenge lever og studerer hos en 

lærer, hvilket disse ritualer forudsætter. 

13 



Bryllupsritualet 

Bryllupsritualet er det allervigtigste af de hinduistiske samskara-ritualer. Via dette ritual 

træder brudeparret ind til et nyt liv og skal selv til at stifte familie. For pigen regnes dette 

ritual som hendes upanayana. Det er altså ved brylluppet, at hun går fra at være barn til at 

blive voksen. Traditionelt flytter hun ved brylluppet fra sin egen familie og landsby til 

mandens familie, som hun så hører til. 

At blive gift er normen i hindu-samfundet - kun asketer kan slippe udenom. Ægteskaberne er 

arrangerede især ud fra hensyn til kastetilhørsforhold, men også ud fra astrologiske 

beregninger, foruden rigdom og erhverv. Der er ret store regionale variationer mht. 

bryllupsceremonierne - en ting er dog sikker: det er stort, det er festligt, der er larm, der er 

mange mennesker og det tager lang tid! Her skal kun opregnes enkelte af de mest 

gennemgående ritualer: 

Brudens far giver bruden til brudgommen og hans far. Der udveksles gaver, ofres i ilden og 

reciteres mantra'er. Brudeparrets tøj bindes sammen og deres hænder forenes. Vigtigst er, 

at brud og brudgom sammen tager syv skridt rundt om den hellige ild. Hvert skridt ledsages 

af en bøn for henholdvis mad, styrke, velfærd, visdom, frugtbarhed, helbred og venskab 

ægtefællerne imellem. I upanayana-ritualet lærte gommen at ofre i ilden. Det gør han nu 

brug af, og han maler desuden brudens hårskilning rød. Det røde i hårskilningen kaldes 

"sindoor" og er et distinkt (entydigt) mærke for en gift hindukvinde. 

Riten i forbindelse med døden 

Livets sidste samskara er ligbrændingsritualet. Allerede før døden indtræffer, begynder 

separationsriterne; der dryppes bl.a. om muligt vand fra den hellige flod Ganges i munden 

på den døende og der reciteres mantra'er. Transitionsriterne begynder i forbindelse med 

dødens indtræden. Den døde bades, smøres med en slags balsam, barberes hvis det er en 

mand, og pakkes ind i et klæde. Herefter bærer mænd fra familien liget til 

ligbrændingspladsen hurtigst muligt og helst samme dag. Liget lægges på bålet, sådan at 

dets fødder peger mod syd. Det er retningen mod dødsguden Yama's verden. Ligbålet 

antændes af den ældste søn, og familien ser herefter på ligbrændingen og udfører undervejs 

visse ritualer. 

Der er fare på færde i forbindelse med død i hindu-traditionen. For de efterladte er der fare 

forbundet med den urenhed, som de har pådraget sig, fordi de har været i forbindelse med 

død. For igen at kunne blive inkorporeret i samfundet, må de efterladte gennemgå forskellige 

14 



renselsesritualer, herunder bade. I de første 12 dage efter ligbrændingen er familien 

underlagt mange restriktioner. De må f.eks. ikke komme i templet pga. deres urenhed. 

Herefter reintegreres familien langsomt i samfundet igen. En enke må dog nu bære hvidt tøj, 

foruden at slette det røde mærke, som hun ellers har haft i hårskilningen som tegn på sin 

gifte status. 

Der er også fare på færde i forhold til den afdøde. Hvis transitionsriterne ikke udføres 

ordentligt, inkorporeres han ikke i forfædreverdenen, men farter i stedet om på jorden som et 

spøgelse, der generer sine slægtninge. Det er derfor meget vigtigt, at transitionsriterne 

udføres korrekt. Nogle dage efter ligbrændingen samles resterne af den afdøde sammen, og 

de begraves eller kastes i en hellig flod, helst Ganges. I 10 dage udfører de efterladte 

desuden sraddha-ritualer, hvor små ris-kugler ofres til den afdøde. Forestillingen er, at disse 

ris-kugler danner den afdødes krop i den næste verden. Når alle kuglerne efter 10 dage er 

ofret, er kroppen færdig. Herefter kan et ritual udføres, som fører den afdøde til 

forfædreverdenen. Den afdøde er nu inkorporeret i sin nye status som død. 

Livscyklussen er nu fuldendt. Den afdøde lever i forfædreverdenen, indtil hans karma er 

opbrugt. Når det er sket, tager hans sjæl igen bolig i et foster, og kæden af overgangsritualer 

kan begynde forfra. 

 

15 


	 
	 
	Ritualer i hinduismen 
	Dagligdagens ritualer 
	Puja 
	Puja i de store templer 
	Puja i hjemmet 
	Fester 
	 
	 
	 
	 
	 
	Overgangsritualer 
	Før-fødselsriter 
	Fødsels- og barndomsriter 
	Uddannelsesriterne 
	Bryllupsritualet 
	Riten i forbindelse med døden 


