
Año: XXIX, 1988 No. 654 
N. D. Este artículo es un fragmento extractado del ensayo ¿Dónde está la riqueza de 
las naciones? De la colección premio Ludwig Von Mises, que se otorga anualmente en 
México. Carolina Romero de Bolívar, es una activa colaboradora del centro de 
investigaciones sobre la libre empresa C.I.S.L.E., de la ciudad de México. Ha sido 
profesor Universitario de Humanidades. 
 
El capitalismo cojo 

Carolina R. de Bolívar 

La carencia fundamental del capitalismo estriba en que su filosofía no está expresada 
con palabras llanas y sencillas de manera que las personas comunes pueden saber 
cuál es su esencia y qué principios morales lo sustentan. 

Adam Smith, al cuestionarse sobre El origen de la riqueza de las naciones, se refirió 
básicamente a la riqueza material; sin embargo, es importante recordar que Smith era, 
ante todo, un filósofo humanista, un hombre que vela más allá de la realidad tangible y 
concreta. Antes de escribir su tratado económico, escribió La teoría de los 
sentimientos morales donde delineó principios éticos fundamentales para el ser 
humano, en los planos individual y sociocultural. Smith sentó dos bases de 
investigación que señalaron los derroteros a sus continuadores: el material y el 
espiritual. Es evidente que las investigaciones económicas han florecido más que las 
ético filosóficas, en cuanto al capitalismo concierne. 

En la búsqueda del entendimiento y la clarificación de los mecanismos económicos, 
capaces de generar riqueza, nos hemos olvidado de hablar del espíritu del capitalismo. 
Hemos dejado de lado las bases morales imprescindibles para el desarrollo que la 
humanidad necesita si ha de vivir equilibradamente en un mundo de abundancia y de 
comodidades como se da en la actualidad. El olvido, descuido, y como queramos 
llamarle ha provocado un desequilibrio en las sociedades libres y ha deteriorado la 
imagen del sistema. No es extraño que hoy muchos capitalistas de facto rechacen ser 
considerados como tales, dado que el vocablo los califica como acumuladores de 
fortunas y no como participantes de un sistema que contiene los más altos y sublimes 
principios a los que una sociedad puede aspirar. 

Nuestro mundo Occidental se ha convertido en un desierto, un desierto de hombres 
áridos y resecos, presos de vacío existencial. El capitalismo que ha probado ser, 
desde el punto de vista económico, la vía adecuada para generar la riqueza de las 
naciones y elevar el nivel de vida de todos los individuos, ha propiciado también 
ciertas actitudes negativas que son criticables y que han motivado el rechazo de una 
gran mayoría. ¿Cuál es el motivo del rechazo? Parece ser éste un tópico de primer 
orden para algunos intelectuales de diversas nacionalidades. 

Keith Joseph, actual ministro de educación en Inglaterra, convencido y fiel militante del 
capitalismo, señala que «el anticapitalismo es un prejuicio moral, casi religioso, y no un 



debate sobre la eficacia del sistema». Joseph considera al sistema de libre empresa o 
capitalismo como una moral social. 

Por otra parte, Michael Novak, en su extraordinario libro El espíritu del capitalismo 
democrático exalta la importancia de dar al sistema los fundamentos morales que 
parece estar exigiendo con premura. El teólogo católico americano declara en su libro 
que el capitalismo es un sistema que abarca lo económico, lo político y lo sociocultural, 
y no exclusivamente lo económico como suele considerarse. 

Novak intuye que cuando el sistema de mercado libre adquirió fuerza, los dirigentes de 
la iglesia y los líderes intelectuales se vieron ante un cambio inadmisible, 
especialmente porque venía de dos clases consideradas por ellos «inferiores»: el 
sector burgués y el sector obrero. 

La fuerza económica, durante la Revolución Industrial, dio poder a los sectores 
productivos y contribuyó a democratizar las relaciones sociales, hasta entonces 
elitistas y rígidas. 

Este agravio se fue heredando en esos sectores y se convirtió para la Iglesia en un 
rechazo dogmático en contra del sistema, sin bases justificadas. Tampoco los 
intelectuales fueron capaces de ver al capitalismo como un sistema promisorio, lleno 
de oportunidades para las ciencias, las artes y las técnicas, como un medio idóneo 
que eleva el nivel de vida de todos como en realidad ha demostrado ser. 

Desde entonces el capitalismo se quedó sin el respaldo espiritual necesario para dar 
un sentido y una orientación moral a las acciones individuales. 

Los socialistas por su parte han sido muy hábiles y su éxito ha estado precisamente en 
haber detectado este fenómeno y haber llenado el vacío que los pensadores del 
capitalismo no han sabido llenar. Ellos han elaborado una doctrina «moral» que, 
aunque falsa, cumple con su función. Han manejado principios como la caridad, la 
fraternidad, la ayuda al desposeído, el desapego a los bienes materiales, el rechazo al 
egoísmo, el amor a la humanidad y a la justicia social y han revestido su sistema con 
las virtudes más sublimes, que, aunque no coinciden con su proyecto final, si cumplen 
con su cometido inmediato: el de hacerse escuchar y seguir por las masas. 

El capitalismo ha llenado a los países de bienes y servicios, de comodidades y 
oportunidades, ha aportado los medios para el desarrollo científico y tecnológico, pero 
esto pasa inadvertido para la gente, quien lo toma fortuitamente, lo encuentra natural y 
jamás se pregunta sobre el origen o la causa que ha hecho posible ese esplendor. 

Desgraciadamente, el capitalismo ha crecido cojo, se ha malformado por su carencia 
de espiritualidad. 

La amenaza de la declinación y el posible abandono del sistema no proviene tanto del 
avance y la extensa propagación del socialismo en las sociedades libres; el verdadero 
peligro debemos verlo en la corrupción moral y la desorientación de las nuevas 



generaciones. ¿Qué futuro le depara al mundo libre una juventud carente de espíritu, 
de esperanza, de respeto a sí misma, de ideales altos, sumamente prostituida y 
relajada? ¿Podrán las minorías que se han preservado sanas luchar contra esas 
mayorías, contra esa corrupción? ¿Podrán ellos guiar a los demás hacia la libertad? 
¿Sobrevivirá el capitalismo sin el sustento ético y filosófico que le imprime el espíritu y 
lo complementa? Difícilmente, por no decir imposible, podrá prevalecer un sistema que 
sólo aporta los medios materiales sin aclarar los fines morales. ¡He allí el reto! 

LA SOCIEDAD MODERNA 

Mediante la orientación al mercado mundial, la sociedad moderna ha dado un carácter 
cosmopolita a la producción y al consumo de todos los países. Con gran sentimiento 
de los tradicionalistas ha quitado a la industria su base nacional Las antiguas 
industrias nacionales han sido destruidas y están destruyéndose continuamente. Son 
suplantadas por nuevas industrias, cuya introducción se convierte en cuestión vital 
para todas las naciones civilizadas, por industrias que ya no emplean materias primas 
indígenas, sino materias primas venidas de las más lejanas regiones del mundo, y 
cuyos productos no sólo se consumen en el propio país, sino en todas las partes del 
globo. En lugar de las antiguas necesidades, satisfechas con productos nacionales, 
surgen necesidades nuevas, que reclaman para su satisfacción productos de los 
países más apartados y de los climas más diversos. En lugar del antiguo aislamiento y 
la autarquía de las regiones y naciones, se establece un intercambio universal, una 
interdependencia universal de las naciones. Y esto se refiere tanto a la producción 
material, como a la intelectual. La producción intelectual de una nación se convierte en 
patrimonio común de todas. La estrechez y el exclusivismo nacionales resultan de día 
en día más imposibles; de las numerosas literaturas nacionales y locales se forma una 
literatura universal. 

KARL MARX, 1848, «El Manifiesto Comunista» 

«El concepto moral que afirma la libertad del hombre y su consiguiente 
responsabilidad personal, halla su verdadera expresión en el sistema capitalista de 
libertad de empresa». 

Benjamín Rogge 

 


