RESUMEN DE LOS 7 PRIMEROS SEMINARIOS DEL ROLLO “DEPRESION
E IGUALITARISMO” Y ALGO MAS.

e Los humanos y (el resto de) los mamiferos, a veces se inhiben, se inmovilizan y
dejan de desplegar las conductas necesarias para la supervivencia.

e En el laboratorio lo hacen en respuesta a situaciones desagradables de las que no
pueden escapar. Experimentos como el test de la natacion forzada sirven para
explorar el potencial terapéutico de las sustancias candidatas a farmacos
antidepresivos.

e En las regiones polares, la inmovilizacion se produce en invierno en especies que,
de otro modo, no sobrevivirian. El gasto calorico se reduce al minimo.

e [Entre Primates, sucede como respuesta a las separaciones, especialmente cuando las
crias pierden a sus madres. Solo entre los Primates, se acompana de una gestualidad
destinada a informar a los congéneres del penoso estado en el que se encuentra el
sujeto. Podria tener sentido: invita a la adopcién y al establecimiento de nuevos
vinculos.

e En mamiferos, cuadros parecidos se pueden inducir con reserpina y otras sustancias.
Las mismas que en seres humanos causan depresion. Ademas, se pueden prevenir
con esas sustancias que los clinicos usamos como antidepresivos.

e Supusimos a todas estas inhibiciones motoras un sustrato filogenético comun y por
ese motivo buscamos un neologismo que las englobase: pasodetodo.

e En el caso de los seres humanos también existiria un pasodetodo asociado a las
situaciones desagradables, o dolorosas, que se prolongan en el tiempo sin una clara
solucion: es la afectacion del estado de d&nimo de los trastornos adaptativos.

e [Los paralelismos entre el trastorno afectivo estacional y la hibernacién, que en su
momento revisamos, no parecen casuales. Por ejemplo: suele cursar con
hipersomnia.

e El duelo vendria a ser el equivalente humano de los cuadros de pasodetodo en
Primates, asociados a las separaciones.

e Aunque los Homo sapiens practicamos el pasodetodo del mismo modo y ante el
mismo tipo de estimulos que nuestros hermanos irracionales, algunos hechos
objetivos son dignos de mencion.

e El pasodetodo humano es llamativamente frecuente. La prevalencia-vida de la
depresion mayor, si no recuerdo mal, ronda el 20% y los episodios de duelo son
experimentados por casi un 100% de nuestros congéneres.

e El pasodetodo humano a menudo se produce sin que se pueda identificar ninguna
circunstancia que lo explique.



El pasodetodo humano —y solo el humano— puede conducir al suicidio. Pasar de
todo puede ser, en un momento dado, la mejor estrategia para la supervivencia. Pero
dificilmente se puede ver el suicidio como una opcion adecuada para la
supervivencia de los genes.

Simplificando: habria una forma de depresion especificamente humana —no asociada
ni al estrés persistente, ni al invierno ni a la separacion— que cursaria con propension
a provocarse activamente la muerte, y no por simple inanicion.

Hablaremos de la culpa como el posible elemento nuclear que explica este tipo de
depresion.

En nuestra sociedad (y seguramente en todas) el culpable, o sea, quien sucumbi6 al
mal, merece que se le administre un castigo y quien siente la culpa y el
remordimiento también se castiga a si mismo, incluso con el suicidio.

No todo pasodetodo cursa con vivencias de culpa, y las personas pueden sentir la
culpa sin estar deprimidas. Son dos experiencias distintas (o dos variables
independientes) aunque haya un notable solapamiento.

Del solapamiento entre culpa y depresion. Por un lado, las vivencias de culpa surgen
como un sintoma mas de la depresion. Por el otro, numerosas investigaciones
sugieren que los individuos con mayor propension a la culpa incurren en un riesgo
aumentado de depresion. En los términos lo mas simples posible: la depresion puede
producir culpa y la culpa puede producir depresion. Aparentemente.

Dificilmente puede existir la culpa sin una nocion del mal y dificilmente puede
existir la nocidn del mal sin la nocién del bien. Se diria que es algo evidente en si
mismo.

Tendemos a clasificar como buenos o malos las acciones, las emociones y los
pensamientos, sea por omision o por comision. Por poner un ejemplo: tan malo
puede ser el alegrarse por una desgracia de un progenitor como el no sentir nada
(mas que indiferencia) por su fallecimiento.

Aun con variaciones, existe un codigo ético universal que distingue qué conductas,
emociones y pensamientos caen de lado del bien y cudles del lado del mal. Por
ejemplo: no hay que matar (con excepciones, como la guerra o las ofensas de
extrema gravedad).

Por otro lado, existen también prohibiciones y obligaciones, limitadas al &mbito de
una determinada cultura, que parecen arbitrarias a quien no pertenece a dicha
cultura. Por ejemplo: la mutilacion de los pies de las nifias tal como se practico en la
clase alta china hasta la prohibicion de esa practica tras la llegada del PCCh al
poder.

De nuestros dos ancestros mas lejanos (Eva y Adan) se supone que tendrian un
conocimiento innato de los criterios éticos universales pero fueron puntualmente
informados de una norma de las que hemos clasificado como arbitrarias: la



prohibicion de comer el fruto de un manzano concreto denominado el “Arbol del
conocimiento del Bien y del Mal”.

En general, el bien se asocia a la idea de procurar lo mejor a los demas, evitar su
sufrimiento y, especialmente, no dafarlos. No es admisible ni el dafio directo ni el
indirecto. Por ejemplo: el incumplimiento de un tabt determinado (algo inocuo a
primera vista) puede despertar las iras de un dios concreto, lo que se puede traducir
en futuras desgracias para la comunidad en su conjunto.

No basta con conocer qué esta Bien y qué Mal. Hay que cumplir. Comer el fruto de
ese manzano en concreto acarred el peor de los castigos imaginables para Eva, para
Adén y para las generaciones venideras: tener que trabajar para poder comer. Asi fue
hasta muy recientemente en que, con la creciente especializacion propiciada por el
libre intercambio de bienes y servicios, el trabajo empieza a considerarse una fuente
de felicidad y de autorrealizacion.

Hemos denominado “complejo dualista” al conjunto de interacciones que
universalmente rigen el equilibrio entre el bien y el mal. La hipotesis central es la
siguiente: el bien es el estado basal, el normal, y nos pasa desapercibido. Despierta
la misma indiferencia que el milagro de que en un dia normal no se produzca ningun
accidente en una M30' que soporta un millén y medio de desplazamientos, diarios.

El mal, como un accidente en la M30, rompe el equilibrio, alerta, inquieta, nunca
deja de comentarse y obliga al restablecimiento del orden.

Los seres humanos nos monitorizamos permanentemente unos a otros y la conducta
malvada —cuando se detecta— jamas nos deja indiferentes. Se recuerda, se comenta,
se murmura y se sefiala con el dedo indice.

Cuando un individuo cae en el Mal se sabe culpable y, al mismo tiempo, se siente
culpable (siente remordimientos, de la familia del verbo morder). La culpa subjetiva
tiene una faceta cognoscitiva —se sabe— y otra emocional —se siente—.

También cabe la posibilidad de saberse culpable pero no sentir ninglin
remordimiento. Mutatis mutandis, uno se puede sentir culpable sin saber muy bien
por qué.

En relacion con los demas, quien ha incurrido en el mal puede pensar que no lo
saben o concluir que si lo saben. Lo segundo produce, o deberia producir,
vergiienza. A algunos les traen sin cuidado los comentarios ajenos y no se
averglienzan. Con todo, les queda la posibilidad de hacer ver que si.

La vergiienza se extiende a la familia del infractor. Es absurdo, pero sucede en todas
partes.

A veces, uno puede saber que ha obrado mal —y sentir por ello remordimientos y
vergilienza—, y sin embargo pensar que lo volveria a hacer (por ejemplo: asaltar una
sucursal bancaria, cuando los beneficios obtenidos sin demasiado esfuerzo pesan
mas que la conciencia moral).

! Carretera madrilefia de circunvalacién



El arrepentimiento es el estado emocional de quien sinceramente lamenta lo hecho y
preferiria que no hubiera sucedido; el arrepentimiento conduce al propdsito de
enmienda, orientado al futuro

Todas las sociedades tienden a castigar las infracciones de las normas aunque los
castigos concretos varian de una sociedad a otra. Resaltemos dos modalidades
universales:
o El castigo consistente en compensar a la victima con un bien de valor
absoluto equivalente al del dafio infligido sobre ella.
o El que supone administrar al infractor el mismo dafio que €l causoé en el
pasado a su victima.

Al castigo heteroinfligido debemos anadir el autoinfligido por el propio individuo al
que atormentan los remordimientos y/o la vergiienza. Tras su traicion, Judas
Iscariote —que no era muy alto— se colgd de un olivo: se sacrifico.

En una deriva menos dramaética del sacrificio, la culpa conduce a la autoimposicion
de privaciones. El depresivo es incapaz de disfrutar de los placeres. Aquél a quien
remuerde la conciencia simplemente se los prohibe a si mismo. La culpa lleva al
ascetismo.

Si de la vigilancia y del castigo no se ocupa el propio malvado o los que lo rodean,
lo hara una fuerza superior (los dioses, espiritus, el karma, el destino...). Es una
creencia probablemente falsa, pero ampliamente extendida.

La primera reaccion de la sociedad ante el infractor (y también el primer castigo) es
el rechazo y el aislamiento. Este puede ser informal o formal (a través de
instituciones como el ostracismo, la carcel o la excomunion). El rechazo y el
aislamiento conducen a la soledad, y la soledad (dado que somos monos) a la
depresion.

Antes incluso de que el entorno lo sepa y reaccione, la culpa (en la medida en que
anticipa la futura soledad) deprime. El culpable no merece ser querido y
seguramente no lo sera.

La secuencia culpa — aislamiento no genera una situacion que se estanque
definitivamente —para siempre— sino que tiene una via de salida: requiere la
obtencion del perdon por parte del perjudicado y de la sociedad en general.

Abren las puertas al perdon: la auto o heteroadministracion de un castigo justo, la
autohumillacion y exhibicion del arrepentimiento y el &nimo compungido, asi como
la reparacion del dafio causado.

Del perdon deriva la reconciliacion y el restablecimiento del estado basal de
armonia.

Bis. Hemos denominado “complejo dualista” al conjunto de interacciones que
universalmente rigen el equilibrio entre el bien y el mal.



e El complejo dualista se halla presente en la vida cotidiana, en la religion, en la teoria
politica y en el arte. A ello le dedicamos un seminario entero (Zoroastro, Locke,
Rousseau, Queen...).

e El complejo dualista es, al mismo tiempo, un fenémeno a) psicologico e
intrapsiquico y b) social e interpersonal. El complejo dualista determina tanto
dinamicas sociales —el rumor, el aislamiento...— como pensamientos y emociones
que un individuo no comparte con nadie, que oculta a los demas e incluso (una y
otra vez) a si mismo.

e La Etologia y la Antropologia pueden aportarnos observaciones utiles para entender
el origen y la razon de ser evolutivos del Bien y del Mal. Para ello echamos un
vistazo a:

o los patrones sociobioldgicos de las distintas especies de hominidos y
algunos cercopitécidos y

o estudiamos la conducta de nuestros ancestros cazadores-recolectores tal
como ha sido descrita por los antropdlogos?.

e [a siguiente tabla nos permite esquematizar la informacion:

Patrén de egoismo Patrones de egoismo Patrén bondadoso o de
maximo atenuado €goismo minimo
Harenes, monogamias,
Sociedades sociedades multinivel,
Bandas

multimacho-multihembra | sociedades
multihembra-multimacho’.

Gorilas, gibones,
hamadriades y geladas,
bonobos...

Chimpancés y mayoria de
cercopitecos.

Homo sapiens
paleolithicus

e El impulso egoista supone anteponer los propios intereses a los intereses y la
conveniencia de los demas. En las especies que se organizan en grupos
multimacho-multihembra es donde se pone mas abiertamente de manifiesto.

e A efectos didacticos, cabe distinguir tres egoismos distintos: el individual, el sexual
y el social.

e Egoismo individual.
o Dentro del grupo existen dos escalafones (el de las hembras y el de los
machos) y cada individuo es plenamente consciente de su posicion

2 Esta afirmacién toma partido en una polémica relativa a los pueblos cazadores-recolectores en la que
se pueden identificar dos campos enfrentados. Los mas tiquismiquis podéis consultar el Apéndice (solo
hay uno).

* Asi hemos denominado a aquellas especies en las que el conjunto de las hembras ejerce su dominio
sobre el conjunto de los machos.



relativa, de quién es mas fuerte y quién mas débil de entre los de su
propio sexo.

o Todo individuo esta dispuesto a atacar e imponerse a aquél que percibe
como de superior estatus en el momento en que se sienta mas fuerte y se
vea a si mismo con posibilidades de vencer. De este modo, machos y
hembras viven en un estado de permanente guerra civil (en realidad, dos
guerras civiles) en la que cada individuo tiene a todos los demas como
potenciales enemigos. Todos miden las fuerzas de los demas, las propias,
y actllan en consecuencia.

o Las amenazas y agresiones aparentemente gratuitas forman parte de la
conducta de jerarquia, y son necesarias para recordar periddicamente la
posicion relativa de cada cual.

o La fuerza y el estatus conceden la prioridad para hacerse con los
alimentos que el grupo encuentra por el camino, especialmente los mas
apetitosos.

o En el caso de los machos, la fuerza y el estatus dan prioridad en el acceso
a las hembras en celo.

o La fuerzay el estatus permiten ocupar las posiciones centrales durante
los desplazamientos; precisamente aquéllas en las que se encuentran
menos expuestos a los depredadores.

o La fuerza y el estatus se asocian también al privilegio durante la noche,
en el arbol: permiten elegir las horquillas mas comodas para dormir y
aquéllas en las que el riesgo de caerse es menor.

o Enresumen: el egoismo incluye tanto las agresiones a primera vista
inmotivadas como el sistematico ejercicio del privilegio frente a quienes
se percibe como inferiores. En lo relativo al acceso a los recursos,
incluye igualmente la ocultacion y el engafio, por parte de los
subordinados, hacia quienes se encuentran en una posicion de
superioridad.

e El egoismo (agresiones gratuitas + acceso a los privilegios) se ejerce también en la
relacion entre sexos. Dependiendo de la especie, son los machos o las hembras
quienes tienen prioridad en el acceso a la comida o inician las agresiones. En
algunos casos, como los hamadriades, los machos ejercen una violencia extrema
contra las hembras de su harén.

e Un tercer egoismo es el social, aquél que enfrenta a un grupo o manada contra otro
grupo o manada. La competencia se produce principalmente por el territorio (con
sus recursos alimenticios y sus refugios, a resguardo de los depredadores) y, a
menudo, por las hembras. Participar en estos combates colectivos supone, para el
individuo, unos riesgos: puede salir malherido e incluso fallecer. Aun asi, el sentido
adaptativo parece evidente; si todos los integrantes del grupo optasen por evitar la
lucha se verian privados de un territorio del que depender, o apartados a areas en las
que la supervivencia no es posible.

e [os matices que cabe introducir son infinitos. En algunas especies puede haber
jerarquias, pero éstas son estables y no se producen enfrentamientos por el estatus.
A veces, el lugar en el escalafon simplemente se aprende y se hereda, por imitacion,
de la madre. En otros, la edad es el factor determinante. Cada individuo va
ascendiendo en la medida en que van muriendo los que son mayores que €l.



e Los cazadores recolectores despliegan un patron de conducta tnico, sin parangon en
ninguna otra especie, y que, a ojos de los etdlogos, resulta sorprendente: lo hemos
denominado complejo bondadoso. Aparentemente (solo aparentemente) se opone y
anula cada una de las tres formas de egoismo, violencia y privilegio que acabamos
de citar.

e En realidad, hemos incluido en el complejo bondadoso dos fenémenos
independientes entre si, a los que probablemente se llegd por presiones evolutivas
distintas, y que tienen en comun la incompatibilidad con el egoismo. Son el
igualitarismo y la generosidad.

o Por igualitarismo entendemos la completa ausencia de jerarquias, de
relaciones de dominio y privilegio en las interacciones entre individuos,
entre sexos y entre grupos. Obviamente, nuestra especie tuvo que
encontrar un modo alternativo de resolver las situaciones potencialmente
conflictivas: quién come la comida, quién accede a las hembras en celo,
quién decide cuando y a donde debe desplazarse el grupo, etc.

= De hecho, los deseos de destacar e imponerse a los demas no
desaparecieron por completo, pero los cazadores-recolectores
reaccionaban mediante la burla y el vacio frente a quien lo
intentaba.

o La generosidad, por otro lado, implica la tendencia a dar y a compartir
la comida, a atender a los enfermos y a los hijos de otros cuando lo
necesitan, etc. A primera vista, renunciar a las calorias, gastarlas en favor
de los demads o exponerse a riesgos innecesarios no tiene ningtn sentido
adaptativo. Habra que explicar por qué, en el ser humano, la seleccion
natural ha hecho que la practica del altruismo —sin importar con quién—
active los nucleos del placer.

e Esquematicemos de nuevo nuestras ideas (a sabiendas de que supone un relativo
falseamiento de realidades que siempre son complejas):

Multimacho Ambito Igualitarismo Generosidad
DeglguaIQad, Relaciones entre
violencia, N 1
o individuos
privilegio.
Desigualdad,
violencia, Entre sexos 3 6
privilegio.
Desigualdad,
violencia, Entre grupos 5
privilegio.
Complejo egoista Complejo bondadoso

e Punto 1. Si hay un rasgo universal e indiscutido que distinga a las bandas de
cazadores-recolectores del resto de animales gregarios (y del resto de sociedades
humanas) es el igualitarismo absoluto, la completa ausencia de jerarquias. La
igualdad primigenia se perdio en el Neolitico (o algo antes) y no sé de ningin



pueblo o cultura que la haya recuperado con éxito y con caracter duradero. Ha
habido, eso si, intentonas, pero todas ellas fallidas, sin excepcion.

e Punto 1. La ausencia de jerarquias esta refiida con el recurso a la violencia como
modo habitual de resolver las diferencias. Asi, la especie tuvo que “encontrar’™
soluciones no violentas para cada una de las potenciales fuentes de conflicto.

o Con respecto a los alimentos (que hombres y mujeres transportan a la
morada base) los cazadores-recolectores suelen seguir dos principios
muy simples:

= El alimento —sea una baya o unos huevos de tortuga— pertenece a
quien se agacha y lo recoge, y nadie cuestiona la propiedad de
que aquello que se ha asido con las propias manos.

= (A quién corresponden las piezas de caza obtenidas mediante el
trabajo en equipo? Unas reglas estrictas, culturalmente
transmitidas de generacion en generacion, son las que determinan
como proceder al reparto. En mayor o menor medida, a toda la
banda le corresponde alguna parte del animal.

o Con respecto a las hembras en celo, e intentando ser breve:

= Las hembras de Homo sapiens no ofrecen sefales externas de su
ovulacion y tanto su receptividad como su atractivo sexual son
independientes del ciclo menstrual. En consecuencia, las
posibilidades de que una copula conduzca al embarazo son bajas.
Este hecho, a su vez, disminuye los incentivos para correr
riesgos.

= La practica (con contadas excepciones) de la monogamia permite
que todos los hombres y todas las mujeres puedan reproducirse
por igual, sin que sus genes se vean abocados a la extincion. Para
que los cromosomas se puedan replicar basta con procrear con un
solo partenaire y, 1o mas complicado, contribuir durante algunos
afos a la proteccion, manutencion y crianza de la descendencia.
Los hijos tardan afios en ser capaces de depender de si mismos.

= Entre los cazadores-recolectores, pelearse con otros machos por
inseminar a las hembras —que no se sabe si estdn en celo y que
dificilmente sacarian adelante por si solas a los hijos— es una
estrategia ineficaz. Las calorias y riesgos que, de este modo, los
hombres se ahorran, los utilizan para la alimentacion y crianza de
sus hijos.

= Jamas se ha visto a un macho hamadriade (adulto y lider de su
harén) aproximarse a una hembra receptiva perteneciente al harén
de otro macho. En cambio, los humanos practican (como los
gibones) una monogamia imperfecta en la que las infidelidades se
producen ocasionalmente en secreto y en la que, con distinta
frecuencia segun la cultura, las parejas se rompen y se forman
otras nuevas. Para un macho la infidelidad puede tener un sentido
adaptativo: fecundar a una hembra y dejar que la crianza de los
hijos corra a cargo de otros. Para las hembras, la posible utilidad
no es tan evidente.

* Es una forma de hablar, habitual pero nada exacta, para referirse a aquellas conductas que la seleccion
natural propicio.



La seleccion natural privilegio las reacciones coléricas frente a la
sospecha o evidencia de infidelidad. Se trata de una conducta
universal entre hombres y mujeres, transmitida, en paralelo, a
través de los genes y por medio de la cultura. El adulterio siempre
se considera un dafio, una afrenta que da derecho al castigo,
incluso violento, y merece una reparacion.

En resumen: la monogamia evita la competencia entre machos
por las hembras y, probablemente, también de las hembras entre
si. A su vez, requiere de una cierta agresividad (aunque solo sea
potencial) para su mantenimiento. Se trata de una violencia, la
asociada a los celos, episddica, infrecuente y raramente letal. Con
todo, seria la principal causa de homicidio entre los
cazadores-recolectores.

o Toda especie gregaria ha de resolver la cuestion de cuando y hacia donde
debe desplazarse el grupo, y cuando toca detenerse y descansar.
Habitualmente esta tarea corresponde al macho o hembra dominante
(segun la especie), si bien se han descrito contados casos en los que el
liderazgo en los desplazamientos no era ejercido por el individuo
dominante (en cabras montesas).

Los cazadores-recolectores deciden todo aquello que atafie al
grupo en su conjunto mediante la deliberacion continuada e
informal, de la que paulatinamente surge una conclusion aceptada
—aunque sea a regafiadientes— por todos los individuos de la
banda. A aquellos cuya oposicion es mas radical siempre les cabe
la alternativa de irse, no en vano las fronteras de las bandas (a
diferencia de las de las tribus neoliticas) son porosas.

e Punto 3. A tenor de las descripciones de los antrop6logos, las relaciones entre mujer
y hombre en el seno de las parejas de cazares-recolectores son fundamentalmente
igualitarias, lo que no significa que carentes de conflictos. La relacion igualitaria
(que no de igualdad) se perdi6 por completo, con la llegada de la agricultura, en las
primeras sociedades tribales, antes incluso de que surgieran las jerarquias y las
diferencias hereditarias de poder.

o (Qué sucede con las potenciales areas de conflicto

La comida. Al respecto, los H. sapiens primitivos se distinguian
por algunas particularidades tnicas entre los Primates: a) la
especializacion entre hombres y mujeres en la obtencion de
nutrientes (caza y recoleccion, en esencia), b) el transporte diario
de los alimentos obtenidos a la morada base, c) la necesidad
ineludible de cocer en la hoguera algunos alimentos que, crudos,
no podrian ser ingeridos o digeridos y, finalmente, d) la cena
diaria, en la que todos los integrantes de la familia se alimentan,
juntos y al mismo tiempo, y hablan. Las implicaciones de este
acto van mas alla del mero aporte calorico (probablemente como
uno de los sustitutos del acicalamiento reciproco).

o Un fendmeno comun es el reparto de tareas, culturalmente sancionado,
en el seno de la pareja mondgama. Apenas hay excepciones a la regla
segun la cual las mujeres recogen y los hombres cazan. Otros
menesteres, como levantar una choza, corresponde a los hombres en
algunos pueblos y a las mujeres en otros. Este reparto de esas



obligaciones que, con el suefio, ocupan la mayor parte del dia, no solo
genera una gran interdependencia sino que evita posibles conflictos en la
toma de decisiones. Mds que enojarse por como o cuando hacer las
cosas, los dos miembros se podran enfadar, en todo caso, porque su
partenair no cumpla con sus deberes (acusaciones de indolencia, uno de
los motivos mas comunes de divorcio).

Aunque el reparto de tareas simplifica las cosas, sigue habiendo
decisiones que hay que tomar en comun, algunas de ellas muy
trascendentes. Un ejemplo: mudarse de banda o alejarse temporalmente
para visitar a un familiar. Pues bien, al respecto, el mecanismo principal
para alcanzar decisiones es el didlogo, del que debe surgir un acuerdo.
El poder y el derecho a ejercer la violencia no se concentran en una sola
persona (ni la mujer ni el hombre). Finalmente, si los miembros de la
pareja definitivamente no se entienden, pueden separarse.

e Punto 5. También en lo concerniente a la relacion entre grupos existen marcadas
diferencias entre el patron bondadoso (igualitario y pacifico) que caracteriza a las
bandas de cazadores-recolectores y los enfrentamientos entre grupos caracteristicos
de las sociedades multimacho-multihembra.

(o)

Las tropas de papiones ocupan areas mutuamente excluyentes y
compiten entre si por las mas aptas para la supervivencia. Obviamente,
los grupos mas numerosos podrian imponer su voluntad, pero un tamafno
excesivo puede disminuir la disponibilidad de alimentos por individuo,
lo que acaba debilitando al grupo en su conjunto.

Entre la mayoria de pueblos cazadores-recolectores la guerra no se ha
observado nunca y las estrategias ante las situaciones de carestia de
alimentos no suelen incluir la agresion y expulsion de los vecinos.

Las bandas de cazadores-recolectores tienden a ocupar territorios
extensos, de limites difusos, dentro de los cuéles se desplazan
periodicamente.

Existe una relacion con el territorio mas cercana al usufructo que a la
plena propiedad. Una banda que, en un momento dado, ve agotados sus
recursos alimenticios, pedird permiso antes de utilizar el territorio de sus
vecinos, pero este permiso nunca se deniega. El cambio de territorio
implica la renuncia al derecho de uso del terreno abandonado.

Las alternativas a la guerra por el territorio, asi pues, son variadas:
emigrar dentro del propio territorio, pedir permiso a los vecinos para
instalarse en el suyo, dispersarse por unidades familiares (de modo que
un determinado territorio se ponga al servicio de una sola familia, etc.).

e Punto 6: la generosidad.

0

0

Entre los cazadores-recolectores, dar (o compartir) es una conducta
ubicua y cotidiana. Sabemos ya que el altruismo activa el nucleo del
placer y es una explicacion simple de por qué los cazadores-recolectores
lo practicaban de una manera espontanea.
(Que es lo que se da? ;Cuales son los objetos de la comparticion?
= Lacomida. En sus expediciones de caza o recoleccion, tanto los
hombres como las mujeres pueden realizar pequefios descansos
en los que ingerir parte de lo obtenido. Sin embargo, el grueso de
los alimentos obtenidos se transporta a la morada base para ser

10



compartidos. Lo habitual en las especies gregarias es que exista
un orden de prelacion, derivado de la jerarquia, en el acceso a los
recursos alimenticios. En los humanos es distinto.

La informacion. Nuestros ancestros dedicaban (aparentemente,
uno diria que “perdian”) mucho tiempo a transmitirse
conocimientos unos a otros: sobre otras personas, sobre el
entorno, sobre observaciones Utiles para orientar la busqueda de
alimentos, sobre el tiempo... Hay cosas que apenas cambian.
El tiempo. Sin que eso les suponga una contrariedad, los
cazadores-recolectores pueden ofrecer su tiempo para cuidar a
nifios (que no son ni sus hijos ni sus sobrinos), atender a los
enfermos, permanecer en la morada base para proteger de los
depredadores a los nifios y ancianos...

0 (A quién se da?:

a la propia unidad familiar, al resto de miembros de la banda, de
otras bandas, incluso a desconocidos, a personas concretas...

o ¢Como se da?

Diariamente, los alimentos recogidos por las mujeres o la carne
obtenida en solitario por los hombres (con las flechas, mediante
trampas, etc.) se consumen por la unidad familiar, en un régimen
de comunismo radical de los bienes de consumo. El reparto es
igualitario y equitativo.
e (En sociedades més avanzadas [aunque no en el comedor
de nuestro hospital], es habitual la costumbre de empezar
a comer todos a la vez, lo que nos recuerda el profundo
igualitarismo del acto).
La caza obtenida mediante el trabajo en equipo se reparte entre
toda la banda, con normas estrictas que determinan la
distribucion de las porciones.
Todas las descripciones antropologicas coinciden en la ubicuidad
de las conductas generosas de todo tipo entre los miembros de la
banda.
También se ha descrito coémo un individuo o unidad familiar
pueden separarse temporalmente de su propia banda para llevar
un regalo o simplemente disfrutar durante un tiempo de la
compaiiia de amigos o familiares.
Se han descrito igualmente comportamientos altruistas con
personas desconocidas que se cruzan por el camino.

11



APENDICE

Uno de los debates que divide a los estudiosos de los pueblos cazadores-recolectores
es el que se refiere al grado de uniformidad o diversidad que se da entre éstos. Existen,
fundamentalmente, dos lineas de pensamiento.

Por un lado, la de quienes piensan que si existe —con pequefias variaciones— un tipo
basico de sociedad de cazadores-recolectores, universal. Ese modelo social habria
contribuido al éxito adaptativo y a la ocupacién de los cinco continentes (y de los
ecosistemas mds variados) por parte de nuestra especie. Se reconoce a este grupo de
antropdlogos como el de los defensores del “modelo bosquimano”, por ser los
bosquimanos los cazadores-recolectores mejor estudiados y los que habrian estado
mas aislados del mundo exterior hasta fechas recientes y quienes mejor habrian
preservado el modo de vida ancestral. En cuanto a aquellos grupos que de un modo
mas notorio se alejan del “modelo bosquimano” —los hay, y son bastantes—, existirian
explicaciones a mano que salvaguardan la hipdtesis central.

Por otro lado, existe otro grupo de autores que subrayan principalmente las diferencias
y la variabilidad entre culturas. Lo nuclear y excepcional del ser humano —en marcado
contraste con otros mamiferos— no seria tanto un determinado patrén de conducta,
sino la versatilidad: la capacidad para organizarse segin modelos sociales muy distintos
entre si.

No me he integrado ni un solo dia en ninguna banda de cazadores-recolectores, pero,
tras la lectura de un bueno numero de descripciones e investigaciones, me decanto por
la primera escuela. Con toda probabilidad, los cazadores-recolectores practicaron —al
menos hasta el inicio del actual periodo interglaciar—, un estilo de vida semejante al
“modelo bosquimano”. Prefiero denominarlo “patrén bondadoso” (dado que incluye el
igualitarismo, el pacifismo y la generosidad tanto intra como entre grupos).

El “patrén bondadoso”, si hacemos caso de las descripciones de los antropdlogos es, de
largo, el mas frecuente. Se halla presente en pueblos cazadores-recolectores de Africa,
Eurasia y las Américas alejados entre si por miles de kildbmetros y decenas de miles de
afios de completa falta de contacto.

Es incuestionable existen ciertamente grupos que se alejan de dicho patrén. Algunos
de ellos, en realidad, son pueblos horticulturalistas que, junto a la caza y recoleccién
también hacen depender su nutricién de formas rudimentarias de agricultura. Su
organizacion social es la tribu, no la banda. El “patrén bondadoso” solo se puede
observar entre aquellos que no han aprendido a domesticar la naturaleza (aunque si a
conocerla) y que viven “al dia” con lo que, un dia tras otro, son capaces de obtener

directamente de su entorno.
La banda clasica es incompatible con la vida del agricultor/ganadero y, dicho de otro

modo, es incompatible con el Neolitico mismo. En este sentido, resultan interesantes
las observaciones realizadas sobre poblaciones bosquimanas en las que se produjo el

12



abandono de la vida nédmada. El cambio cursé con un claro aumento de la
territorialidad, y de la transmision patrilineal de la plena propiedad del suelo. La
necesidad de “ahorrar” para el futuro (por ejemplo, no disfrutar de un festin con la
vaca de la que se obtiene leche) se asocié a una inmediata pérdida del patrén de
generosidad extrema y de la propensidén a compartir que hasta ese momento habian
sido la norma.

En el caso citado, se produjo una transicidn directa y brusca del Paleolitico al Neolitico.
Sin embargo, en amplias zonas del planeta se interpuso entre ambos un periodo
intermedio, denominado Mesolitico o (sobre todo en Asia) Epipaleolitico. Durante
dicho periodo la densidad de la poblacién aumentd y se produjo una paulatina
sedentarizacion asi como una incipiente estratificacion social. Los hombres del
Mesolitico, a diferencia de sus predecesores, modificaban conscientemente el entorno
natural para hacerlo mas provechoso (llegando a doblar la productividad caldrica) y su
explotacidn de la Naturaleza era mucho mas especializada y selectiva. No se ha
producido todavia una plena domesticacion de plantas y animales (con una
reproducciéon plenamente controlada por el ser humano) pero si la capacidad
de manipular y modificar el entorno natural segun los propios intereses. Por
ejemplo: la quema regular de los bosques, impidiendo su regeneracion, facilitaba el
crecimiento de mds especies vegetales comestibles y, al mismo tiempo, atraia mas caza
y, por lo tanto, proporcionaba proteinas adicionales. Cada vez se acumulan mas
pruebas de que la quema de bosques, no solo en Europa, fue una practica generalizada
durante varios milenios: es lo que dan a entender los estudios arqueobotanicos y la
presencia casi universal de microcarbén vegetal en los asentamientos mesoliticos. El
periodo se asocid igualmente a una mejora cualitativa de las herramientas disponibles
(tecnologia microlitica) y a avances en el procesado y conservacion de los alimentos, lo
que les permitié no depender de lo obtenido en el dia o dias inmediatamente
anteriores.

Pues bien, tanto las evidencias arqueoldgicas como los modernos estudios en
poblaciones mesoliticas indican que dicha transicidn se asocié al abandono del modelo
de la banda bondadosa-igualitaria y a la adopcién de usos que hasta hoy habiamos
asociado al Neolitico. Se trata de los pueblos que los antropdlogos identifican como
“sociedades de cazadores-recolectores complejas”.

Un ejemplo notable de éstas es el de muchos pueblos de la Costa Noroeste de América
dependientes de la pesca del salmén. Se trata de un alimento rico en nutrientes cuya
obtencidn se concentra en unos siete dias al afio. La especializacion en la obtencién
ultrarapida de grandes cantidades de dicho alimento y en la aplicacién de técnicas para
su conservacion (que no podia esperar demasiado) permitio que este producto llegara
a constituir su principal alimento a lo largo del afio. Los derechos de propiedad sobre
los puntos de pesca, la sedentarizacion, el crecimiento del tamafo de los
asentamientos (de hasta mil individuos) fueron de la mano del desarrollo de nuevas
instituciones como la esclavitud: una reducida élite transforma al resto de individuos
en meras propiedades personales. Los estudios arqueoldgicos apuntan rotundamente a
gue la “intensificacion del salmoén” (la mesolitizacion, podriamos decir) se produjo hace
algunos milenios, no antes.

13



No pretendo establecer relaciones de causalidad. Es imposible determinar si fue la
sedentarizacion (frente al nomadismo de las bandas), el aumento del tamafio de los
asentamientos (que anteriormente dificilmente superaban algunas decenas de
individuos) o el hecho de sobrevivir una parte del afio con lo obtenido y almacenado
durante la otra (frente al dia a dia), lo que provocé la transicion desde la banda pacifica
e igualitaria a sociedades estratificadas y propensas a la guerra.

III

Veamos tres ejemplos de alejamiento (de menos a mas) del “modelo bosquimano”:
Los agta (o aeta) son un pueblo negrito asentado en la isla filipina de Luzén. Eran los
Unicos cazadores-recolectores entre quienes la caza también era competencia de las
mujeres. La explicacion es simple: los agta intercambiaban la carne por productos
vegetales (que no proporcionaban los bosques a los que fueron desplazados) con las
poblaciones vecinas de agricultores.

Los indios cree ocuparon una amplia extension que iba de la costa atlantica del Canada
hasta la actual provincia de Alberta, cerca ya del Océano Pacifico. En el XIX, todavia
vivian de la caza y la recoleccidon y se agrupaban en bandas de caracteristicas casi
idénticas a la mayoria del resto de cazadores-recolectores. Sin embargo, disponian de
un sistema de clanes hereditarios a los que cada sujeto se adscribia, practicaban la
guerra con cierta regularidad y se dotaban de jefes provisionales para los combates:
son rasgos que, parcialmente, los aproximaban a las sociedades tribales. El alejamiento
parcial del modelo bosquimano y la adopcion de instituciones propias de las
sociedades tribales y de las de jefatura podria responder a varios factores: el contacto y
el comercio con otras poblaciones, las armas de fuego, los caballos y, quiza por encima
de todo, la participacidn en el lucrativo comercio de las pieles. Ya no dependian tan
solo de la recoleccién y la caza diarias. Su supervivencia y el acceso a algunos bienes de
consumo derivaban ahora de la obtencién, atesoramiento y trafico de un preciado bien
que —mediante la rapifia y la violencia—, lo mismo se podia arrebatar que perder.

Los aborigenes australianos, cuya llegada a la isla se produjo hace unos
60.000 anos, rozaban —al parecer— el millén de individuos a la llegada de los
primeros colonos britanicos. Pese a estar divididos en numerosas etnias y
sistemas culturales, y que utilizaban varios centenares de lenguas mutuamente
ininteligibles, compartian un espacio cultural con costumbres, creencias,
tecnologias y elementos de organizacion social comunes a todos ellos.

Pues bien, los aborigenes australianos (incluida la isla de Tasmania)
constituyen el principal escollo del modelo bosquimano y el principal argumento
de los partidarios de la heterogeneidad. En efecto, siendo
cazadores-recolectores comparten un conjunto de instituciones que los situan
mas cerca de las sociedades neoliticas que del hombre paleolitico: los
asentamientos permanentes, la guerra (entre otras justificaciones, por el
territorio); la clasificacion en moieties, secciones o subsecciones (cfr.
Wikipedia, para una introduccién al asunto) asi como las diferencias de
prestigio o la institucion del consejo de ancianos para dirimir las disputas.
Frente a esta evidencia cabe un contraargumento: los pobladores de Australia
no serian una sociedad paleolitica sino mas bien perteneciente al Mesaolitico.

14



En el caso australiano: la quema sistematica de bosques (con el fin de crear
pastos atractivos para las especies animales deseadas), las “granjas” de
pescado o los complejos procesos utilizados para eliminar las neurotoxinas de
las semillas de cicades son los comportamientos que los situarian en este
periodo de transicion.

Ademas, existen pruebas de que, en algunas regiones, practicaban ya la
agricultura (cultivaban el taro en areas expresamente preparadas para dicho
fin), antes de ser expulsados y de que los colonos se aduefiaran de sus
territorios.

Un estudio reciente sugiere que la organizacion social en moieties, secciones o
subsecciones es de inicio relativamente reciente (hacia el 3000 AP) y que, a
partir de un foco original, se fue extendiendo como mancha de aceite por la
totalidad de la isla. En algunas regiones la innovacion habria llegado jya
entrado el siglo XX! La investigacion concluye que la expansién de la nueva
organizacion social fue paralela a la de las lenguas Pama-Nyungan, las cuales
(a partir de un foco original probablemente situado en el golfo de Carpentaria)
desplazaron a todas las anteriores en siete octavas partes del territorio.
También corresponderia al mismo periodo la introduccion del dingo y la
fabricacion de herramientas de un tamafio mucho menor (la tecnologia
microlitica se asocia igualmente al Epipaleolitico y se extendi6 en paralelo a la
expansion de las lenguas Pama-Nyungan).

15



