
RESUMEN DE LOS 7 PRIMEROS SEMINARIOS DEL ROLLO “DEPRESIÓN 
E IGUALITARISMO” Y ALGO MÁS. 
 
●​ Los humanos y (el resto de) los mamíferos, a veces se inhiben, se inmovilizan y 

dejan de desplegar las conductas necesarias para la supervivencia. 
 
●​ En el laboratorio lo hacen en respuesta a situaciones desagradables de las que no 

pueden escapar. Experimentos como el test de la natación forzada sirven para 
explorar el potencial terapéutico de las sustancias candidatas a fármacos 
antidepresivos. 

 
●​ En las regiones polares, la inmovilización se produce en invierno en especies que, 

de otro modo, no sobrevivirían. El gasto calórico se reduce al mínimo. 
 

●​ Entre Primates, sucede como respuesta a las separaciones, especialmente cuando las 
crías pierden a sus madres. Solo entre los Primates, se acompaña de una gestualidad 
destinada a informar a los congéneres del penoso estado en el que se encuentra el 
sujeto. Podría tener sentido: invita a la adopción y al establecimiento de nuevos 
vínculos. 

 
●​ En mamíferos, cuadros parecidos se pueden inducir con reserpina y otras sustancias. 

Las mismas que en seres humanos causan depresión. Además, se pueden prevenir 
con esas sustancias que los clínicos usamos como antidepresivos. 

 
●​ Supusimos a todas estas inhibiciones motoras un sustrato filogenético común y por 

ese motivo buscamos un neologismo que las englobase: pasodetodo. 
 

●​ En el caso de los seres humanos también existiría un pasodetodo asociado a las 
situaciones desagradables, o dolorosas, que se prolongan en el tiempo sin una clara 
solución: es la afectación del estado de ánimo de los trastornos adaptativos.  

 
●​ Los paralelismos entre el trastorno afectivo estacional y la hibernación, que en su 

momento revisamos, no parecen casuales. Por ejemplo: suele cursar con 
hipersomnia. 

 
●​ El duelo vendría a ser el equivalente humano de los cuadros de pasodetodo en 

Primates, asociados a las separaciones. 
 

●​ Aunque los Homo sapiens practicamos el pasodetodo del mismo modo y ante el 
mismo tipo de estímulos que nuestros hermanos irracionales, algunos hechos 
objetivos son dignos de mención. 

 
●​ El pasodetodo humano es llamativamente frecuente. La prevalencia-vida de la 

depresión mayor, si no recuerdo mal, ronda el 20% y los episodios de duelo son 
experimentados por casi un 100% de nuestros congéneres. 

 
●​ El pasodetodo humano a menudo se produce sin que se pueda identificar ninguna 

circunstancia que lo explique. 
 

1 
 



●​ El pasodetodo humano –y solo el humano– puede conducir al suicidio. Pasar de 
todo puede ser, en un momento dado, la mejor estrategia para la supervivencia. Pero 
difícilmente se puede ver el suicidio como una opción adecuada para la 
supervivencia de los genes. 

 
●​ Simplificando: habría una forma de depresión específicamente humana –no asociada 

ni al estrés persistente, ni al invierno ni a la separación– que cursaría con propensión 
a provocarse activamente la muerte, y no por simple inanición. 

 
●​ Hablaremos de la culpa como el posible elemento nuclear que explica este tipo de 

depresión. 
 

●​ En nuestra sociedad (y seguramente en todas) el culpable, o sea, quien sucumbió al 
mal, merece que se le administre un castigo y quien siente la culpa y el 
remordimiento también se castiga a sí mismo, incluso con el suicidio.  

 
●​ No todo pasodetodo cursa con vivencias de culpa, y las personas pueden sentir la 

culpa sin estar deprimidas. Son dos experiencias distintas (o dos variables 
independientes) aunque haya un notable solapamiento. 

 
●​ Del solapamiento entre culpa y depresión. Por un lado, las vivencias de culpa surgen 

como un síntoma más de la depresión. Por el otro, numerosas investigaciones 
sugieren que los individuos con mayor propensión a la culpa incurren en un riesgo 
aumentado de depresión. En los términos lo más simples posible: la depresión puede 
producir culpa y la culpa puede producir depresión. Aparentemente. 

 
●​ Difícilmente puede existir la culpa sin una noción del mal y difícilmente puede 

existir la noción del mal sin la noción del bien. Se diría que es algo evidente en sí 
mismo. 

 
●​ Tendemos a clasificar como buenos o malos las acciones, las emociones y los 

pensamientos, sea por omisión o por comisión. Por poner un ejemplo: tan malo 
puede ser el alegrarse por una desgracia de un progenitor como el no sentir nada 
(más que indiferencia) por su fallecimiento. 

 
●​ Aún con variaciones, existe un código ético universal que distingue qué conductas, 

emociones y pensamientos caen de lado del bien y cuáles del lado del mal. Por 
ejemplo: no hay que matar (con excepciones, como la guerra o las ofensas de 
extrema gravedad). 

​  
●​ Por otro lado, existen también prohibiciones y obligaciones, limitadas al ámbito de 

una determinada cultura, que parecen arbitrarias a quien no pertenece a dicha 
cultura. Por ejemplo: la mutilación de los pies de las niñas tal como se practicó en la 
clase alta china hasta la prohibición de esa práctica tras la llegada del PCCh al 
poder. 

 
●​ De nuestros dos ancestros más lejanos (Eva y Adán) se supone que tendrían un 

conocimiento innato de los criterios éticos universales pero fueron puntualmente 
informados de una norma de las que hemos clasificado como arbitrarias: la 

2 
 



prohibición de comer el fruto de un manzano concreto denominado el “Árbol del 
conocimiento del Bien y del Mal”. 

 
●​ En general, el bien se asocia a la idea de procurar lo mejor a los demás, evitar su 

sufrimiento y, especialmente, no dañarlos. No es admisible ni el daño directo ni el 
indirecto. Por ejemplo: el incumplimiento de un tabú determinado (algo inocuo a 
primera vista) puede despertar las iras de un dios concreto, lo que se puede traducir 
en futuras desgracias para la comunidad en su conjunto. 

 
●​ No basta con conocer qué está Bien y qué Mal. Hay que cumplir. Comer el fruto de 

ese manzano en concreto acarreó el peor de los castigos imaginables para Eva, para 
Adán y para las generaciones venideras: tener que trabajar para poder comer. Así fue 
hasta muy recientemente en que, con la creciente especialización propiciada por el 
libre intercambio de bienes y servicios, el trabajo empieza a considerarse una fuente 
de felicidad y de autorrealización. 

 
●​ Hemos denominado “complejo dualista” al conjunto de interacciones que 

universalmente rigen el equilibrio entre el bien y el mal. La hipótesis central es la 
siguiente: el bien es el estado basal, el normal, y nos pasa desapercibido. Despierta 
la misma indiferencia que el milagro de que en un día normal no se produzca ningún 
accidente en una M301 que soporta un millón y medio de desplazamientos, diarios. 

 
●​ El mal, como un accidente en la M30, rompe el equilibrio, alerta, inquieta, nunca 

deja de comentarse y obliga al restablecimiento del orden. 
 

●​ Los seres humanos nos monitorizamos permanentemente unos a otros y la conducta 
malvada –cuando se detecta– jamás nos deja indiferentes. Se recuerda, se comenta, 
se murmura y se señala con el dedo índice. 

 
●​ Cuando un individuo cae en el Mal se sabe culpable y, al mismo tiempo, se siente 

culpable (siente remordimientos, de la familia del verbo morder). La culpa subjetiva 
tiene una faceta cognoscitiva –se sabe– y otra emocional –se siente–. 

 
●​ También cabe la posibilidad de saberse culpable pero no sentir ningún 

remordimiento. Mutatis mutandis, uno se puede sentir culpable sin saber muy bien 
por qué. 

 
●​ En relación con los demás, quien ha incurrido en el mal puede pensar que no lo 

saben o concluir que sí lo saben. Lo segundo produce, o debería producir, 
vergüenza. A algunos les traen sin cuidado los comentarios ajenos y no se 
avergüenzan. Con todo, les queda la posibilidad de hacer ver que sí.  

 
●​ La vergüenza se extiende a la familia del infractor. Es absurdo, pero sucede en todas 

partes. 
 

●​ A veces, uno puede saber que ha obrado mal –y sentir por ello remordimientos y 
vergüenza–, y sin embargo pensar que lo volvería a hacer (por ejemplo: asaltar una 
sucursal bancaria, cuando los beneficios obtenidos sin demasiado esfuerzo pesan 
más que la conciencia moral).  

1 Carretera madrileña de circunvalación 

3 
 



 
●​ El arrepentimiento es el estado emocional de quien sinceramente lamenta lo hecho y 

preferiría que no hubiera sucedido; el arrepentimiento conduce al propósito de 
enmienda, orientado al futuro 

 
●​ Todas las sociedades tienden a castigar las infracciones de las normas aunque los 

castigos concretos varían de una sociedad a otra. Resaltemos dos modalidades 
universales: 

o​ El castigo consistente en compensar a la víctima con un bien de valor 
absoluto equivalente al del daño infligido sobre ella. 

o​ El que supone administrar al infractor el mismo daño que él causó en el 
pasado a su víctima. 

 
●​ Al castigo heteroinfligido debemos añadir el autoinfligido por el propio individuo al 

que atormentan los remordimientos y/o la vergüenza. Tras su traición, Judas 
Iscariote –que no era muy alto– se colgó de un olivo: se sacrificó.  

 
●​ En una deriva menos dramática del sacrificio, la culpa conduce a la autoimposición 

de privaciones. El depresivo es incapaz de disfrutar de los placeres. Aquél a quien 
remuerde la conciencia simplemente se los prohíbe a sí mismo. La culpa lleva al 
ascetismo. 

 
●​ Si de la vigilancia y del castigo no se ocupa el propio malvado o los que lo rodean, 

lo hará una fuerza superior (los dioses, espíritus, el karma, el destino…). Es una 
creencia probablemente falsa, pero ampliamente extendida. 

 
●​ La primera reacción de la sociedad ante el infractor (y también el primer castigo) es 

el rechazo y el aislamiento. Este puede ser informal o formal (a través de 
instituciones como el ostracismo, la cárcel o la excomunión). El rechazo y el 
aislamiento conducen a la soledad, y la soledad (dado que somos monos) a la 
depresión. 

 
●​ Antes incluso de que el entorno lo sepa y reaccione, la culpa (en la medida en que 

anticipa la futura soledad) deprime. El culpable no merece ser querido y 
seguramente no lo será. 

 
●​ La secuencia culpa → aislamiento no genera una situación que se estanque 

definitivamente –para siempre– sino que tiene una vía de salida: requiere la 
obtención del perdón por parte del perjudicado y de la sociedad en general. 

 
●​ Abren las puertas al perdón: la auto o heteroadministración de un castigo justo, la 

autohumillación y exhibición del arrepentimiento y el ánimo compungido, así como 
la reparación del daño causado. 

 
●​ Del perdón deriva la reconciliación y el restablecimiento del estado basal de 

armonía. 
 

●​ Bis. Hemos denominado “complejo dualista” al conjunto de interacciones que 
universalmente rigen el equilibrio entre el bien y el mal.  

 

4 
 



●​ El complejo dualista se halla presente en la vida cotidiana, en la religión, en la teoría 
política y en el arte. A ello le dedicamos un seminario entero (Zoroastro, Locke, 
Rousseau, Queen...). 

 
●​ El complejo dualista es, al mismo tiempo, un fenómeno a) psicológico e 

intrapsíquico y b) social e interpersonal. El complejo dualista determina tanto 
dinámicas sociales –el rumor, el aislamiento…– como pensamientos y emociones 
que un individuo no comparte con nadie, que oculta a los demás e incluso (una y 
otra vez) a sí mismo. 

 
●​ La Etología y la Antropología pueden aportarnos observaciones útiles para entender 

el origen y la razón de ser evolutivos del Bien y del Mal. Para ello echamos un 
vistazo a:  

o​ los patrones sociobiológicos de las distintas especies de homínidos y 
algunos cercopitécidos y  

o​ estudiamos la conducta de nuestros ancestros cazadores-recolectores tal 
como ha sido descrita por los antropólogos2.  

 
●​ La siguiente tabla nos permite esquematizar la información: 
 
Patrón de egoísmo 
máximo 

Patrones de egoísmo 
atenuado 

Patrón bondadoso o de 
egoísmo mínimo 

Sociedades 
multimacho-multihembra 

Harenes, monogamias, 
sociedades multinivel, 
sociedades 
multihembra-multimacho3.  

Bandas 

Chimpancés y mayoría de 
cercopitecos. 

Gorilas, gibones, 
hamadríades y geladas, 
bonobos... 

Homo sapiens 
paleolithicus 

 
 
●​ El impulso egoísta supone anteponer los propios intereses a los intereses y la 

conveniencia de los demás. En las especies que se organizan en grupos 
multimacho-multihembra es donde se pone más abiertamente de manifiesto.  

 
●​ A efectos didácticos, cabe distinguir tres egoísmos distintos: el individual, el sexual 

y el social. 
 

●​ Egoísmo individual. 
o​ Dentro del grupo existen dos escalafones (el de las hembras y el de los 

machos) y cada individuo es plenamente consciente de su posición 

3 Así hemos denominado a aquellas especies en las que el conjunto de las hembras ejerce su dominio 
sobre el conjunto de los machos. 

2 Esta afirmación toma partido en una polémica relativa a los pueblos cazadores-recolectores en la que 
se pueden identificar dos campos enfrentados. Los más tiquismiquis podéis consultar el Apéndice (solo 
hay uno). 

5 
 



relativa, de quién es más fuerte y quién más débil de entre los de su 
propio sexo. 

o​ Todo individuo está dispuesto a atacar e imponerse a aquél que percibe 
como de superior estatus en el momento en que se sienta más fuerte y se 
vea a sí mismo con posibilidades de vencer. De este modo, machos y 
hembras viven en un estado de permanente guerra civil (en realidad, dos 
guerras civiles) en la que cada individuo tiene a todos los demás como 
potenciales enemigos. Todos miden las fuerzas de los demás, las propias, 
y actúan en consecuencia. 

o​ Las amenazas y agresiones aparentemente gratuitas forman parte de la 
conducta de jerarquía, y son necesarias para recordar periódicamente la 
posición relativa de cada cual. 

o​ La fuerza y el estatus conceden la prioridad para hacerse con los 
alimentos que el grupo encuentra por el camino, especialmente los más 
apetitosos. 

o​ En el caso de los machos, la fuerza y el estatus dan prioridad en el acceso 
a las hembras en celo. 

o​ La fuerza y el estatus permiten ocupar las posiciones centrales durante 
los desplazamientos; precisamente aquéllas en las que se encuentran 
menos expuestos a los depredadores. 

o​ La fuerza y el estatus se asocian también al privilegio durante la noche, 
en el árbol: permiten elegir las horquillas más cómodas para dormir y 
aquéllas en las que el riesgo de caerse es menor. 

o​ En resumen: el egoísmo incluye tanto las agresiones a primera vista 
inmotivadas como el sistemático ejercicio del privilegio frente a quienes 
se percibe como inferiores. En lo relativo al acceso a los recursos, 
incluye igualmente la ocultación y el engaño, por parte de los 
subordinados, hacia quienes se encuentran en una posición de 
superioridad. 

 
●​ El egoísmo (agresiones gratuitas + acceso a los privilegios) se ejerce también en la 

relación entre sexos. Dependiendo de la especie, son los machos o las hembras 
quienes tienen prioridad en el acceso a la comida o inician las agresiones. En 
algunos casos, como los hamadríades, los machos ejercen una violencia extrema 
contra las hembras de su harén. 

 
●​ Un tercer egoísmo es el social, aquél que enfrenta a un grupo o manada contra otro 

grupo o manada. La competencia se produce principalmente por el territorio (con 
sus recursos alimenticios y sus refugios, a resguardo de los depredadores) y, a 
menudo, por las hembras. Participar en estos combates colectivos supone, para el 
individuo, unos riesgos: puede salir malherido e incluso fallecer. Aun así, el sentido 
adaptativo parece evidente; si todos los integrantes del grupo optasen por evitar la 
lucha se verían privados de un territorio del que depender, o apartados a áreas en las 
que la supervivencia no es posible. 

 
●​ Los matices que cabe introducir son infinitos. En algunas especies puede haber 

jerarquías, pero éstas son estables y no se producen enfrentamientos por el estatus. 
A veces, el lugar en el escalafón simplemente se aprende y se hereda, por imitación, 
de la madre. En otros, la edad es el factor determinante. Cada individuo va 
ascendiendo en la medida en que van muriendo los que son mayores que él. 

6 
 



 
●​ Los cazadores recolectores despliegan un patrón de conducta único, sin parangón en 

ninguna otra especie, y que, a ojos de los etólogos, resulta sorprendente: lo hemos 
denominado complejo bondadoso. Aparentemente (solo aparentemente) se opone y 
anula cada una de las tres formas de egoísmo, violencia y privilegio que acabamos 
de citar. 

 
●​ En realidad, hemos incluido en el complejo bondadoso dos fenómenos 

independientes entre sí, a los que probablemente se llegó por presiones evolutivas 
distintas, y que tienen en común la incompatibilidad con el egoísmo. Son el 
igualitarismo y la generosidad. 

o​ Por igualitarismo entendemos la completa ausencia de jerarquías, de 
relaciones de dominio y privilegio en las interacciones entre individuos, 
entre sexos y entre grupos. Obviamente, nuestra especie tuvo que 
encontrar un modo alternativo de resolver las situaciones potencialmente 
conflictivas: quién come la comida, quién accede a las hembras en celo, 
quién decide cuándo y a dónde debe desplazarse el grupo, etc.  

▪​ De hecho, los deseos de destacar e imponerse a los demás no 
desaparecieron por completo, pero los cazadores-recolectores 
reaccionaban mediante la burla y el vacío frente a quien lo 
intentaba. 

o​ La generosidad, por otro lado, implica la tendencia a dar y a compartir 
la comida, a atender a los enfermos y a los hijos de otros cuando lo 
necesitan, etc. A primera vista, renunciar a las calorías, gastarlas en favor 
de los demás o exponerse a riesgos innecesarios no tiene ningún sentido 
adaptativo. Habrá que explicar por qué, en el ser humano, la selección 
natural ha hecho que la práctica del altruismo –sin importar con quién– 
active los núcleos del placer. 

 
●​ Esquematicemos de nuevo nuestras ideas (a sabiendas de que supone un relativo 

falseamiento de realidades que siempre son complejas): 
 

 
Multimacho Ámbito Igualitarismo Generosidad 
Desigualdad, 

violencia, 
privilegio. 

Relaciones entre 
individuos 1 

6 
Desigualdad, 

violencia, 
privilegio. 

Entre sexos 3 

Desigualdad, 
violencia, 
privilegio. 

Entre grupos 5 

Complejo egoísta  Complejo bondadoso 
 
 
●​ Punto 1. Si hay un rasgo universal e indiscutido que distinga a las bandas de 

cazadores-recolectores del resto de animales gregarios (y del resto de sociedades 
humanas) es el igualitarismo absoluto, la completa ausencia de jerarquías. La 
igualdad primigenia se perdió en el Neolítico (o algo antes) y no sé de ningún 

7 
 



pueblo o cultura que la haya recuperado con éxito y con carácter duradero. Ha 
habido, eso sí, intentonas, pero todas ellas fallidas, sin excepción. 

 
●​ Punto 1. La ausencia de jerarquías está reñida con el recurso a la violencia como 

modo habitual de resolver las diferencias. Así, la especie tuvo que “encontrar”4 
soluciones no violentas para cada una de las potenciales fuentes de conflicto. 

o​ Con respecto a los alimentos (que hombres y mujeres transportan a la 
morada base) los cazadores-recolectores suelen seguir dos principios 
muy simples: 

▪​ El alimento –sea una baya o unos huevos de tortuga– pertenece a 
quien se agacha y lo recoge, y nadie cuestiona la propiedad de 
que aquello que se ha asido con las propias manos. 

▪​ ¿A quién corresponden las piezas de caza obtenidas mediante el 
trabajo en equipo? Unas reglas estrictas, culturalmente 
transmitidas de generación en generación, son las que determinan 
cómo proceder al reparto. En mayor o menor medida, a toda la 
banda le corresponde alguna parte del animal. 

o​ Con respecto a las hembras en celo, e intentando ser breve: 
▪​ Las hembras de Homo sapiens no ofrecen señales externas de su 

ovulación y tanto su receptividad como su atractivo sexual son 
independientes del ciclo menstrual. En consecuencia, las 
posibilidades de que una cópula conduzca al embarazo son bajas. 
Este hecho, a su vez, disminuye los incentivos para correr 
riesgos. 

▪​ La práctica (con contadas excepciones) de la monogamia permite 
que todos los hombres y todas las mujeres puedan reproducirse 
por igual, sin que sus genes se vean abocados a la extinción. Para 
que los cromosomas se puedan replicar basta con procrear con un 
solo partenaire y, lo más complicado, contribuir durante algunos 
años a la protección, manutención y crianza de la descendencia. 
Los hijos tardan años en ser capaces de depender de sí mismos. 

▪​ Entre los cazadores-recolectores, pelearse con otros machos por 
inseminar a las hembras –que no se sabe si están en celo y que 
difícilmente sacarían adelante por sí solas a los hijos– es una 
estrategia ineficaz. Las calorías y riesgos que, de este modo, los 
hombres se ahorran, los utilizan para la alimentación y crianza de 
sus hijos. 

▪​ Jamás se ha visto a un macho hamadríade (adulto y líder de su 
harén) aproximarse a una hembra receptiva perteneciente al harén 
de otro macho. En cambio, los humanos practican (como los 
gibones) una monogamia imperfecta en la que las infidelidades se 
producen ocasionalmente en secreto y en la que, con distinta 
frecuencia según la cultura, las parejas se rompen y se forman 
otras nuevas. Para un macho la infidelidad puede tener un sentido 
adaptativo: fecundar a una hembra y dejar que la crianza de los 
hijos corra a cargo de otros. Para las hembras, la posible utilidad 
no es tan evidente. 

4 Es una forma de hablar, habitual pero  nada exacta, para referirse a aquellas conductas que la selección 
natural propició. 

8 
 



▪​ La selección natural privilegió las reacciones coléricas frente a la 
sospecha o evidencia de infidelidad. Se trata de una conducta 
universal entre hombres y mujeres, transmitida, en paralelo, a 
través de los genes y por medio de la cultura. El adulterio siempre 
se considera un daño, una afrenta que da derecho al castigo, 
incluso violento, y merece una reparación. 

▪​ En resumen: la monogamia evita la competencia entre machos 
por las hembras y, probablemente, también de las hembras entre 
sí. A su vez, requiere de una cierta agresividad (aunque solo sea 
potencial) para su mantenimiento. Se trata de una violencia, la 
asociada a los celos, episódica, infrecuente y raramente letal. Con 
todo, sería la principal causa de homicidio entre los 
cazadores-recolectores. 

o​ Toda especie gregaria ha de resolver la cuestión de cuándo y hacia dónde 
debe desplazarse el grupo, y cuándo toca detenerse y descansar. 
Habitualmente esta tarea corresponde al macho o hembra dominante 
(según la especie), si bien se han descrito contados casos en los que el 
liderazgo en los desplazamientos no era ejercido por el individuo 
dominante (en cabras montesas). 

▪​ Los cazadores-recolectores deciden todo aquello que atañe al 
grupo en su conjunto mediante la deliberación continuada e 
informal, de la que paulatinamente surge una conclusión aceptada 
–aunque sea a regañadientes– por todos los individuos de la 
banda. A aquellos cuya oposición es más radical siempre les cabe 
la alternativa de irse, no en vano las fronteras de las bandas (a 
diferencia de las de las tribus neolíticas) son porosas. 

 
●​ Punto 3. A tenor de las descripciones de los antropólogos, las relaciones entre mujer 

y hombre en el seno de las parejas de cazares-recolectores son fundamentalmente 
igualitarias, lo que no significa que carentes de conflictos. La relación igualitaria 
(que no de igualdad) se perdió por completo, con la llegada de la agricultura, en las 
primeras sociedades tribales, antes incluso de que surgieran las jerarquías y las 
diferencias hereditarias de poder. 

o​ ¿Qué sucede con las potenciales áreas de conflicto 
▪​ La comida. Al respecto, los H. sapiens primitivos se distinguían 

por algunas particularidades únicas entre los Primates: a) la 
especialización entre hombres y mujeres en la obtención de 
nutrientes (caza y recolección, en esencia), b) el transporte diario 
de los alimentos obtenidos a la morada base, c) la necesidad 
ineludible de cocer en la hoguera algunos alimentos que, crudos, 
no podrían ser ingeridos o digeridos y, finalmente, d) la cena 
diaria, en la que todos los integrantes de la familia se alimentan, 
juntos y al mismo tiempo, y hablan. Las implicaciones de este 
acto van más allá del mero aporte calórico (probablemente como 
uno de los sustitutos del acicalamiento recíproco). 

o​ Un fenómeno común es el reparto de tareas, culturalmente sancionado, 
en el seno de la pareja monógama. Apenas hay excepciones a la regla 
según la cual las mujeres recogen y los hombres cazan. Otros 
menesteres, como levantar una choza, corresponde a los hombres en 
algunos pueblos y a las mujeres en otros. Este reparto de esas 

9 
 



obligaciones que, con el sueño, ocupan la mayor parte del día, no solo 
genera una gran interdependencia sino que evita posibles conflictos en la 
toma de decisiones. Más que enojarse por cómo o cuándo hacer las 
cosas, los dos miembros se podrán enfadar, en todo caso, porque su 
partenair no cumpla con sus deberes (acusaciones de indolencia, uno de 
los motivos más comunes de divorcio).  

o​ Aunque el reparto de tareas simplifica las cosas, sigue habiendo 
decisiones que hay que tomar en común, algunas de ellas muy 
trascendentes. Un ejemplo: mudarse de banda o alejarse temporalmente 
para visitar a un familiar. Pues bien, al respecto, el mecanismo principal 
para alcanzar decisiones es el diálogo, del que debe surgir un acuerdo.  

o​ El poder y el derecho a ejercer la violencia no se concentran en una sola 
persona (ni la mujer ni el hombre). Finalmente, si los miembros de la 
pareja definitivamente no se entienden, pueden separarse. 

 
●​ Punto 5. También en lo concerniente a la relación entre grupos existen marcadas 

diferencias entre el patrón bondadoso (igualitario y pacífico) que caracteriza a las 
bandas de cazadores-recolectores y los enfrentamientos entre grupos característicos 
de las sociedades multimacho-multihembra. 

o​ Las tropas de papiones ocupan áreas mutuamente excluyentes y 
compiten entre sí por las más aptas para la supervivencia. Obviamente, 
los grupos más numerosos podrían imponer su voluntad, pero un tamaño 
excesivo puede disminuir la disponibilidad de alimentos por individuo, 
lo que acaba debilitando al grupo en su conjunto. 

o​ Entre la mayoría de pueblos cazadores-recolectores la guerra no se ha 
observado nunca y las estrategias ante las situaciones de carestía de 
alimentos no suelen incluir la agresión y expulsión de los vecinos. 

o​ Las bandas de cazadores-recolectores tienden a ocupar territorios 
extensos, de límites difusos, dentro de los cuáles se desplazan 
periódicamente. 

o​ Existe una relación con el territorio más cercana al usufructo que a la 
plena propiedad. Una banda que, en un momento dado, ve agotados sus 
recursos alimenticios, pedirá permiso antes de utilizar el territorio de sus 
vecinos, pero este permiso nunca se deniega. El cambio de territorio 
implica la renuncia al derecho de uso del terreno abandonado. 

o​ Las alternativas a la guerra por el territorio, así pues, son variadas: 
emigrar dentro del propio territorio, pedir permiso a los vecinos para 
instalarse en el suyo, dispersarse por unidades familiares (de modo que 
un determinado territorio se ponga al servicio de una sola familia, etc.). 

 
●​ Punto 6: la generosidad. 

o​ Entre los cazadores-recolectores, dar (o compartir) es una conducta 
ubicua y cotidiana. Sabemos ya que el altruismo activa el núcleo del 
placer y es una explicación simple de por qué los cazadores-recolectores 
lo practicaban de una manera espontánea. 

o​ ¿Qué es lo que se da? ¿Cuáles son los objetos de la compartición? 
▪​ La comida. En sus expediciones de caza o recolección, tanto los 

hombres como las mujeres pueden realizar pequeños descansos 
en los que ingerir parte de lo obtenido. Sin embargo, el grueso de 
los alimentos obtenidos se transporta a la morada base para ser 

10 
 



compartidos. Lo habitual en las especies gregarias es que exista 
un orden de prelación, derivado de la jerarquía, en el acceso a los 
recursos alimenticios. En los humanos es distinto. 

▪​ La información. Nuestros ancestros dedicaban (aparentemente, 
uno diría que “perdían”) mucho tiempo a transmitirse 
conocimientos unos a otros: sobre otras personas, sobre el 
entorno, sobre observaciones útiles para orientar la búsqueda de 
alimentos, sobre el tiempo…  Hay cosas que apenas cambian. 

▪​ El tiempo. Sin que eso les suponga una contrariedad, los 
cazadores-recolectores pueden ofrecer su tiempo para cuidar a 
niños (que no son ni sus hijos ni sus sobrinos), atender a los 
enfermos, permanecer en la morada base para proteger de los 
depredadores a los niños y ancianos…   

o​ ¿A quién se da?: 
▪​ a la propia unidad familiar, al resto de miembros de la banda, de 

otras bandas, incluso a desconocidos, a personas concretas… 
o​ ¿Cómo se da? 

▪​ Diariamente, los alimentos recogidos por las mujeres o la carne 
obtenida en solitario por los hombres (con las flechas, mediante 
trampas, etc.) se consumen por la unidad familiar, en un régimen 
de comunismo radical de los bienes de consumo. El reparto es 
igualitario y equitativo. 

●​ (En sociedades más avanzadas [aunque no en el comedor 
de nuestro hospital], es habitual la costumbre de empezar 
a comer todos a la vez, lo que nos recuerda el profundo 
igualitarismo del acto). 

▪​ La caza obtenida mediante el trabajo en equipo se reparte entre 
toda la banda, con normas estrictas que determinan la 
distribución de las porciones.  

▪​ Todas las descripciones antropológicas coinciden en la ubicuidad 
de las conductas generosas de todo tipo entre los miembros de la 
banda. 

▪​ También se ha descrito cómo un individuo o unidad familiar 
pueden separarse temporalmente de su propia banda para llevar 
un regalo o simplemente disfrutar durante un tiempo de la 
compañía de amigos o familiares. 

▪​ Se han descrito igualmente comportamientos altruistas con 
personas desconocidas que se cruzan por el camino. 

 
 

 

11 
 



 
APÉNDICE 
 
Uno de los debates que divide a los estudiosos de los pueblos cazadores-recolectores 
es el que se refiere al grado de uniformidad o diversidad que se da entre éstos. Existen, 
fundamentalmente, dos líneas de pensamiento. 
 
Por un lado, la de quienes piensan que sí existe –con pequeñas variaciones– un tipo 
básico de sociedad de cazadores-recolectores, universal. Ese modelo social habría 
contribuido al éxito adaptativo y a la ocupación de los cinco continentes (y de los 
ecosistemas más variados) por parte de nuestra especie. Se reconoce a este grupo de 
antropólogos como el de los defensores del “modelo bosquimano”, por ser los 
bosquimanos los cazadores-recolectores mejor estudiados y los que habrían estado 
más aislados del mundo exterior hasta fechas recientes y quienes mejor habrían 
preservado el modo de vida ancestral. En cuanto a aquellos grupos que de un modo 
más notorio se alejan del “modelo bosquimano” –los hay, y son bastantes–, existirían 
explicaciones a mano que salvaguardan la hipótesis central. 
 
Por otro lado, existe otro grupo de autores que subrayan principalmente las diferencias 
y la variabilidad entre culturas. Lo nuclear y excepcional del ser humano –en marcado 
contraste con otros mamíferos– no sería tanto un determinado patrón de conducta, 
sino la versatilidad: la capacidad para organizarse según modelos sociales muy distintos 
entre sí.  
 
No me he integrado ni un solo día en ninguna banda de cazadores-recolectores, pero, 
tras la lectura de un bueno número de descripciones e investigaciones, me decanto por 
la primera escuela. Con toda probabilidad, los cazadores-recolectores practicaron –al 
menos hasta el inicio del actual período interglaciar–, un estilo de vida semejante al 
“modelo bosquimano”. Prefiero denominarlo “patrón bondadoso” (dado que incluye el 
igualitarismo, el pacifismo y la generosidad tanto intra como entre grupos).  
 
El “patrón bondadoso”, si hacemos caso de las descripciones de los antropólogos es, de 
largo, el más frecuente. Se halla presente en pueblos cazadores-recolectores de África, 
Eurasia y las Américas alejados entre sí por miles de kilómetros y decenas de miles de 
años de completa falta de contacto. 
 
Es incuestionable existen ciertamente grupos que se alejan de dicho patrón. Algunos 
de ellos, en realidad, son pueblos horticulturalistas que, junto a la caza y recolección 
también hacen depender su nutrición de formas rudimentarias de agricultura. Su 
organización social es la tribu, no la banda. El “patrón bondadoso” solo se puede 
observar entre aquellos que no han aprendido a domesticar la naturaleza (aunque sí a 
conocerla) y que viven “al día” con lo que, un día tras otro, son capaces de obtener 
directamente de su entorno. 
 
La banda clásica es incompatible con la vida del agricultor/ganadero y, dicho de otro 
modo, es incompatible con el Neolítico mismo. En este sentido, resultan interesantes 
las observaciones realizadas sobre poblaciones bosquimanas en las que se produjo el 

12 
 



abandono de la vida nómada. El cambio cursó con un claro aumento de la 
territorialidad, y de la transmisión patrilineal de la plena propiedad del suelo. La 
necesidad de “ahorrar” para el futuro (por ejemplo, no disfrutar de un festín con la 
vaca de la que se obtiene leche) se asoció a una inmediata pérdida del patrón de 
generosidad extrema y de la propensión a compartir que hasta ese momento habían 
sido la norma. 
 
En el caso citado, se produjo una transición directa y brusca del Paleolítico al Neolítico. 
Sin embargo, en amplias zonas del planeta se interpuso entre ambos un período 
intermedio, denominado Mesolítico o (sobre todo en Asia) Epipaleolítico. Durante 
dicho período la densidad de la población aumentó y se produjo una paulatina 
sedentarización así como una incipiente estratificación social. Los hombres del 
Mesolítico, a diferencia de sus predecesores, modificaban conscientemente el entorno 
natural para hacerlo más provechoso (llegando a doblar la productividad calórica) y su 
explotación de la Naturaleza era mucho más especializada y selectiva. No se ha 
producido todavía una plena domesticación de plantas y animales (con una 
reproducción plenamente controlada por el ser humano) pero sí la capacidad 
de manipular y modificar el entorno natural según los propios intereses. Por 
ejemplo: la quema regular de los bosques, impidiendo su regeneración, facilitaba el 
crecimiento de más especies vegetales comestibles y, al mismo tiempo, atraía más caza 
y, por lo tanto, proporcionaba proteínas adicionales. Cada vez se acumulan más 
pruebas de que la quema de bosques, no solo en Europa, fue una práctica generalizada 
durante varios milenios: es lo que dan a entender los estudios arqueobotánicos y la 
presencia casi universal de microcarbón vegetal en los asentamientos mesolíticos. El 
período se asoció igualmente a una mejora cualitativa de las herramientas disponibles 
(tecnología microlítica) y a avances en el procesado y conservación de los alimentos, lo 
que les permitió no depender de lo obtenido en el día o días inmediatamente 
anteriores. 
 
Pues bien, tanto las evidencias arqueológicas como los modernos estudios en 
poblaciones mesolíticas indican que dicha transición se asoció al abandono del modelo 
de la banda bondadosa-igualitaria y a la adopción de usos que hasta hoy habíamos 
asociado al Neolítico. Se trata de los pueblos que los antropólogos identifican como 
“sociedades de cazadores-recolectores complejas”.  
 
Un ejemplo notable de éstas es el de muchos pueblos de la Costa Noroeste de América 
dependientes de la pesca del salmón. Se trata de un alimento rico en nutrientes cuya 
obtención se concentra en unos siete días al año. La especialización en la obtención 
ultrarápida de grandes cantidades de dicho alimento y en la aplicación de técnicas para 
su conservación (que no podía esperar demasiado) permitió que este producto llegara 
a constituir su principal alimento a lo largo del año. Los derechos de propiedad sobre 
los puntos de pesca, la sedentarización, el crecimiento del tamaño de los 
asentamientos (de hasta mil individuos) fueron de la mano del desarrollo de nuevas 
instituciones como la esclavitud: una reducida élite transformó al resto de individuos 
en meras propiedades personales. Los estudios arqueológicos apuntan rotundamente a 
que la “intensificación del salmón” (la mesolitización, podríamos decir) se produjo hace 
algunos milenios, no antes. 

13 
 



 
No pretendo establecer relaciones de causalidad. Es imposible determinar si fue la 
sedentarización (frente al nomadismo de las bandas), el aumento del tamaño de los 
asentamientos (que anteriormente difícilmente superaban algunas decenas de 
individuos) o el hecho de sobrevivir una parte del año con lo obtenido y almacenado 
durante la otra (frente al día a día), lo que provocó la transición desde la banda pacífica 
e igualitaria a sociedades estratificadas y propensas a la guerra.  
 
Veamos tres ejemplos de alejamiento (de menos a más) del “modelo bosquimano”: 
 
Los agta (o aeta) son un pueblo negrito asentado en la isla filipina de Luzón. Eran los 
únicos cazadores-recolectores entre quienes la caza también era competencia de las 
mujeres. La explicación es simple: los agta intercambiaban la carne por productos 
vegetales (que no proporcionaban los bosques a los que fueron desplazados) con las 
poblaciones vecinas de agricultores.  
 
Los indios cree ocuparon una amplia extensión que iba de la costa atlántica del Canadá 
hasta la actual provincia de Alberta, cerca ya del Océano Pacífico. En el XIX, todavía 
vivían de la caza y la recolección y se agrupaban en bandas de características casi 
idénticas a la mayoría del resto de cazadores-recolectores. Sin embargo, disponían de 
un sistema de clanes hereditarios a los que cada sujeto se adscribía, practicaban la 
guerra con cierta regularidad y se dotaban de jefes provisionales para los combates: 
son rasgos que, parcialmente, los aproximaban a las sociedades tribales. El alejamiento 
parcial del modelo bosquimano y la adopción de instituciones propias de las 
sociedades tribales y de las de jefatura podría responder a varios factores: el contacto y 
el comercio con otras poblaciones, las armas de fuego, los caballos y, quizá por encima 
de todo, la participación en el lucrativo comercio de las pieles. Ya no dependían tan 
solo de la recolección y la caza diarias. Su supervivencia y el acceso a algunos bienes de 
consumo derivaban ahora de la obtención, atesoramiento y tráfico de un preciado bien 
que –mediante la rapiña y la violencia–, lo mismo se podía arrebatar que perder. 
 
Los aborígenes australianos, cuya llegada a la isla se produjo hace unos 
60.000 años, rozaban –al parecer– el millón de individuos a la llegada de los 
primeros colonos británicos. Pese a estar divididos en numerosas etnias y 
sistemas culturales, y que utilizaban varios centenares de lenguas mutuamente 
ininteligibles, compartían un espacio cultural con costumbres, creencias, 
tecnologías y elementos de organización social comunes a todos ellos. 
Pues bien, los aborígenes australianos (incluida la isla de Tasmania) 
constituyen el principal escollo del modelo bosquimano y el principal argumento 
de los partidarios de la heterogeneidad. En efecto, siendo 
cazadores-recolectores comparten un conjunto de instituciones que los sitúan 
más cerca de las sociedades neolíticas que del hombre paleolítico: los 
asentamientos permanentes, la guerra (entre otras justificaciones, por el 
territorio); la clasificación en moieties, secciones o subsecciones (cfr. 
Wikipedia, para una introducción al asunto) así como las diferencias de 
prestigio o la institución del consejo de ancianos para dirimir las disputas. 
Frente a esta evidencia cabe un contraargumento: los pobladores de Australia 
no serían una sociedad paleolítica sino más bien perteneciente al Mesolítico. 

14 
 



En el caso australiano: la quema sistemática de bosques (con el fin de crear 
pastos atractivos para las especies animales deseadas), las “granjas” de 
pescado o los complejos procesos utilizados para eliminar las neurotoxinas de 
las semillas de cícades son los comportamientos que los situarían en este 
período de transición.  
Además, existen pruebas de que, en algunas regiones, practicaban ya la 
agricultura (cultivaban el taro en áreas expresamente preparadas para dicho 
fin), antes de ser expulsados y de que los colonos se adueñaran de sus 
territorios. 
Un estudio reciente sugiere que la organización social en moieties, secciones o 
subsecciones es de inicio relativamente reciente (hacia el 3000 AP) y que, a 
partir de un foco original, se fue extendiendo como mancha de aceite por la 
totalidad de la isla. En algunas regiones la innovación habría llegado ¡ya 
entrado el siglo XX! La investigación concluye que la expansión de la nueva 
organización social fue paralela a la de las lenguas Pama-Nyungan, las cuales 
(a partir de un foco original probablemente situado en el golfo de Carpentaria) 
desplazaron a todas las anteriores en siete octavas partes del territorio. 
También correspondería al mismo período la introducción del dingo y la 
fabricación de herramientas de un tamaño mucho menor (la tecnología 
microlítica se asocia igualmente al Epipaleolítico y se extendió en paralelo a la 
expansión de las lenguas Pama-Nyungan). 
 
 
 
 

15 
 


