
I – Le bonheur : un idéal impossible ? 
 
Texte 1 – Kant : le bonheur est un idéal de l’imagination 

«  Le concept de bonheur est un concept si indéterminé, que, 
malgré le désir qu’a tout homme d’arriver à être heureux, 
personne ne peut jamais dire en termes précis et cohérents ce 
que véritablement il désire et il veut. La raison en est que tous 
les éléments qui font partie du concept du bonheur sont dans 
leur ensemble empiriques, c’est-à-dire qu’ils doivent être 
empruntés à l’expérience, et que cependant pour l’idée du 
bonheur un tout absolu, un maximum de bien-être dans mon 
état présent et dans toute ma condition future, est nécessaire. 
Or il est impossible qu’un être fini, si perspicace et en même 
temps si puissant qu’on le suppose, se fasse un concept 
déterminé de ce qu’il veut ici véritablement. Veut-il la 
richesse ? Que de soucis, que d’envie, que de pièges ne peut-il 
pas par là attirer sur sa tête ! Veut-il beaucoup de 
connaissance et de lumières ? Peut-être cela ne fera-t-il que 
lui donner un regard plus pénétrant pour lui représenter d’une 
manière d’autant plus terrible les maux qui jusqu’à présent se 
dérobent encore  à sa vue et qui sont pourtant inévitables, ou 
bien que charger de plus de besoins encore ses désirs qu’il a 
déjà bien assez de peine à satisfaire. Veut-il une longue vie ? 
Qui lui répond que ce ne serait pas une longue souffrance ?  
Veut-il du moins la santé ? Que de fois l’indisposition du corps 
a détourné d’excès où aurait fait tomber une santé parfaite, 
etc… Bref, il est incapable de déterminer avec une entière 
certitude d’après quelque principe ce qui le rendrait 
véritablement heureux : pour cela il lui faudrait l’omniscience. 
[…] [I]l n’y a donc pas à cet égard d’impératif qui puisse 
commander, au sens strict du mot, de faire ce qui rend 
heureux, parce que le bonheur est un idéal, non de la raison, 
mais de l’imagination » (Kant, Fondements de la Métaphysique 
des Mœurs, 2e section) 
 
Texte 2 – Schopenhauer :  le désir nous condamne à un état 
d'insatisfaction permanente 

« Tout vouloir naît du besoin, donc du manque, donc de la 
souffrance ; la satisfaction y met un terme ; mais pour un 
souhait satisfait, au moins dix se trouvent frustrés ; en outre la 
convoitise dure longtemps, ses exigences sont sans fin ; la 
satisfaction, elle, est brève et chichement comptée. Or ce 
contentement final n'est lui-même qu'apparent : le souhait 

satisfait donne aussitôt lieu à un autre souhait ; le premier est 
une illusion qui a été reconnue, le second une illusion qui ne 
l'a pas encore été. Aucun objet atteint par le vouloir ne peut 
procurer un contentement durable, définitif : l'objet sera 
toujours pareil à l'aumône qui, jetée au mendiant, lui permet 
de vivoter aujourd'hui en remettant son tourment à demain. — 
C'est pourquoi, aussi longtemps que notre conscience est 
remplie par notre volonté, aussi longtemps que nous cédons à 
l'élan des souhaits avec l'espoir et la crainte incessante qui lui 
sont associés, aussi longtemps que nous sommes sujets du 
vouloir, nous ne connaîtrons jamais ni bonheur durable ni 
repos. [...] Ainsi, le sujet du vouloir se trouve continuellement 
attaché sur la roue tournante d'Ixion, il remplit éternellement 
le tonneau des Danaïdes, il est Tantale subissant ses éternels 
supplices. » (Schopenhauer, Le Monde comme volonté et 
comme représentation, Livre III, §38) 
 
Texte 3 – Pascal :  le divertissement ne nous délivre pas de la 
misère de l'existence humaine 

« Les hommes n'ayant pu guérir la mort, la misère, l'ignorance, 
se sont avisés, pour se rendre heureux, de n'y point penser : 
c'est tout ce qu'ils ont pu inventer pour se consoler de tant de 
maux. Mais c'est une consolation bien misérable, puis qu'elle 
va non pas à guérir le mal, mais à le cacher simplement pour 
un peu de temps, et qu'en le cachant elle fait qu'on ne pense 
pas à le guérir véritablement. Ainsi par un étrange 
renversement de la nature de l'homme, il se trouve que l'ennui 
qui est son mal le plus sensible est en quelque sorte son plus 
grand bien, parce qu'il peut contribuer plus que toute chose à 
lui faire chercher sa véritable guérison ; et que le 
divertissement qu'il regarde comme son plus grand bien est en 
effet son plus grand mal, parce qu'il l'éloigne plus que toute 
chose de chercher le remède à ses maux. Et l'un et l'autre est 
une preuve admirable de la misère, et de la corruption de 
l'homme, et en même temps de sa grandeur ; puisque l'homme 
ne s'ennuie de tout, et ne cherche cette multitude 
d'occupations que parce qu'il a l'idée du bonheur qu'il a 
perdu ; lequel ne trouvant pas en soi, il le cherche inutilement 
dans les choses extérieures, sans se pouvoir jamais contenter, 
parce qu'il n'est ni dans nous, ni dans les créatures, mais en 
Dieu seul. » (Pascal, Les Pensées, édition de Port-Royal, 
ch.XXVI avec la glose des éditeurs = fragment Divertissement 
n° 2 / 7) 

II – Les sagesses antiques : un art de vivre qui rend 
le bonheur possible 
 
Texte 4 – Épicure : le bonheur se trouve dans le simple plaisir 
d'exister 

« Prends l’habitude de penser que la mort n’est rien pour nous. 
Car tout bien et tout mal résident dans la sensation or la mort 
est privation de toute sensibilité. Par conséquent, la 
connaissance de cette vérité que la mort n’est rien pour nous, 
nous rend capables de jouir de cette vie mortelle, non pas en y 
ajoutant la perspective d’une durée infinie, mais en nous 
enlevant le désir de l’immortalité. […] Il faut se rendre compte 
que parmi nos désirs les uns sont naturels les autres vains […] 
Et en effet une théorie non erronée des désirs doit rapporter 
tout choix et toute aversion à la santé du corps et à l’ataraxie 
de l’âme, puisque c’est là la perfection même de la vie 
heureuse. Car nous faisons tout afin d’éviter la douleur 
physique et le trouble de l’âme. Lorsqu’une fois nous y avons 
réussi, toute l’agitation de l’âme tombe, l’être vivant n’ayant 
plus à s’acheminer vers quelque chose qui lui manque […] 
C’est pourquoi nous disons que le plaisir est le 
commencement et la fin de la vie heureuse. […] Tout plaisir, 
pris en lui-même et dans sa nature propre est donc un bien, et 
cependant tout plaisir n’est pas à rechercher pareillement, 
toute douleur est un mal, et pourtant toute douleur ne doit pas 
être évitée. En tout cas, chaque plaisir et chaque douleur 
doivent être appréciés par une comparaison des avantages et 
des inconvénients à attendre. […] C’est un grand bien à notre 
avis que de se suffire à soi-même, non qu’il faille toujours 
vivre de peu, mais afin que si l’abondance nous manque, nous 
sachions nous contenter du peu que nous aurons, bien 
persuadés que ceux-là jouissent le plus vivement de l’opulence 
qui ont le moins besoin d'elle, et que tout ce qui est naturel est 
aisé à se procurer, tandis que ce qui ne répond pas à un désir 
naturel est malaisé à se procurer. […]  Quand donc nous disons 
que le plaisir est le but de la vie, nous ne parlons pas des 
plaisirs voluptueux et inquiets, ni de ceux qui consistent dans 
les jouissances déréglées, ainsi que l’écrivent des gens qui 
ignorent notre doctrine, ou qui la combattent et la prennent 
dans un mauvais sens. Le plaisir dont nous parlons est celui 
qui consiste, pour le corps, à ne pas souffrir et, pour l’âme, à 
être sans trouble. » (Épicure, Lettre à Ménécée) 

 



Texte 5 – Épictète : il faut distinguer ce qui dépend de nous et 
ce qui ne dépend pas de nous 

« I/ 1.— Parmi les choses qui existent, certaines dépendent de 
nous, d'autres non. De nous, dépendent la pensée, l'impulsion, 
le désir, l'aversion, bref, tout ce en quoi c'est nous qui 
agissons ; ne dépendent pas de nous le corps, l'argent, la 
réputation, les charges publiques, tout ce en quoi ce n'est pas 
nous qui agissons.    2.— Ce qui dépend de nous est libre 
naturellement, ne connaît ni obstacles ni entraves ; ce qui n'en 
dépend pas est faible, esclave, exposé aux obstacles et nous 
est étranger.    3.— Donc, rappelle-toi que si tu tiens pour libre 
ce qui est naturellement esclave et pour un bien propre ce qui 
t'est étranger, tu vivras contrarié, chagriné, tourmenté […]  ; 
mais si tu ne juges tien que ce qui l'est vraiment — et tout le 
reste étranger —, jamais personne ne saura te contraindre ni 
te barrer la route ; tu ne t'en prendras à personne, n'accuseras 
personne, ne feras jamais rien contre ton gré, personne ne 
pourra te faire de mal. […]    5.— Donc, dès qu'une image 
viendra te troubler l'esprit, pense à te dire : « Tu n'es qu'image, 
et non la réalité dont tu as l'apparence. » Puis, examine-la et 
soumets-la à l'épreuve des lois qui règlent ta vie : avant tout, 
vois si cette réalité dépend de nous ou n'en dépend pas ; et si 
elle ne dépend pas de nous, sois prêt à dire : « Cela ne me 
regarde pas. » […]    III/ Pour tout objet qui t'attire, te sert ou te 
plaît, représente-toi bien ce qu'il est, en commençant par les 
choses les plus petites. Si tu aimes un pot de terre, dis-toi: 
« J'aime un pot de terre. » S'il se casse, tu n'en feras pas une 
maladie. […]    IV/ Quand tu te prépares à faire quoi que ce 
soit, représente-toi bien de quoi il s'agit. Si tu sors pour te 
baigner, rappelle-toi ce qui se passe aux bains publics : on 
vous éclabousse, on vous bouscule, on vous injurie, on vous 
vole. […]    V/ Ce qui tourmente les hommes, ce n'est pas la 
réalité mais les jugements qu'ils portent sur elle. Ainsi, la mort 
n'a rien de redoutable. Socrate lui-même était de cet avis: la 
chose à craindre, c'est l'opinion que la mort est redoutable. 
Donc, lorsque quelque chose nous contrarie, nous tourmente 
ou nous chagrine, n'en accusons personne d'autre que 
nous-mêmes: c'est-à-dire nos opinions. […] VIII/ N'attends pas 
que les événements arrivent comme tu le souhaites ; décide de 
vouloir ce qui arrive comme cela arrive et tu seras heureux. 
[…]    X/ Devant tout ce qui t'arrive, pense à rentrer en 
toi-même et cherche quelle faculté tu possèdes pour y faire 
face. […] En t'exerçant ainsi tu ne seras plus le jouet de tes 
représentations. » (Épictète, Manuel) 

III – Le perfectionnisme moral : le bonheur comme 
accomplissement 
 
Texte 6 – John Stuart Mill : le bonheur se trouve dans 
l'exercice de nos facultés 

« Peu de créatures humaines accepteraient d'être changées en 
animaux inférieurs sur la promesse de la plus large ration de 
plaisirs de bêtes ; aucun être humain intelligent ne 
consentirait à être un imbécile, aucun homme instruit à être 
un ignorant, […] même s'ils avaient la conviction que l'imbécile, 
l'ignorant […] sont, avec leurs lots respectifs, plus 
complètement satisfaits qu'eux-mêmes avec le leur. [...] Un 
être pourvu de facultés supérieures demande plus pour être 
heureux, est probablement exposé à souffrir de façon plus 
aiguë, et offre certainement à la souffrance plus de points 
vulnérables qu'un être de type inférieur, mais en dépit de ces 
risques, il ne peut jamais souhaiter réellement tomber à un 
niveau d'existence qu'il sent inférieur. Nous pouvons donner 
de cette répugnance le nom qu'il nous plaira [...] mais si on 
veut l'appeler de son vrai nom, c'est un sens de la dignité que 
tous les êtres humains possèdent, sous une forme ou sous une 
autre, et qui correspond – de façon nullement rigoureuse 
d'ailleurs – au développement de leurs facultés supérieures. 
[...] Il vaut mieux être un homme insatisfait qu'un porc 
satisfait ; il vaut mieux être Socrate insatisfait qu'un imbécile 
satisfait. » (John Stuart Mill, L'utilitarisme, II, §6) 
 
Texte 7 – Bergson : le bonheur se trouve dans la joie de la 
création de soi par soi 

« L’effort est pénible, mais il est aussi précieux, plus précieux 
encore que l’œuvre où il aboutit, parce que, grâce à lui, on a 
tiré de soi plus qu’il n’y avait, on s’est haussé au-dessus de 
soi-même. […] [P]lus riche est la création, plus profonde est la 
joie. La mère qui regarde son enfant est joyeuse, parce qu’elle 
a conscience de l’avoir créé, physiquement et moralement. Le 
commerçant qui développe ses affaires, le chef d’usine qui voit 
prospérer son industrie, est-il joyeux en raison de l’argent 
qu’il gagne et de la notoriété qu’il acquiert ? Richesse et 
considération entrent évidemment pour beaucoup dans la 
satisfaction qu’il ressent, mais elles lui apportent des plaisirs 
plutôt que de la joie, et ce qu’il goûte de joie vraie est le 
sentiment d’avoir monté une entreprise qui marche, d’avoir 
appelé quelque chose à la vie. Prenez des joies 

exceptionnelles, celle de l’artiste qui a réalisé sa pensée, celle 
du savant qui a découvert ou inventé. Vous entendrez dire que 
ces hommes travaillent pour la gloire et qu’ils tirent leurs joies 
les plus vives de l’admiration qu’ils inspirent. Erreur profonde ! 
On tient à l’éloge et aux honneurs dans l’exacte mesure où l’on 
n’est pas sûr d’avoir réussi. […]  Si donc, dans tous les 
domaines, le triomphe de la vie est la création, ne devons-nous 
pas supposer que la vie humaine a sa raison d’être dans une 
création qui peut, à la différence de celle de l’artiste et du 
savant, se poursuivre à tout moment chez tous les hommes : la 
création de soi par soi, l’agrandissement de la personnalité par 
un effort qui tire beaucoup de peu, quelque chose de rien, et 
ajoute sans cesse à ce qu’il y avait de richesse dans le monde ? 
» (Bergson, L’Énergie spirituelle, « La conscience et la vie ») 
 

QUESTIONS (150 mots minimum pour chaque question) 

– Texte 1 : D'après Kant, on ne peut pas prétendre savoir ce 
qui nous rend heureux. Qu'est-ce qui semble justifier cette 
idée ? Qu'en pensez-vous ? 
– Texte 2 : Schopenhauer affirme que « le sujet du vouloir [...] 
remplit éternellement le tonneau des Danaïdes ». Qu'est-ce 
que cela veut dire ? Quels exemples pourrait-on utiliser pour 
illustrer cette idée ? Qu'en pensez-vous ? 

– Texte 3 : Tout ce que nous faisons n'est, pour Pascal, le plus 
souvent qu'un simple divertissement qui ne fait que masquer 
la misère de notre existence. Expliquez cette idée, en 
définissant ce que sont la misère de l'existence humaine et le 
divertissement selon Pascal.  Qu'en pensez-vous ? 

– Texte 4 : D'après Épicure, faut-il chercher le bonheur dans 
le plaisir ? Qu'en pensez-vous ? 

– Texte 5 : D'après Épictète, est-il possible de parvenir au 
bonheur ? Qu'en pensez-vous ? 

– Texte 6 : John Stuart Mill critique l'idée que le bonheur 
consisterait simplement à vivre une vie pleine de satisfactions. 
Qu'est-ce qui semble justifier cette critique ? Qu'en 
pensez-vous ? 

– Texte 7 : Pour Bergson, le bonheur se trouve dans la joie de 
la création de soi par soi. Expliquez cette idée. Qu'en 
pensez-vous ? 

– Question générale : Quelle est la position qui vous semble 
la plus convaincante ? Pourquoi ? 


	I – Le bonheur : un idéal impossible ? 
	Texte 1 – Kant : le bonheur est un idéal de l’imagination 
	Texte 2 – Schopenhauer :  le désir nous condamne à un état d'insatisfaction permanente 
	Texte 3 – Pascal :  le divertissement ne nous délivre pas de la misère de l'existence humaine 

	II – Les sagesses antiques : un art de vivre qui rend le bonheur possible 
	Texte 4 – Épicure : le bonheur se trouve dans le simple plaisir d'exister 
	 
	Texte 5 – Épictète : il faut distinguer ce qui dépend de nous et ce qui ne dépend pas de nous 

	III – Le perfectionnisme moral : le bonheur comme accomplissement 
	Texte 6 – John Stuart Mill : le bonheur se trouve dans l'exercice de nos facultés 
	Texte 7 – Bergson : le bonheur se trouve dans la joie de la création de soi par soi 


